

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

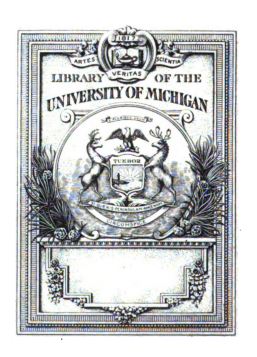
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

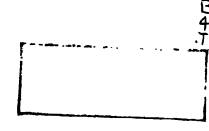
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







## Theologische

# Studien und Kritiken.

### Eine Beitschrift

für

### das gesamte Gebiet der Theologie,

begründet von

D. C. Ulimann und D. J. 23. C. Umbreit und in Berbindung mit

D. C. Achelis, D. P. Sleinert und D. F. Jasss berausgegeben

D. E. Kautsich und D. E. Haupt.

Einundachtzigster Vahrgang.



**Gotha 1908.** Friedrich Andreas Perthes Attiengeseuspast. Compl. dets Oberlin Call. Lik. 6-18-30 Inhalt des Jahrganges 1908.

### Erites Deft.

|    | Abhandlungen.                                                        | Erite |
|----|----------------------------------------------------------------------|-------|
| 1. | Strunt, Das altteffamentliche Oberprieftertum                        | 1     |
|    | Berbig, Spalatiniana (Schluf)                                        | 27    |
|    | Breng, Bas bebeutet bie Formel "Convictus testimoniis scriptu-       |       |
|    | rarum aut ratione evidente" in Luthers ungehörnter Antwort gu        |       |
|    | 2Borms?                                                              | 62    |
| 4. | Soolg, Rirche und Bemeinde in Schleiermachers und Ritfols            |       |
|    | Erlöfungslehre                                                       | 84    |
|    | Gebanten und Bemertungen.                                            |       |
| 1  | Ralweit, Das religiöse Apriori                                       | 139   |
| •• |                                                                      | 100   |
|    | Rezensionen.                                                         |       |
| 1. | Steinmeter, Reue Untersuchung über bie Beschichtlichkeit ber Bubith= |       |
| _  | ergablung; reg. von M. göbr                                          | 157   |
| 2. | Staert, Die jübisch-aramäischen Bappri von Assuan sprachlich und     |       |
|    | sachlich erklärt; rez. von E. Kautisch                               | 159   |
|    | <b>2.</b> 1. 2. <b>7.</b> 1.                                         |       |
|    | Zweites Heft.                                                        |       |
|    | Abhandlungen.                                                        |       |
| 1. | Banmann, König Saul                                                  | 161   |
| 2. | Soltau, Die Entflehung bes vierten Evangeliums                       | 177   |
|    | Loofs, Das Evangelium der Reformation und die Gegenwart              | 203   |
|    | Berbig, Spalatiniana (Schluß)                                        | 245   |
|    | Bohatec, Die Methobe ber reformierten Dogmatil                       | 272   |
|    | Gebanten und Bemertungen.                                            |       |
| 1  | Ramphaufen, Jerem. 35, 2 und 1 Ron. 3, 21                            | 303   |
| 1. |                                                                      | 000   |
|    | Rezensionen.                                                         |       |
| 1. | Erwiderung auf Prof. F. Giefebrechts Befprechung von S. Gregmanns    |       |
|    | "Ursprung ber israelitisch-jübischen Eschatologie" in Jahrgang 1907, |       |
|    | 6. 619 ff. bon S. Gregmann                                           | 307   |
|    | Miszellen.                                                           |       |
| 1. | Brogramm ber haager Gefellicaft jur Berteibigung ber driftlichen     |       |
| _• | Religion für das Jahr 1907                                           | 318   |

Ceite

|    | Drittes Heft.                                                                    |     |
|----|----------------------------------------------------------------------------------|-----|
|    | Abhandlungen.                                                                    |     |
| 1. | Marti, Jahme und seine Auffaffung in ber atteften Zeit                           | 321 |
|    | Ramerau, Fünfundzwanzig Jahre Lutherforfdung. I                                  | 884 |
|    | Mulot, Bilbelm Farel. I                                                          | 362 |
|    | Bobatec, Die Methobe ber reformierten Dogmatil (Schlug)                          | 883 |
| 5. | Beim, Der gegenwärtige Stand ber Debatte zwifden Theologie und                   |     |
|    | Raturwiffenschaft                                                                | 402 |
| 6. | Felbweg, Rann bie Staatstirche irgendwie Gegenstand bes Glanbens                 |     |
|    | feln?                                                                            | 429 |
|    | Gedanken und Bemerkungen.                                                        |     |
| 1. | Clemen, über bie Berbrennung ber Bannbulle burch Luther                          | 460 |
|    | Rezensionen.                                                                     |     |
| 1  | Conard, Die religiöfen und fittlichen Anschauungen ber altteftament-             |     |
| ٠. | lichen Apotrophen und Pseudepigraphen ; rez. von Dr. Guftav Roth-                |     |
|    | flein                                                                            | 472 |
|    | •                                                                                |     |
|    | Miszellen.                                                                       |     |
| 1. | Programm ber Teylerschen Theologischen Gesellschaft zu Haarlem für bas Jahr 1908 | ATE |
|    |                                                                                  | 475 |
|    | Biertes Deft.                                                                    |     |
|    | Abhandlungen.                                                                    |     |
| 1  | Diettrich, Die theoretische Beisheit ber Einleitung jum Buch ber                 |     |
| ٠. | Spriiche, ihr spezifischer Inhalt und ihre Entstehung                            | 475 |
| 2. | Mulot, Bilhelm Farel, ber Reformator ber frangofischen Schweig                   | 210 |
|    | (Solus)                                                                          | 513 |
| 8. | Albrecht, Reue Ratechismusfindien                                                | 542 |
| 4. | Rawerau, Fünfundzwanzig Jahre Lutherforfdung (Schluß)                            | 576 |
|    | Gedanten und Bemertungen.                                                        |     |
| 1. | Boehmer, Der Berg Dig'ar                                                         | 613 |
| •• | •                                                                                | 010 |
|    | Rezensionen.                                                                     |     |
| 1. | Eerbmans, Altteftamentliche Studien; reg. von C. Steuer-                         | 623 |
| 9  | Barth, Einleitung in bas Reue Teftament; reg. von Erich haupt                    | 632 |
| ٤. | - Outer, winterang in our stric schanter, it, but with Daupt                     | 002 |



# Abhandlungen.

1.

### Das altteftamentliche Oberprieftertum.

Bon

Dr. phil. f. Strunk in Erfurt.

Die nachfolgenbe Abhanblung will einen Beitrag zur Geschichte bes altteftamentlichen Oberprieftertums und zugleich bie biftorischen Boraussehungen für meine Inauguralbiffertation "Die hohepriefterliche Theorie im A. T." (Halle 1906) liefern. Während ich in bieser Differtation versucht habe nachzuweisen, daß sich in ber turgen Zwischenzeit seit Ezechiel bas bobepriefterliche Amt nicht mer in der Wirklichkeit, sondern auch in der Idee neugebildet habe, was Graf Baubiffin bezweifelt, und warum und in welchem Sinne sich diese Entwidelung vollzogen habe, handelt es sich bier um eine schlichte Beantwortung ber Frage: Welche Bebeutung bat bas israelitische Oberprieftertum nach ben vorexilischen Geschichtsbuchern? Das literarische Material enthalten die Bücher Samuel und ber Könige; bas Buch ber Richter enthält nichts Wesentliches. Überhaupt haben die alten israelitischen Geschichtsquellen kein spezielles Interesse an einer Geschichte bes Rultus und bringen barum mur febr fparliche Angaben über Organisation und Bebeutung ber Priefter.

Theol. Stub. Jahrg. 1908.

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

#### I. Das Oberprieftertum bor der Ronigszeit.

Aus ber vorköniglichen Zeit erfahren wir nur in ben erften Rapiteln bes 1. Buches Samuel etwas über einen Oberpriefter. Die ums bort überlieferten Erzählungen über Eli, bie mabricheinlich außer ber offenbar beuteronomistischen Stelle 2, 27-36 ephraimitischen Ursprungs find, beruben ohne Zweifel auf geschichtlicher Grundlage. Hier taucht in ber israelitischen Literatur jum erften Male eine Berfonlichfeit auf, ber man bie Bezeichnung "Oberpriefter" geben tann. Denn wir burfen mit Sicherheit annehmen, daß הכהון in ber Berbindung mit bem Namen Elis bie Bebeutung "erfter Briefter" bat. Die Geftalt biefes frommen Jahrebieners tritt in jenen Abschnitten icharf gezeichnet bervor. Leiber fehlt 1. Sam. 1 ber Ropf; fonft wüßten wir mabriceinlich Näheres über Elis herfunft. Wir tonnen baber nur mit bem Anspruch auf Babriceinlichkeit vermuten, bag bas alte Brieftergeschlecht zu Silo-Rob ben berechtigten Anspruch erhob, von Mose (ober Maron) abzuftammen. Eli mar ber Briefter an bem berühmten Beiligtum ju Silo, beffen Bebienung ein mehrtöpfiges 1) Rultuspersonal erforderte. Daber muß 3-- bier "ber Briefter" in befonderem Sinne, b. b. "ber Oberpriefter" bebeuten. Über bie Bebeutung feines Amtes erfahren wir wenig. Doch icheint es, daß Eli für das gottlose Berhalten seiner Sobne in ihrer priefterlichen Berufsausübung als ihr Borgefetter verantwortlich gemacht wird (1 Sam. 2, 29 ff.), wenn auch ber Borwurf allzu großer Nachsicht ihrem schlimmen Treiben gegenüber ibn vielleicht lediglich in feiner Gigenschaft als Bater treffen foll, ber von feiner väterlichen Gewalt teinen Gebrauch gemacht bat. Stabe vermutet wohl mit Recht, daß Eli seinen Sohnen die Leitung bes Opferwefens in bie Banbe gelegt batte, mabrend er felbst bas ungleich wichtigere und einflufreichere Amt bes Toraerteilens ausübte.

Eine ähnlich hervorragende Stellung wie Eli werben nach seinem Tobe die von ihm abstammenden Priester Abia und Abi-

<sup>1) 1</sup> Sam. 2, 11. 13; 3, 1; außerbem waren Elis Sohne Priester, mag auch ihre Erwähnung 1 Sam. 2, 36 von einem beuteronomistischen Rebaktor herrsihren; 1 Sam. 2, 22 b ist späterer Zusak nach Er. 38, 8.

melech eingenommen baben - wenn fie geeignete Berfonlichkeiten waren. Denn bies ift ein Charafteriftitum ber vorköniglichen und teilweise auch ber königlichen Zeit, daß die Autorität ber Oberpriefter vor allem auf ihrer Berfonlichfeit beruht, mabrend bas Befet bie Stellung ber hobenpriefter als eine für alle gleiche. genau formulierte und für immer Geltung beanspruchende festlegt. Bor ber Ginrichtung einer königlichen Briefterschaft und vor ber Regelung der kultischen Fragen durch das Geset berubte die Autorität ber Oberpriefter — wie auch die ber andern Briefter auf ihrer Persönlichkeit, die gesichert war burch die sacrosanctitas (1 Sam. 22, 17) und sich auswirkte in ber Toraerteilung und ber Handhabung ber beiligen Losorakel. Beibes verschaffte ibnen einen nicht zu unterschätzenden Ginfluß auf bas Bolt. Auch erfubr damals die Stellung ber Oberpriefter teine Ginschräntung burch bie Abbangigfeit von etwaigen Besithern ber Beiligtumer, ba bie größeren Beiligtumer, an benen die Angahl ber Priefter und die Bielseitigkeit ber priefterlichen Funktionen einen Oberpriefter nötig machte, faft felbständigen Charafter besagen. Aus gleichem Grunde ift bas Anseben ber Briefter bei ber Labe, bem nationalen und religiösen Mittelpunkt Israels, in ber vorköniglichen Reit ein boberes gewesen als das ihrer priefterlichen Trager in ber Königszeit. Bir vermuten barnach, daß die Oberpriefter ber vorköniglichen Zeit schon in Anbetracht ihrer altpriefterlichen Abstammung, sobann burch die Autorität, die ihnen ihre Selbständigkeit, ihre sacrosanctitas und priefterliche Tätigfeit verlieben, in bober Achtung beim Bolte ftanden und daß sie ihren Ginfluß in patriarchalischer Weise geltend machten.

Wir wissen nicht, an welchen Heiligtimern die Einrichtung eines Oberpriestertums bestanden hat; vielleicht war es nur in Silo-Nob der Fall, wahrscheinlich aber auch an mehreren anderen. Auch über die Stellung der Oberpriester zu den Priestern, die an demselben Heiligtume sungierten, sind wir nicht unterrichtet. Da sie das gleiche Amt, nämlich Toraerteilung und Opserdienst, aus- übten, überragten die Oberpriester die anderen Priester jedensalls nicht "in jeder Weise" (Bogelstein S. 8), wie etwa der Hohepriester des Gesetzes, der allein die Urim und Tummim handhaben darf,

seine "Sobne". Sie werben aber mabriceinlich als autonome Auffichtführende in höherer Geltung geftanden haben als bie unter Berrichergewalt stebenben Oberpriefter ber königlichen Reit. Auf Die Briefter an anderen Orten werden die oder der Oberpriefter wohl teinen Einfluß gehabt haben; benn jeder von diesen war ja abhängig von bem Israeliten, ber ibn für sein Beiligtum angestellt batte (Jub. 17, 5. 12). Ein Hoherpriefter war in biefer Zeit also icon barum nicht möglich, weil es eine Menge gleichberechtigter Beiligtumer mit eigener Priefterschaft gab, und weil ja außerbem bas Band amischen ben Stämmen noch ein febr lofes mar. Bir faben, daß der Titel des Oberpriesters Eli mar; auch Abias und Abimeleche Titel ift bie nicht naber beftimmte Bezeichnung הכהן (1 Sam. 14, 3. 19. 36; 21, 3 u. ö.), obwohl an bem Beiligtum zu Nob, bas an die Stelle bes ephraimitischen Tempels von Silo getreten war, außer ihnen eine Anzahl, vielleicht eine Schar anderer Priefter beschäftigt war 1). Also auch bier wird prägnant gebraucht und muß bebeuten "Oberpriester".

#### II. Das Oberprieftertum unter Saul, David und Salomo.

Mit Saul trat ein neues Prinzip in das geschichtliche Leben des Bolkes Israel ein; die schon in mehreren früheren Bersuchen angestrebte nationale Einigung wurde im Königtum Tatsache. Unsere Darstellung der Entwickelung des Oberpriestertums dieser Zeit sußt im wesentlichen auf den in den Büchern Samuel enthaltenen Geschichtsquellen aus der frühen Königszeit, die, soweit sie nicht mit späteren Zutaten durchsetzt sind, eine Fülle zusverlässiger geschichtlicher Überlieserungen (Kautssch, Abriß 149) enthalten. Doch dieten gerade diese Quellen ihrem Wesen nach nur wenig Stoff für den Gegenstand unserer Abhandlung. Die sür diese und die spätere Zeit in Betracht sommenden Angaben der Ehronik sind meist zurückzuweisen, da sie die Geschichte des Bolkes schildert, wie sie sich im Geiste eines Leviten des 4. Jahrshunderts spiegelt. Es wäre jedoch unrecht, der Ehronik daraus einen Borwurf zu machen. Denn dem Altertum war ja der scharse Kon-

<sup>1) 1</sup> Sam. 22, 11. 17. 18; die Zahl 85, nach ben LXX sogar 305, mag allerbings fibertrieben sein, wenn nicht auf später Gematria beruhen.

traft zwischen "Geschichtschreibung und epischer Dichtung noch nicht bewußt". Man muß sich stets an den Zweck der Ehronik ersimnern, um keine unberechtigten Anforderungen an sie zu stellen 1). Daher ist jede einzelne Aussage der Chronik auf ihren historischen Wert hin zu prüsen und besonders in ihrem Berhältnis zur Überlieferung der alten Geschichtsquellen klarzustellen. Wir solgen Stade in der Auffassung, daß alle von der Chronik gebotenen Nachrichten, welche nicht der nach den Geschichtsbüchern vorauszusehnden Tradition entsprechen, als unglaubwürdig zu beansstanden sind.

Wir geben zu, daß sich in der Chronik allerlei unansechtbare Überlieferungen erhalten haben (Rauksch, Abriß 198), verwersen aber jede Benutzung der Chronik als Quelle für die vorexilische Geschichte. Als nicht alttestamentlicher Schriftsteller käme Josephus in Betracht. Die kritische Würdigung seiner Darstellung würde jedoch die unserer Aufgabe gesteckten Grenzen überschreiten. Auch könnten wir seine Werke kaum als Quellen der älteren israelitischen Geschichte verwenden. Sein apologetisches Interesse und seine schriftstellerische Berwandtschaft mit der Halacha und Haggada, besonders in seiner vielsach unzuverlässigen jüdischen Archäologie, lassen ihn uns wenig geeignet erscheinen, als authentischer Zeuge sur Tatsachen der israelitischen Geschichte zu dienen.

Aus unserer literarkritischen Übersicht ergibt sich, daß die Nachrichten über das israelitische Oberpriestertum nicht gerade reichhaltig sind, und daraus wiederum, daß unsere Darstellung vielsach nur hypothetischen Charakter tragen kann.

Eine feststehende Tatsache ist der Gewaltstreich Sauls gegen die Eliden zu Nob (1 Sam. 22). Bis zu diesem Zeitpunkt beshauptete der Oberpriester zu Nob aller Wahrscheinlichkeit nach eine gewisse Selbständigkeit und Unabhängigkeit. Sie wurden durch Saul beseitigt; ob in willkürlicher Eisersucht, ob aus diplosmatischen Rücksichten, ist zweiselhaft. Das Königtum raubte also dem Oberpriestertum zu Nob — gab es noch andere Oberpriester, sehr wahrscheinlich auch diesen — einen großen Teil ihres Ans



<sup>1)</sup> Bgl. "Th. Stub. n. Krit." 1906, 2. heft, S. 165—179: Asmuffen, Priestertober und Chronit usw.

sehens und Einstusses, ba es selbst ben Anspruch machte, bie Religion Jahres zu wahren, die Sitten zu leiten und Recht zu sprechen (1 Sam. 8, 20). Über Sauls Berhältnis zum Kultus und über die Einrichtung eines Oberpriestertums unter seiner Herrschaft wissen wir nichts. Es geht nicht an, sich aus der Chronit ein Bild davon zu konstruieren, da ihre Angaben nicht den Charakter geschichtlicher Authentizität beanspruchen können.

Auch über bas israelitische Oberpriestertum zur Zeit Davids gewinnt man fein flares Bilb; boch fann man bier bereits bie Anfage ju ber fpateren Entwidelung beobachten. Die Steigerung ber Zentralisation und Offentlichkeit bes Lebens mußte sich ja auch auf bem Gebiete bes Rultus bemertbar machen (Bellhaufen, Brol. 6 125). Schon vor ber Fertigstellung bes Tempels war bem israelitischen Königtum baburch ein religiöser hintergrund gesichert, bag es Jahre, bem eigentlichen Rönige bes ermählten Boltes (Jub. 8, 23 u. ö.), seine Entstehung verbantte 1). Es ift erfichtlich, bag burch bie gange Ergablung bas Beftreben geht, bem israelitischen Königtum gegenüber jebem beibnischen einen ber Jahrezugebörigkeit Isrgels entsprechenben Charafter ju ficern (Rloftermann, Gefdichte S. 147). Der Ronig murbe baber aufgefaßt als ber Sohn Jahres (2 Sam. 7, 14) und erscheint sogar ber Chronit als ber auf Jahres Thron Sigenbe (1 Chron. 29, 23; andere bie LXX). Es ift ein "Königtum von Gottes Gnaben", aber in bem Sinne, bag ber "Empfänger ber Gnabe nicht ber König, sonbern bas Bolt ift" (Bubbe, Die Schätzung, S. 19 f.). Den Busammenbang bes israelitischen Königtums mit Jahre beweift auch die Salbung, durch die alle israelitischen Berricher zu ihrem Amte geweiht wurden. Bei ber Wichtigteit ber Salbung für bas Wefen bes gesetlichen hobenprieftertums fei bier ihre Bebeutung turz bargelegt. Der fürftliche Chrenname, ber ben König und Jergel ftete an ibr einzigartiges Berbaltnis zu Jahre und an ihre sittliche Berantwortung erinnern soll und ber bem Könige Unantaftbarkeit verleiht, ift "Gefalbter Jahves"

<sup>1)</sup> Benigstens ift bies bie Auffassung ber alteren Schichten ber Uber- lieserung, welche 3. B. Bohmer bem erheblich jungeren Rap. 8 und bem "etwas abweichenben Bericht Rap. XII" juliebe jurudfett.

(1 Sam. 2, 35; 24, 7. 11; 26, 9; 2 Sam. 1, 14; 19, 22; LXX: ο χριστός χυρίου). "Er wird baburch eine heilige, mit Jahres gebeimnisvollem, machtigem Leben in Berbindung gebrachte Berfon", (1 Sam. 10, 6 u. 9; 16, 13; vgl. Weinel, 398. 1898, S. 27). Dag fie nicht lediglich ben Zwed gehabt haben tann, ben Berrfcher jum oberften Priefter feines Bolles ju weihen, wie Stabe früher annahm, geht aus bem Beihspruch Samuels bei ber Salbung Sauls (1 Sam. 10, 1) und allen einschlagenden Stellen ber Befdichtsbücher hervor, die bie Salbung nirgends mit einer oberpriefterlichen Inftallation in Berbindung bringen (2 Sam. 2, 4; 5, 3; 19, 11; 1 Ron. 1, 39; 2 Ron. 9, 3; 11, 12; 23, 30). Sie ift vielmehr ber entscheibenbe Aft ber Pronungsgeremonie (Beinel, G. 20). Auch ber Sprachgebrauch spricht gegen bie Auffassung, ber Stabe früher zuneigte; benn ber Rame "ber Gefalbte" tam ben Ronigen icon in alter Zeit gu, als von einer Salbung ber Briefter noch nirgends die Rebe war (Jub. 9, 8). Das Opferrecht ftand ja bamals noch jedem Sausvater für fich und die Seinen, bem Rönige also für sich und fein ganges Bolt ju, ohne bag er bagu einer besonderen Beibe bedurfte. Es ift vielmehr anzunehmen, daß die Salbung ursprünglich auf die Amtsweiße ber Ronige beforantt war. Der im Gefete bem hobenpriefter gutommenbe Chrenname "ber Gesalbte" soll baber seine tonigliche Dacht und Hoheit ausbruden. Der ursprüngliche Sinn bes Ritus ist nicht deutlich, doch fteht fest, daß durch die Salbung jemand in befonderer Beife jum Dienste Jahres geweiht marb. Es ift mahrscheinlich, daß die Salbung auf die Öllibation gurudgebt, und bag babei bie Anschauung von geheimen Rraften bes Öls zugrunde "Das die Bedeutung von rwe tonftituierende Moment ift bas Material ber Handlung", burch bie "Beiligkeitsftoff und Charafter" (Weinel a. a. D. 9 u. 10, 52) auf ben König übertragen wird. Spater erft wurde bie Salbung jum sichtbaren Zeichen bes bem Rönige verliehenen Geiftes. Die Salbung mar in ber Nachbaricaft Israels längft bei ber Rrönung ber Rönige üblich.

Der religiöse — zunächst also nicht priesterliche — Charakter bes Königtums tritt neben ber Salbung noch in ber kultischen Tätigkeit ber beiben ersten Könige hervor. "Doch sehlen ihnen

bie eigentlichen priefterlichen Funktionen, nämlich Gubne, Weibe und Drafel" (Stabe, Bibl. Theol. S. 61). 3m Bewußtfein ber Beit wurde sobann ber König, ber einerseits sein Bolt anberen Bölfern gegenüber, anderseits auch bem Bolfsgott gegenüber, bessen Gesalbter er war, vertrat, ber pontisex maximus. In berselben Weise brachten auch die alten Bellenenfürsten Somers öffentliche Opfer bar, weil fie als haupt ber Staatsgenoffenschaft in bem gleichen Berbaltnis zu biefer fteben, wie ber Sausberr zu ben Sausgenoffen. Die israelitischen Ronige nahmen also ichliefelich selbst eine oberpriefterliche Stellung ein: barum konnte sich bas von ihnen geschaffene Oberprieftertum niemals ju Rraft und Unseben entwideln, sondern blieb in fummerlichen Unfaben fteden. Der königliche pontisex maximus ber alten Geschichte ift also etwas ganz anderes als z. B. der summus episcopus in den evangelischen Landestirchen. Denn ber Summepistopat ift biftorisch baburch bedingt, daß die beutschen Bischöfe sich gegen die Reformation ablehnend verhielten, und bag ber natürliche Sout für die burch ihre Intolerang bedrohte neue Bewegung nur die Lanbesfürften sein konnten. Cher könnte man bie oberpriefterliche Stellung ber israelitischen Rönige, wenn man fie an mobernen Berbaltniffen eremplifizieren wollte, mit ber ber Baren vergleichen, bie seit Beters bes Großen gewaltsamem Eingriff in bie Rirchenverfassung bie Batriarden ber ruffischen Rirche finb. Bergleich mit ber oberpriefterlichen Stellung, ja ber Böttlichkeit ber ägyptischen und babylonischen Rönige, bes Mitabo und bes Raisers von China tritt allerbings bie ber israelitischen Ronige febr zurud. Dies ertlart fich baraus, bag bas Rönigtum als fertige Institution von außen entlehnt wurde und zwar zu einer Zeit, als eine Briefterschaft bes Bollsgottes icon lange bestanben hatte. "Sein Amt ift nicht burch Berweltlichung eines geiftlichen Amtes entstanden, sondern von Haus aus ein Amt mit weltlichen Aufgaben" (Stabe, Bibl. Theol. S. 61). Daburch ift vielleicht die Tatsache innerlich begründet, daß die israelitischen Rönige — besonders in der späteren Zeit — von ihrem Opferrecht felten Gebrauch machten, fonbern fich burch ihre Briefter vertreten ließen. Sie werben ju ihren Bertretern bie Tuchtigften

umd Ergebensten aus der Zahl ihrer Priester, die ihnen bei ihren eigenhändigen Opfern Handreichungen leisten mußten, gewählt haben. "D'ailleurs quand le roi était absent, il fallait le remplacer" (Renan, Histoire, II, S. 161). Die königlichen Priester und besonders ihr Borsteher sungierten dann als die vom Könige beaustragten Stellvertreter, die seine Opfer, die zugleich für den Staat galten, an der königlichen Kultstätte darbrachten. Ihr Titel ist in der Königszeit ein einsaches werden. Ganz deutlich wird der prägnante Gebrauch von weiner in der Bedeutung "Oberpriester" in der Jojada-Geschichte, wo Jojada genannt wird (2 Kön. 11, 9 f. 15; 12, 3. 8. 10; vgl. dazu 2 Kön. 11, 18: "Watthan, der Priester des Baal"), während daneben mit Ausschluß des Jojada erwähnt werden (2 Kön. 12, 5—17).

Biermal heißt ber Oberpriester — so wollen wir den Priestervorsteher nennen, obwohl wir ums der Schranken seiner über geordneten Stellung wohl bewußt sind — "der große Priester", nach den LXX: δ ίερεις δ μέγας. Doch ist die in der Jojada-Geschichte sicherlich Glosse, da es schon wegen der sonstigen Bezeichnung des Jojada durch höchst verdächtig ist. Und auch an den anderen Stellen (2 Kön. 22, 4 u. 8; 23, 4) ist die Korrektur (Stade, ZUB. 1885), da es einerseits dieskreditiert wird durch die Geschichte des Jerusalemer Priestertums überhaupt, anderseits an diesen Stellen Hilta entgegen seiner sonstigen Bezeichnung mehre (2 Kön. 22, 10. 12. 14; 23, 24) den Titel diesen Geschichte des Grund erhält.

Daneben wird der erste Priester auch einmal 1) "Hauptpriester" genannt. Eine spätere Eintragung des wor Geraja ist sehr unwahrscheinlich, da das Gesetz diese Bezeichnung für einen Hohenpriester nur Lev. 4 kennt. Daß zwei ober noch mehr

verschiedene Titulaturen nebeneinander bestanden haben, ist möglich; auch im Gesetz und den nacherilischen Geschichtsbüchern begegnen wir dieser Erscheinung. Die einsache Betitelung des Oberpriesters durch inder ist inhaltlich vielleicht dadurch begründet, daß dem Könige selbst die oberpriesterliche Stellung zusam, so daß für seinen ersten Priester ihm gegenüber nur diese bedeutungsarme Bezeichnung übrig blieb. "Der König selber, der Führer des Boltes und Heeres, hatte das oberste Priesterrecht" (Wellhausen).

Einmal (2 Sam. 8, 17; 1 Ron. 4, 4 ift Gloffe barnach) beißt es allerbings von Abjathar, bem Sohne Ahimelechs, und Zabot 1): "fie waren Priefter", als waren fie bie einzigen gewesen, batten anderen Prieftern gegenüber feinen boberen Rang ju beanspruchen gehabt und batten sich untereinander im Priefteramte nicht unterschieben. Und boch gab es außer ihnen noch andere, wie schon ber nachfte Bers 2), 2 Sam. 20, 26 u. 1 Kön. 4, 5 8) beweisen. Der Ausbruck בהנים kann hier (2 Sam. 8, 17) also nur ben all= gemeinen Sinn haben "fie geborten gur Priefterschaft". Es werben eben nur die Briefter vornehmer Abtunft und boberer Stellung genannt, mabrend bie anderen Briefter von geringerer Bebeutung nicht ausbrücklich erwähnt werben. Wenn wir auch nicht mit Rloftermann lesen wollen: "Und Zabot, ber Sohn Ahitubs, und Ahimelech, ber Sobn Cbjathars, wurden Briefter unter ber Leitung bes Cbjathar". so werben wir boch erweisen konnen, bag fich nicht etwa Babot und Abjathar im Oberpriefteramte teilten, fondern bag Abjathar allein unter David ber fonigliche Oberpriester war. hierin find wir mit Rloftermann einer Meinung, weisen aber aufs ent-

<sup>1)</sup> So lautete der ursprüngliche Text, wie zuerst Wellhausen nachgewiesen hat.

<sup>2) 2</sup> Sa. 8, 18; bie Ersehung bes הראשטים ליד המולך burch ליד המולך in 1 Chron. 18, 17 ift höchst charatteristisch für ben levitischen Standpunkt bes Bersassers, sann aber ben richtigen Text nicht umstoßen. Gegen Baubissin, Klostermann und Chenne, The Expositor, Junisest 1899, ber בהנים fonjigiert, halten wir mit Bellhausen u. a. an ber Priesterschaft ber Söhne Davids sest.

<sup>3)</sup> יכל־הלרים in 2 Sam. 15, 24 ift fpaterer Bufat.

schiebenfte seine Ansicht zurud, daß David ben gangen Priefterorben nach ber Analogie von Rum. 3 (!) unter ber Formel "Eleafar und Ithamar, Sohne Aarons" reorganisiert habe. Die Angabe ber Chronif (I, 12, 27), daß ein Jojada unter Davids Berricaft Oberpriefter gewesen sei, entbebrt jeber geschichtlichen Unterlage; biese Geftalt ift nach Wellhausen "ein Reflex bes 3ojaba von 2 Ron. 11, 12". 3ch werbe fpater ju beweifen fuchen, bag nur Abjathar ber Oberpriefter Davids gewesen ift, gebe aber ju, bag feine Befugniffe und fein Burbegrab im Berbaltnis zu ben anberen Brieftern und damit auch zu Zabot noch nicht völlig festgelegt waren. In anderem Falle könnte die Tradition biefe beiben Manner nicht so häufig einander gleichstellen. Die spatere Zeit hatte bas Beftreben, Abjathar zugunften Zabole in ben hintergrund ju brangen, ein Streben, bas man nicht "gebaffig" nennen tann, bas aber einen bochft praftischen Grund batte. Der befte Beweis bafür ift 2 Sam. 15, 24. Dort beseitigte eine spätere Tendenz den Abjathar und sette dafür ein רכל-דולרים אחד, ließ aber B. 27 שני בניכם אחכם fteben. Die jerusalemische Briefterschaft fab in Zabot ihren Stammvater und barum hatte fie Intereffe baran, an Stelle Abjathars ben Babot vorzuschieben (Bellhausen). Bielleicht ift außer 2 Sam. 15, 24 ff. auch 2 Sam. 8, 17 das Opfer einer Korruption geworben. Der schlagenbste Beweis aber für die alleinige Oberpriesterschaft Abjathars ift die Tatfache, bag erft Salomo ben Zabot an Abjathars Stelle sette und ibm baburch für seine Treue Lohn und Chre bieten wollte (1 Ron. 2, 26 u. 35). Es ift febr mabricheinlich, daß Abjathar das oberfte Briefteramt seinen personlichen Beziehungen ju David verbantte. Er war ja auch icon wegen seiner Herfunft aus Elis Baufe ein Randibat mit guten Aussichten. Es ift aber nicht nachweisbar, daß ben König "ber Gebanke ber bewußten Unknüpfung seines Wertes an die mosaisch sjosuanische Zeit beftimmte, ben letten legitimen Erben bes Briefterbaufes von Silo" (Rloftermann), b. i. Abjathar, jum Oberpriefter zu machen. Salomo batte biefen Gedanken seines Baters febr schnell und wenig pietätvoll besavouiert. Abjathar mar also ber erfte Oberpriefter bes foniglichen Beiligtums. Aber gerade weil er ber erfte mar, mar feine Stellung noch keine klare. Es mußten erst Erfahrungen gesammelt werben, ehe das Oberpriestertum mit bestimmten Rechten ausgestattet, mit besonderen Aufgaben betraut und dadurch von der Priesterschaft abgegrenzt werden konnte. Das neue Amt konnte sich erst allmählich in seiner Besonderheit durchsehen. Da die Organisation des Kultus durch David, zu der auch die Institution des königlichen Oberpriestertums gehörte, in den ersten Ansängen ihre Form noch nicht deutlich ausgeprägt hat, so können wir aus unseren Quellen auch keine Klarheit über das Berhältnis Abjathars zu Zadok, dem ihm solgenden Oberpriester, der schon während Abjathars Amtszeit ein angesehener Priester gewesen sein muß, gewinnen. Da in der Tradition der Geschichtsbücher die Aufgaben Abjathars und Zadoks sast siest als gemeinsame und gleiche behandelt werden, so kann sie auch unsere Darstellung nicht trennen, obwohl wir uns bewußt sind, daß Zadok Abjathars Nachsolger gewesen ist.

Bon ber Chronik können wir aus ben früher genannten Gründen feine zuverlässigen Angaben erwarten. Sie mag übrigens in betreff ber Person Abjathars teinen sicheren Boben ber Tradition mehr unter ben Fugen gehabt haben. "Der Grund hierfür ift ohne Zweifel bas Berschwinden Abjathars und seiner Familie aus ber Reihe ber erbberechtigten Briefter, womit auch bie Trabition abreifit" 1). Wenn bas Berhaltnis ber Chronit zu ber Trabition über Abjathar ein fo unficheres mar, fo verfteben wir noch beffer ihr ichon an fich begreifliches Beftreben, Abjathar augunften Zabots in ben Hintergrund ju brangen ober wenigftens beibe gleichzustellen. In welchem Berbaltnis, ob tollegialem ober autoritativem, die Oberpriefter zu ben andern Prieftern geftanben haben, bleibt dunkel. Daß ihre Stellung vielleicht eine bobere war, konnte man baraus ichließen, bag awischen ber Erwähnung Abjathars Rabols und ber Sohne Davids (2 Sam. 8, 17 f.) andere hohe Beamte genannt werben, und daß Ira (2 Sam. 20, 26) burch angeschlossen wird, nicht burch einfaches 1, bas als Roorbinationspartifel boch ausgereicht batte. Doch sind biese Züge

<sup>1) &</sup>quot;Theologische Studien aus Bürttemberg" 1882. Rittel, Die neueste Benbung ber pentatenchischen Frage, S. 309.

nicht von wesentlicher Bebeutung. Wir sind eben über bas Berbaltnis ber Oberpriefter ju ben Brieftern febr ichlecht orientiert. Die Einrichtung \_eines regelrechten Dienstes" für bie Labe und "ein großer Glanz in ber Ausstattung bes Dienstes ben Bamoth ber Rommunen, ben Rultorten ber Geschlechter" gegenüber ift für Davids Regierungszeit nicht zu beweisen 1), sondern böchstens als Davids Berdienst aber bleibt ber Salomos Bert anzuseben. Berfuch, einen fultischen Ginbeitsvuntt für bas neugeeinte Bolf ju schaffen, ein Bersuch, ben freilich ber Erfolg nicht fronte. Der Bermutung Bubbes, daß bas Bedürfnis eines zweiten Tragers für bas neugewonnene Heiligtum zur Anstellung Zabots geführt habe, können wir uns trot 2 Sam. 15, 24 u. 29 nicht anschließen, ba wir glauben, bag eber ber Opferbienst ein mehrköpfiges Rultuspersonal bedurft habe, und daß Abjathar weniger für die oben genannte Tätigkeit in Betracht gekommen fei, ba er boch ben Drakelbienft und die Beaufsichtigung über ben ganzen Rultusbetrieb zu versehen batte. Rloftermann lieft 2 Sam. 15, 27 und baut barauf weitgehende Bermutungen auf: es fei nämlich Zabot im Unterschiebe von Abjathar und Abimelech "ber mantische Briefter, ber Orakelpriefter" gewesen; boch scheint uns, als sei in Wirklichkeit gerade bas Umgekehrte ber Fall gewesen, als sei nämlich vielmehr Abjathar ber eigentliche Orakelpriefter gewesen (1 Sam. 23, 6 u. 9; 30, 7; 1 Ron. 2, 26). Er hatte bie mantischen Fähigkeiten und Fertigkeiten von seinem Bater (1 Sam. 14,

<sup>1)</sup> So Aloftermann, Geschichte, S. 160. Der Darstellung der Chronit (I, 15 n. 16; vgl. Reh. 12, 45 f.) können wir geschichtlichen Charakter nicht zusprechen, da sie von Selbstwibersprüchen voll ist, wie Graf im Archiv 1869, S. 70 f. und 229 f. bewiesen hat. Auch wissen wir sonst nichts von einer derartigen Organisationstätigkeit Davids (vgl. Wellhausen, Prol. e., 165 bis 177 und Graf im Archiv, S. 69 st.). Und die Chronit ist doch, wie Alostermann selbst darlegt, "nur zur Ergänzung und Erlänterung" und nur mit "größter Borsicht" (Geschichte, S. 114) zu verwenden. "Ans dem Bollssest in 2 Sam. ist in der Chronit eine kirchliche Feier geworden" (Ben=zinger, Kommentar, S. 51); "aus der knappen und schichten Darstellung des Hergangs 2 Sam. ist eine aussischrieße Priester= und Levitengeschichte geworden, in der man den altsiberlieserten Kern nicht wieder erkennt" (Kittel, Kommentar, S. 66).

3 u. 18; 22, 10 u. 13) und seiner Familie (1 Sam. 2, 28) gleichfam geerbt. Aller Babricheinlichkeit nach beruhte ber oberpriefterliche Einfluß überhaupt auf ber Berwaltung ber Losoratel, (1 Sam. 14, 41), die speziell ibre Aufgabe gewesen sein mag. Damit foll nicht behauptet fein, bag baburch ben anbern Brieftern bie Toraerteilung entzogen worben ware. Denn "bas Orakel ift bas Mittel, burch bas sie bie Religion Jahres mahren und Israels Sitte leiten" (Stabe, B. Th. 129). Wenn wir nach allebem recht schlecht unterrichtet find über die Anfänge bes Oberprieftertums, über bie Funktionen bes Oberpriefters und über fein Berhaltnis zu ben anbern Brieftern, so wiffen wir bagegen Genaueres über seine Stellung jum König. Die Oberpriefter waren von Davids Zeiten an bis jum Enbe Judas tonigliche Beamte, b. b. im Sinne bes orientalischen Despotismus, Diener, mögen fie auch zu ben bochften hofchargen gebort haben. Einige Male (2 Sam. 8, 16 ff.; 20, 23 ff.) werben fie unter anberen Staatsbeamten aufgezählt. Öfters fanben fie zu biplomatischen Zwecken Berwendung. Wie oben ermabnt ift, mar ber Oberpriefter ber eigentliche Orakelpriefter; ibm tam baber ohne 3weifel bie Aufgabe ju, ben Ephod ju bewachen ober ju tragen und ju befragen 1). Um jederzeit bem Berricher Oratel geben ju konnen, mußte wohl ber Oberpriefter feinen herrn auch aufs Schlachtfelb begleiten (1 Sam. 14).

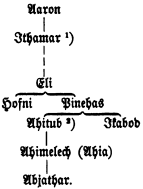
Als eine historische Tatsache sieht fest, daß Abjathar die politischen Umtriebe Adonias unterstützte. Warum, ist nicht bekannt. Doch konspirierte er wohl nicht darum mit Adonia, weil er "in der Einsetzung des neuen Priesters Zados eine Beeinträchtigung seiner eigenen Würdestellung" (Baudissin) sah. Diese Einsicht wäre recht spät gekommen! Und seine Würdestellung war ja geblieben; in sie rücke Zados erst ein, als Adonias Berschwörung mißlang. Wahrscheinlich haben allerdings Eisersüchtelein zwischen Abjathar und Zados bestanden. Die Tatsache, daß Salomo den Zados durch die Übertragung des Amtes Abjathars

<sup>1) 1</sup> Sam. 14, 3. 18; 22, 10. 13; 23, 6 u. 9; 30, 7 f.; and 1 **R**3n. 2, 26, wo אָרוֹרָן װ אָרוֹרָן זו אָרוֹרָן.

offenbar auszeichnete und belohnte, läßt beutlich erkennen, bag Abjathar vorher allein Oberpriefter war, wie auch die LXX annehmen. In gleicher Weise rudte Benaja in die bobere Stelle Joabs ein. Zabot hatte sein Ziel erreicht, ba er bie politische Lage flug auszunuten verftanb; er war Oberpriefter bes Rönigs geworben. Auf ihn führte fich bie gesamte spätere jerusalemische Briefterschaft jurud. Daber ift bas Bestreben fvaterer Reit, ben Abjathar zugunften Zabots in ben Hintergrund zu brangen, begreiflich. Außer 1 Chron. 15. 11 ift ibr bies auch gut gelungen. 2 Sam 8, 17 u. 15, 24 ff. "setundieren ber Chronit" (Wellhausen, Pharifaer u. Sabb., S. 50), die bem Zabot auch badurch einen legitimen Anftrich gibt, daß fie ihn die gesetzlichen Opfer bei ber "Stiftsbutte" ju Bibeon barbringen läßt. Die Oberpriefter geboren also seit Salomo nicht mehr zu bem alten, fich von Aaron (ober Mose) berleitenben Brieftergeschlecht, wie 1 Sam. 2, 27 ff. beutlich beweisen, mag fie auch die Chronit in Aarons Stammbaum hineinverpflanzen (vgl. bazu in 3AB. 1906: Bestybal, Aaron und die Aaroniden). Die außerft wichtige Frage, in welchem Berhaltnis bie Maroniben, Eleafariben, 3thamariben, Eliben und Zabotiben zueinanber und zum Stamm Levi und zu Mofe steben, berührt ben Interessentreis unserer Arbeit mur veripherisch. Wir entscheiben uns, wie aus ber Arbeit bervorgebt, im Sinne ber Graf - Wellhaufenschen Theorie, ohne aber bie Bertunft Zabots aus priefterlichem Geschlecht abzuleugnen. Dies zugegeben, ift es uns boch kaum verftanblich, wie Rittel ausführen tann: "Will man Zabots levitische Abstammung nicht anerfennen, fo tann man es nur um ben Breis tun, bag man ben hiftorischen Charafter auch bes Samuelbuches in Partien, bie zu ben beftbeglaubigten geboren, bedingungslos bingibt". Und welche Stellen sind die bestbeglaubigten, die er verwertet? Der beuteronomistische Abschnitt 1 Sam. 2, 27 ff. und die forrupte Stelle 2 Sam. 15, 24! Und was bebeutet benn in Davids Zeit die levitische Abstammung? Samuel und Davids Söhne sind Briefter, ohne Leviten zu fein. Also bringt die Annahme, daß Zabot nicht Levit sei, David und Salomo nicht in Wiberspruch mit fich selbst, wie Rittel meint. Wiffen wir etwa irgend etwas

von der levitischen Hertunft Iras und Sabuds? Die Wertung eines Priesters nach levitischer Abstammung ist vielmehr erst der Maßstad einer späteren Zeit. Wir wissen von Zadols Hertunst nichts. Gehört er einer Priestersamilie an, so war sie nicht ein dem Geschlecht Abjathars gleichstehendes Haus. Er ist also insosen ein Emportömmling, als er ein altes Priestergeschlecht verdrängte, das — scheindar mit Recht — ein historisches, weil durch Generationen vererbtes, Anrecht auf seine Stellung beanspruchte.

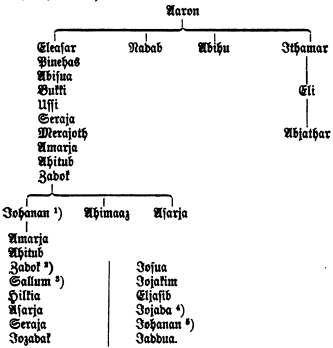
Es wird fast allgemein anerkannt, daß die oberpriesterlichen Genealogien der Chronik sich selbst und den Angaben der Geschichtsbücher öfters widersprechen und daher keine Gewähr für Historizität dieten. Doch geben wir die Genealogie der levitischen Geschichtschücher (Ex. 6, 14 ff.; 1 Chron. 5, 30 f.; 6, 37; 9, 10 f.; vgl. Est. 7, 2 ff. u. Neh. 11, 11). In letzter Zeit hat auch Westphal diese Frage gestreist (ZAW. 1906).



<sup>1)</sup> Klostermanns u. a. Bermutung, baß in Birklichteit Eli von Cleasar, nicht von Ithamar abstamme, scheint uns richtig zu sein.

<sup>2)</sup> Falls die Angabe, daß ein Ahitub Zadols Bater war, richtig ift, so ist dieser Ahitub ein anderer als der Enkel Elis. Auch die Chronit nimmt an, daß die beiden Ahitubs verschiedene Männer waren, sonst würde sie ja ihre eigene Theorie von einem Bechsel der Linien Eleasars und Ithamars im Oberpriestertum durchbrechen. Bergleiche dazu Lippert, Allg. Geschichte d. Priestert. II, 83.

Während in der Genealogie Ithamar—Eli die Mittelglieder fehlen, weiß die Chronik die Folge der Generationen von Naron dis auf Jaddua genau anzugeben. In Wirklichkeit ist diese Genealogie der Spronik voll von Fehlern (vgl. Westphal, IV. 1906), ein Charakteristikum, das auch den Genealogien des Josephus eigen ist (Ant. Jud. V, 11, 5; VIII, 1, 3; X, 8, 7; XX, 10, 1 u. 2).



<sup>1)</sup> Afarja und Johanan gelten der Chronit als Entel und Urentel Zasbols, nicht als Söhne, wie sie es nach den Geschichtsbildern sind; vergleiche 1 Kön. 4, 2.

<sup>2)</sup> Diese brei kommen in den Geschichtsbildern nicht vor, sie sind wohl nur eine Wiederholung der vorhergenannten. Bergleiche auch A. van Hoon=ader, Lo sacerdoco, S. 321.

<sup>3)</sup> Es fehlen in bieser Aufzählung bie historischen Gestalten ber Oberspriester Jojaka und Uria.

<sup>4)</sup> Cljafibs Sohn ift Reb. 12, 23 wohl mit Unrecht Johanan genannt.

<sup>5)</sup> Ionathan Neh. 12, 10 ift wohl verschrieben aus Iohanan. Thest. Stub. 3ahen. 1908.

Trot bieser Genealogien und trot Josephus ist baran festzuhalten, daß Zadot ber Anfänger einer neuen Linie ift.

Der gewaltsame Eingriff Salomos in die Organisation bes Rultuspersonals ift darakteriftisch, ba er uns gang beutlich zeigt. baß ber Rönig bie oberpriesterliche Würde als von ihm verlieben ansieht 1). Schon biefer eine Umftand beweift, bag wir uns in einer gang anderen Welt befinden, als fie bas Befet kennt. Unter Salomo wird die Bebeutung bes Oberpriesters beutlicher; erbielt boch burch ben Brachtbau bes jerusalemischen Tempels erstens ber religiöse Charafter bes Königtums eine tiefere Bebeutung und zweitens die "Inftitution des königlichen Kultus" und ber königlichen Priefterschaft ein festeres Zentrum. Gegenüber bem Bobenfultus und seinen primitiven Ginrichtungen verlieh ber funftvolle Bau bes Beiligtums auf bem Zion bem Königtum einen besonberen Glanz, zumal er biesem allein seine Entstehung verbanfte. Tempel nahm aber nur gang allmählich ben alten Beiligtumern gegenüber eine Stellung ein, wie die Petersfirche fie zu ben anberen Gottesbaufern ber romifchen Chriftenbeit einnimmt. Gbenfo gelang es auch ber königlichen Priefterschaft febr fpat, ihre Rultus= tätigfeit als eine privilegierte und monopolartige burchauseben 3).

Wenn auch der Bericht über die Einweihung des Tempels deuteronomistisch gefärbt ist 3), so läßt sich doch daraus mit Sicherheit schließen, daß Salomo als religiöses Oberhaupt, d. h. als der eigentliche Oberpriester des israelitischen Staates, den Weihealt vollzog, der eine genuin-priesterliche Funktion dars

<sup>1) 1</sup> Chron. 29, 22 ergablt tonfequent: "Man falbte ben Babot jum Bobenpriefter".

<sup>2)</sup> Den schlagenbsten Beweis für die langsame Monopolisierung bes Kultus bietet die Notwendigkeit der josianischen Resorm nach 300 Jahren.

<sup>3)</sup> Die siber die Zeit Salomos und der Könige nach ihm berichtende Tradition bietet reicheren Stoff über die Kultusverhältnisse, als die in den Büchern Samuel gesammelten Quellen. Sie enthält geschichtliches Material, das aber von einem Chronisten erweitert und redigiert ist, der im Sinne des Deuteronomiums über die einzelnen Könige urteilt. Schon diese Anwendung eines deuteronomistischen Maßstads auf die alten Königsgeschichten nötigt zur Borsicht dei der Benutzung ihres Inhalts. Berdächtige Stellen und spätere Zusäche sind darum im solgenden als solche gekennzeichnet.

ftellt, ben Segen erteilte und bie erften Opfer auf bem neuen Altar barbrachte. Salomo erscheint auch sonst als eifriger Opferer, während die späteren Könige selten eigenhandig opferten. Da ber Tempel vom Könige erbaut war, geborte er junachst bem Ronige allein. Daber seben auch die Königsbücher ben Tempel als tonigliches Privatheiligtum an (vgl. Amos 7, 13). Daber war auch ber Tempel in bie umfangreiche Mauer eingeschlossen, bie sich um bie königlichen Gebäube herumzog. Die Rönige "als bie Wirte bes Beiligtums" verfügten frei in ihrem und bes Staates Intereffe über bie Tempelichate (1 Ron. 15, 18; 2 Ron. 16, 8; 18, 15 f.). Natürlich wurden die Priefter an diesem Tempel auf bem Zion von seinem Besither bestellt, wie auch andere Besither eines Privatheiligtums bies taten. Die Priefter als seine Handlanger und Stellvertreter galten als Diener bes Rönigs. Obervriefter bilbete teine Ausnahme. Die Zahl ber Priefter am toniglichen Seiligtum wird fich mit ber zunehmenden Bebeutung bes bortigen Rultus vermehrt haben.

Da ein umfangreicherer Dienst eine geregelte Arbeitsteilung erforderte, werden sich bald — neben dem Oberpriestertum — noch andere Unterschiede im Rang und in der Berussausübung herausgebildet haben. So entstand in naturgemäßer Entwickelung eine Priesterorganisation 1) mit dem Oberpriester an der Spitze, den das Bertrauen des Königs in dieses Amt einsetze. Der Einssuß dieses Oberpriesters erstreckte sich zunächst nur auf den Kultus und das Kultuspersonal, soweit nicht der König selbst regelnd eingriff. Und da diese Eingriffe, wie wir sehen werden, nicht selten waren und sich auf alle möglichen Dinge erstreckten, so des sab der Oberpriester in Wirklichkeit saum die Möglichkeit, selbssädige Entscheidungen zu tressen. Seine Geltung und sein Ansehen beim Bolse richtete sich nach der Persönlichkeit, nach seinen vers

<sup>1)</sup> Der Stellvertreter der Oberpriester ist der בְּדֶּלְ נִישְׁנֶה nach 2Kön. 25, 18 n. 23, 4, wo der Singular zu lesen ist; der פַּקִיד בָנִיד pgl. Jer. 20, 1; 29, 26; die רְּבֶּיִר בַּקָּצְיּ 2Kön. 23, 4; 25, 18. A. van Hoonader (Le sacerdoce, S. 363) macht daraus eine "hierarchie sacrée, à la tête le grand prêtre".

wandtschaftlichen Beziehungen 1) und anderen Umständen. Es ist nicht nachweisbar, daß der jerusalemische Oberpriester eine Art autoritativer Stellung gegenüber den Priestern an den kleineren Heiligtümern des Reiches eingenommen hat, wie Th. Nöldecke u. a. annehmen. Auch Graf Baudissins Bermutung, daß die jerusalemischen Oberpriester die kleineren Heiligtümer mit Priestern besetzt hätten, läßt sich nicht halten, da der in Betracht kommende Abschnitt offendar deuteronomistisch ist. Wir können nur versmuten, daß dem Oberpriester von Jerusalem ein Ehrenvorrang von den Priestern der anderen Kultstätten zugebilligt worden ist.

# III. Das tönigliche Oberprieftertum von der Reichsteilung bis jum Exil.

Nach ber Reichsteilung bilbete sich allmählich ein Unterschieb awischen bem jubaischen und israelitischen Prieftertum beraus. "Der königliche Kultus, ber im Reiche Samarien nicht imftande war, ben volkstümlichen und unabhängigen zu verdrängen, bekam in bem kleinen Juda schon früh ein fühlbares Übergewicht" 2). Die Stabilität ber bavibischen Dynastie tam auch ber königlichen Briefterschaft und ihrem Borfteber zustatten, mabrend bie Briefter im Norbreiche unter bem Wechsel ber Herrscherbauser zu leiben batten. Dort konnte fich baber noch weniger als in Juba ein einflugreiches, ftabiles Oberprieftertum entwideln. An erbliche Nachfolge ift nicht zu benten; Die Oberpriefter, beren es in Dan und Bethel sicherlich gab, erftanben und fturzten je nach Glud und Unglud ihrer herren. Selbständig waren sie ebensowenig, wie bie jerusalemischen. Man bente an bas selbständige Sandeln Berobeams I. bei ber Einführung bes Stierbienftes (1 Ron. 12, 31 ff.) und an bas Berbaltnis Jerobeams II. ju feinem Oberpriefter Amazia von Bethel (Amos 7, 10-13).

Rehabeam scheint ben Gifer seines Baters für Tempelbesuch geerbt zu haben (1 Kön. 14, 28), hat es aber an oberpriesterlicher

<sup>1)</sup> Bgl. 2 Chron. 22, 11. hier liegt wahrscheinlich eine geschichtliche Reminiszenz vor.

<sup>2)</sup> Bellhaufen, Prolegomena 2, S. 132f., Prol. 4, S. 144f.

Betätigung insofern fehlen laffen, als er eine entschiebene Stellung jahriftischen Benotheismus nicht eingenommen bat (1 Ron. 14. 22 ff.; 15, 3). Aus der Regierungszeit Rehabeams und ber feiner nachften vier Rachfolger erfahren wir nichts über ben toniglichen Oberpriefter. Wir wiffen auch nicht, ob bas oberpriefterliche Amt von Zadot an seinen Nachkommen ftets nach bem Recht ber Erftgeburt erhalten geblieben ift. Denn bie Benealogien ber Chronik find, wie oben nachgewiesen ift, nicht maggebenb. Es ift febr wohl möglich, daß einmal ein König nach bem Borbilbe Salomos in die Nachfolge eingegriffen bat. Der Ginfluß bes erften Tempelbeamten machte fich in ber Geschichte Judas zum ersten und auch einzigen Male bemerkbar, als ber Oberpriefter Jojaba (2 Kon. 11) zirta 840 einen Aufftand gegen die Königin Athalja ins Wert sette und mit Bilfe ber in ben Tempel eingelaffenen Leibmache bie Erhebung bes jungen Prinzen Joas auf ben Thron bewirkte. Jojada spielt hier unbestreitbar eine führende Rolle, die einen bebeutsamen Ginfluß voraussett. Wie vereinigt sich biese Tatsache mit ber anderen, daß die Oberpriefter burch ihr Amt feine ber= vorragende Bebeutung gewinnen fonnten? Jojaba muß erftens eine ftarte Perfonlichfeit gewesen sein und zweitens mar er in besonderem Mage vom Schicksale begunftigt. Er wurde nämlich ju feinem Auftreten gemiffermagen legitimiert burch feine ebeliche Berbindung mit Joseba, einer Tochter bes Königs Joram von Buba. Diese verwandtichaftliche Beziehung zu bem Berrscherhause hat Jojada zu einem Manne von Anseben und Ginfluß gemacht. Es tommt hinzu, daß gerade damals die geschichtlichen Berhältniffe ein Bachfen ber oberpriefterlichen Macht ermöglichten. Der Oberpriefter felbft, nicht wie fonft ber Rönig bes Boltes, mar bamals ber Bertreter bes reinen Jahvefultus ber Baalsbienerin Athalja gegenüber. Sie hatte sich felbst ihrer oberpriesterlichen Gewalt entkleibet; biefe fiel Jojaba ju und fteigerte bie Bebeutung seines Amtes. Er ift ber einzige Oberpriefter, ber in ber Beschichte Israels eine bebeutsame Rolle gespielt bat. Graf glaubt, daß er auch auf bem Gebiete bes Rultus organisatorisch tätig gewesen und daß die Ginsepung ber Torwärter sein Werk sei. Bir meinen, daß die age vielmehr rein militärischen Charafter

trugen 1). Sobald wieder ein König regiert, der sich seiner Aufsgaben und Pflichten gegen Jahre bewußt ist, hat Jojada seine Rolle ausgespielt. Und Joas geriet nicht in Abhängigkeit von Jojada, obwohl er ihm Leben und Königtum verdankte. Einen deutlichen Beweis dafür dietet 2 Kön. 12. Als nämlich der Oberpriester lässigerweise das im Tempel eingehende Geld nicht für eine notwendig gewordene Ausbesserung des Tempels verswandte, verlor er das Vertrauen des jungen, frommen Königs. Dieser übertrug daher seinem Staatsschreiber die Kontrolle über die Tempeleinkünste und demütigte so den Oberpriester, ein deutsliches Zeichen für das unbedingte Versügungsrecht der Könige über ihr Heiligtum. Die Chronik beseitigt die ärgsten Anstöße an dieser Geschichte.

Diefes aus ben Geschichtsbüchern gewonnene Bild vom Oberprieftertum tritt uns auch in und zwischen ben Zeilen ber Quellen J und E entgegen. Sie fommen für uns bier in Betracht, weil fie ben Charafter ihrer Entstehungszeit an fich tragen. Auch Graf Baubiffin gibt ju, bag J und E zwischen Prieftern und Laien als beiligen und profanen Personen noch nicht unterscheiben. Gine Perfonlichkeit, Die auch nur eine ungefähr gleiche Stellung wie ber gesetliche Hobepriefter eingenommen batte, ist baber für bie jabviftische Geschichtschreibung unmöglich. In bem mibrasch= artigen Rapitel Ben. 14, beffen fpate Entftebung querft Th. Rolbete bemerkt bat, eine geschichtliche Begebenbeit und jabviftische Anspielung auf bas israelitische Hobeprieftertum ju seben, ift äußerft gewagt. Wie unsicher bie Geftalt Aarons, nach P bes erften Sobenpriefters und Baters bes Prieftertums überhaupt, in J gezeichnet ift, beweift schon die febr erwägenswerte Bermutung Wellhausens, Stades u. a., daß in J 1 Aaron überhaupt noch nicht vorkomme. Und Weftphal schreibt bem Aaron ber Quellen J und E bie Rolle eines weltlichen Führers und Magnaten ju. In ben alten Sagen ift nicht Naron, sonbern Mose ber

<sup>1) 2</sup> Kön. 11, 18; so auch Kittel, Kommentar, S. 251; boch ift barum bie Angabe ber Chronik (1 Chron. 16, 38), David habe bie Torwärter einsgesetzt, nicht weniger salsch, wie schon aus dem Selbstwiderspruch der Chronik (1 Chron. 9, 20 u. 22; 2 Chron. 23, 18 s.) hervorgeht.

Briefter Israels als Gottesmann, der Recht und Gericht gibt (vgl. darüber Ed. Meher, Die Israeliten und ihre Nachbarsftämme, S. 72). Als erfter Oberpriefter im Bereich des Jahvekultus erscheint daher sein Schwiegervater Jethro. Mit dieser Auffassung stimmen die uns erhaltenen jahvistischen Gesetze inssefern überein, als sie einen Hohenpriefter nicht kennen. Doch ist der historische Untergrund hier zu unsicher, als daß man darans für die Geschichte des Oberpriestertums Schlüsse ziehen könnte.

Daß bie Oberpriester weiterbin als fonigliche Beamte ju ftriftem Geborfam verpflichtet maren, erfeben wir aus bem Berbaltnis, in bem ber Oberpriefter Uria ju feinem Ronige Abas ftand (2 Ron. 16, 10 ff.). Diefem Berhaltnis entspricht im Nordreiche ju faft gleicher Zeit burchaus bie Stellung bes Oberpriefters Amazia von Bethel Jerobeam II. gegenüber. Abas befahl nämlich, daß an Stelle bes alten Altars vor dem Tempel ein neuer, die Nachbildung eines damaszenischen, gesetzt werbe. Und Uria gehorchte. Rittel mag recht haben, wenn er biefe Ergablung zu ben Quellen aus weltlichen Kreifen rechnet und glaubt, baß ibr Schweigen über Urias Berhalten noch tein Beweis bafür fei, baß fich biefer Gefinnungsgenoffe Jesajas ohne Brotest zum gefügigen Werkzeug ber Launen bes Königs gemacht habe. Auch van Hoonader meint: Il était loin, d'être la créature du roi. Doch tann nicht bestritten werben, bag ber Oberpriefter einen Gingriff bes Rönigs in seinen amtlichen Wirfungefreis jedenfalls nicht bindern konnte 1). Bir feben baraus, bag ber Rönig fouveran über ben Rultusbetrieb verfügte, so bag ber Operpriefter nur bas ausführenbe Organ seines Willens mar. Der Charafter bes Priefteramtes als eines toniglichen zeigt fich auch barin, daß israelitische Ronige Staatsund Tempelbeamte in gleicher Beife zu Befandtichaften benutten (2 Ron. 19, 2). So weiß auch Jeremia (21, 1; 37, 3), daß ber zweite Priefter Zephanja öfter als Abgesandter bes Ronigs Zebekia gebraucht wurde und daß der Briefter Bashur geradezu Polizei-



<sup>1)</sup> Die Chronit berichtet II, 28, 23 f. benfelben Frevel bes Königs. Charatteriftisch aber ift, baß fie ben Uria babei gar nicht erwähnt; vgl. Wellhaufen, Prol. 6, S. 189.

bienfte verrichtete (Ber. 20, 1 ff.). In ber Geschichte bes eifrigen Jahredieners histia (2 Ron. 18-20) wird ein Oberpriefter gar nicht erwähnt. Manasse stellte ben Gögendienst in vollem Umfange wieder ber, ohne daß bie Briefterschaft etwas bagegen tun tonnte. Auch unter bem frommen Könige Josia blieben bie Berhältniffe in bezug auf die Stellung bes Oberpriefters die alten. Der Oberpriefter Hillia mar fein erfter Tempelbeamter, ber in seinem Wirtungetreise so vom Ronig abhangig war, bag er erft auf beffen Gebeiß bin Tempelgelber jur Auszahlung bringen durfte. Das Auftreten Josias bei ber großen Reform erinnert uns sogar lebhaft an die oberpriefterliche Stellung, die einst Salomo einnahm, und die das Borrecht der israelitischen Könige überhaupt war (2 Kön. 22 u. 23). Hilfia ließ bas neue, im Tempel gefundene Gesetzbuch bem Könige übergeben; bas mar alles, mas er tat. Daß er es "publizierte", "proflamierte" und "verteidigte" (Rittel). tann ich nicht finden. Der Oberpriefter batte ja nach bem Inhalt bes Gesethuches wenig Grund zu bessen Berteibigung. war vielmehr felbft überrascht burch ben Protest bes Gesethuches, burfte es aber boch nicht ohne weiteres unterschlagen, auch wenn es nicht ben Interessen ber Berusalemer Priesterschaft biente. Der König felbst trat handelnd auf. Er ließ die Prophetin Hulba nach Jahres Willen befragen, rief bie Gemeinbe jufammen, las felbst ben Wortlaut bes jum Boricein gefommenen Gesetzes vor und verpflichtete sich und sein Bolt, seinen Satzungen gemäß zu wandeln. Mit feinen reformatorischen Beftrebungen machte Josia fofort Ernst. Er ließ alle Bögenbilder vernichten und ben Böbenbienst beseitigen, wodurch ber Ort und die Art ber Wirksamkeit und die Organisation ber Rultuspersonen eine einschneibenbe Anberung erfuhr. So trat bei bieser großen Kultusreform bie Person bes erften Kultusbeamten völlig in ben Hintergrund (felbft 2 Chron. 34!), mabrend Jofia fich feiner oberpriefterlichen Pflichten, bie bie Konige lange Zeit hindurch vergeffen ober boch wenigftens nicht ausgeübt hatten, bewußt warb und barnach handelte.

Die Haltung bes Deuteronomiums, in bem bas Gesethuch Josias enthalten ift, in ber Frage bes Oberpriestertums bestätigt bie Auffassung von ber Bedeutung bes Oberpriesters, bie wir aus ben Geschichtsbüchern gewonnen haben. Bon einem Sobenpriefter ift im Deuteronomium nicht bie Rebe. Die beuteronomische Tenbenz, ben Rultus unitarisch auszugestalten, ift also in biesem Buntte nicht tonfequent burchgeführt; bies blieb bem Gefete vorbehalten. Deut. 10, 6 ift febr mabriceinlich ein versprengtes elohistisches Stud, bas vom Rebaktor "nach ber Analogie von Ru. 21" (Bertholet) eingefügt ift. Deut. 18, 3 fteht ber Gingular follettib. Die Stelle 17, 12 verliert ihren Wert, wenn man 17, 9-12 mit Steuernagel für eine Rombination zweier abnlicher Gefete balt, beren Scheidung noch burch eine große Angabl von Ausätzen erschwert wird, zu benen in B. 12 bie Worte הבהוך bis או gehören. Doch scheint uns ein solcher Scheidungsversuch unficher und fruchtlos ju fein. Wir wurden ber letten von Bertholets sprachlichen Erklärungen bes 3000 guftimmen 1), wenn wir gang ficher waren, bag mit הוכהו nicht ber Borfigenbe eines priefterlichen Richtertollegiums, ber bas Urteil auszusprechen bat, gemeint sein könnte. Deut. 26, 3 ift echt und meint ben Oberpriefter, an beffen Borbanbenfein jur Zeit bes Urbeuteronomiums ja niemand zweifeln fann. Doch tritt ber Oberpriefter im D so wenig in ben Borbergrund, daß es unmöglich ift, auch nur bie geringfte Uhnlichkeit mit bem Sobenpriefter bes P berauszufinden und etwa D für einen "frommen Betrug" ju halten, bei bem ber Oberpriefter und bie Briefterschaft in Jerusalem bie Sand im Spiel gehabt batten. Während sich D insofern bem exilifc-nadexilifden Befeteswerte nabert, als es icon ftartes Bewicht auf bie kultischen Berhältnisse legt auf Grund ber Borftellung, daß man die Liebe ju Jahre im Rultus beweisen tonne. liegt in bezug auf ben Leiter bes Rultus feine Annäherung an P vor.

Die lette Nachricht von einem Oberpriefter in ben Königssbüchern bestätigt bas bisher von uns gewonnene Urteil über ben Charakter bes königlichen Oberpriestertums. Nach ber Erstürmung Jerusalems 586 wurde mit einer Anzahl von königlichen Beamten

<sup>1) &</sup>quot;Der Singular steht entweber kollektiv (vgl. 18, 3) ober ist nachträgslich an ben glossatorischen Singular DDBA angeglichen."

und Höflingen auch der Oberpriester Seraja hingerichtet, als sei er mitschuldig an der Empörung seines Herrn Zedesia. Dieselbe Erscheinung, daß ein über den König und sein Haus kommendes Bernichtungsgericht auch seine Priester trifft, können wir bei der Ausrottung des Hauses Ahab durch Jehu beobachten.

Das Resultat unserer Untersuchung ist somit folgendes: Die Anfänge bes Oberprieftertums bleiben buntel. Der Rönig felbst nimmt nach ben Geschichtsbüchern eine Art oberpriefterlicher Stellung ein. Er betraut einen Priefter mit ber Aufficht über ben Rult, die Rultstätte und (wohl auch) bas Rultpersonal. Dieser erfte Priefter ober Oberpriefter ift als foniglicher Beamter feinem herrn zu unbedingtem Geborfam verpflichtet und auch in feiner speziellen Interessensphäre, bem Rultus, völlig von des Rönigs Willen Das Berbaltnis ber Oberpriester ju ben anberen Brieftern wird aus ben Berichten nicht flar; wahrscheinlich ift er ber primus inter pares gewesen. Im Urteil bes Bolfes genießt ber Oberpriefter ein Anseben, beffen Starte abbangt von feinen verwandtichaftlichen Beziehungen (Jojaba), feiner perfonlichen Stellung jum Könige (Abjathar und Zabof) und von bem aus feiner Amtstätigkeit sich ergebenben Ginfluß, turg: von feiner Perfonlich-Die uns in J, E und D entgegentretenbe Auffassung vom Brieftertum und Oberprieftertum fteht mit ber aus ben Befdichtsbuchern (und prophetischen Zeugniffen) gewonnenen Charafterifierung burchaus in Einflang.

2.

### Spalatiniana.

Mitgeteilt von

Dr. Georg Berbig, Pfarrer zu Reuftabt bei Coburg. (Fortsetzung.) 1)

XVI.

Spalatins Gutachten über bie Universität Bittenberg.

Ein Fragment.

Die hepligschrifftlich und Artisten Lection off ben Stifft zu Bittenberg verorbent.

(1520.)

In Aller Behligen Ahrchen Artisten Lection

Licentiaten Umsborffs prebenb

Licentiaten Sebaftians Lectio Prebend

Licentiaten Beltfprchen prebend

Magifter Staffelftenns prebend

Ber Johann Ragals prebenb.

Bebligschrifftlich Lection

Archibiaconath Doctor Karlftats Brebenb

Cantoren

Cüfteren

Dialectices Elementa

Schurff

Eruditum Dialecticum

**Amsdorffius** 

Priscianus Gramaticus

Stockman ... us

Mathematicus duabus lectionibus et horis Jo Volmarus

Physicus Aristoteles

Jo Veltkyrch

Aristoteles de Animalibus Hessus

Rhetorica et inter haec aliquas Ciceronis orationes Grammaticam Graecam Elementariam.

<sup>1)</sup> Bgl. Jahrgang 1907, Heft 4, S. 513 ff.

Pliniana Lectio

Virgilius et Orator

Historicam Hebraicam /Hermannum (?)
pro paedagogio

Greca

Pedagogii lectores duo.

Was man für lection in Artibus muss in alleweg haben.

**1520**.

Die hebreisch lection bie friechisch lection

Aristotelem in dialectica
— in philosophica

Amsborff Beldtyrchen

und bevor de animalibus

Mgr. Heff

Rhetoricam Ciceronis Virgilium et Oratorem unb

Fac

Quinctilianum

Lectionem Historicam

Staffelftehn

Gramaticam Latinam

Plinium

Mathematicam

Nota

Das pedagogium mit zweben magiftern.

Auf bem Umschlage fteben noch biefe Namen:

Mgr Boldenhahn

" Sungelin

" Schurff

, Morlein.

#### XVII.

Billett Spalatins an ben Rurfürsten Friedrich in Sachen Luthers.

(Aug. 1520.)

Gnebigster Herr. Dass buchlen so E. E. G. von Hertzog Georgen zu Sachsen etc. entfangen ist nicht anders benn die erst Bebstisch bloss von nacheth bull burch ben Eden mitgebracht.

Im eingang steeth meines Gnedigen Hern von Schsteth mandat, das E. S. zu einem ontertenigen bericht ich hiemit verteutscht zuschiese. Dann mich siht die Sach eben also an als hett mein Herr von Eisteth etwas müsen thun. Das aber vil darauf ersgangen seh, kan ich in kehm weg glauben. Wann ich hab etlich vil schrifften disen winter über auss meiner hehmath i), berürtem Bistumb mit geistlicher vnd weltlicher untertenickeit unterworssen, entsangen, auch noch hie, aber nicht ehn ehnigs wort dauon, das mir ungezweivelt vnverborgen verbliben. Dann mein bruder schreibt mir das der ganz Nat vnd Commun in meiner hehmath vnnder wol an Doctor Martinum seint. So hab ich vor meinem bruder kein red, so vil vnd stetigs will er Doctor Martinus bücher haben.

Der prior bes prediger Closters zu Augsburg hat mir heut aber angezeigt als solten etlich die mandat kan Mant wider Doctor Martinus erheben. Er will es aber nit sest loben. Gott gebe uns sein gnad.

E. E. S.

Meinem Gnebigsten hern bem Churfürsten zu Sachsen etc.

bnterteniger Diener Spalatinus.

# XVIII.

Billett Spalatins an ben Aurfürsten Friedrich in Sachen Luthers.

(Aug. 1520.)

Gnebigster Her. Des Doctor Martinus bücher sollen zu Mersburg auch verbrant sein worben.

Nu hat man sie zu Lepptzick auch sollen verbrennen auf dem Montag oder Donnerstag acht tag vergangen. Ist aber besselben tags verbliben. Nicht weiß ich durch was hinderung.

Das hat mir heut ein guter freund zu entboten, bes beff schrifft entfangen.

<sup>1)</sup> Spalt im Bistum Eichftebt.

Des hab E. C. G. ich vnterteniger meinung nit wollen vershalten.

E. E. S.

vnterteniger Diener Spalatinus.

Meinem Gnedigsten Hern bem Churfürsten zu Sachssen etc.

(Auf einem anderen Blatt.)

Hertzog Jorg zu Sachsen hat so balb die Bull kommen ist, ben von Lehptzick geschriben, dem Ecken nit zugestatten, die dosselbst antzuschlagen, der mehnung vnd hoffnung, Mersburg vnd Meissen als die Ordinarien vnd Executores werden sich domit nicht seumen, domit er sich nit mit dem vngelimpss vberlübe. Weil er aber nit hat wollen ansahen, haben berurte Bischosen auch unterlassen, sich etwas domit zunterwinden. Also hat der gut Hertzog wider sein wunsch, willen, begir vnd ehgen öbung die Bulla verhindert zu publiciren. Also das man augenschehnlich merckt das Gottes trehdung in diser sachen ist vnd es domit vil anders ergeeth, dann die menschen sich bearbehten.

#### XIX.

Brief Spalatins an den Kurfürsten Friedrich in Sachen Luthers.

(1. Dez. 1520.)

Durchlauchtigster hochgeborner Churfürst, Gnebigster Herr. E. E. G. will ich unterteniger meinung nit verhalten, bas ich nechten turt vor vier hora hieher gin Wittenberg kommen und Gott lob alle Ding richtig und wol befunden hab.

Erftlich hab ich in der schosseren erfaren, das etsich priester auf absorbern des Bischouen zu Wirthurg, Hertzogen Georgen zu Sachsen vnd villeicht auch des von Mersburg sich von hinnen sollen gewandett haben. Wie wol das Kind ein andern Batter haben soll.

Doch soll der meist hauffen von vilen vortrefflichen leut kindern noch vest halten und steen.

Licentiat Feltfirchen helbeth auch vefter ben von etlichen gemehnet vnb gesaheth.

Den aufbruch hat ein Tüncher von Preslau, ber neulich schon vnd erlich hie ift gehalten worden. Mocht im aber selen er komme vider wann er wille.

Als ich folgend zu E. E. G. beichtvatter 1) gangen, im E. E. G. gemüt, wie sie mir durch Hedelbach eroffent und befoln antzutzeigen, hat mir Licentiat Otto gesagt, das die von Halberstat und etlich andere Kyrchen mer ir leut absorbern, und barob wie er bericht bet anderthalbhundert studenten sich von dannen sollen gewendeth haben. Aber vil mehnen der hauff seh nit so groß.

E. E. G. erbeut sich unterteniglich weitern bescheibs gewertig zu sein, der mich auch nit anders bericht, dann also steen alle sachen mit diser E. E. G. loblichen Universiteth wol.

Darnach hab ich Doctor Martinus frolich gefunden, ber sich unterteniglich der gnedigsten zuenbietung bedanckt und es dasur heldeth, das die clehnmütickeit aus etlicher pfassen forchtsamkeit erwachsen seh. Und hat im und villeicht etlichen andern mer nhe gesallen das die Universiteth E. E. G. mit irem jüngsten schreiben beladen hat. Ist gar unerschrocken und hat das Rew buchlen alle artickel in der Bullen verworffen beraht angesangen vnd ein sertern daran gemacht. Erbeuth sich bemütiglich gnedigem rat nach hinsur glimpslicher zuschreiben.

Hat auch hiervor angefangen bas Magnificat aufszulegen und meinem gnebigen jungen Hern zuzuschriben.

Sie wissen bie noch nit wo ber Bischoff von Branbenburg im land seb.

Der probst von Lyssla beh Zherbst, ber von wegen bes von Brandenburg die bullen soll exequiren, hat Doctor Martinus zugeschriben, er wolle sich ehr sehner probsteh vortzehhen dann die bullen volntziehen.

Doctor Martinus hat Decret vnb Decretales ju-

<sup>1)</sup> D. i. Jakob Bogt.

sammen verordent dieselben zuverbrennen, sobald er in glaublich erfarung kompt das sie zu Lepptzig sein bücher sich unterstanden zuverbrennen.

Steet wol barauf bas er bie Bullen auf ber Cantzell offentlich verbrennen werb, wenn sich bie mpsigunstigen Irer vbung vnb handelung nit massen werben.

So weht hat Doctor Martinus dem Bebstlichen regiment nachsgedacht, das er sagt, es ...e aus disen zwehen artickeln, Im gebot der sünde vod vbel zuthun, und im verbot guter werd vod wol erbaulich vod Eriftlich zuhandeln vod leben. Darauf ein New gemeld vod sigur gestelt ist, die ich will Gott E. E. G. morgen mitbringen will.

Ich mehn das ich in die drehffig brief beh Doctor Martinus an Inen von Fürsten Hern vnd hochsgelarten furtrefflichen leuten aus Schwaben, Swait, Pommern, Prehskau, Podensen, Behem vnd andern landen befünden, alles trostliche vnd Cristliche schriften.

Was ich wehter erfare soll E. E. G. morgen auf mein widerkunfft vermittels gotlicher gnaden auch unverhalten bleiben, alles E. S. ich diser ehl untertäniger mahnung unangetzeigt nit hab wollen lassen, unterteniglich bittend, E. E. G. wolle es gnediglich vermercken und mein gnedigster Herr sein. Das din umd E. E. G. ich mit meinem armen gebeth untertenigen gehorsams zu verdienen alletzeit schuldig und willig. Datum Montags nach sancti Andree Apostoli Ao. Om. 1520.

&. &. S.

vnterteniger Caplan Spalatinus.

Abr.: Dem Durchlauchtigsten hochgebornen Fürsten vnb Hern Heiden Hertzogen zu Sachsen, bes Heb. Rom. Reichs Ertzmarschalb Chursursten etc. Lantgrauen in Duringen und Marggrauen zu Meissen, meinem gnebigsten Hern.

#### XX.

# Ein Bebentzettel Spalatins.

Enbe 1520.

# Bugebenten erftlich

Das die Romer nicht die ere Gottes und gemein selickeit gemeiner Eristenheit sondern allein Iren genhess, geit und pracht zuerhalten.

zum andern.

Das ungetzweivelt all sein schrifft vil haff und shreden wirt becrefften bann allen widerwertigen wirt leidlich sein.

# gum britten.

Das Doctor Martinus alle gewalt und vil mer die kehserlich in allen eren helbeth, und mer dann an ehnem ort disen spruch Sant Pauls: Omnis potestas a deo est. Item disen: Omnis anima potestatidus sublimioridus subdita sit mit grossem vleis aussgemutzt hat. So ser das er auch uns pfassen und munchen der hohen gewalt unterwirfft.

# zum vierben.

Somit fuglich antzutzeigen was far vnb beschwerung auch versachung aus der Acht etc. erfolgen wird, so der man unverhort, aber sein so manchseldig erbieten würd mit bann vnd acht beschwert werden.

# jum Fünfften.

Der man in alleweg zu verhor vnd verantwortung vor gleichen wipartehschen gelarten leuten mit sicherm genugsamen gleit kommen lassen, ka<sup>9</sup> Mayt vorigem erbieten vnd schriben nach.

# zum Sechften.

E. E. H. hor bennoch das vil Doctoris Martini ler und schrifft von vil furtrefflichen erbarn leutten gelobt werd für criftlich und heilwertig etc. Wie denn wahr ift.

#### Summa Summarum

Ich halt ber pater komm es zu orbenlicher verhor wer allen feinen wiberwertigen mit gegründter schrifft vil zugeschickt sehn.

An mein Gnedigsten bern ben Churfursten

m Sachsen etc. ein turtz

gedenckhebbel.

Theol. Stud. Jahrg. 1908.

3

#### XXI.

Ein Schreiben Spalatins an ben Aurfürsten Friedrich in Sachen Luthers.

(1520.)

Ex autographo in Codd. chartac. tabularii Vimariensis. Meinem gnäbigsten herrn bem Churfürsten ju Sachsen etc.

Gnäbigster Herr. Gott lob, ich find viel weniger Rleinmutigkeit ju Wittenberg, benn ich besorgt.

Doctor Martinus kann nicht wissen, aus was ursachen ber Universität Schreiben an E. E. G. erwachsen seh, hät aber mogen leiben, dass es verblieben. Die Andern, soviel ich ihr angeredt, stellen sich alle keder und getroster, denn das Schreiben gelaut, wiewol ihr wahrlich etlich mochten kleinlauter werden, so es an das Tressen gehen wurd.

Soviel ich von vielen vermerkt, ist das Schreiben verursacht durch den Ausbruch etlicher Priester, der doch als Magister Philippus mich bericht, sast wenig seind, von den etliche bereit sollen wieder kommen sein. Wiewol etlich sagen wollen, als sollten ob II C sich von dannen gewandt haben.

Dagegen bor ich, bag täglich neue Stubenten fommen.

So hab ich gestern in Magister Philipps Lection freilich bei V ober VI C Auditores und in Doctor Martinus unter vier hundert auditores wenig gestunden, und darunter viel tapferer seiner Leut und gesellen und den Schliden iho Rector und den neuen Canonicum zu Albenburg Doctor Simon Stehn, der in Theologie studiert.

Doctor Martinus und Doctor Carlstadt besehlen sich auses unterthänigst E. S. G., besgleichen ber Probst und Dechant. Der Probst erbeut sich ben Brief, so er E. S. hievor geben, abermals mit einem Siegel zu besesten. E. S. soll allein gnädiglich ob ihm halten, dass er von den von Ersurt bezahlt werde. Er hältet von der Bullen nichts und sagt, wiewohl ihm gen Ersurt zusommen geschrieben, so wolle er es doch iho unterlassen und zu Wittemberg bleiben, damit man nicht durst sagen, er seh aus Forcht von dannen geschieden.

Es gefallen mir die neuen Bildnif sehr wol im Kor zu Wittenberg. Die Pfarrkirchen und Eloster werden Doctor Martinus schier viel zu klein zu seiner Predigt. Sein Prior besorgt, das Bolk werd ihm einst das Haus eindrücken.

Gott sei gelobt in Ewigkeit. Es gefällt mir noch allenthalben wohl zu Wittenberg und es steckt noch überall voll Studenten, die mit großem Fleiß studenten. Und hoff, Gott werd sein Werk weiter unterhalten und vor menschlicher Bosheit mit mächtiger Gewalt erretten. Das hab E. E. G. ich untertheniger Meinung länger nicht wollen verhalten.

Œ. Œ. S.

untertänger Diener Spalatinus.

#### XXII.

Herzog Johann Friedrich an Spalatin 1). (21. Dez. 1520.)

Aus bem Original in Cod. chart. No. 378 fol. d. Goth. Bibl. Unferm lieben andächtigen Magister Gergen Spalatin Thumbherrn zu Albenburg zu Handen.

Mein gnädger Herr ber jung Hertzog zu Sachsen 1520 Hans Fridrich Herzog zu Sachsen.

Mein Gruff und gnädigen Willen bevor. Lieber Magister Ich hab euer Schreiben überlesen und gar genädiglichen verstanden, bedank mich auch gar genädiglichen des Büchleins, das Ihr mir habt zugeschrieben, nehm auch dasselbige mit samt dem andern gar genädiglichen an, mit Erbietung, dasselb gar genädigslichen zu erkennen. Ich hab dem hochgebornen Fürsten meinem genädigen herrn vnd Bater angezeigt, wie ihr seinen Genaden der Büchlein Exemplar gerben hät, zugeschhat, euer Erbietung weiter, das hat sein Genad gar genädiglichen angehört, nimmt

<sup>1)</sup> Bergleiche bazu ben Brief bes Herzogs an Luther von bemfelben Tag. Bgl. Enbers III, 22 f.

auch euern unterthänigen Willen zu Genaben auf. 3ch will auch euer Bet genäbiglichen eingebenk sein und über bem Evangelio fest halten. Dat. am Sankt Thomas-tag im 1520 Jahr.

#### XXIII.

Billette Spalatins an den Aurfürsten Friedrich in Sachen Luthers.

(Jan. 1521.)

Cfr. Epp. Luth. N. 269 (13. XI. 20); 16./1. 21; 21./1. 21.

Gnebigster Herr. Dife hernachfolgenbe Zteitung hab ich aus Bittenberg entfangen.

Marggraf Joachim Churfurst etc. vnd die Fürsten so mit im kommen haben Doctor Martinus angesprochen zu Wittenberg vnd sonderlich hertzog Albrecht von Mechelburg.

Die hundert gulden von Doctor Schmidburg seligen seint bem Doctor Martinus burch Taubenhehm geantwort.

So hat ihm Schart noch funfftzig gulben bartzu geschendt. Doctor Martinus schreibt: Ich besorg Gott beson mich hie. Aber ich hab protestirt ich wolle von im bermassen nicht gesettigt werden, oder es sunst wider wegwerffen. Dann wortzu soll mir sovil gelds? Ich hab die helfst meinem prior geben ond In frolich domit gemacht.

The Done soll auch ser franck sein.

Doctor Martinus schreibt, er schreib E. E. F. auch.

Darumb boff ich E. C. G. bab fein brief entfangen.

Schreibt auch er seh erschrocken bas Ray Mast bas wibersphl geschriben, vnb spricht: Was solt ba zuhoffen sein, bo die leut ber meinung sein vnb also schreiben.

Er will bem Murner nit antworten.

Auf einem anberen Blatt:

Doctor Martinus ichreibt auch Meissen vnd Mersburg sollen beschloßen haben die Bull zuerequiren.

Do der Bischof von Brandenburg mit dem Marggrafen zu Bittenberg gewest, ist das geschrh gewest, er wolle die Bull dosselbst auch exequiren. Und merck sovil, wo es bescheen, so wer nichts guts daraus erfolget. Ist aber verblieben.

Doctor Martinus hat dem Hutten geschriben, das er nit gern wolt das man umb das Ewangelium mit gewalt ond morden strigt ond krhegt. Denn die welt wer durch das wort Gottes überwunden. Durch das wort wer die Eristlich kirch onterhalten ond geheligt, ond wirt dardurch auch abermals vernameth ond widerumd ausgericht werden. Ihe ehen wie der Antichrist hett angesangen on gewolt, also würd er durch das wort überwunden werden.

Am Sambstag ben nechsten vor Sebastiani hat es zu Wittensberg so ser getunnert vnd geplitzt, das sich vil leut dafor entssetzt haben.

Abr.: Meinem Gnebigften Bern bem Churfürften zu Sachfen.

#### XXIV.

Billett Spalatins an ben Rurfürsten Friedrich in Sachen Luthers.

(Anfang Febr. 1521.)

Cfr. Brf. Q. v. 22./1. 21.

Gnädigster Herr E. E. G. hab ich vntertänigster meinung länger nit verhalten was etliche gute Freund aus Wittenberg mir iho zu schreiben, u. a.:

Doctor Martinus.

Beil der probst gestorben und Wolfgang uns entfrembbet, ich auch höre, das Doctor Torgau seiner Lection soll entladen werden, bitt ich, du wollest ein Borbitter und guter Mitler sein für Johann Schwertseger, welcher, so er doctor Wolfgangs Lection in welt-lichen Rechten bekommen mocht, die er, wie es auch unser philipp dafür hältet, wol verwalten konnt, wird er vielleicht aus einem Elericer ein Leh werden. Welchs dem Mann auch am besten were. Diss schwerte ich auf und mit Rat vil frummer Leut, du wollest tun, was dir der Geist eingibt.

#### XXV.

Schreiben Spalatins aus Worms an Joh. Lang in Erfurt.

(8. März 1521.)

Ex apogr. in Cod. Chart. Bibl. Duc. Goth. Fol. No. 399. p. 277.

Suo in Domino eruditissimo amico Johanni Lango Augustiniano Theologiae Doctori Erphordii.

S. P. Nihil prorsus est, mi eruditissime Lange, ut jam vel longas vel eruditas a me expectes literas, quibus eruditis et disertis tuis responderim. Quid enim multa scribam occupatior praesertim his diebus, ut vel valetudini meae curandae sim satis, quam tibi sit satis. Tantum abest, ut tuum istud κάππα μέλαν contemnam, ut in amicissimis te jam pridem habeam. Causa Evangelica et Lutherana diversis agitatur consiliis, sed ita, ut mirus sit in hominem et apud sacros et prophanos, apud principes et prophanos consensus, quamvis audiam eo pene sacros omnes reclinare, ut pontifici noluit obsistere. Sabbato proximae hebdomados curavit Caesar legendum diploma in Lutherum nostrum et suos perdendum dicandumque, se evocaturum vel hoc vel alio. ubi revocet articulos pro haereticis pronuntiatos a piis technicis. Quod quale sit futurum nescio. Posthac enim Deo juvante videbimus. Interea oremus Deum pro publica Ecclesiae totius salute. Non puto gravandum principem nostrum christianissimum pro scribendis ad Erphordiensem Senatum P. literis causa Lutheri. Erit enim ubi tuto degat vel invitis omnibus inimicis Evangelii. Tu tantum esto sublimi animo et nihil timente animo, certus redamari te quos tantopere amas, etsi non semper scribentes. Bene vale et Deum pro principe et suis ora. Cursim ex Vangionibus feria V post Oculi MDXXI.

G. Spalatinus.



#### XXVI.

Ein Billett Spalatins an ben Rurfürsten Friedrich. (Worms, 5.—9. April 1521.)

Gnedigster Her. Heut hat mir ein Druder von Strasburg bes Ulrichen von Hutten handschrifft gestern gescheen zu Ebernburg getzeigt bises lauts.

Grüff von mehner wegen den Spalatinum vnd sag ihm, ich welle im schreiben mit dem fürderlichsten alles, das er will, vnd das mir ein botschafft an vnd zu Doctor Martinus Luther ansgedoten, ja aufgelegt ist. Und das ich gute hoffnung habe.

Darauf Gnedigster herr ich in hoffnung bin heut etwas mer zu erlangen, das E. S. G. auch onverhalten soll bleiben.

Berürter Drucker bericht mich auch bas Hutten soll halten wie ein mauer.

Item bas bes Repfers beichtvater sich gar befant hab. Aber hutten vertraweth im nicht vil.

Geftern ift die kepferlich legation von Chernburg wider komen. Doctor Pistoris bitt unterteniglich sehner vorbitt ber preces halben gnebiglich zugebenken.

So bitt ich ber preces einbend zu sein. Ich bor ber groff Cantzler sol ber best bortzu sein.

E. C. G. wirt ob Gott will ben Bischof von Wormbs ber libret halben ansprechen.

E. E. G. bnterteniger Caplan Spalatimus.

#### XXVII.

Berschiedene Billetts von Spalatin an ben Aurfürsten Friedrich ben Weisen auf dem Wormser Reichstag.

(16.-21. April 1521).

Herhog Wilhelm von Braunswig etc. foll in erfarung tommen fein, das der tehserlich Acht mandat wider Doctor Martinus etc. soll under andern artickeln vermogen, das es mit wissen rat und bewilligung aller Chursursten Fürsten Hern vnd stende auf diesem

Reichstag versammelt beschloßen seh vnd ausgee. Soll es auch dem pfaltzgrafen Ludwigen Chursursten etc. angetzeigt haben. Der hab mit unwillen geantwort. Es seh im sehns hehls verborgen vnd wehß nichts davon. Vil weniger hab er es bewilligt. Also geet es zu.

Gnedigster herr. Ich hor iso abermals das die kahserliche Mandat wider Doctor Martinus auffs hefftigst iha auch unschicklichst gestelt heint oder morgen sollen aussgeen und angeslaen werden. Gott gebe glick und schon wetter.

Der geistlich Beichtvater soll wider vom Evangelium gefallen sein vnd Bebstisch sein worden. O sanctos patres.

Des Kehsers Beichtvatter hat fürgeben, dass ber kehser das mandat wider Doctor Martinus zu einem spiegelsechten hab lassen ausgeen. Dann die kondse von Frankreich vnd Engelland haben bisher stetigs angehalten Doctor Ier dem Papst zugefallen zuverswerssen, mit bedrawung, wo sein Maht das nit thet, sie zubekriegen. Es lautt aber nicht. Ich hett gemehnt man solt an solchen ende mer wahrheit gefunden haben.

#### XXVIII.

Ein Billett Spalatins an den Kurfürsten Friedrich. (Worms 1521.)

Gnedigster Herr, Mich hat heut in gehahm ehner bericht, bas bes Rahsers beichtvater bem Doctor Martinus tobtlich gram und entgegen, er stell sich wie freuntlich er wolle Er seh auch hertze lich ser erschroden, als er gehort bas Doctor Marstinus auf bem weg seh hierher zu komen.

Item berürter Beichtvater soll geftern beb bertzog Georgen gewest sein.

Item Hertzog Georg foll im auch zwo silbern übergulbte Ranbeln mit beer hinauff geschickt haben.

E. C. G. schick ich auch auch ein seltzame prophetzeh burch mich verteutscht aus der alben latehnischen schrifft hieneben f. G. pugesendet.

E. E. B.

unterbeniger Caplan Svalatinus.

Meinem Gnebigften hern bem Churfürften ju Sachsen

3.

#### XXIX.

Ein Billett Spalatins an den Kurfürsten Friedrich mit Einlage eines Auszuges aus Huttens Brief.

(Worms 1521.)

# Aus Suttens Brief.

her Paul von Armsborf und der beichtvater haben vil merer vnd ander mehnung mit mir gehandelt dan ich gemehnt.

Haben über mich nichts geclagt dann als solt ich in mehnem schreiben an Kah Maht ir Kah. Maht nit ern genug geben haben.

Dartzu hab ich geantwort, mich hab dartzu bewegt der billich zern, wolle aber hinfur dess bass gewar nemen, sovil mir muglich, vnd mich dess so es seiner Mast geliebt messigen.

Auch haben sie geclagt das ich des Babsts geschickten also handel etc. Hab ich geantwort, des Babsts geschickten sollen sich der botschafften frehheit und privilegien nit gebrauchen, die sich nit als botschafft sonder als kundschafter hielten, und die alle bose und ungerechte sachen und anschläge trehben. Mich hab auch bewegt das Lay Mayt so vorechtlich gehalten werd und das man dermassen die Freiheit Teutzscher Nation beschwere etc.

Bas weiter darauf gehandelt ist darf ich nit vormelben, benn ich habs also zuverhalben zugesagt.

Biff das wir auch hoffnung haben in Doctor Luthers sachen, ben bitten wir ito hieher zu erfordern gestaten. Der Franziscus bitt euch mit vleis darumb, sie haltens dafür, er werds auch leichtlich erlangen.

3ch schreib bem Repser und bitt mein vorigs schreiben gnebiglich zuvornemen, benn ich babs vnterteniger Meinung gethan. Das haben mir die Freund geraten, die es dafür halten mein fach fol barburch beffer werben.

Ich wolt baff bu wüfftest was gehandelt were. Daff bett ich mich je nit verseben. Sie befriegen mich bann.

Inwendig zweben Tagen wollen wir wissen, ob wir borfen Doctor Martinus bieber erforbern. Dornach wollen wir biff antzeigen bnb Inen erforbern.

Dat. Dienstag nach Quasimodogeniti.

Gnedigster Ber E. E. G. babe ich bise newe Zuitung lenger nit wollen verbalten.

3d laff mich auch bedunden ber beichtvatter bab fich etlicher mehnung zu Ebernburg laffen vernemen bie er gegen ben Bruden auch fürgeben. Wie E. C. G. will Gott zu irer gelegenheit von mir weiter bernemen foll.

3ch besorg, ber beichtvater set ein socius etc.

3ch mert auch bas fie erleiben mogen, bas obenberürte banblung in gehehm gehalten werb.

Des hutten fnab foll morgen omb ben Mittag wider ju bem von Armsborff tommen vmb antwort vielleicht auch bem Franziecus etc.

- E. E. G. wirt ob Gott will zu irer gelegenheit ben beichtvater vnd mich wissen lassen, was wir bem Karlstat für ein antwort geben follen.
- E. E. B. bitt boctor Muth onterreniglich bie Clofter-Jungtframen jum bebligen Creut ju Gotha wiber bie Cortisan gnebiglich juschützen. Ich wolt bas nur bie amptleuth auf folche puben achtung betten. Wir wolten ber wol weniger in Germanien haben, fuft werben wir ber nymmer mer loff.

Œ. Œ. S.

Meinem Gnebigften Bern bem Churfürften zu Sachsen etc.

zu handen.

onterteniger Caplan Spalatinus.

#### XXX.

# Spalatin an Joh. Lang. (3. Juli 1521.)

Ex Apographo in Codd. chartac. Bibl. Duc. Goth. Fol. n. 399.

Optimo in Christo patri D. Johanni Lango, Augustiniano Theologo Erphordiae.

S. P. Nos vero, mi amantissime et eruditissime Lange, speramus tandem olim christianissimum principem nostrum veluti ab inferis rediturum, vel quod sumis pariter est et imis in maximis notis. Equidem nihil dubito, verbum Domini triumphaturum, quantumcunque saevientibus impiis excidium cogitantibus tam Evangelio et optimis quibusque studiis et eorum praeconibus et professoribus. Te igitur jubeo bono et magno, hoc est vere Christiano esse animo. Praeterea cave, ne diutius retineas nobis isthic Jonam nostrum Archimantritam. Nuper enim eum evocavit huc cum Christianissimo principe nostro Duce Fridericho christiana haec universitas, ut primo quoque tempore ex Duringis comigret, in Saxones veniat ergo feliciter cum suppellectile. Veniet enim et optatus et charus cum bonis omnibus et studiosis et eruditis tum optimo principi nostro. Bene vale cum tuis omnibus memor clementissimi principis nostri et suorum erga Deum omnipotentem. Quid si literas reverendo patri adscriptas huc mitteres Philippo nostro Melanchthoni, ut aliquando revertenti tanquam postliminio reddat? Iterum vale beatus et saluta omnes amicos praesertim Crocum, Aperbachos et Eobanum Hessum et Hurbanum, cui non erat tantum ocii ut scriberem ad praesentia. Cursim ex arce Wittebergensi die III Julii 1521.

Georgius Spalatinus.

# XXXI.

Ein Billett Spalatins an den Kurfürsten Friedrich in Sachen der Universität.

(1521.)

Gottes Gnad vnd Frid zuvor. Gnedigster Herr, E. E. G. wissen fich vngezweivelt zuerinnern wie der magister Philipp

Melanchthon hievor vne vntertänigem Bebenken E. E. G. bat laffen anzeigen, wie bann auch gemein Universiteth zu Bittenberg E. E. G. bavon geschriben, bas berürter E. E. G. Universiteth fer nut, gut vnb fürtreglich fein folt, sonberlich zu criftlicher Bucht ber jungen Stubenten, bas man zwen Rectores in die Collegien verorbenth. Derselben E. C. G. ift bieneben ber Sachen zu But, wie foldes bescheen mocht, in Untertenideit anzeige, mit angeheffter Erinnerung auch bes Gerranus halben. Darauf mein ontertenig Bitt ift. E. E. G. wollen Gott zu iren und gemeinem Rut ju Fürderung tebn Beschwerung baben, bife Ding auf nechstfünftige Ratemer also zu verordnen ichaffen. Welche mit zweben briefen, als nemlich ebn an Rector vnd Reformatores vnb ben andern an Blanden mocht auffgericht werben, ungezweifelt bomit ond vil mer Gott gedient, weil es jur Zucht junger Leut ond zu Ausbreitung gottliches Worts gewandt wirt, benn wenn es ben Brebenben folgeth. Dann S. C. G. hab ich bas onterteniger Meinung lenger nicht wiffen zu verhalten.

E. E. S.

Meinem Gnebigften Herrn bem Aurfurften. vnterteniger Diener G. Spalatinus.

#### XXXII.

Ein Billett Spalatins an Hans von Dolzig in Sachen ber Universität.

(1521.)

Lieber her Marschalg. Wolleth in alle weg bie sach ber Decretaln babin helfen richten, bas ber Universitet geschriben werb:

Erftlich sich zuberatschlagen vnb unterhandeln ob es unverrückter statuten vnb privilegien möge bescheen, das ein ander dann der Propst berürte lection lese.

Zum andern, wenn ein ander solche lection möge verwalten, zu entschlossen wer, sie lesen solt.

Zum britten vmb was jerlichen Bergleichung vnb Besolbung-Zum vierten, in fall wenn sich der probst dise lection in kein weg verwalten wolt, was dann weiter fürgenommen were. Und solchs alles meinem Gnedigsten Hern fürderlich anzuzeigen. Das hab ich auch im besten der sach zu gut nicht wissen zu verhalten

Spalatinus.

her hansen von Dolgden marschalt etc. zu eigen hanben.

### XXXIII.

Eine Quittung Spalatins 1).

. Ich Georgius Spalatimus hab von mehnes Gnädigsten Herren hertzogen Fridrichen zw Sachssen des Chursursten ze Ztehentner auf heut dato entfangen Dreissig gulden und sunsstzehen grossen als nemlich viertzehenthalb gulden Ludwigen Horneten, Orehtzehen gulden Beter Clement, und zwen gulden und fünst groschen Hans Lor, alles umb bücher zw hochgenanten mehnes Gnedigsten Herren Libred. Bud zwen gulden vmb zweh rahst Paphres Melchior Lothern nemlich sur ahn rahs welschen paphres zzziiti gr und zwiit gr umb ahn rahst gemehnen paphres. Gescheen zw Lehptzig am Sambstag nach Francisci Anno Domini zwexv.

Die Aufschrift lautet:

Betzeugnus ber auffgab vmb bucher in mehnes Gnedigsten Herren Libreh meffbucher und zweh rahff Paphre im Herbstsmarct zw Lehptzig Anno Dni rocro.

Bon anderer Hand:

Gemehn Bsigabe zur ff für bucher gein Wittenbergk.

#### XXXIV.

Spalatin an Aurfürst Friedrich ben Weisen. Ex autographo in Codd. chartac. tabularii Vimariensis.

(Anfang ober Mitte Juli 1521.)

Gnädigster herr, E. E. G. schick ich hieneben verteutscht, was mir nächten von herr Burtharben Schenken aus Benedig aber-

<sup>1)</sup> Feste Koburg, High. Antographensammlung IV, 2, 16.

mals geschrieben ift (v. 23. VI). Ob E. E. G. befehlen wollt, bamit man bes Manns endlich auch mocht ledig werben. Ru wo es damit sollt und mocht ausgericht sein, daß man ihm sein Heiltum wiederum schickt, so hab ich des kein Scheu in dem zu tun, was man mich heißt. Wiewol ich wahrlich, wie alle Herr Burkharden Schenden Schrift anzeigen, alleweg lasirt und nichts ohn Besehl in diesen Dingen gethan hab. Wollt aber Gott, dass die Zeit der Ablaß und des Ablass sowol bekannt gewesen wär, als er it ist.

E. E. S.

unterteniger Diener Spalatinus.

#### XXXV.

Burthard Schent an Spalatin 1).

Ex autogr. in Codd. chart. tabularii Vimariensis.

(23. Juni 1522.)

Praeclaro ac prudenti viro, domino Georgio Spalato, Canonico Aldenburgensi illustrissimi ducis Friderici Saxoniae etc. familiari amico et fautori observando.

Salve mi Domine Georgi, verbum certe tuum replicare hoc denuo animum delectat et calamum, trahit enim me et quemque sua voluptas. Salvus sis iterum ac milies Georgi fr. dilecte. Anno 1522 die 17 Marcii dedi ad te nimie perplexitatis literas per Wolfgangum Hoffman plenas instructione, tum de registro continente fere ducatos ducentos circa relliquias proiectos, tum de ritibus grecorum ac missis eorum, pro quibus exposueram libros octo Venetianos. Nonnulla etiam scripsi in recommendacionem fris Jacobi Vergerii etc. Nihil autem intelligere potui, an habuisti an ne, responsionem tuam semper magno desiderio exspectando. De qua re iterum raria mentis certamina habens dies saepe numeravi mensesque, frustra

<sup>1)</sup> Es fehlt biefer Brief in ber von Chr. W. Schneiber herausgegebenen Korrespondenz des B. Schent mit Spalatin wegen der Reliquien aus Italien. Er gehört nach Nr. 9b.

tamen. Quid rei est? Cur non scribit? Forte non recepit tuas, aut certe te vilesque talia decent, precipue quos presumptio evectos ad ruinam ultra vires conjungere querit maioribus. Nonne stultitiam puniri valde convenit? Imputanda sibi quin nisi propria habet distere voluptas. Gracia Dei sic amorque honesti contrariam passionem dolentis, quamvis pro tempore valde vehementem domabat. Quod nempe eo facilius fuit, quo eum optimo amicissimo viro rem agere certum habui. Unicum autem hoc bonum tua effecisti tarditate, nt me etiam invitum longanimitate atque pacientia non mediocriter institueres. Melius forte me ad prudentiam hoc comendabit et ad virtutem, quam quam peregrinatio ad terram sanctam efficere potuisset, quam impedivit. Non licebat enim me, re tali modo infecta ac suspensa, multis post me relictis conditoribus, quasi fugitivum abire. Relinquo vero tuo judicio, sociusne fuit barba nutrita amicis, sociis aliisque quaesitis, talibus oportuna viis, potius etsi non sine quadam tristicia mutare propositum, quam cum iusta murmuratione multorum visitare sepulchra. Rogo autem etsi possem per invocationem dei etiam incantando te cogerem, quatenus, nisi verbis amicitiam tantumodo finxisses, quod non credo, veritatem mihi causamque non celares, si forte Serenissimus princeps gravatur in aliquo, aut in negotio relliquiarum sentire non vult gravamina. Non turberis tu, fac officium veri amici in hoc et iudica mihi. Habeo nonnullos libros qui vendi possunt, paucis insuper annis pauciori victu me ipso restricto, reliquiae omnes contentabunt. Si enim mea culpa non jussa facta fuerunt, iniuste etiam jejunabo, ut proximo iusticia servetur. Hinc certe non distendam cum querela et iniuria cuiuscunque. Hec autem tibi scribo, non ut summo viro tam magnifici principis, sed tanquam sacerdoti et con-Juravimus ambo in fidelitatem tam gloriosi ducis. fratri. forcius tamen in virtutis amicitiam ac fraternitatem sacerdotii in Xo. Hinc quidem est quod tam confidenter praesumo. Omnes hos apices desolate anima qualitercunque errore et passionibus refertos in melius interpretabis. Nulla enim inter amicos formido, mutuo enim sibi manus tenent insertas ne

casus immineat, eadem semper persequuntur fugiuntque eadem, nec secus in me animum tuum credo quam qualem ipse in te gero. Vale felix in domino cum illmo duci nostro, cui me humiliter atque fratrem Jacobum Vergerium comendo. Rogo saluta nomine meo Rdum patrem Jacobum Voyt, strenuos milites Bernhart hirsfeldt, Jo Doltzck, Jo. Scholtum, si tibi ad manus fuerint. Iterum vale. Datum Venetis anno 1522 die 23. Junii

Tuus Frater Burkardus Schenk, minor, lector in T. Nicolao apud minores.

[hierauf bezieht sich ber Brief vom 28. Juli 1522.]

XXXVI. 1)

(1522.)

Cuidam, ut videtur, Joh. Dołzkio Spalatinus.

Ex autogr. in Codd. chartac. in bibl. Academiae Jenensis no. 2.

Besonder günstiger herr. Mit allem vleis thu ich auch Danksagung aller zugeschriben dristlichen tröstung, auch der zuentboten zteitung von Lhon und Mahdburg, und bevor umb Doctoris M. Luthers antwort gegen Engellandt. Frehlich ist es der Ker ab und Hafenstürzer. Got gebe gnad. Der Engelländisch buchmacher hats umb Gott und sein wort vilsäldiglich verdient. Hat doch der Emser dasselb büchlen verteuscht und der Gräfyn zu A. zugeschriben, mit-ehner solchen soller lügen vorrede, mit laub zuschreiben, das man die unwarheit greissen kunt. So blint und toricht ist die welt. So dankts in Gott sür sein heilig wort. Rumpt mir wider etwas seltzams, so will ichs, wie gebürlich, mit euch auss treulichst tehlen. Und so es muglich, bitt ich mich mit wenig worten zuverständigen, wie sich her hans Schotten — Sach enden wird. Gott gebe uns allen sein gnad. Amen.

<sup>1)</sup> Bgl. "Zeitschr. f. RGesch.", XIX. Band, 1. Deft, S. 72 f.

#### XXXVII.

Spalatin an ben Herzog Johannes.

(25. Dezember 1523.)

Dem Durchlauchten Hochgebornen Fürsten und hern hern Johannsen Bertzogen zu Sachsen pp.

Sottes Gnad und ein Gottseligs Newes Jar. Durchlauchter Hochgeborner Fürst, Gnediger herr, seh E. F. G. und allen den iren sampt meinem armen Dienst in untertenickeit alletzeit zuvor. Gnediger Herr, auf E. F. Canplers Doctor Pruckens begerüng erkundung von dem Zeichen so neulich zu Wittenberg am Himmel soll gesehen sein worden, hab ich desselben tags an etlich mein lieben hern und Freund geschriben und mich was sie davon wissens hetten dess unverhalten zu berichten gebeten. Darauf mir hieneben verwarte Anzeige 1) zusomen, die E. F. G. ich unterteniger Mehmung übersende. Dann E. F. G., der ich mich als der untertenig diener hiemit besel unterteniglich zudienen bin ich nicht weniger willig denn ich mich darzu schuldig erkenne. Datum Frehtags den achten Sant Steffens Anno Ont 1523.

E. F. G.

untertenige Diener Georgius Spalatinus.

#### XXXVIII.

Spalatins Gutachten an ben Aurfürsten Friedrich in Sachen: Herzog Georg von Sachsen contra Luther. (Januar 1523.)

Ein vertzeichnus von Hertzogen Georgen zu Sachsen fürnemen und schriben an und gegen Doctor Martinus Luthern und besselben Doctors antwort.

#### 1523.

In Doctor Martinus antwort an mein Gnebigen herrn herhog Georgen zu Sachsen 2.

<sup>1)</sup> Abgebruckt bei Rawerau, Jonas' Briefwechfel I, pag. 86. 87. Theol. Gunb. Jahrg. 1908.

Bebenk ich erstlich das Doctor Martinus sich zu recht erbeutt alles das er wider sein F. G. handele oder rede, und das er es ab Gott will wol für Recht wolle erhalten. Gott aber werd die gewalt wol finden.

Zum andern das es Doctor Martinus gleich dafür halten will, es seb Herzog Georgen ernst nicht, und das im sein F. G. mit ungrundt zumesse das er sein F. G. sele, ere, und guten leumat zu nahe sei.

Zum britten, bas boctor Martinus schreibt, wo es seiner F. G. ernst were und nicht so unhoslich loge etc., so wurd sein F. G. bie Cristlich warheit nicht so schendich lestern und erfolgen.

Zum vierden das Doctor Martinus so freh schribt das es nicht das erft mal seh, das sein F. G. in belogen und boslich dargeben hab, das er billicher ursach hett, sich zubeclagen, ihr Injurien sele, ere und guten leumat betreffend.

Er geschweige aber beff etc.

Zum funssten das sich Doctor Martinus erbeut seiner F. G. on alles falsch gesuch zudienen. Wo aber das veracht werde, da künnen er nicht zu. Er werd sich darumb vor ehner wasserblosen nicht zu todt forchten.

Zum sechsten bas Doctor Martinus sein brief so wol besichleusst, mit bem driftlichen wunsch, bas unser herr Ihesus Christus wolle seiner F. G. augen und herz erleuchten und im gefällig und bem Doctor Martinus zu ahnem gnebigen gunstigen Fursten machen.

Aus welchem allen ich so vil neme und vermerck, das Doctor Martinus der sachen gar kehn schew hat, und vielleicht so es zu weiter handlung kummen wurd, die sach bass und hoher aussestrichen mocht denn Herhogen Georgen rümlich sein würd.

Dann was sein F. G. bisher in ben dingen gehandelt ist un= leugenbar und landtkundig und rüchtig.

So übergeeth auch Hertzog Georg in allen seinen schreiben alle die glimpfliche articel in boctor Martinus schreiben begriffen.

Das ich warlich besorge solt sich hertzoge George in Clage wiber Doctor Martinus begeben, ber munch wurd im nichts under die band steden.

Und halt es für mein torheit dafür, wenn man herzogen Georgen tunt raten, das er diser fürgenommen handlung zu rwe stunde, es solt das best sehn.

Bevor weil herzog Georg selbs schreibt, er kunne an Doctor Martinus als an bem ber von Bebftlicher haht und Ro. Kap. Maht für ein Keizer verbannt und beclarirt seh, kehn rum und lob erjagen.

Und Doctor Martinus vernahnt das er sein F. G. an sele, ere, und guten leumat injurirt haben solt. Mit dem anhang wie berürt, wo es seiner F. G. ernst were, und nit so unhoslich loge etc., so wurd sein F. G. die Eristlich warheit nicht so schendtlich lestern und verfolgen.

Wo es nu zu wahter handlung reichen solt, steet wol darauf bas es auch zu schriften kummen, und der munch den grundt aus der heiligen schrifft ausbringen würd, der hertzogen Georgen Clage vil zu start und mechtig sein würd.

Denn mit dem gottlichen Wort ist nicht zu schimpsfen. Es ist das schwert des geistes, als Sant paul schreibt zu den Ephesern am sechsten. Damit Gott den Gottlosen erwürgen wird, Esaia am ehlsten, und in der andern Episteln zu den Thessalonichern am andern Capitel, Apocalppsis am ersten, andern und neunzehenden Capitel.

Das ift lebendig und tetig und scharpfer, dann kehn zwehschneidig schwert, und durchdringeth biss bas schneideth sel und
geist, auch gelend und mard, und ist ein Richter der gedanden und herzen, und ist kehn Creatur vor im unsichtbar, wie zu den Hebreern am vierden Capitel steeth.

Man findeth vil ernsthafftiger Rebe der propheten im alben, und Christi sehner Jünger und Aposteln im Newen testament wider der kondge, Fürsten, Phariseher und schrifftgelehrten etc. laster. Aber die schrifft Gottes, die allain warhafftig iha die warheit selbs ist, nenneth es nicht Injurien, sondern Gottes wort, Gottes bevelh, Gottes werd, Gottes urtehl, Gottes gericht, Gottes rechtsertigung etc.

Darumb hat sich warlich Hertzog Jorg mehnes nerrischen bebendens wol fürzusehen, bas er am Doctor Martinus wol und

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

recht antreffe. Dann soll es Hertzogen Jorgen mbsfraten, so steet sehner F. G. nicht ein geringe far gegen Gott, und nicht ein clehner schimpff gegen ber welt barauf.

Dann ich forcht, Doctor Martinus werd mit dem gotlichen wort herzog Georgen, iha auch mit sehner F. G. eigen handlung bisher erweisen, das sein F. G. dem Evangelio entsagt haben, das doch sein F. G. für die groß Injurien widersechten. Wann die Entsagung geschicht nicht allein mit Worten, sondern auch und vil mer unsit den Werden und handlung wider das Evangelium und die dem Evangelio anhangen, Christus Math. 7: Es werden nicht alle, die zu mir sagen Herr Herr in das himelreich kummen, sondern die da thun den willen mehnes Vattern der da ist im himmel.

#### XXXIX.

Rorrespondenz zwischen Friedrich dem Weisen und Georg von Sachsen wegen des Briefes von Luther.

Auszüge aus ihren Briefen von Spalatins Sanb.

Aus hertog Georgen ju Sachsen erstem Schreiben. (17. Januar 1523.)

Dann wir nicht zweiveln, Eur liebben seh nicht geliebt, bas wir von Jemants frembben vil weniger von ehnem der sich in Eur lieben Stat Wittenberg entheldeth, bermassen solten zu unsschulden geschmecht und gelestert werden. Dann uns, wie oben berurt, am meisten beschwert, das wir beschuldigt werden, als ob wir dem Ewangelio entsagt sollen haben.

Stem. Darumb wir nicht haben unterlassen E. &. solches antzutzeigen, freuntlich bitten, E. L. wolle ditz zu herten zhiehen, wie groß uns dits thun unser sel, ern, und gut gerücht betrifft, als ob es Eur Lieb selbs bewegt und uns beraten sein, weil sich Doctor Martinus Luther zu recht erbeutt, wie und wo wir in zu recht darumb ansertigen sollen, damit wir unser eren, notturste erstatung bekommen mögen; Oder was E. L. rat und gutdünden hierinnen seh uns dasselbig nicht verhalten.

Eur Lieb wolle sich auch gegen gemeltem Doctor Martinus Luther bermassen betzeugen, baraus wir und menniglich ermessen mogen, bas E. L. nicht gefellig seh, berselben E. L. Bettern fleisch und blut also unschuldiglich zulestern und zuschmehen.

Dat. ju Dresben Sonnabend Antonii A. D. 1523.

#### XL.

# Mus ber erften Antwort.

(21. Januar 1523.)

Und das E. E. in der oder andern saiten beschwerung zusteen sollen, nit gern gehort, darinnen wir auch mit E. L. als unseren Bettern freuntlich mitleiden tragen, Weil es dann so ein grosse und wichtige sach das E. L. bitten ditz zu hertzen zutziehen, So weren wir wol geneigt E. L. als unserm Better unsern rat und bedencken statlich mitzuteilen und antzutzeigen. Nachdem aber E. L. mit sonder gnad und verstantnuss von Gott begabt, auch mit vil gelerten und ungelerten Reten und andern versehen, so zweiveln wir nicht, E. L. werden wol bedacht haben, was in der sachen zustum, auch was wir uns E. L. bitt nach gegen Doctor Martinus nach gelegenheit diser sachen halten und ertzeigen solten. Und wo uns solchs von E. L. vermelbeth worden were, so wolten wir, wiewol wir diser Ding unverstendig, E. L. unsern Kat und Besbencken, wie uns in ehl zugefallen were, auch nit verhalten haben.

Dartzu haben wir aus E. L. schreiben nit vermerden mogen, ob E. L. leidlich, das wir die sach mit Jemants anders beratschlagten. Dann weil E. L. unser schicklichkeit des Berstands und vermogen unsers leibs wissen, wer uns schwere, ehner vil geringern person, denn Gottlob E. L. sein, so in ehner grossen sach, die sele, ere und gut gerücht belangeth, zu raten. Welchs uns auch so wir uns on ehnigs vorwissen, oder bedechtigs rats unterstunden, mer sur vermessenheht denn weisspeit mocht geacht werden,

Biewol wir allweg ber nehgung gewest und noch sein, uns gegen E. L. ob Gott will in ber und andern sachen unverweislich zuertzeigen und bermassen wie wir in gleichen sellen gern wolten gethan haben. Das bitten wir freuntlich von uns zus vermerden.

Dat. Colbit Mitwoch nach Sant Antonientag A. D. 1523.

#### XLI.

Aus hertog Georgen anderen schreiben. (28. Januar 1523.)

Demnach fügen wir E. L. zuwißen bas tehner in fein eigen beschwerten sachen im selbs vertramen foll. Darumb wir alsbalb uns bije fachen zuhanden tommen, etlich unfer Rete zu uns geforbert, benfelben unser beschwerbe furgelegt, die es als die getrewen Untertanen mit schmerten vernommen, Aber bannoch uns angetzeigt, bieweil Doctor D. Luther ein abtrunniger verlauffner munch, beclarirter feger von Babftlicher Bent verbannt, fo mar wenig rums an ihm zuerlangen. Doch folten wir nit underlaffen E. 2. als unferm Bettern und Oberften haubt bes Saus ju Sachsen, ben bifer handel nach verwandtnuss mit belanget, Rat hierinn suchen und bitten, On zweivel E. 2. wurde fich in bem freuntlich gegen uns betzeigen. Dieweil wir benn wol ermeffen mogen, bas Doctor M. L. uns mit lob ober schelben nach gelegenheit wenig zu ober ab tragen mag, so betten wir gemeine scheltwort von im auch erdulben mogen. Aber solche wie wir E. 2. angetzeigt bunden uns zuvil zu fein. Denn bes namens, jo er vor Bebitlicher Sant und tan Dant erclert, gebenden wir nicht teplhafftig ausein.

So wissen auch E. L. das ben den alben dafür angesehen, das allweg auf ein Lügenstraff ein badenschlag gehort, und wir doch noch zur zteit nur Rechtens wiber In zugebrauchen gebenden.

So bitten wir E. L. wolle uns nochmals beraten sein, wie wir für uns und das gant haus zu Sachssen unser von Notturst erstehung erlangen mogen, als von ehnem der von Bebstlicher Haht und kah Maht erclert, gebannt und sich itzt in E. L. Stat Wittenberg entheldeth und uns daraus lestert und injurirt.

Und so benn gedachter M. L. sein unbestendige Injurien und schmehwort in bruck bracht und offentlich hat aussgeen lassen, hat

E. L. zu bedencken, das uns wenig daran gelegen, das E. L. disen handel mit denissenigen so sie tügelich dartzu erkannth beratschlage. Wollen auch derwegen solchs in E. L. gefallen gestelt haben. E. L. wollen sich in dem freuntlich wie wir und des gentzliche vertrosten ertzeigen und und lenger nit aushalten 2c. Dat. z. Oresden, Dienstag nach Conversionis Pauli A. D. 1523.

#### XLII.

#### Mus ber anbern Antwort.

(2. Februar 1523.)

Und zweiveln nit E. L. werben ans nechstem vnserm schreiben und erbieten genugsam ursach vermerdt haben, warumb baffelb bescheen.

Dann E. 2. haben zu ermeffen, bas uns nach wie vor befowerlich, auch mer für ein vermeffenheit benn weifiheit auffgelegt wolt werben, uns on sunderlichen bedechtigen rat weiter in Dann bieweil E. L. in voriger irer disen bandel zubegeben. fdrifft gebeten bas mir folchs zu bertzen tzieben wolten, wie groß E. 2. biss thun E. 2. sele, ere und gut gerücht betreffe, ale ob es uns felbs belangt, Auch in itigem irem schreiben vermelben, wie etlich Ire Rete E. L. angetzeigt, bas bieselb nit unberlaffen folt, uns als bas Obrift haubt bes hauff ju Sachsen, ben bifer handel mit belange Rat hierinnen zusuchen, So wolt uns ja vorweislich sein, wie E. L. achten kunnen, bas wir uns birinnen felbs vertrauen solten, So im boch nymants wie E. L. schriben meldeth, in folden beschwerten sachen selbs vertramen foll. wiewol E. 2. in bemfelben schreiben mit anbengen, bas berfelben wenig baran gelegen, bas wir ben hanbel mit benihenen, so wir tüglich bartzu erkennen, beratschlagen, so wollen boch E. L. solchs in unser gefallen gestelt haben, Und bitten gleich wol im befolies, bas wir E. L. nit lenger aufhalten wolten. Belde aber fo uns von E. L. zugelaffen war worben, Rat barinnen zusuchen, etwas einen vertzug haben wolt. Wo nu E. L. gefellig geweft, bas wir in ben sachen betten Rats gebrauchen mogen und nit in unser gefallen gestellt, ob wir solchs thun wolten ober nicht, und auch ein himliche Zeit, barinnen solchs het bescheen mugen, nachzelassen, so solt an unserm vorigen erbieten. E. L. unsern rat und bedencken mitzutehlen, mit hülff des Almechtigen nit mangel erschienen sehn, dann wir ja allweg der nadzung gewest und noch seind, sonder rum davon zu schreiben, und gegen E. L. ob Gott will, in der und andern sachen unverweislich zuertzeigen und derzmassen, wie wir in gleichen sellen von E. L. gern wolten gethan nemen, der zuversicht, E. L. werden solchs alles, wie wir auch bitten, nit anders denn freuntlich von und vermerken. Dat. Lochau Sontag unser lieben Frawen abent lichtmess A. D. 1523.

### XLIII.

# Aus hertog Georgen britten ichreiben. (3. Rebruar 1523.)

Darauf geben wir E. L. freuntlicher meinung zuerkennen, bas wir bieselbig bes hohen verstands allweg gehalten und noch achten, bas sie uns in der und mereren sachen zu raten, wie wir gesucht, vor andern vermogend und geschickt seb.

Wann aber E. L. aus besonder weiser betrachtung weiters rats zugebrauchen bedacht, kunnen wir wol ermeffen, das sie ein zimliche Zteit damit hinbringen werde.

Bitten hierumb nochmals E. L. wollen uns alsbann iren Rat mittehlen, bann wir nit tweifeln, sie werben so sich leiben will, bie sach fordern, domit wir, als dem die sach beschwerlich ausleht, bei andern nicht als ein lasser unser ere und glimpf zuerhalten verdacht werden, Uns auch die Zeit des Rechten nit verlauff, inmassen wir zuvorn auch gebeten haben. Das sind wir pp. Dat. Dresden Montags Burific. Marie A. D. 1523.

#### XLIV.

# Aus ber britten Antwort.

# (6. Februar 1523.)

Und nachdem E. L. under andern antzeigen, wenn wir aus besonder weisser betrachtung weiters rats zugebrauchen bedacht, kundten E. L. auch wol ermessen, das wir ein ztimliche zteit domit

zubringen würden, daraus wir befinden das E. L. nochmals den handel zu unserm bedenken stellen. Nu haben wir E. L. in vorigem unserm schreiben u. a. angetzeigt, das E. L. wol zuermessen hett, wo wir uns on ehnig vorwissen und zulassung E. L. stallichs rats hirinnen zugebrauchen begeben, das uns solchs mer sir ein vermessenheit denn weisheit mocht zugemessen werden, das wir uns hirinnen selbs vertrawen solten, Wie denn E. L. vorhin selbs angetzeigt, das im nymants in solchen beschwerten sachen selbs vertrawen solt etc. Darumb lassen wir es beh vorigem unsern gegebenen antworten und erbietungen, die wir auch hiemit wollen verneueth haben, bleiben, freuntlich bittend, E. L. wollen solche alles nit anders denn der sachen nottursst nach von uns freuntlich vermerden.

Datum Lochau Dornstag nach Burif. Mar. A. D. 1523.

#### XLV.

# Aus hertzog Georgen vierter Schrifft. (9. Februar 1523.)

Und haben E. L. in vorigem unsern schreiben ursachen ansgetzeigt, die uns bewegt in diesen sachen E. L. als unsers hochsten freundes rat zugebrauchen. Und so wir denn E. L. vormals vermeldeth, das uns nicht entgegen das sie nach irem gefallen ander Leuth raths auch ztimlicher Zteit und frist in diser sachen gebrauchen moge, Und nicht der gestalt, das E. L. solchs thun oder lassen solt, und also E. L. rath geringschetzig geachteth, sondern emsiglich darum angesucht und gebeten, Als auch unser letzte schriftt solchs unsers vorsehens nit anders antzeigeth.

Bollen wir uns zu E. L. als dem Freundt versehen, als wir auch solches nochmals freuntlich bitten, sie werden uns vorigem und itzigem Irem erbieten nach mit rat hirinnen nit verlassen, sondern uns denselben statlich und so fürderlich das bescheen mag, mitzteilen, und sich Irem erbieten nach gegen uns ertzeigen. Das wolten wir v.

Dat. Dresben Montags nach Dorothea A. D. 1523.

#### XLVI.

## Aus ber vierten Antwort.

(12. Februar 1523.)

Und zweiveln nit, E. L. haben aus vorigen unsern schrifften vermarck, wo wir uns on ahnig vorwissen und zulassung E. L. statlichs rats hierinnen zugebrauchen begeben solten, bas uns solchs beschwerlich p.

Weil aber E. L. is antzeigen, das ir nit entgegen, das wir nach unserm gesallen anderer Leuth raths, auch ztimlicher zteit und frist, in diser sachen gebrauchen mogen und nit dergestalt das wir solchs thun oder lassen solten. So achten wirs dafür des uns numals von E. L. nachgelassenen Raths hierinnen zugebrauchen. Darumb so soll an unsern vorigen erbieten, E. L. unsern Rat mitzuteilen, mit Hülf des Allmechtigen nit mangel erscheinen, Welchs wir auch so erst es sein kann, gern fördern wollen.

Dat. Lochau Mittwoch nach Sant Scholasticatag A. D. 1523.

Nun forbert ber Kurfürst Gutachten ein. (Dahin gehört das von Spalatin und dann das letzte Schreiben.)

#### XLVII.

Der Begriff zu Torgau gestellt, was man hertzog Georgen z. S. zu antwort geben foll.

# (1523.)

(Bon Spalatin aufgesetzt, von anderer Hand hin und wieder verändert. Inhalt: Der Kurfürst rat ab, gegen Luther den Rechtsweg zu betreten.)

... Und weil wir uns dann on des E. L. unser verwantnuff, auch der vertrege und ehnung nach darinnen wir mit einander seind, und zudem das ein Christenmensch dem andern aus lieb in sehner beschwerung und obligen beraten sein soll schuldig erkennen.

So haben wir, weil wir benn E. P. unfern Rat birinnen

gern statlich mittehlen und ber gestalt, wie wir uns vormals auch gegen E. L. erboten und wie wir gern von E. L. in gleichem fall gethan haben, und so es unser person betreffe, wie wir ipo bedacht selbs thun wolten, ber bing nicht allein unterfaben wollen, Sondern auf E. &. zulassen etlicher rat hierinnen gebraucht, und mit vleis erwogen, bas E. 2. foll ju raten fein, rechtlich für= nemen zu gebrauchen wol zu bebenten. Und mit vleis bewogen, wiewol wir uns D. M. &. feiner lere und foreiben zuvertreten nhe angemafft, auch noch nicht, wie wir uns bann gegen Bebftlicher Haht, Rah Mant und anbern Stenden, als E. g. jum tehl wiffen, ju vermaln haben vernemen laffen, bas E. 2. boch auch berfelben gefallen foll zu raten sein, rechtlich fürnemen gegen Dr. Martinus zugebrauchen wol zubebencten. Aus vil Urfachen, die jum teil burch E. 2. und berfelben Rete bebechtiglich bewogen und angetzeigt.

Und sonderlich aus dem, das aus Dr. Martinus gegebene antwort nicht mag clerlich und im Rechten bestendig bekanntnus vermerckt werden, das er sich zu dem gedruckten bücklein, so an Hartmann von Eronberg auss gangen sein soll, bekennte, oder das in abred stände.

So wird auch in etlichen buchlein, ber uns mancherlei fürsgetragen, E. L. namen nicht befunden, und sonberlich in den so zu Wittenberg gedruckt sein sollen.

Sollen nu E. L. gedachten Dr. Martinus darüber rechtlich furnemen und Dr. M. vielleicht des büchleins dergestalt wie es E. L. fürkumen nicht gestendig sein und dan vielleicht ein ander deutung und erclerung thun, würd E. L. villeicht auch nit sast annemlich sein, wie den auch E. L. solchs aus hoern verstant selbs bewogen und bedacht, und Dr. M. derwegen umb bericht, ob er solchs gestendig oder nicht, geschriben.

Und ob gleich Dr. M. sich zu dem büchlein bekannt ober nachs mals bekannte, So bewegen wir und die Ihenen, deren Rat wir hirtzu gebraucht, das wol zu bedencken sein sol, ob die Rechtsfertigung von E. L. wider Dr. M. fürzunemen sein soll oder nit.

Und sonderlich aus bem, bieweil E. L. in irem ersten schreiben an uns selbs antzeigen, bas E. L. bie angetzogen Injurien wiber

E. L. epner schrifft und brives, in bem gedruckten büchlein an Hartman von Cronberg soll auffgangen fein, nit fast hetten beswegen mogen.

Aber bas barunter ehne sein soll, die E. L. sele, ere und gut gerücht antresse, und E. L. die am meisten zu hertzen getzogen, in dem das Dr. M. soll geschriben haben, das E. L. dem Ewangelio entsagt. Dann wenn dem also were, so solten E. L. ein Retzer sein, Welchs E. L. am meisten bewegt, gemeltem Dr. M. zuschreiben, und sich an im zuerkunden.

Und E. L. uns in irem andern brief geschriben, das E. L. Rete E. L. angetzeigt, das Dr. M. ein abtrünniger verlauffener Münch, declarirter Ketzer, von Bebstlicher Haft verbannt, so were wenig rums an ihm zuerlangen, und des namens, darein er von Bebstl. Haht und Kah May erclert, gedechten E. L. nicht tepl-haftig zu sein.

Wo nun E. L. Dr. M. bafür halten, achten wir und die Ihenigen, beren rath wir in dem gebraucht, das er E. L. dadurch das er an Hartman von Eronberg geschriben soll haben, E. L. sele, ere und gut gerücht, vor meniglich so In dafür halten, nicht angetast hette, dieweil er die Ihenigen, als wir und die so wir zu diser sache gezogen, achten, dafür helbeth, das sie dem Evangelio entsagen, die seiner lere widerstreben, und nicht für Evangelisch und Eristlich halten, u. E. L. irem schreiben nach es villeicht dassür halten, wer Dr. M. lere anhengig, das der sehnes Irthumbs und namens so er von Bebstl. Haht und kah. Maht erclert tehlshafftig.

So nun E. L. von Dr. M. berwegen aufgelegt were, das E. L. bem Evangelio entsagt, dieweil E. L. seiner Iere, als ehnes beclarirten Repers nicht anhengig, Wie denn E. L. in irem ersten schreiben an uns vermelden, das E. L. vil selen verderben kunten, das sie die irrige wege, die von Luther geweiset seind, nit wanderten, es solt E. L. ein lieber schatz sein an dem tag des zhorns, zu ablegung E. L. sünde etc. So solgeth daraus unsers achtens, das E. L. im grundt nichts anders aufgelegt worden, dann das E. L. Dr. M. lere entgegen und er es villeicht denkt dem Evangelio abgesagt, welchs E. L. sonder zweisels beh menigs

lich die Dr. M. für ein teter halten, sonderlich erlich und rümlich sei.

Wo aber E. L. darüber ja bedenden oder beh Ir selbs und der Iren in rat befündt, das E. L. die Rechtsertigung, E. L. eren notturst erstatung zubekommen, gegen Dr. M. zugebrauchen nicht zumterlassen sein solt etc., So mogen wir und die unsern, der rat wir hietzu gebraucht, det uns nicht entschließen, wo und wie E. L. Dr. M. zu recht ansertigen sollen, weil er ein Bebsil. und Kahserl. declarirter keizer sein sollen, weil er ein Bebsil. und Kahserl. declarirter keizer sein sollen über nachdem uns anslangt, als solten E. L. in diser sach mer den einen Ort und beh denen, die sonder zweisel merers und hohers verstants dann wir und die sein, so wir in kleiner anzal herzugezogen rats gebraucht, zu werden E. L. deh ir und den iren ungezweiselt wol bedenden, ob ir gelegen sein wolle, Or. M. zuschreiben, oder im sonst antzeigen zulassen, wo und für wem E. L. in zu recht ansertigen wolle, oder weil sich Or. M. gegen E. L. zu recht erbeut, E. L. zu berichten, wo und für wem er das gewärtig sein wollen.

Das alles bitten wir von uns freuntlich zu vermerden, benn so wir E. L. unseren Rat stattlicher hetten mittehlen mogen, solt an unserm guten willen und vleis nicht erwunden haben.

Wolten wir E. L. nicht verhalten. Der wir freuntliche Dienst zu ertzeigen willig seinb.

Dat zur Lochau

2C.

3.

# Bas bedeutet die Formel "Convictus testimoniis scripturarum aut ratione evidente" in Luthers ungehörnter Antwort zu Worms?

Bon

Lic. th. Dr. gans Preng in Leipzig.

Es ist noch immer in weiten Kreisen der Bildung und der Halbbildung üblich, das Werk Luthers und der anderen Resormatoren so wie jede in ihrem Geiste, wie man meint, ersolgende Neuordnung der Dinge als "Protestantismus" zu bezeichnen und darunter eine kulturelle Bewegung zu verstehen, die gegen die geistige und sittliche Enge des Mittelalters erfolgreichen Protest eingelegt hat und immer auss neue einlegt. Martin Luther, der Held dieser Befreiung, erscheint dann als Bekämpser der kirchelichen Finsternis und Borniertheit, als einer, dem nichts Mensch-liches fremd war, der vielmehr allem echt Menschlichen die freie Bahn gebrochen und eine neue Kultur eröffnet hat.

Niemand wird leugnen, daß in dieser Anschauung ein Stück Wahrsheit liegt. Und es soll ein ungeschmälertes Berdienst A. Ritschls und der Seinen bleiben, auf die kulturelle, den bürgerlichen Beruf freimachende Bedeutung des Werkes Luthers auch von theologischer Seite nachdrücklich hingewiesen zu haben. Indessen ist eine solche Betrachtungsweise, wenn sie das Ganze der Beurteilung aussmacht, in Gesahr, das Beste und eigentlich Neue an der Resormation Luthers zu verkennen und zu übersehen. Denn nicht ein Kulturpionier war Luther, sondern "ein Prophet, von Gott gesandt". Wenn er der Kultur eine Bahn brach, so war das nur eine Folge, nicht die Absicht seiner Tat. Sein Ausgang und sein Ziel war religiöser Art. Darin unterscheidet er sich von den

Humanisten, die ihn eine Zeitlang für den ihren hielten. Ja er konnte wohl in kräftiger Einseitigkeit die Welt und alles, was sie dietet, verdammen als unvereindar mit dem Evangelium, das er predigte <sup>1</sup>).

Es gibt nun für die Bertreter jener zuerst charakterisierten Lutherauffassung keinen erhabeneren Moment in dem Leben dieses Heroen als seine trotzige Standhaftigkeit in Worms vor Kaiser und Reich. Besonders scheint ein Wort in jener berühmten Berteidigungsrede deutlich für eine humanistisch-kulturelle Aufsassung Luthers zu sprechen: er beruft sich ja auf die Schrift und auf die Bernunst, offenbar als auf zwei völlig gleicherechtigt nebeneinander stehende Autoritäten oder Quellen menschlicher Erkenntnis. Was aber könne dann "Vernunst" denn anderes bedeuten als das dem natürlichen Menschen ohne weiteres Einsleuchtende, das ihm gemäße Weltbild mit seinen Lebensnormen, also der schroffste Gegensatz gegen allen Mystizismus und alles Dunkelmännertum. Es sei klar, Luther ist auf der Höhe seines Lebens ein Liberaler im weitesten modernen Sinne gewesen.

Diese Anschauung ift ungeheuer verbreitet 2). If sie richtig? Die folgende Untersuchung will die Antwort darauf geben. Das kann aber nur dann in genügender Weise geschehen, wenn der in Rede stehende Ausbruck in einen größeren Zusammenhang gestückt wird.

Buerft aber muß ber Wortlaut bes Tertes gesichert werben.

<sup>1)</sup> Bergleiche hierzu den Aussach, den K. Stange anläßlich der Kantseier 1904 in der "Reformation" veröffentlicht hat, worin er auf scharfe Unterscheidung zwischen dem kulturellen Begriff des Protestantismus und dem religiösen der Reformation dringt. — Bekanntlich liebt römische Polemis den Ausdruck "Protestanten", einmal um des bösen Begriffs der bloßen Berneinung willen, dann aber auch, um damit zum Ausdruck zu dringen, daß es sich in dieser Bewegung vorzugsweise um ein kulturelles, nicht religiöses Interesse handele. — Daß eine Richtung der neuesten protestantischen Luthersorschung, in das andere Extrem umschlagend, Luther sast alle kulturelle Bedeutung abspricht und ihn zu einem Manne des Mittelalters degradiert, werde hier wenigstens erwähnt.

<sup>2)</sup> Bulest Baulfen, Philosophia militans 45.

# 1. Der Text.

Bekanntlich hat Luther am 18. April 1521 seine Berteibigungsrebe vor dem Wormser Reichstag in lateinischer und sodann <sup>1</sup>) in
beutscher Sprache gehalten. Die uns interessierende Stelle sindet
sich in der darauf lateinisch gesprochenen ungehörnten Antwort
und lautet nach Luthers eigener Angabe folgendermaßen: Nisi
convictus fuero testimoniis scripturarum aut ratione evidente <sup>2</sup>)
(nam neque papae neque conciliis solis credo, cum constet eos
et errasse saepius et sidi ipsis contradixisse) victus sum scripturis
a me adductis et capta conscientia in verbis Dei <sup>2</sup>). Mit einer
deutschen Fassung ist es schlecht bestellt. Luther hat selbst keine
gegeben, und weder die zeitgenössischen <sup>4</sup>) noch die neueren <sup>5</sup>) Übertragungen sind ausreichend, uns den Inhalt dieses Begriffes

<sup>1)</sup> Diese Reihenfolge steht immer noch nicht fest. Doch ift fie bie wahrs ch einlichere (aulett fo Sausrath).

<sup>2)</sup> A. Brebe, Reichstagsatten unter Karl V. ("Deutsche Reichstagsakten", jüngere Reihe, 2. Bb.), 1896, S. 555, 7, bevorzugt die Lesart ovidentl. So lautet es in einigen Druden, in Aleanders Bericht und in einer Dresdner Handschrift. Bgl. W VII, 338, frit. Anmerkungen.

<sup>3)</sup> W VII, 838.

<sup>4)</sup> Spalatin in seiner Übersetzung ber Rebe Luthers: "burch getzeugnuß ber schrifft... ober aber burch schenlich vrsachen". In süns Drucken, die die Spalatinsche Übersetzung benutzen, boch anch Beutingers Angaben verwerten, heißt es: "... ober schenparliche und merckliche vrsachen". (W VII, 876.) Lazurus Spengler (Meier, Spengleriana, S. 52 f.): "mit Schrift ober versnünstigen Ursachen". Schabe, Satiren und Pasquille I, 110 (Ain schöner newer Passion): "... aber L. hat unerschrecklich geantwurt: du haft gesagt.... Es sei denn daß ich mit der hl. Schrift oder lauterer Ursach überwunden werd, will ich nit widerrusen". Mathesius: Öffentliche und helle Gründe.

<sup>5) &</sup>quot;Helle Grünbe": Köftlin, Berger, Plitt-Petersen, Baum-Geyer, Rabes Martin, Burk, A. Baur; "Nare Grünbe": Kahnis; "belle und klare Grünbe": Schottmüller, Rein, Thoma [kl. u. h.], Kurz ["anderweitige h. u. kl. Gr."]; "öffentliche klare und helle Gründe": Herrnschit, eb. Kapp, Hagenbach ["... und Ursachen"], Scholz, Chr. F. Baur; "und andere [!] öffentliche und helle Gründe": Hagelharb; "einleuchtende Gründe": Schenkel, Möller; "Bernunftgründe": Bezold; Hausrath wie Spalatin; "offensbare Gründe"; Lamprecht V <sup>2</sup>, 1, S. 286. Ranke (I, S. 335 f.) und Schenkel (hier S. 82) übergehen die "Bernunft" ganz.

scharf zu umgrenzen. Sie sind nämlich entweder so wörtlich, daß sie sachlich nichts Neues bieten, oder so frei, daß sie das ursprüngliche Bild offenbar verwischen. Um zu ersahren, was ratio evidens bedeutet, müssen wir einen anderen Weg einschlagen, nicht den der Philologie, sondern den der Dogmengeschichte. — Der Zusammenshang verbindet ratio mit scriptura, und in dieser Verkoppelung müssen wir es lassen. Dieses Vegriffspaar aber hat eine lange Vorgeschichte.

## 2. Autoritas (scriptura) et ratio vor Euther.

Die Formel autoritas et ratio 1) stammt, wie so viele andere dogmatische Termini, von dem fruchtbaren Anreger Tertullian 2). Bei Chprian tressen wir dann sachlich gleichbedeutend traditio und consilium sanae mentis 3). Ebenso kennt auch Augustin diese Teilung: ep. XIX steht der von Luther oft zitierte Sat 4): Ego enim fateor ... solis eis scripturarum libris, qui iam canonici appellantur, didici hunc timorem honoremque deserre, ut nullum eorum autorem scribendo aliquid errasse sirmissime credam ... alios (also alse außerbiblischen Schriftsteller) autem ita lego, ut, quantalidet sanctitate doctrinaque praepolleant, non ideo verum puto, quia ipsi ita senserunt, sed quia mihi vel per illos autores canonicos vel prodabili ratione quod a vero non abhorreat, persuadere potuerunt 5). Aber erst in der Scholastis hat diese Begriffszwillingspaar eine weitgehende dogmengeschichtliche Bedeutung erlangt. Besanntlich hat sich diese

<sup>1)</sup> Es foll später gezeigt werben, wie autoritas und scriptura Bechselsbegriffe find.

<sup>2)</sup> Harnad, DG. I, 513. Die Sache findet sich schon 1 Kor. 9, 8: μη κατά άνθρωπον ταυτα λαλω (ratio), η και δ νόμος ταυτα οὐ λέγει; (scriptura), vergleiche auch 11, 14.

<sup>3)</sup> Seeberg, DG. I, 142.

<sup>4)</sup> Es war das Motto der Wittenberger theol. Fakultätssatzungen. Bei L: W II, 447; VI, 553 (mitten im Text, nicht besonders als Zitat kenntslich gemacht); VII, 99 (= 315). 640. 848; VIII, 238. EA. 31, 205 (1530). 25, 236 (1539). 65, 172 (1545). DB. II, 369. End. III, 132; IV, 31. Bei Thomas: Summa I, 1, 8 ad 2, p. 615 (Loofs, DG., 3. Aufl., 322).

<sup>5)</sup> Abnlich eine Stelle in op. XLVIII.

Theologie das Ziel gesteckt, den überlieferten kirchlichen Lehrstoff, der autoritate fesisteht, auch als denknotwendig (ratio) zu erweisen. Der autoritas entspricht da das credere, der ratio das intellegere 1). Eintönig klingt dieses Schema durch die gesamte Scholastik hindurch.

Es war von vornberein eine Sifppbusarbeit: verftand man boch unter ratio nicht bloß bas rein formale Folgerungs= und Schluftvermögen, sonbern auch die rationalen Axiome, auf benen fic biefes Folgern aufbaute. Und zwar war biefe Bafis recht breit. Bu ben rein logischen Axiomen traten bie Grunbfate bes natürlichen Menschen, so bag man wohl, gerabe wie später gur Zeit bes Rationalismus, bie Behauptung aufftellen konnte, bas ius divinum und ius naturale seien ibentisch 2). Auch Wiclif und andere Augustinianer, für die Ullmann die unzutreffende Bezeichnung Reformatoren vor ber Reformation eingeführt bat, identifizierten naiv Bibel und Naturrecht. Scriptura et ratio ift eine ber Lieblingsformeln Biclifs, "bie er als lette Inftanz, um bie Schaben ber Rirche blogzulegen, fast nie verfaumte anzurufen" 3); ba bedeutet aber ratio nicht bloß "bie formale Logit und Dialektit, b. b. bie innere Folgerichtigfeit ber einzelnen bogmatischen Bebauptungen", fonbern "einen gewissen Grundstod von Babrbeiten, bie für allgemein anerkannte gelten burfen" 4). Suß ift auch bier ein Nachtreter Wiclifs 5). Natürlich ist ber Zwiesvalt zwischen firchlicher Offenbarungewahrheit (scriptura - autoritas) und natürlicher Lebensanschauung (ratio) niemals ganz verkannt worben 6),

<sup>1)</sup> Bgl. Anfelms credo ut intelligam und die Umtehr bei Abalard. Thomas, Summa II, 2. 2. 10 (Seeberg II, 84): credere debet homoea quae sunt fidei, non propter rationem humanam, sed autoritatem scripturae. Bergleiche auch die oben angeführte Stelle S. 65, 4.

<sup>2)</sup> Groffetete, 13. Jahrh.; Kropatiched, Schriftpringip, S. 364.

<sup>3)</sup> Rropaticied, S. 453. Nulli ecclesiae vel angelo ... credendum est in materia fidei nisi de quanto super ratione se fundaverit vel fide scripturae (a. a. D. S. 347). Fides scripturae vel ratio vivax (S. 348, Ann.)

<sup>4)</sup> Kropatiched, S. 454; ebenso Lechler, 30h. Wiclif I, 467: ratio ift nichts Formales, sonbern "Grundftod positiver Wahrheiten".

<sup>5)</sup> Rropaticed, S. 455, 1. Möller, RG. II, 505.

<sup>6)</sup> Bgl. Determinatio fratris Michaelis francisci de Insulis... de tem-

aber es ist das große Verdienst erft des Nominalismus, ihn in ruchfichtsloser Schärfe bloßgelegt zu haben.

In dieser Schule ist Luther aufgewachsen. Er nannte Wilhelm Occam seinen lieben Meister 1) und Gabriel Biel und Peter d'Ailly soll er, nach dem Zeugnisse Welanchthons, partienweise wörtlich auswendig gewußt haben. Hier hat er die Unvereinbarkeit von scriptura und inhaltlich bestimmter ratio philosophisch gelernt, die er dann in schweren Seelenkämpsen auch vom religiösen Gesichtspunkte aus erleben sollte.

Bas ift nun Luthers eigene Auffassung von autoritas und ratio? Bas bedeuten diese Begriffe bei ihm im einzelnen und was in ihrer Zusammenstellung?

# 3. Autoritas (scriptura) und ratio bei Luther.

#### a) Autoritas.

Im Anschluß an ben Sprachgebrauch, wie er ihn vorsand, bezeichnet Luther in der ersten Zeit mit autoritas Sprüche der Heiligen Schrift, Kirchenväter, besonders Augustin als den interpres Pauli sidelissimus, die canones u. a. Zwar hat er in sich rasch steigernder Entwickelung von 1517—1519 allen diesen Größen, einer nach der anderen, außer der Heiligen Schrift, den Charafter einer autoritas abgesprochen 2), zuletzt, während der

pore adventus antichristi 1478 a 1°: de antichristo per rationem naturalem nihil scire possumus, sed solum ex s. s. et s. doctoribus. a 4°: si posset hoc sciri vel per rationem naturalem vel per s. s. vel signa certa vel per revelationem. N. Paulus, D. Augustiner B. v. Ufingen, 1893, 7, 4. 5. Reuter, Sescicite der relig. Austiarung im Mittelalter II, 194 (Joachim v. Fiore).

<sup>1)</sup> EN. 24, 375. — WIX, 38; VI, 183 (Occ.) scholasticorum doctorum sine dubio princeps et ingeniosissimus; VI, 600 sum enim Occanicae factionis. Propatsched, Occan und Luther (Beitr. zur Förberung chriftl. Theologie, 1900, S. 49 ff.). Seeberg II, 98. Jürgens, Luth. Leben I, 414. Berger I, 177. 465. Melanchthons Zeugnis CR. VI, 159. Ferner WIX, 34, 13; 37, 11; 54, 18.

<sup>2)</sup> Es ist wohl bisher noch nicht beachtet worden, daß die Reihenfolge bes Berwerfens biefer Antoritäten die umgekehrte ist, in der sie in die Dogmensgeschicke eintreten: Aristoteles, Scholastiker, Papst (canones), Kirchembäter, Konzil.

Leipziger Disputation, auch dem Konzil, aber diese Entwicklung kommt für unsere Frage nicht in Betracht. Wir wollen nicht wissen, auf wen in Luthers Augen die Merkmale einer autoritas zutreffen, sondern welches ihm diese Merkmale sind. Wir fragen ihn jest nicht: Wer ist dir eine autoritas? sondern: Was ist dir eine autoritas?

Übersehen wir die einzelnen Stellen (bis 1521), so ergibt sich etwa diese Antwort: Autoritas ift ein schriftlich fixierter Ausfpruch von absoluter Bahrheit und barum von unbedingter Bultig. feit, und zwar werben ibm biese Prabifate zuerkannt auf Grund bes Glaubens an die Burbe bes Sprechenben. Darum fann bie Bahrheit einer autoritas nicht bewiesen werben, sie ist eine Erkenntnis und ein Urteil bes Glaubens, Glaubens im Sinne von Bertrauen, Chrfurcht vor einer boberen Dacht, einer unserer Rritit nicht untergebenen Berfonlichkeit ober Institution, vor ber wir uns einfach in ftillschweigender Demut zu beugen haben. Grund, ber ju folder Anerkennung einer autoritas nötigt, ift nach Luther nicht bie Rirche, sonbern bas unmittelbare Empfinden. So wie ber mens unmittelbar einleuchtet, baß 3 + 7 = 10 ift, so gibt ber göttliche Beift zu bimmlischen Babrbeiten unmittelbare Gewißheit 1). Es ift von bier aus leicht zu erkennen, daß eine autoritas unmittelbar entscheibenbe Geltung bat. Bo für eine Glaubensfrage eine autoritas Antwort gibt, ift Zweifeln und Grübeln ausgeschlossen, unnötig, ja verboten. Gine abgeleitete oder relative autoritas mare ein Widerspruch in sich felbst 2). Da nun feit 1519 für Luther bie Schrift bie autoritas mar. wurde ibm die Formel autoritas et ratio gleichbebeutend mit ber

<sup>1)</sup> De capt. babyl. Köftlin, Luthers Theologie I, 302 f. 243. Bergleiche bas Testimonium spiritus s. internum ber späteren Orthoborie und bas "Überwältigtwerben" B. Herrmanns.

<sup>2)</sup> Freilich kann bas Irren einer bisher als autoritas anerkannten Größe nachgewiesen werden auf Grund einer noch sester basierten. Luther hat diese Degradation, wie schon angebeutet wurde, schrittweise an den alten Kirchen autoritates vollzogen, bis er an der Heiligen Schrist stehen blieb. Hier liegt ein Problem: "Resativität der (als solcher doch absoluten) autoritas."

anderen: scriptura et ratio, jener Formel, die er in der Wormser Antwort verwendet hat 1).

## b) Ratio.

Die immer wiederholte Nebeneinanderstellung von autoritas und ratio ergibt sowohl, daß die beiden irgendwie zusammengehören, wie, daß sie sich nicht deden. Nie steht die eine für die andere. Die autoritas bedarf der ratio nicht zu ihrer Begründung, die ratio ist keine autoritas, aber beide dienen zur Bersicherung der religiösen Gedanken, jede nach ihrer Weise. Wie tut das nun die ratio neben der autoritas? Was soll sie noch neben dieser? Die Antwort ist nicht kurzerhand zu geben, da der Begriff der "ratio" kein eindeutiger ist.

Man kann vielleicht die mannigfachen Bedeutungen dieses Bortes zusammenfassen in den gemeinsamen Oberbegriff des Denkens und Urteilens im natürlichen Menschen.

Dieses Denken kann 1. rein formal logisch sein. Dann ist ratio die rein logische Schlußfolgerung aus anerkannten Prämissen, die innere Folgerichtigkeit einer Beweissührung, also etwas vollkommen Inhaltloses. 2. kann dieses Denken verwendet werden zur nötigen und möglichen Geschicklichkeit und Fertigkeit in rein weltlichen Dingen und wird dann gewisse Grundsätze und Erkenntsnisse erwerben, die diesen Zielen dienen. Dann ist ratio die Bors

<sup>1)</sup> Hier und da sindet sich autoritas auch in einem etwas anderen Sinne, dann ist es etwa so viel wie "durchschlagender Grund", "eindruckvolle Tatssache". W. II, 429 sf. (vgl. Röstlin, Luthers Theologie I, 242 s.) res. sup. prop. Lips. disp. Da ist autoritas nicht — "Gewalt über andere", sondern — "ein großer Wert", wie Plinius von der autoritas des Weines oder eines Gescheines redet. So habe es auch Augustin gemeint mit seinem Satze: "evangelio non crederem, nisi me ecclesiae commoveret autoritas". Die übereinstimmung der katholischen Christen habe aus ihn so großen Eindruck gemacht, daß er gläubig geworden sei. Bergleiche serner IV, 591: Triplici autoritate sin dem weiteren Sinne prodatur: 1) ratione, 2) autoritate sim engeren Sinne — "mit gespruchen der Schrisst, 3) similitudine. I, 664: autoritate scripturae et rations. Dagegen ist die solgende Einteilung wieder tegnsär: autoritate scripturae, doctorum, canonum, ratione suicht rationis prodabili potest doceri, und so hundertmas.

aussetzung und die Triebseber der Kultur in all ihren Berzweigungen, wie Staat, Technik, Wissenschaft, Kunst. Endlich aber, 3. strebt dieses natürliche Denken danach, den Zusammensschluß der Lebensanschauung eines Menschen; soweit er dieser Kultur dient, darzustellen und einen metaphysischen Abschluß zu gewinnen. Als solche fällt die ratio anch Urteile über Gott und Welt, Religion und Sittlichkeit.)

Diese brei Bedeutungen stellen organische Stusen einer Entwicklung dar. Sie lassen sich nach zwei Gesichtspunkten gruppieren: a) 2. und 3. kann als material der ersten Bedeutung gegenübergestellt werden als der inhaltlosen, bloß formalen; b) man kann aber auch 1. und 2. zusammensassen als ratio, welche der autoritas der Offenbarung nicht widerstreitet, während 3. in unversöhnlichem Gegensat dazu steht. Es ist dann derselbe Unterschied wie zwischen der Gottesgabe Bernunft in der Erklärung des 1. Artifels und der Bernunft in der des 3., die zu Christus nicht sühren kann.

Es sollen nun diese drei Funktionen einzeln in ihren Berhält= nissen zur autoritas der scriptura vorgeführt werden. Ich beginne mit der zweiten.

#### a) ratio als Rulturfaftor.

Ratio im Bunde mit der zuerst genannten Betätigung ist eine gute Gabe des himmlischen Baters. Sie unterscheidet den Menschen vom Tiere, dem das Abstraktionsvermögen abgeht 2), und ermögslicht die Sprache als den Ausdruck des Denkens 3). Ihr Gebiet ist die Kultur im weitesten Sinne. Namentlich in der späteren

<sup>1)</sup> Bergleichbar ber Kantischen "Bernunft", mahrend bie anderen Funktionen bem Kantischen "Berftanb" zusallen würden.

<sup>2)</sup> Homo ratione animae imago dei I, 145, ratio hominem facit III, 634; iudicare, discernere est proprium rationis IX, 13; "eine schöne scharse und wohlgesibte Bernunst" I, 270. Rationalis anima quae sola potest numorare et per quinque sensus vivit et operatur VII, 504. Doch steht r. noch unter bem intellectus, welcher ein höheres geistiges Bermögen, die dem Himmlischen zugewandte Seite der Seele, bezeichnet. Hering, Mostif Luthers, S. 38. 68. 152.

<sup>3)</sup> Loqui est rationalium III, 628. Doch wird auch ben Taubstummen bie "B." nicht abgesprochen VI, 377: man soll ihnen, "fo sie vernunfstig seyn", bas Sakrament nicht entziehen.

Zeit, die uns hier nichts angeht, hat Luther diesen Gedanken weiter ausgeführt und oft mit großer Anerkennung, ja Bewunsberung von den Werken der Bernunft in weltlichen Dingen gessprochen ').

#### β) ratio ale Pringip ber Beltanichanung.

Diefes freundliche Urteil aber zollt Luther ber Bernunft nur, folange fie fich mit bem bescheibet, mas ihr jutommt. Dagegen bricht sein ganger Born los, sowie sie von sich aus einen metaphpfischen Abschluß ihres Welterkennens schaffen will, sich in religiofe Fragen einmengt und bier urteilen will. Denn ba verfagt nach seiner Erfahrung ihre Kraft, und ihre Aussagen werben falsch, ja gotteslästerlich. Da tritt sie in Gegensatzu spiritus, gratia, evangelium u. a. Denn fo geschickt ber naturliche Mensch mit seiner ratio in weltlichen Dingen sich zeigt, so unzulänglich ift sie in geiftlichen; ift fie boch bie eigentumlich beschränkte Art, wie ber von Gottes Beift nicht erleuchtete Mensch urteilt und bas Leben in seinen tieferen Beziehungen auffaßt 2). Mag biese ratio auch ursprünglich gut und ausreichend gewesen fein. Bott zu erkennen. jest ift sie jedenfalls durch die Gunde in eine schiefe Richtung geraten. In biefem Sinne wechselt sie mit caro ober natura und wird ber fides, ber scriptura und Christo aufs schroffste gegenübergeftellt 3). Schon und klar beißt es einmal im Galater-

<sup>1)</sup> Bergleiche besonders die Tischreben!

<sup>2) 1</sup> Ror. 2, 14.

<sup>3)</sup> III, 176. V, 45. 69. 87. 119. 153. I, 36 (ber Beisheit Gottes ist die B. als Ganzes difformis). I, 428 (ratio et natura habet fundamentum harenam). 596 (Natura = ratio). 696. VII, 73 (Natura humana et ratio sut vocant] naturalis ... naturaliter superstitiosa). IX, 187. 360. 384. 391 sf. 406. Die sittlichen Anschauungen der Bernunst heißen dictamina: I, 353. 480; II, 395. 464. 469. 489; IV, 554. 563; V, 10. 107. 153; VII, 738. End. I, 193: ... dictamine (ut vocant) naturalis rationis: quod apud nos idem est, quod chaos tenebratum, qui non praedicamus aliam lucem, quam Christum Jhesum lucem veram et solam; IX, 460. 480. 500. 505. 517. 523. 524. 536. 538. 541. 544. 549. 557. 559 (die tolle blinde Hure, die mit dem Teusel dust). 560. 578. 587. 589. 607. 625. 632. 650. 665. Der setzte Rest der dem Menschen verbliebenen Empfänglicheteit sür das Himmlische wird mit den Scholastisten als Synteresis bezeichnet,

kommentar (II, 538): Solus Christus est lux et vita omnium hominum, non ratio nostra. Recht beutlich erklärt sich Luther über ben geistlichen Wert ber bloßen Vernunft auch in ber Aus-legung bes 110. Psalms vom Jahre 1518. Da heißt es: Es ist "auff erbenn under aller serlicketenn kehnn serlicher dingt, dann ehn hochreichspunige vernunfft, sunderlich szo sie sellet: hun die geißtlich Dinck, die die seel vnnd got antressend" 1). Scharf zieht Luther eben diese Grenze in der Entgegnung auf den dialogus de potestate papae des Silvester Prierias 2). Es sind hier Gesdanken angesponnen, die dann bei Kant in eigenartiger Weise ähnlich wiederkehren.

Mitsamt der ratio wird natürlich auch die ganze Philosophie als Glaubensrichterin verworfen, als das System der ratio <sup>8</sup>), an der Spike Aristoteles, der "verdampte, hochmutige, schalchafftige Peide mit seinen falschen Worten", "der elend mensch", über den Luther die volle Schale seines Zornes ausschüttet <sup>4</sup>).

Diese totale Ablehnung ber ratio in Fragen bes Glaubens ift

bie kaum mehr als ein bloßes Berlangen nach geistlichen Gütern bebeutet. Bgl. Röftlin, Luthers Theologie I, 51 f.; Die ahoff, Luthers Lehre in ihrer ersten Gestalt S. 41 ff.; Fr. Ritzich, Jahrb. f. prot. Theol., S. 79. 464 ff.; Hering, Mystil Luthers, S. 38. 65 ff. 70 f.; W. I, 32. 36; III, 44. 94. 288. 525. 535. 617. 624; IV, 253; B. Link, Das Fünklein Synthereise und die Bernunft reizet allezeit und vermahnet zum Guten" (Hagen, D. lit. u. rel. Berb. II, 406).

<sup>1)</sup> IX, 187 (h.) I, 696 (1. Druct). Die ratio ift barum bei ben Ketzern bas eigentlich Treibenbe IV, 436. Bgl. Luthers Gebet in Worms: "Ach Gott, bu mein Gott, stehe bu mir bei wiber aller Welt Bernunft und Weisheit" (bei Köstlin I, 423).

<sup>2)</sup> I, 663 f. Ebenfalls in ber Schrift gegen Alvelb vom Papfitum au Rom, VI, 290 f.

<sup>3)</sup> VII, 738: philosophia — dictamen naturalis rationis; VII, 761: philosophia aut naturalis ratio. Berth. v. Ufingen, Luthers Lehrer in Erfurt (Baulus, Uf., S. 7, 5) fagt: Lumen naturae seu ratio naturalis dicit cognitionem qua quis ex propriis naturalibus absque noticia infusa cognoscit. Cui lumini et rationi innititur philosophia (Exercitium de anima 1507).

<sup>4)</sup> Bgl. Risic, Luther und Ariftoteles, 1883; Preuß, Die Entwickelung bes Schriftpringips bei Luther, 1901, S. 17 ff. 30 ff.

eine genaue Parallele zu der Leugnung der menschlichen Willenssfreiheit in ethischen Forderungen 1): der Mensch ist nichts, weiß nichts, kann nichts; Gott alles. Sola gratia. Sola side. Soli Deo gloria 2). Welch ein himmelweiter Unterschied von den Scholastiern, deren ursprüngliches Ziel war, die Offenbarung als im Einklang mit der Bernunft zu erweisen 2) — aber auch von den lutherischen Scholastiern der Folgezeit, die mit ihrer Anerkennung einer natürlichen, rationellen Theologie absielen von Luther und seinem Evangelium, das doch nicht das seine war.

Bie ist es aber nun möglich, daß Luther, der die Bebeutung ber ratio für irdische Dinge zwar anerkannte, für religiöse aber ex fundamento verwarf, doch immer wieder autoritas (scriptura) und ratio neben einander stellen konnte, selbst in einer der ofsiziellsten und entscheidendsten Stunden seines Lebens, einer Stunde, auf die er sich zuvor in heißem Gebete vorbereitet hatte, siehend um Kraft und Mut gegen aller Belt Beisheit und Bernunft? Den Resormator der Unklarheit oder gar der Zweideutigkeit zu beschuldigen, geht nicht an; jenes verbieten seine Schriften, wie

<sup>1)</sup> Melanchthon, Loci, eb. Solbe, S. 65: vocabulum rationis aeque perniciosum (wie liberum arbitrium).

<sup>2)</sup> Die Loci Melanchthons, in benen bekanntlich Luthers Evangelium seine erste lehrhafte Ausprägung gesunden hat, betonen bis zum überdruß die Richtigkeit der ratio in Sachen der Religion. Ich verweise auf solgende Stellen (Lolde): 65. 68. 80 (ratio prorsus ignara dei et dseos). 81. 107. 150. 155. 199. 202. 223 uff.

<sup>3)</sup> Deshalb wurde Luther auch von den Bertretern des alten Glaubens angegriffen. Eulsamer zu Usingen: Nescis omnem humanam prudentiam et rationem spiritui adversari? Darauf Usingen: Rectae rationis hostis satis doces to ratione carere (Paulus, S. 98, 5). — Quod verum est vel falsum in lumine fidei et in theologia hoc etiam est tale in lumine naturae quia ista lumina non opponuntur, cum utrumque sit lumen veritatis [Luther: lumen crassum] et omne verum vero consonat. (Exercit. physicorum.) So preist auch Emfer die Bernunst: "Run ist das beste teil an dem menschen die vornunsst, durch die wor allein götliche ding erforschen vond erkennen mögen ..." (Luther und Emser, ed. Enders I, 18) und stellt die Bernunst der Sinnlichkeit gegenüber (II, 37). So auch Geiler v. Kaisetsberg (Hasal. Der chr. Glaube des deutschen Bolles beim Schlusse des Mittelsalters, S. 388).

wir sie kennen, dieses sein Charakter, wie wir ihn bewundern. Er muß also unter ratio in diesem stereothpen Zusammenhange etwas ganz Besonderes verstanden haben. Was ist das gewesen?

#### y) ratio als logifches Schlugverfahren.

Die großen Schöpfungen ber Bernunft auf bem Gebiete bes natürlichen Lebens haben weite und wichtige Erfenntnisse zu ihrer Grundlage. Diese aber sind nur möglich geworden durch gegensseitiges Abwägen, Berbinden und Unterscheiden, also durch rein sormale, logische Operationen. Man könnte diese leeren, rein logischen Formen etwa mit den Kantschen Kategorien vergleichen, die ihren Inhalt erst von außen her erhalten. Aus diesen Inhalt aber kommt es nun für die Geltung dieser Formen nicht an; sie lassen sich ebenso mit irdischem, wie mit geistlichem Erkenntnisstoff erfüllen, oder, um ein anderes Bild zu gebrauchen, das Folgerungs- und Unterscheidungsvermögen kann ebenso vom profanen wie vom religiösen Boden aufsteigen. Und in diese m Sinne kann neben der Autorität der Schrift auch die ratio genannt werden. Das soll sogleich an einigen Beispielen erläutert werden.

In den Resolutionen zu den 95 Thesen wird die X. bewiesen 1) aus dem Vorhergehenden, 2) aus dem Leben der Heiligen, 3) ratione, d. h. vermittelst logischer Folgerung aus einem Paulus-wort 2). In der Heidelberger Disputation erhärtet Luther einen Satz "ratione", die Prämissen sind gestützt durch Schriftstellen und geistliche Ersahrung 3). Gegen König Heinz von Englandschreibt Luther solgendes: "Ich frage jetzt die Bernunst: wenn das genug ist (daß das Alter die Echtheit des kirchlichen Glaubens beweist), womit wollen wir den Juden- und Türkenglauben ver-

<sup>1)</sup> So unterscheibet auch die altprotestant. Dogmatik zwischen formaler und materialer B.

<sup>2)</sup> I, 538 f. Rom. 6, 6. Die zweite Prämiffe (mit sed eingeführt) ift eine geiftl. Erfahrung aller Gläubigen, fteht also ebenfalls ganz fest.

<sup>3)</sup> I, 368. Ebenso in der Leipz. Disp. II, 378. Bergleiche auch Gal.= Komm. II, 533, 8 ff., die vorausgesetzten Sate sind ihrerseits wieder gestützt burch eine autoritas.

legen [wiberlegen]?" 1) Diefes Bernunfturteil wurde ausgeführt fo lauten: 1) bas Alter verbürgt die Richtigkeit eines Glaubens; 2) der firchliche Glaube ist althergebracht, ergo: er ist richtig. Run kann aber an die Stelle ber 2. Prämisse auch bas (historisch begründete) Urteil gefett werben: ber Juden- und Türkenglaube ift althergebracht, woraus als Schluß logisch folgen mußte: also ift auch er richtig. Da biefes Ergebnis aber für einen Chriften unmöglich ift, muß eine Prämisse falsch sein (benn in ber Folgerung war kein Fehler). Das kann nur die erste sein, bamit ift aber bes Rönigs Behauptung aus bem Sattel gehoben. Quod erat demonstrandum. — Dieses Berfahren nennt Luther "Bernunft", b. b. logisches Folgern aus anerkannten Bramiffen. Seben wir uns biefe bier vorliegenben Borberfate etwas genauer an, fo fteben zwar bie einen (Alter bes driftlichen Glaubens, religiose Minderwertigkeit bes Jubentums und Islams) autoritate scripturae fest, die andern aber (hobes Alter ber beiben) ift eine Erfenntnis ber Bernunft in bem oben unter a) gefennzeichneten Sinne: Erfenntnisvermögen und Erfenntnis irbischer Beltbinge. So wird also, wo boch bie Bernunft als eine inhaltserfüllte in Anspruch genommen wird, fie nicht als religiöse, sondern bloß als indifferente, biftorische Bilfsautorität berangezogen.

Aber nun ein anderes Beispiel! In einer vorresormatorischen Predigt Luthers sindet sich folgende Argumentation?): Bewiesen soll werden, daß es zur Seligkeit nicht genüge, nichts Böses zu tun, es müsse auch positiv etwas Gutes dazukommen. Haec doctrina prodatur triplici autoritate?): 1) ratione, teutonice: aus der Bernunst, denn sonst müßten ja auch die Bäume selig werden, die doch nichts Böses tun; [2) durch die hl. Schrift, 3) durch Gleichnisse, was auf 1) hinausläuft]. Das Enthymem würde etwa so auszusühren sein: 1) Du behauptest, zur Seligkeit genügt es, nichts Böses zu tun; 2) nun aber tun die Bäume nichts Böses; ergo: sie werden selig (1. Schluß). Das ist aber unsinnig; eine

<sup>1)</sup> Op. var. arg. VI, 429. 432. EX. 25, 269. 280; 26, 110.

<sup>2)</sup> IV, 591.

<sup>3)</sup> Bu biefem Ausbrude f. o. S. 69, 1.

ber Brämissen muß also, ba bie Folgerung in Ordnung ift, irrig fein; die zweite Bramiffe leugnet niemand, also ift bie erfte falich, quod erat demonstrandum (2. Schluß). — Diese Schlußfolgerungen sind eine Arbeit ber an sich inhaltsleeren rein formalen ratio. Seben wir aber noch naber ju. Dag ber 1. Schluß ("Baume werben felig") unfinnig ift und die zweite Pramiffe besfelben ("bie Bäume tun nichts Bofes") richtig, bas find Axiome, bie unmittelbar einleuchten, auch bem natürlichen Menschen, auch ber ratio, bie von Gottes Beift nicht ergriffen ift. Wir haben ba also Ariome, die ber Bernunft als einer inhaltserfüllten und zwar biesmal nicht wie vorbin einer indifferenten biftorischen (α), fonbern einer religiös und fittlich urteilenben (β) entnommen find. Denn bas Urteil: "Baume werben felig, ift unfinnig" ift ein religiofes und "Baume tun nichts Bofes" ein ethisches. So bat also Luther eben boch wieder bie Bernunft als religiöse und sittliche Autorität verwendet, in bem von ibm fo entschieden verworfenen und verdammten Sinne? Bewiß, aber ebensosebr ober ebensowenia wie man einen Abcicbuten als Autorität aufstellt, wenn man fagt: "bas weiß ja schon jeber Schulbube", "fo bentt icon ein Rind von 6 Jahren" u. ä. 1). Wenn icon bie Bernunft einen religiöfen ober ethischen Sat einfab. wie viel mehr erst bie bl. Schrift! Es ift eine einfache gradatio a minori ad maius. Deswegen reicht die Bernunft noch lange nicht aus, etwas in Glaubensfragen positiv von sich aus zu bestimmen, mas nicht zuvor burch bie bl. Schrift erhartet mare, sondern wie man bei genauerem Zusehen beutlich beobachten fann, Luther benutt bie ratio nur, um negative Urteile ju befräftigen. Richt, um ben Troft bes Evangeliums ju sichern ober bie Bebeimniffe von Chrifti Berfon und Werf zu entschleiern, giebt er bie ratio beran, fonbern bloß um — aus praftisch erziehlichen Grunden ber Deutlichkeit — irrige Gebanken als solche nachzuweisen, weil sie nicht einmal vor bem sittlichen und religiösen Minimum ber Bernunft ftandzubalten vermögen. Daber bie baufige Benbung:

<sup>1)</sup> So ist es zu verstehen, wenn Luther in ben Nachverhandlungen in Worms mit Cochläus einen acht- ober neunjährigen Anaben als Richter vorsichlägt. Enb. III, 183, Zi. 353 ff.; 184, Zi. 401 ff.

"schon burch die Bernunft kann bewiesen werden, daß ... nicht" 1). Bichtiger aber, als alle diese kleinen, ja winzigen Hilfsurteile ber Bernunft bleibt immer ihr rein logischer, formaler Gebrauch im Schlußverfahren.

Wir können nun zusammenfassen sagen: Sind die autoritates (Schriftstellen) sund primitive Vernunstwahrheiten wie historische Extenntnisse und religiöse und sittliche Grundsätze in einsachster Form], auf denen die logische Phramide des Vernunstschlusses ruht, sicher und ist der mittels der formalen ratio vollzogene logische Ausbau ohne Lücken und Fehlschlüsse, so ist das Resultat einer solchen Manipulation ebenso sicher wie eine autoritas selber. Ist doch ein Gedäude, das nach den Gesetzen der Statis sorgfältig herzgestellt worden ist, ebenso standkräftig wie ein einsacher Quader: Quader sind die autoritates, der architektonischen Mathematik entspricht die ratio. Immerhin kommt der ratio im Vergleich zur autoritas der Schrift doch mehr eine sekundäre Bedeutung zu, denn wie leicht kann in dem scheinbar sestgesügten Bau einer Beweisssührung doch ein Sprung sein. Der autoritas allein

<sup>1)</sup> IX, 13 (1509): (haec sententia) totam philosophiam stultitiam esse etiam ratione convincit [541]. Auch Melanchthon, Loci, S. 80: Etinm iuxta naturae iudicium in affectibus nulla libertas est. — In ber Schrift über bie Rlostergelubbe beißt es einmal: Die ratio naturalis, biefes crassum lumen naturae, vermag in positiven ober affirmativen Aussagen über Gott und feine Werte nur trügerisch, in negativen jeboch immerhin sicher ju urteilen, fo bag fie zwar nicht fieht, mas Gott und gut ift, aber boch, was Gott nicht ift und was bofe. Go ift g. B. bae Monchtum biefem communi omnium hominum sensui zuwider (Rofilin, Luthers Theologie I, 328). Ebenfo ift ber Bölibat wiber Recht, Bernunft und Ratur (gegen Alvelb, Bapfitum ju Rom, Röftlin I, 321); W VI, 418: 3m Papfitum gilt auch (= fogar) natiiri. Recht u. B. nichts. VII, 770: quae ratio naturalis non videat, quam stulta et impia faciat papa! VII, 321/323 (Grund und Urfac, 1521): "Dies alles beweift auch bie B. und gemeiner Sinn aller Menfchen. Denn wo man mit Wort und Zusagen handelt, da muß Glaube fein." Sier wird ein Urteil ber Bernunft angerusen, bas weber sittlicher noch religiöser Art ift, sonbern einsach ein praktisches Gesetz bes natürlichen Lebens barftellt, bas ebenso auch auf bem boberen Gebiet bes religiösen Glaubens gilt.

<sup>2)</sup> Daher Stellen wie Enb. III, 177 (L. ait se non syllogismis acturum, sed scripturis). 190 (non rationibus, sed scripturis). 207. 208. 223.

gebührt das Prädikat einer ursprünglichen und absoluten Unfehlsbarkeit, alles menschliche Überlegen ist dem Irrtum ausgesetzt. Daher ist auch der Begriff einer "Gegenvernunft" möglich 1), darum gibt es auch Grade der Bernunft 2), die bei einer autoritas ausgeschlossen sind, denn eine autoritas ist entweder etwas Sicheres oder nichts 3) 4).

Jusay: Dieser vorwiegend instrumentale Gebrauch ber ratio bringt es mit sich, daß dieses Wort dann oft einen weiteren, allgemeinen Sinn erhält, etwa vergleichdar unserem deutschen "Grund", "Ursache", "Beweissührung", "Rechenschaft", "Sinn und Bebeutung", "Art und Weise". I, 74. 95. 428 (ratio omnium est quod . . .); 436. 443. 549 (has sunt rationes, quae me moverunt); 567. 615. 674 (ratio tua nihil valet = "bein Beweisversahren ist nicht richtig"); II, 186 (r. insuperabilis); III, 178. 331. 408. 469 (rationem reddere); 575 (rationes pro et contra); V, 283 (r. aperta); VI, 607; VII, 143; IX, 56. 57 (bona ratio); 61. 410. End. III, 134 (Grund), 222. 224. 226. 231 (Art und Weise), 234 (Absicht, Zweck), 280 (Plan). — [Gegensax zur B. als logischer Operation = "sewr vnnd flammen". N. Müller, Ein Urteil der Theologen zu Paris, Neudruck S. 4.]

## c) Autoritas (scriptura) et ratio.

Aus allebem ergibt sich ber schon mehrsach erwähnte Zusammenhang von autoritas (scriptura) und ratio bei aller spezifischen Unterschiedenheit.

<sup>1)</sup> VII, 683 f. Bernunft tann mit B. wiberlegt werben.

<sup>2)</sup> I, 560: Nullis vel infirmioribus rationibus.

<sup>3) &</sup>quot;melior" autoritas ift wohl ironisch VII, 134, 30. Doch siehe hier S. 68, 2. Der Ausbrud "beuterokanonisch", mit bem man historisch ober sachlich ansechtbare Schriften für ben Kanon zu retten suchte, ist eine ebenso unaufrichtige wie unhaltbare Ersindung der Epigonenzeit.

<sup>4)</sup> Der Unterschied zwischen aut. (scr.) und ratio zeigt sich recht beutsich an den verschiedenen Berben, die Luther einmal damit verbindet: I, 608: causa negandi est ... quia nullis scripturis id prodari nec rationibus ostendi potest, prodari: unmittesbarer Beweis, ostendi: zeigen, nachweisen, wie und warum?

Von den ungezählten Malen, in denen Luther diese beiden nebeneinander stellt, sei auf folgende Beispiele hingewiesen und an ihnen das gegenseitige Verhältnis gelegentlich noch turz näher ausgeführt.

#### Autoritas et ratio.

Aus ber Anfangezeit 1509 f.: IX, 13. 21. 33. 34. 35. 40. 84. — I. 549 (nulla autoritas ... nec ratio); 609 (autoritas vel ratio probabilis, b. h. die Stich hält); II, 235 (ex historiis et rationibus, ist ber Formel aut. et r. verwandt, benn auch in historiis handelt es fich um unerschütterliche Bahrheit, wie &. bem Ed einmal in Leipzig vorbalt: historia est mater veritatis [nach Platina] II, 289; freilich ift es eine burch die Vernunft erworbene Erkenntnis, boch burch bie Bernunft a.) (abnlich op. var. arg. VI, 409, contr. Henr. munitus scripturis, rationibus et factis), 377; VI, 503 (sine ratione dicitur, sine autoritate producitur), 562; VII, 134 (si meliorem autoritatem vel rationem habeat), 137; VIII, 660 f. (ex ipsa natura rei et autoritate dei; n. = ratione, bas innerliche Gefet ber Sache; vgl. I, 433: primo patet ex detestatione scripturae, 2. ex re ipsa, 3. a simile; [vgl. bazu bie Predigt bes Joh. v. Palt in Erfurt bei Rolbe, Das relig. Leben Erfurts (Ber. f. Ref.: Gefc. 61) probo autoritate (gemeint sind Schriftsteller), ratione et exemplo]).

### Scriptura et ratio.

I, 313. 390. 391. 536. 648. 664; II, 8 (feierlicher Protest var den päpstlichen Legaten in Augsburg). 161. 342. 626. 703; VI, 505. 508. 599. 600. 614; VII, 99. 101 (diese Stelle besonders deutlich aussührend). 150. 451. 453. 683. 711. 751. 775 (rationidus ... scripturis ... evidentissimis experientiis; mit diesen letzteren können geistliche 1) wie natürliche Ersahrungen gemeint sein; im zweiten Falle könnte es sich nur um primitive Erkenntnisse handeln, wie sie oben unter 3 ba charakteristert worden sind); VIII, 668 (scripturis et rationidus evidentidus munita) (Ende 1521). End. II, 433; III, 131 (per literas divinas aut

<sup>1)</sup> So V, 591: experientia — revelatione.

evidenti ratione) (L. an Karl V. 28. April 1521). 138 (burch göttliche Geschrift ober helle und klare Ursach; L. an die Reichse fürsten 28. April 1521) 1).

In diese Reihe gliedert sich nun endlich auch jene Formel ein, die unser hauptsächliches Interesse erregt und von der wir aussgingen, das Wort vom 18. April 1521: convictus testimoniis scripturarum aut ratione evidente 2). Wir haben gesehen, es ist kein isoliertes zufälliges Schema, sondern gehört einem Zusammenshang an, aus dem heraus allein es richtig erklärt werden kann.

## Bufammenfaffung.

Entscheibenbe Autorität ift für Luther in Glaubensfragen bie wohlverstandene Schrift und diese allein. Neben ihr tommt niemand und nichts als autoritas in Betracht. Rein Sat ber Theologie Luthers ift fester und klarer als biefer. Wenn baber in gablreichen formelhaften Wendungen neben ber Schrift bie ratio steht, so ift von vornherein ausgeschlossen, daß ber ratio irgendwelche autoritas zukomme. Am wenigsten ber ratio als metaphpfifcher Berfuche bes natürlichen Menfchen, über fittliche und religiöse Dinge etwas auszusagen. Aber auch nicht ber ratio, die als Kulturfaktor bas irbische Leben förbert und regelt und verfeinert, benn biese hat ein ganz anderes Gebiet bes Urteilens. Brauchbar ist die ratio neben der Schrift vielmehr nur als rein formale, logische Folgerungefähigkeit, Die aus anerkannten Bramiffen neue Urteile jumege bringt. Dun ftellen biefe Bramiffen zwar öfters eine hiftorische Erkenntnis ober ein primitives sittliches ober religiöses Urteil ber Bernunft bar, so bag also im Hintergrund doch wieber die inhaltserfüllte Bernunft bestimmend

<sup>1)</sup> Bergleiche auch das Wort Luthers an den Aurfürsten von Brandensburg (Röstlin, Luther I, 425. Wrede, S. 606) W VII, 849: interrogavit... Elector, num dixisset se non cessurum, nisi convictum s. scriptura. Respondit D. M.: Etiam ... vel rationibus clarissimis et evidentibus (= "oder durch helle ursach").

<sup>2)</sup> VII, 838; 876 (beutia), wieberholt 839: rogavit D. M., ne se contra conscientiam a s. scripturis captam et impeditam sine contradicentium manifestariis argumentis ad revocandum cogi pateretur Caesarea Maiestas.

auftritt, allein erstens sind die dadurch gewonnenen Resultate nicht berart, daß es sich dabei um eine gleichwertige Ergänzung einer religiösen Wahrheit neben der Schrift handelte — Luther hat die ratio nie zur Erhärtung eines Glaubenssates verwendet, der nicht schon autoritate scripturae sestgestanden hätte —, sondern die Bernunstschlüsse dienen ihm immer nur zur Bestätigung bereits seststehender Sätze, und außerdem 2. liesern sie immer nur ein ablehnendes, negatives Ergebnis, dessen Arast auf der Richtung a minori ad maius beruht. Stets ist der Sinn: Wenn schon die Bernunst das Unzutressende und Unmögliche dieser und lener Behauptung einsieht und sie ablehnt, wieviel mehr erst die Heilige Schrift!

So ift es also ganz und gar irrig, wenn man Luthers Entscheidungswort "durch Schrift oder Bernunft" als Erklärung eines liberalen Fortschrittsmannes auffaßt und ihn zu einem Helden der Aufklärung stempelt. Niemand hat brennenderen Haß gehabt und schärfere Worte geführt gegen die Bernunft, die verdammte Teuselsbraut, als Martin Luther, und nicht erst nach seinem "Absfall" von dem ursprünglichen Resormationsprogramm, sondern schon längst vor dem Tage von Worms. Es bleibt dabei: Nicht ein Kind der Renaissance 1), der Aufklärung, des Liberalismus ist Martin Luther gewesen, sondern er ist geboren aus dem Evanzelium, das da selig macht alle, die daran glauben, die Alkfirchslichen vornehmlich und auch die Liberalen. Nicht ein Heros der Kultur ist er gewesen, sondern ein Prophet von Gott gesandt, nicht ein Lobredner der Bernunft, sondern ein Prediger des Evangeliums, das alle Bernunft gesangen nimmt unter den Gehorsam Ehristi.

Zum Schluß noch einige Auseinandersetzungen mit einschlägiger Literatur.

<sup>1)</sup> Sehr richtig Dausrath, Luthers Leben I, 138: "Die humanisten verwarfen die Beisheit der Thomisten und Skotisten, weil sie ihnen undersminftig schien. Luther verwirft sie, weil sie ihm zu vernünftig ist."

Theol. Stub. Jahrg 1908.

1. Zunächft bat Tholud (Die Lehre von ber Gunde und vom Berföhner, ober Die mabre Weibe bes Zweiflers, 2. Aufl. 1825, S. 290 f.) richtig erkannt, bag Luther bie Bernunft verichieben beurteilt je nach bem Gebiete, bas man ihren Funttionen einraumt. Wenn er bagegen behauptet, &. bezeichne mit B. "nichts anders, als ben schließenben, argumentierenben Berftand", so hat er bamit eine zu enge Grenze gezogen. 2. Schentel, Wefen bes Broteftantismus, 2. Auflage 1862. übergeht bie mannigfaltige Bebeutung ber Bernunft bei Luther, beshalb erwähnt er, wo er von bem "Belbenzeugniffe" in Worms fpricht, nur bie Schrift als ben "einzigen Felsen, von bem er nicht weichen konnte". Das ift ja gang gewiß richtig, nur batte bie baneben anzuführende Bernunft in ihrer Bedeutung gewürdigt werben follen, um bas naheliegende Migverftanbnis abzuwehren, als spiele fie neben ber Schrift bie Rolle einer zweiten gleichwertigen Autorität. Die Definition von Bernunft bei Luther S. 111f. ift ungenügend ("nicht bas Bermögen ber Ibeen ober bas Organ ber boberen allgemeinen Ertenntnis im Menschen, sondern der selbstfüchtige und gemeine Berftand, welcher seine Dentprodutte ben Ergebnissen ber Gewissensfunktion und bem Inhalt bes aus ber Beiligen Schrift geschöpften göttlichen Wortes überorbnet") und für bie Wormser Antwort bireft falsch. 3. Dagegen bat Bagen, Deutschlands liter. u. relig. Berbaltniffe im Reformationszeitalter 1841 ff. richtig herausgefühlt, daß ratio und ratio bei Luther nicht überall basselbe ift. Es beißt bei ibm II, 228 f.: "Der Wiberspruch ... läßt fich leicht löfen, wenn man bebenft, daß man mit einem und bemselben Wort zwei verschiedene Beiftestätigkeiten bezeichnet, von benen bie eine eine beffere, bie andere eine schlimmere Richtung batte". Und so unterscheibet er 1. Bernunft - bobere geistige Ertenntnis, welche als gottliches Element ju betrachten ift, eine Baffe gegen bas alte Spftem, 2. = bunfelhafter, eingebilbeter Berftanb, ber, fein boberes Streben fennend, nur von Egoismus geleitet ift. 245. "Luther felbft gebraucht Bernunft fehr häufig in Berbindung mit ber Schrift, fo daß er sie bieser gewissermaßen gleichstellt." [!! Rebeneinanderstellung ift noch lange nicht Gleichstellung und in biefem Falle vollends

gar nicht!] "... Eine beftimmte, flare Auseinanbersetzung bes Berbaltniffes zwischen Bernunft und Schrift finden wir aber nicht" [beshalb muß man fich eben um fie bemüben! 239. "Auch schien bie menschliche Bernunft allein keine untrügliche Grundlage für die Anfichten ber neueren Richtung zu sein, indem die Kirche ober vielmehr bie Scholaftifer bieselbe ebenfalls in Anspruch nahmen." Dann batte aber auch die Schrift nichts genützt, benn biese nahmen die Scholastiter ebenfalls für sich in Anspruch. Der Unterschied beruht hier wie oft auf ber praktischen Anwendung ber Formeln. Recht fagt 4. Kropatsched (Schriftprinzip I, 453 f.): "Wenn Luther fich hier in Worms allein auf Schriftzeugniffe und Bernunftgrunde ftugen ju wollen erflarte, fo benutte er eine gut mittelalterliche Formel, die ben Scholaftitern, wie ben fog. Borreformatoren geläufig mar", aber er wird im 2. Bande zeigen, wie gewaltig ber Unterschied beiberseitig war trot ber gemeinsamen äußeren Formel. 5. Röftlin endlich, von bem übrigens die vorliegende Abhandlung unabhängig ift, macht in seiner "Theologie Luthers" über die Bernunft bei Luther eine Reihe Bemertungen, die mit unseren Resultaten vielfach zusammentreffen. Nur meine ich, daß es boch etwas sehr Seltenes und Ungewöhnliches ist auch Röftlin vermag bloß brei Stellen hierfür anzugeben -, wenn Luther auch von einer gotterleuchteten und von seinem Geist zurechtgebrachten Bernunft spricht (II, 51 f.). Das ift ja auch gar nicht nötig: zum logischen Folgern bedarf es teiner göttlichen Erleuchtung und die "natürlichen Axiome", um fie einmal turz so zu bezeichnen, brauchen sie noch weniger, ja hier war gerade bie Hanvtsache, daß die Bernunft von selbst barauf gekommen ist. In beidem aber ging die Funktion der ratio neben der scriptura auf. — Endlich ift es minbeftens irreführend, wenn Röftlin I, 321 von einer "Böherftellung" ber Beiligen Schrift gegenüber ber Bernunft Das flingt ja fo, als konnten beibe überhaupt verglichen werben und ware ber Unterschied nur ein gradueller, während er boch ein fpezifischer ift.

4.

# Rirche und Gemeinde in Schleiermachers und Ritschls Erlösungslehre.

Bon

Cand. theol. geinrich Scholz in Berlin.

Es ift eine Aufgabe, die noch immer ber endgültigen lösung barrt: burch eine genaue Bergleichung festzustellen, wie sich die beiden bedeutendsten Theologen des 19. Jahrhunderts, Schleier= macher und Ritichl, in ihrer Auffassung und Darftellung ber driftlichen Frömmigkeit zueinander verhalten. Die Frage als folche ift freilich in ber weitschichtigen Literatur über Schleiermacher und Ritschl oft genug gestreift worden. Es bat sich sogar unter ben meiften Forschern ein übereinstimmendes Urteil dabin gebildet, baß Ritichl bei aller Selbständigkeit boch mehr mit Schleiermacher gemein bat, als er selber zuzugeben geneigt ift 1). Aber es sind boch gang wesentlich Einbrücke allgemeiner Art, die in diesem Urteil jur Geltung kommen. Gine burchgreifenbe Untersuchung hat noch niemand angestellt. Auch einer unter ben letten, die sich ju unserer Frage geäuftert baben. Carl Clemen in feiner Schrift über Schleiermachers Glaubenslehre in ihrer Bebeutung für Bergangenheit und Bufunft (Gießen 1905), ift über ein allgemein gehaltenes Stimmungsurteil nicht hinausgekommen. 3ch glaube, es gibt bei Ritschl feinen einzigen Bebanten, burch ben er sich von seinen nächsten Borgangern und Zeitgenoffen unterfcieb, ber nicht icon bei Schleiermacher minbeftens im Reim porhanden mare (S. 129). Ein Urteil, bas in feiner abstraften

<sup>1)</sup> So u. a. Otto Ritick (Preuß. Jahrbücher 1889, Bb. 63, S. 179 ff.), Hermann Scholz (ebb., S. 566 ff. und Chr. B. 1897, S. 610), Joh. Wendland, Albrecht Ritick und seine Schüler, Berlin 1899, S. 33 f. und — in größerem Zusammenhang — Ferb. Kattenbusch in seiner gebankensreichen Arbeit: Bon Schleiermacher zu Riticks, Gießen, 1903, S. 55 ff.

Fassung bem gegenwärtigen Stanbe ber Forschung burchaus ent= fpricht, aber eben barum wenig geeignet ift, uns weiterzubringen.

Die vorliegende Untersuchung erhebt nicht ben Anspruch, bie vorhandene Lude auszufüllen. Indem fie bie Stellung bes Rirden= und Gemeinbebegriffs in Schleiermachers und Ritfols Erlöfungelehre verfolgt, greift fie nur einen besondere wichtigen Punkt zu naberer Bergleichung beraus. Sie murbe ihren 3med erfüllt haben, wenn sie als eine brauchbare Borarbeit zu jenem umfaffenberen Unternehmen gelten fonnte.

Die Begrenzung ber Aufgabe ergibt fich aus ber bestimmten Beziehung auf ben Erlöfungegebanten. Die Erlöfungelebre ift wie die Grundlage, so zugleich die eigentümliche Begrenzung ber vorliegenben Untersuchung. Daburch unterscheibet fie fich von vornherein von ber ausgezeichneten, wenn auch mehrfach jum Widerspruch berausforbernben Arbeit von 3oh. Beiß über die 3bee bes Reiches Gottes in ber Theologie, Gießen 1901. Joh. Weiß bat, angeregt durch die gentrale Bebeutung bes Reich - Gottes - Gebantens in Ritschle Shitem, bie Geschichte Diefes Begriffes von ben erften Anfangen bis gur Wegenwart verfolgt und babei natürlich auch Schleiermacher berührt. Aber erftens ift ber Ausbrud "Reich Gottes" weber bei Ritschl, noch vollends bei Schleiermacher ohne weiteres ibentisch mit ben Begriffen "Rirche" und "Gemeinde". Zweitens tritt bie beftimmte Beziehung auf ben Erlösungsgebanten in ber immerbin fnappen Darftellung bei 3ob. Beiß naturgemäß febr jurud binter bem Beftreben, Die 3bee bes Reiches Gottes in ihren Umriffen moglichft vollftanbig ju zeichnen. Diese Undeutungen werben genügen, um die besonderen Ziele der gegenwärtigen Untersuchung zu verbeutlichen und zu rechtfertigen. Natürlich bleibt dabei die Arbeit von Joh. Weiß eine wertvolle Erganzung beffen, mas bier geboten werben foll.

Der Stoff ift auf vier Abschnitte verteilt. Schleiermachers und Ritichls Erlöfungslehre läßt eine beutliche Zweiteilung er-Beibe entwickeln ben Erlösungsprozeg erft vom Erlöser aus als Lehre von ber Beilsftiftung, bann vom Erlöften aus als lebre von ber Beileerfahrung. Dem entsprechen bie beiben ersten und die beiden letten Abschnitte der vorliegenden Unterssuchung. Die Bedeutung des Kirchen- und Gemeindebegriffs für die Lehre von der Heilsstiftung ist das gemeinsame Thema der beiden ersten Abschnitte. Es darf im voraus bemerkt werden, daß Schleiermacher und Ritschl hier wesentlich zu denselben Erzgednissen gelangt sind. Teil I hat die geschichtliche, Teil II die religiöse Grundlegung zu analhsieren. Die beiden letzen Abschnitte befassen sich mit der Stellung des Kirchen- und Gesmeindebegriffs in der Lehre von der Heilserfahrung. Teil III geht auf die gemeinsamen Bestimmungen, in denen sich Schleiersmacher und Ritschl auch hier begegnen, während Teil IV die Dissernzen entwickelt, in denen die Gedankenreihen der beiden Dogmatiker zum Abschluß tommen.

T.

Die eigentümliche Auszeichnung, die der Rirchen- und Gemeindes begriff in der Lehre von der Heilsstiftung bei Schleiermacher und Ritschl ersahren hat, tritt zuerst und am greisbarsten in der geschichtlichen Grundlegung zutage. Distorische Erwägungen sind es zunächst, die Schleiermacher und Ritschl veranslassen, den inneren Zusammenhang zwischen der Heilsstiftung und der Heilsgemeinde nachdrücklichst zu betonen.

Wir verfolgen zuerst die positiven Gedankenreihen der beiden Dogmatiker, wie sie sich unabhängig von den überlieferten Formeln rein von innen heraus gestaltet haben. Wer den zweiten Teil der Schleiermacherschen Glaubenslehre zur Hand nimmt, begegnet in den ersten Paragraphen sast auf jeder Seite dem Ausbruck "Gessamtleben" 1). Es genügt auf die Leitsätze zu verweisen. § 87: Wir sind uns aller im christlichen Leben vorkommenden Annäherungen an den Zustand der Seligkeit bewust als begründet in einem neuen, göttlich gewirkten Gesamtleben, welches dem Gessamtleben der Sünde und der barin entwickelten Unseligkeit ents

<sup>1) §§ 87. 88. 89</sup> passim. § 90, 1. 91, 1. 93. 100. 101, 4. 104, 2. 105, 1 uss. Die Paragraphenangaben beziehen sich, wenn nichts anderes bemerkt ist, regelmäßig auf die 2. Aust. 1830.

gegenwirkt. § 88: In biesem auf die Birksamkeit Jesu zurückgehenden Gesamtleben wird die Erlösung durch ihn bewirkt vermöge der Mitteilung seiner unsündlichen Bollkommen-beit. § 89. . . . Die Erscheinung Christi und die Stiftung dieses neuen Gesamtlebens 1) würde, von Gott aus gesehen, als die nun erst vollendete Schöpfung der menschlichen Natur zu betrachten sein.

Christus der Stifter eines neuen Gesamtlebens: das ist die große, epochemachende Losung Schleiermachers. Er ist nicht der erste gewesen, der so gedacht hat. Bor ihm hatte schon Kant in seinen religionsphilosophischen Untersuchungen eine ähnliche Betrachtungsweise angebahnt?). Aber in die Dogmatif ist sie doch erst durch Schleiermacher hineingekommen. Er hat den Kantischen Gedanken mit der ihm eigenen Souveränetät auf eine historische Basis gestellt und damit die Bedingungen geschaffen, unter denen er erst seine ganze Fruchtbarkeit entsalten konnte.

Die Stiftung ber christlichen Gemeinde ist für Schleiermacher der große positiv-geschichtliche Erfolg des Lebens Jesu. Daß Jesus es vermocht hat, eine religiöse Gemeinde hervorzubringen, das ist das eigentlich Große und Weltbewegende an ihm. Man mag über die Einzelheiten seines Lebens denken, wie man will: daran ist jedenfalls nicht zu rütteln, daß es ihm gelungen ist, die Mensschen "an sich zu ziehen und mit sich zu verbinden" (101, 4) und so allmählich ein neues Gesamtleben hervorzubringen (93, 2; 104, 2). Er hat nicht sporadisch wirken wollen, hier einen beslehren und dort einen besehren, vielmehr ist sein Ansinnen von vornherein auf einen organischen Insammenhang gerichtet gewesen 3).

<sup>1)</sup> Diefer Zusatz sehlt noch in § 110 ber 1. Auflage, ber bem § 89 ber zweiten entspricht.

<sup>2)</sup> Bgl. E. Rater, Kants Lehre von ber Kirche, 3. pr. Th. 1886 und 1889. Dier namentlich S. 189 f.

<sup>3)</sup> Bergleiche bas "Leben Jesu", herausgegeben von Rütenit (BB. I, 6): Die Lehre von dem Beruf Christi, S. 303 ff. "Die Mitteilung seines eigentlimlichen Lebens an die Menschen und die Stiftung eines Reiches Gottes als eines Zusammenlebens ist eins und dasselbe" (S. 309). Daher "aller Separatismus ... gegen seine Lehre" (S. 304).

Wie man bie Schöpfung nur versteht, wenn man fie ihrer Absicht nach auf bas Weltgange bezieht, fo ift auch bie Erlöfung als ein auf bas Gange gerichteter Impuls zu benten. In biefer Universalität liegt bas "Weltbilbende", was die Erlösung mit ber Schöpfung gemeinsam bat (100, 2). Chrifti Birtfamteit ift vollftanbig anzuschauen nur in bem von ihm geftifteten Gesamtleben Nachbem er einmal seine eigentümliche Bestimmung barin ertannt batte, die Menschen gur Gemeinschaft mit Gott gu erheben und geistig zu regieren (103, 2), ift er in ber Durchführung bieser Aufgabe teinem Wiberftande gewichen, auch bem nicht, welcher ben Untergang feiner Person berbeizuführen vermochte (101, 4). So ift es ibm gelungen, einen Kreis um sich ju sammeln, ber gang ibm angeborte, wo keiner etwas für sich fein, sondern nur als von ibm beseelt erscheinen wollte (104, 3). In seinem Wesen und seiner Verfündigung muß etwas wunderbar Angiebendes gelegen baben, ein afthetischer Bauber, ber jeben. ber fich ibm nabte, gefangen nahm 2). Debr noch: etwas Un= widerstehliches, was die Menschen mit elementarer Gewalt zu ibm hinzog, wie jede ausgezeichnete Kraft Masse an sich zieht und fest= balt. Er muß wie ein phpfifches Rraftzentrum gewirft haben. wie ein Rriftallisationspunkt, ber alle mablvermanbten Elemente um sich sammelt (88, 2) 3). Auf biese Beise ift er bie

<sup>1)</sup> Der Gehalt ber menschlichen Tätigkeit Chrift ift nur zu suchen in ber Berklindigung seiner Lehre und in der Stiftung ber driftlichen Gemein= schaft (Weihnachtsseier WB. I, 1, S. 511). Es ift Bleets Berdienst, in seiner sorgfältigen Schrift über die Grundlagen der Christologie Schleiermachers (1898), die immer noch nicht hinreichend gewürdigte theologische Bedeutung der "Weihnachtsseier" (1806; 2 1827) nachdrücklichst betont zu haben. Bersgleiche besonders S. 185—228.

<sup>2)</sup> Bgl. § 100, 2: Die ursprüngliche Tätigteit bes Erfösers wird am beften gedacht unter ber Form einer eindringenden Tätigteit, die aber von ihrem Gegenstand wegen ber freien Bewegung, mit ber er fich ihr nähert, als eine anziehende aufgenommen wird, auf bieselbe Weise, wie wir jedem eine anziehende Kraft zuschreiben, bessen bildenben geistigen Einwirkungen wir uns gern hingeben.

<sup>3)</sup> Derfelbe Bechfel zwifden afthetischer und physiologischer Betrachtungs= weise, mit überwiegen ber afthetischen, in ben "Reben". Siehe Bleet, Grundslagen, S. 91—95. Auch bie "Beihnachtsseier" rebet von "Aristallisation"

"Seele" 1) einer neuen Gemeinschaft geworben, beren geschichtliche Anfange in ber Berufung ber 3mölfe liegen. Gie find bie erften gewesen, an benen er seine Macht erproben konnte. Ihnen hat er etwas "zugemutet", ein Berftandnis für ben weltbewegenden Inhalt seiner Berfündigung, eine "Empfänglichkeit für bas, mas fich auf bas Reich Gottes bezieht" (122, 1). Und wie er sie an sich zu zieben wußte, so bat er vermocht, fie festzuhalten. Es ift ibm gelungen, fie innerlichst mit seinem Geiste zu burchbringen und bas Ziel seiner Wirtsamkeit so febr ju bem ihrigen ju machen, bag fle nach seinem hingang sein Wert begeistert fortführten und burch eine belbenhafte Missionstätigkeit bie driftliche Kirche begründeten. "In bem Bufammenfein ber Jünger mit Chriftus entwickelte fich ihre Empfänglichkeit und burch ihr ausharrendes Auffassen beffen, was er ihnen barbot, wurde ber Grund zu ihrer fünftigen Wirkfamteit für bas Reich Gottes gelegt" (122, 1). Jeju reiner, auf bas Reich Gottes gerichteter Wille (122, 3) hat als lebenbig wirksamer "Impuls" (110, 2 u. ö.) eine Gemeinschaft hervorgebracht, beren Lebenseinheit bas Wollen bes Reiches Gottes ift (116, 3 rgl. 106, 2), und sofern sich auf biefer Basis bie fpatere driftliche Rirche organisch fonftituiert bat, wird man fagen muffen, baß bas Reich Gottes bas eigentliche von Christus vollbrachte Bunber fei (103, 1) 2).

und "Anziehungefraften" (2828. I, 1, S. 519). Ritfcil ift wohl ber erfte gewefen, ber auf bie Schleiermacherichen Schemata genauer geachtet bat (Rechtf. und Berf. I 3, S. 511). Durchaus gutreffend ift feine Bemerlung, bag bas äfthetische Schema bie Wirtung auf ben einzelnen, bas physiologische bagegen mehr bie Wirtung auf einen gangen Lebenstreis verbeutlichen foll. Auf Ritschls Rritif - er tabelt Schleiermacher an biefem Puntte - tommen wir fpater mrüd.

<sup>1) § 105, 1:</sup> Chriftus verhalt fich gur Gefamtheit ber Glaubigen, wie bie gottliche Ratur in ibm gur menfchlichen, als befeelenb. § 89, 3: Das burch ibn befeelte Gesamtleben. Bergleiche auch §§ 100, 2. 104, 3.

<sup>2)</sup> Man vergleiche noch folgende wichtige Stellen aus ber "Chriftlichen Sitte" (herausgegeben von Jonas, BB. I, 12): Daß bas hanbeln Christi barauf ausging, Gemeinschaft zu ftiften, ift für fich kar, S. 300. Sanbein Chrifti mar immer auf bie Totalität gerichtet, S. 298 (Borl. 1826/27). Es ift nicht ein blog wieberherstellenbes, sonbern es bringt auch etwas Renes hervor, was niemals ba war, S. 292 (Borlefung 1824/25).

Dieselben Gebanken kebren bei Ritschl wieder, nur daß bier alles noch jugespitter und in icharferer Atzentuierung erscheint. Ritschl betont noch eindringlicher als Schleiermacher die Notwendigkeit, bas geschichtliche Berftanbnis Jesu an die Stiftung ber driftlichen Gemeinde zu knüpfen. Will man wissen, was Jesus gewollt bat, so muß man burchaus von seiner "Absicht bes Reiches Gottes" 1) (Rechtfertigung und Berfohnung III 3, 314), von seinem auf die Gründung ber Gemeinde gerichteten Beftreben ausgeben (ebb. 4032). Das ift ber geschichtlich vorgezeichnete Weg. Jesus bat im Sinn bes Jeremia die Bestimmung seines Lebens in ber Gründung ber neuen Bundesgemeinde erfannt (511. 512. Unterricht in ber driftl. Rel. § 38 a). Er erlebte bas Göttliche feiner Miffion in bem Bewußtsein, bag er berufen sei, das Reich Gottes, die Gemeinschaft bes liebevollen Handelns (409), unter ben Menschen aufzurichten (515. 315. 391. 282). Es ift seine bestimmte Absicht gewesen, die ihm eigentümliche Berehrung Gottes als seines Baters burch bie Gründung ber universellen sittlichen Gemeinschaft ber Menschen (423) auf eine Gemeinde von Kindern Gottes fortzupflanzen (533). Er hat feine Einwirfung erstrebt, welche bloß sittliche Belehrung bes einzelnen mare. Bielmehr ift feine Abficht in biefer Richtung ber Hervorrufung einer neuen Religion untergeordnet (545).

Chriftus hat das Reich Gottes... gestiftet und die Grundzüge davon vorsgezeichnet, S. 291 f. Er selbst beschreibt das eigentümliche Leben der ihm Angehörigen als ein Einssein mit ihm, so daß sie mit ihm ein Ganzes tonstituierten, und wenn er ihnen sagt: Richt ihr habt mich erwählet, sondern ich euch, so setzt er diese Berbindung und das gesamte Handeln der mit ihm Einszewordenen als lediglich von ihm ausgehend, solglich sein eigenes Handeln als ein verbreitendes, S. 292. Das Handeln also, durch welches er die Menschen mit sich in Berbindung brachte und sein geistiges Leben auf sie übertrug, ist das erste, durch welches christiches Leben entstand, S. 293 (Borl. 1826/27), Siebe endlich Beilage B 128 f.

<sup>1)</sup> Der Ausdrud "Reich Gottes" bezeichnet die Herrschaft Gottes als die ihrer Absicht gemäß wirksame, infolge unserer Überzeugung, daß die Herschaft Gottes durch Christus eine Gemeinde gefunden hat, welche sich von Gott beherrschen läßt, Rechts. u. Bers. II 3, 30.

<sup>2)</sup> Die folgenden Zahlen beziehen sich, wenn nichts anderes bemerkt ift, regelmäßig auf die 3. Aust. des 8. Bandes von Rechts. u. Bers.

Die Stiftung und Befeftigung bes Reiches Gottes unter ben Menschen ift bas eigentlimliche Ziel und ber unvergleichliche Inhalt seines geschichtlichen Daseins gewesen 1). Als Trager ber vollendeten geiftigen Religion bat er die bentbar allgemeinste fitt= liche Aufgabe, die Berbindung ber Menschen burch die Liebe, um Bottes willen ber Welt verfündet (391) und für ihre Durchführung

<sup>1)</sup> Johannes Beig (Die Ibee bes Reiches Gottes in ber Theologie, 1901) hat biefe Auffaffung Ritfols "unbiftorifch" und "unpsphologisch" genannt, weil fie das, was allenfalls als Erfolg des Lebens Jesu angesehen werben tonne, in die bewußte Absicht Jesu gurudverlege. Die Absicht ber Gründung eines Reiches Gottes, die Anbahnung einer sittlichen Organisation ber Menfcheit tonne fcon beswegen nicht im Sinne Jefu gelegen haben, weil er in seinem gangen Anstreten und Wirken sich nicht als Ansänger einer neuen Epoche ber Menscheitsgeschichte gefühlt, sonbern im Gegenteil bas Bewuftfein gebabt babe, am Enbe aller Belt und aller Geschichte zu fteben (6. 112). Bie boch man auch die Originalität und Reuheit des Bertes Beju fchaten moge - tein geeigneter Ausbrud ift hierfur ber Gat, bag Befus bas Reich Gottes begründet babe, benn es fehlt in ben Reben Befu. ber Eigenart biefer eschatologisch-tranfgenbenten 3bee entsprechent, jebes Bewußtsein bavon, bag er bies Reich grunben tonne. Das fieht allein bei Gott" (S. 141). — Die moderne Rritif ift biefer eschatologischen Auffaffung bes Birtens Jeju nur mit Einschräntung gefolgt. Ihr eifrigster Anwalt in nenefter Beit ift Alb. Someiter, beffen Bud "Bon Reimarus ju Brebe, eine Gefdicte ber Leben - Jefu - Forfdung 1906" gang unter bem Bann biefer Anschanung steht und Ritschl taum erwähnt. Den Gegenpol bewichnet Bellbaufen, ber bis in feine letten Arbeiten binein ber eschatologifden Auffaffung entgegentritt. Bouffet ift im Gegenfat ju feiner urfprünglichen Position (Jesu Prebigt in ihrem Gegensatz zum Jubentum 1892) jest wejentlich für die escatologische Auffaffung (vgl. feinen "Jefus" aus ben rel.-gefch. Bollsbuchern 1904). In ber Mitte fteht harnad. Auch nach ibm ift \_bas Evangelium als eine apolalpytisch = eschatologische Botschaft unb Bewegung in die Belt getreten"; aber er betont baneben bie "rubenben" Elemente in ber Predigt Jeju, wie fie in volltommenster Beise im Baterunser und in ber Bergprebigt jusammengefaßt find (Grundrif b. Dogmengefc. 4, S. 14). Bergleiche endlich bie bebeutsame Augerung Bernles: Daran halten wir auf alle Källe feft, bag bie Person Jesu mit einem solchen Schlagwort (sc. wie Eschatologie) erfassen und erschöpfen zu wollen uns bie Berkehrtheit aller Berkehrtheiten und ein Bergicht gleicherweise auf ben gefunden Menschenverstand wie auf jeden Tiefblid erscheint (gegen Soweiter, Theol. Lit.=Beitung 1906, Spatte 504). Dies nur jum Beweis, wie fcwierig die Dinge liegen, und wie wenig bisher in ber gangen Frage bas lette Wort gesprochen ift.

gewirft mit einer Hingebung und Treue, die in der Weltgeschichte nicht ihresgleichen bat (436 f.). Die gefamte Überlieferung feines Lebensbildes stellt uns die Hobeit seines Liebeswillens bar, der feine Herrschaft in allen Dienftleiftungen und unter allen Bem= mungen in ber Richtung auf bie Berwirklichung bes Reiches Gottes bemabrt und biefelbe über Unbanger wie Gegner um fo beutlicher ans Licht stellt, als er auch in bem Kreise ber ibm Nabestebenben teine irgendwie entsprechenbe Erganzung burch zuver= lässige und stetige Gegenliebe fand (427). Rebend, handelnd und bulbend bat er in ungebrochener Stetigkeit für die Aufrichtung bes Reiches Gottes gewirft und ber einmal erfannten Beruf8pflicht alles aufgeopfert, die Ansprüche bes gewohnten Dafeins (423), die Beziehungen zum Elternhause (432), ja die individuellen Triebe ber Selbsterhaltung, ber Schmerzlofigfeit und ber Unverletlichkeit ber perfonlichen Ehre (434). Go bat er ben versucherischen Biberftand ber Welt überwunden (435) und burch feine "Gnabe und Treue" und feine weltbeberrichenbe Gebulb (437) bie Gemeinde ber ibm gleichartigen Rinber Gottes möglich gemacht (542).

Der Erlöser ift uns geschichtlich als ber Urheber ber driftlichen Gemeinde gegeben. Als folcher bewährt er fich in der "Beranbilbung" bes Jüngerfreises (422). Auf bie Jünger hat Befus junachft und unmittelbar feine Bemeinschaft mit Gott übertragen (447). Und indem es ibm gelungen ift, die Berbindung ber Menschen burch die Liebe ober bas Reich Gottes als Lebens= giel in biesem Kreise siegreich geltenb gu machen (391), bat er geschichtlich bie Gemeinbe bes Gottesreiches gegrundet (407). hierin find Schleiermacher und Ritichl eines Sinnes. Richt fo in ber Frage, wie die gemeinschaftbilbende Tätigfeit Chrifti pibcologifc aufzufaffen fei. hier tritt eine gemiffe Differeng awischen beiben Dogmatikern hervor. Es ift schon beiläufig (G. 88 Anm. 3) bemerkt worben, bag Ritichl bie Schleiermacherschen Bilber von ber geiftigen Zentripetalfraft in Chriftus mißbilligt, weil nach feiner Meinung weber bas physiologische noch bas afthetische Schema an bie eigentumliche Art ber geistigen Wirksamkeit Jesu beranreicht. Er forbert ftatt beffen eine ftreng

etbifde Deutung, indem er bie Entftebung ber driftlichen Bemeinde nicht sowohl auf das Anziehende als vielmehr auf das Bertrauenerwedenbe 1) in ber Geftalt Jesu gurudführt. Inbeffen muß boch betont werden, daß Ritschl die bier bestehenden Differengen übertrieben, auch bie Bebeutung ber Schleiermacherschen Bilber in beffen eignem Sinne offenbar überschätzt und bagegen bie beutlichen Berührungspunfte überseben bat, bie ber objektive Beurteiler ichwerlich verkennen tann 2). Gine unbedingt zuverlässige Grenglinie zwischen afthetischer und ethischer Betrachtungsweise ift überhaupt nicht zu ziehen, und wenn es sie gabe, so wurde Ritschl selber fie nicht ftreng innegehalten haben 3). Aber auch bas physiologische Schema ift in ber garten Form, in ber es bei Schleiermacher auftritt, taum zu beanstanben. follte es bem Dogmatiker verwehrt fein, auch einmal von ben elementaren Wirkungen Jesu zu reben? Sind es boch gerabe bie ftartften Eindrude im sittlichen leben, bie uns allen ben Bergleich mit Raturgewalten nabe legen.

Die positiven Gebankenreihen Schleiermachers und Ritschls sinden eine eigentümliche Ergänzung und Bestätigung in ihrer Beurteilung der kirchlichen Christologie. Freilich sind es nur wenige Sätze, die hier in Frage kommen; aber sie dienen dazu, das bereits Entwickelte noch einmal zu erproben, indem sie es gleichzeitig in einem etwas anderen Lichte erscheinen lassen.

<sup>1)</sup> Sefu Lebensführung hat diefelben fittlichen Birtungen gezeigt, welche als die hauptfächlichften Sigenschaften Gottes alles menschliche Bertrauen auf fich gieben, S. 382 f.

<sup>2)</sup> Bergleiche hierzu H. Stephan, Die Lehre Schleiermachers von ber Erlöfung (1901), S. 151 ff. Wir werben auf biese wertvolle, mit großer Umficht und Sachkenntnis gearbeitete Monographie noch mehrsach zu verweisen haben. Stephan gibt ebenfalls zu "bebenken", daß wir in den Schleiersmacherschen Wendungen "doch nur Vilber vor uns haben" und daß es nirgends an "psychologischer Bermittelung" sehle (S. 153 f.).

<sup>3)</sup> Ritschl rückt selbst ben ethischen Gesichtspunkt an ben ästhetischen nahe heran, wenn er sagt, daß Christus als Träger der sittlichen herrschaft Gottes über den Menschen befähigt gewesen sei, durch sein eigentilmliches Reden und Handeln die Menschen anzuregen, sich in der von ihm gewiesenen Richtung der von ihm ausgehenden Kraft zu fügen, S. 421.

Die orthodore Kirchenlehre verteilt feit Eusebius bie Gesamttätigkeit Chrifti in bie brei Umter besselben, bas prophetische, bobepriefterliche und königliche. Diefe Ausbrude find nach Schleiermacher offenbar bagu beftimmt, die Berrichtungen Christi an bem von ihm begründeten Befamtleben ju verbeutlichen. Rur in biefer bestimmten Richtung auf die gemeinschaftbilbende Tätig= feit Chrifti will er sie verftanben wiffen und naber erlautern (102, 1). In ber prophetischen, foniglichen und priefterlichen Funktion ift bas Lebenswert Chrifti insofern einheitlich umfaßt, als in bem von ihm gegrundeten Gottesreich bie Stiftung und Erhaltung ber Gemeinschaft eines jeben mit Gott und bie Erhaltung und Leitung ber Gemeinschaft aller Glieber untereinanber, wie endlich bas Walten bes Beiligen Geiftes in Erkenntnis und Lehre auf bas bestimmtefte zueinander geboren (102, 2). bie Breisgabe bes prophetischen ober priefterlichen Amtes eine bebenkliche Berkurzung bes driftlichen Glaubens barftellen murbe, fo nicht minder die feiner königlichen Birkfamkeit. Bollte man biefe ausschließen, so wurden bie beiben anderen zusammengenommen, wie genau fie auch jeben einzelnen Erlöften mit bem Erlöfer verbinden, bennoch, weil es an ber Beziehung auf ein Bemeinwesen fehlte, in ber Luft schweben und nur einen unerfreulichen und undriftlichen Separatismus hervorbringen (102, 3). Indem wir Chrifto eine königliche Burbe beilegen, erkennen wir ibn als ben geschichtlichen Urbeber und Leiter ber driftlichen Gemeinde (102, 3) und betrachten es als feine eigentümliche Leiftung, bag es ibm gelungen ift, obne irgendwelche äußere Mittel allein burch bie Entwidelung eines Gemeingeiftes eine beharrliche, freiwillige Unterwerfung zu bewirken (144, 1).

Auf der gleichen Linie bewegen sich Ritschls Gedanken. Nur geht er darin noch über Schleiermacher hinaus, daß er das königsliche Amt Christi aus seiner Koordination mit dem prophetischen und priesterlichen heraushebt und sein Königtum als die eigentümliche Modistkation seiner priesterlichen und prophetischen Tätigskeit zu begreisen sucht. Indem so die Ausübung der Königsberrschaft als das spezisische und grundlegende Attribut für die Wirssamkeit Christi erscheint, wird die Abzweckung seines Lebens

auf bie Stiftung ber driftlichen Gemeinbe noch fcarfer betont als bei Schleiermacher; benn auch Ritschl fiebt bas geschichtliche Material bes Rönigtums Chrifti in feiner gemeinschaftbilbenben Tätigkeit (403 ff.) Das königliche Werk ber Stiftung und Beberrichung ber driftlichen Gemeinde 1) ift wie die zentrale Lebensleiftung Chrifti 2), fo zugleich ber umfaffenbe Endzwed, bem gegenüber seine prophetische und seine priefterliche Tätigkeit sich nur als Mittel verhalten. Jesus beißt Christus, ber Gesalbte, nur gur Bezeichnung seiner Berrscherwurbe. Beißt er baneben auch Prophet und Briefter, so ift es beutlich, daß seine prophetische Tätigkeit ben Stoff seines toniglichen Wirtens barbietet und bag bie priefterliche Tätigkeit in feiner freiwilligen Lebensaufopferung als eine burch die Umftande bedingte Brobe feines Königtums beurteilt werben muß (404). Indem Jesus weiß, daß er selbst als ber Meffias burch sein eigentumliches Wirken bie Berrschaft Gottes ausübt, bangt für ibn bie Berwirklichung berfelben in einem Reiche von gehorsamen Untertanen bavon ab, baß er eine Bemeinbe bilbet, welche ju ber sittlichen Aufgabe bes göttlichen Reiches unter ber Bebingung geeignet wird, daß fie in ihrem Meifter ben Sohn Gottes und Trager ber Berrichaft Gottes anerfennt (R. u. B. II , 31 f.). Auch bie Formel bes jur Rechten Gottes erböbten Christus bat nur bann einen brauchbaren Sinn, wenn man sie so verftebt, daß Chriftus im Berhaltnis zu ber existierenben Bemeinbe ber Gläubigen, welche er burch fein Reben, Sanbeln und Dulben zu gründen beabsichtigt bat, ber fortwirkenbe Grund ihrer Erifteng in ihrer Art ift (407).

Diefe wenigen Gate werben genugen, um ju zeigen, wie Schleiermacher und Ritschl bemüht gewesen sind, ben Gemeindegebanken auch in der Auseinandersetzung mit der kirchlichen Christologie zur Geltung zu bringen. Die felbftgebachten, wie bie aus

<sup>1)</sup> Das tonigliche Wirten Christi findet seine Erscheinung nur in ber bentlichen Abficht, burch handeln und Reben bie Gemeinbe bes Gottesreichs ju grunden und auf ihr Biel hinguleiten, S. 407.

<sup>2) . .</sup> Das tonigliche Birten Chrifti, welches für ihn felbft als bie Sauptface gilt, S. 405.

ber Überlieferung angeeigneten Gebankenreihen ber beiben Dogmatiker kommen bei unerheblichen Unterschieden im einzelnen übereinstimmend barauf hinaus, daß die Stiftung des Heils, geschichtlich angesehen, identisch ift mit der Stiftung der Heils gemeinde. Ritschl hat diesen Zusammenhang noch schärfer und eindringlicher hervorgehoben. Aber auch Schleiermachers weniger zugespitzte Sätze lassen an Deutlichkeit nicht sehlen für den, der seine dialektische, jeder starren Formel durchaus widerstrebende Art kennt und danach urteilt.

#### II.

Die lebendige Fühlung mit der Geschichte ist das Erste, aber nicht das Lette in Schleiermachers und Ritschls Theologie. Beide Männer haben sich doch in erster Linie als Shstematiker gefühlt. Und in diesem Sinne sind sie zwar nicht über die Geschichte hinsweg, wohl aber über sie hinausgegangen.

Un fich ift ja nicht abzuseben, warum die Stiftung ber driftlichen Gemeinde mehr als ein hiftorifches Faktum fein folle. Sie zugleich als religioses Phanomen zu begreifen und hinter ber geschichtlichen die religiöse Identität ber Beileftiftung und ber Beilsgemeinde nachzuweisen, erfordert eine besondere Gedankenreibe. in beren Entwidelung Schleiermacher und Ritichl wieberum im wefentlichen übereinftimmen. Die Darftellung Diefer gemeinsamen religiösen Grundlegung ift freilich baburch erschwert, bag bie in Frage fommenden Bedanken nur teilweise unter biesem spezis fischen Gesichtspunkt entwickelt sind und nicht weniges hierher Bebörige unter ben allgemeinen Voraussetzungen erscheint. muß also vielfach tombinieren und jusammenziehen. Aber wenn bie Bedeutung ber Fragestellung einmal erfannt ift, so mare ber Bergicht auf eine Darftellung um so empfindlicher, als es sich babei nicht etwa um eine peripherische Leiftung, sondern um eine zentrale Aufgabe handelt. Denn es ift flar, daß bie Auszeichnung ber Gemeinde ziemlich nichtssagend ware, wenn bie Erlösung nur geschichtlich und nicht zugleich religiös an die Stiftung ber Beilsgemeinbe gebunden wäre.

Es ist schon bemerkt worben, daß Schleiermacher und Ritschl ben Heilswert ber gemeinschaftbilbenben Tätigkeit Christi wesent-

lich übereinstimmend begründet haben. Das ist durch ein Doppeltes gescheben,

- 1) burch ben gemeinsamen hinweis auf bie religiöse Gelbsts beurteilung Jesu,
- 2) durch den gemeinsamen Hinweis auf die geiftig-sittliche Bestimmtheit des von ihm gestifteten Heils.

Das erfte Argument ift freilich von Schleiermacher und Ritschl nicht gang gleichmäßig ausgebilbet worben. Ritichle Gebantengange bedeuten Schleiermacher gegenüber eine unverfennbare Steigerung. Bei Schleiermacher erscheint ber hinweis auf bie religiose Selbstbeurteilung Jesu ftete ergangt und vermittelt durch ben boppelten Gebanten von ber Macht ber Gunbe und ber immanenten Ordnung bes geiftigen Lebens. Beibe Gebanken finden sich bei Ritschl wieder. Aber er ift barüber hinausgegangen und hat die religiöse Selbstbeurteilung Jesu auch unabhängig bavon und eben dadurch mit erhöhter Beweistraft für ben Bufammenhang zwischen ber gemeinschaftbilbenben Tätigkeit und ber Beilswirffamkeit geltenb gemacht. Indeffen bie hiermit gefeste Berichiedenheit tann die in ber Ausprägung bes Bedantens begrundete und in feiner Durchführung weithin bewährte Übereinstimmung nicht aufheben, um fo weniger, als fie sich nicht auf der Linie des Gegensates, sondern der Fortbildung bewegt.

Schleiermachers Gedankengang läßt sich in folgenden Sägen zusammensassen. Jesus hat seine Heilswirksamkeit darin entsaltet, daß er es sich selbst zur Lebensausgabe gemacht hat, die Macht der Sünde zu brechen und die Menschen zur Lebensgemeinschaft mit Gott zu erheben. Indem er sich in der Durchsührung dieser Aufgabe den Gesehen alles geistigen Lebens unterworfen hat, ist ihm die gemeinschaftbildende Tätigkeit als unumgängliche Bor-aussehung seiner Heilswirksamkeit erschienen. Denn er erkannte, daß er auf jedem andern Wege nach der Ordnung der menschlichen Dinge sein Ziel versehlen würde — und ein Magier wollte er nicht sein (vgl. 100, 3 und 101, 3)! Indem er sich also als Erlöser wußte, fühlte er sich zugleich zur Stiftung einer Gemeinschaft berufen, und in diesem Sinne fällt seine Heils-

7

wirksamkeit und seine gemeinschaftbilbenbe Tätigkeit in seiner religiösen Selbstbeurteilung ausammen.

Ritschl hat diese Gedankenreihe noch gesteigert und, ohne auf die Schleiermacherschen Argumente zu verzichten, die religiöse Selbstbeurteilung Issu unmittelbar für den in Frage stehenden Zusammenhang geltend gemacht. Das wird am deutlichsten in der Wendung, daß Issus sich bewußt gewesen sei, in der Stiftung der christlichen Gemeinde unmittelbar das Wert Gottes zu betreiben. In diesem Sinne hat Nitschl in der gemeinschaftbildenden Tätigkeit Issu nicht nur die Boraussetung, sondern geradezu die eigentümliche Gestaltung, den bestimmenden Inhalt seiner Heilswirtsamkeit gesehen. Wir erinnern schon hier an die berühmte These, in der er das Christentum einer Ellipse mit zwei Brennpunkten vergleicht, von denen der eine durch den Erlösungsgedanken, der andere durch die Idee des Reiches Gottes bestimmt werde (11) 1).

Soviel zur vorläufigen Orientierung. Sieht man genauer zu, so ergibt sich folgendes Bilb.

Die Stiftung ber driftlichen Gemeinde ift für Schleiermacher nicht nur die geschichtliche, sondern zugleich die religiöse Zentralleistung Chrifti. "Es gabe keine Erlösung ohne die Stiftung eines neuen Gesamtlebens" (112, 2). Jesus hat aus dem Bewußtsein seiner Erlöserwürde heraus gemeinschaftbildend gewirkt (113, 2). Gerade in der Hervorbringung eines neuen Gesamt-

<sup>1)</sup> Joh. Beiß hat durch eine scharssinnige und sehr beachtenswerte Analyse der Ritschlichen Gedanken zu zeigen versucht, daß jene zwei Punkte vielmehr "die Mittelpunkte zweier Kreise sind, welche sich schneiden, also zum Teil sich beden" (a. a. O., S. 119 st.). Nach seiner Auffassung ist es Ritschlich nicht gelungen, die beiden Gedankenreihen der Erlösung und des Reiches Gottes in der Durchbildung seines Systems zu einer organischen Einheit zu verbinden. Die solgenden Aussichrungen, soweit sie sich auf Ritschl beziehen, sind zugleich als eine Widerlegung dieser Aussassen. Es ist jedoch zu bedenken, daß wir hier nicht das Ganze des Ritschlichen Systems, sondern nur seine Erlösungssehre zu betrachten haben. Bon seinem Standort aus hat Joh. Weiß entschieden etwas Richtiges gesehen. Es ist in der Tat so, daß in gewissen Abschnitten des Systems der Erlösungs- und Reich-Gottes-Gedanke nicht so ausseinander eingestimmt sind, daß der Leser einen rein harmonischen Eindruck empfinge.

lebens bat er sich als Gottgesandter bemährt, wenn anbers wir Gottes ewigen Ratschluß babin zu versteben baben, bak er von Anfang an über bie sporabische Entfaltung geistigen Lebens binaus auf die hervorbringung einer geiftigen Belt gerichtet gewesen ift (Über bie Lebre von ber Erwählung WB. I, 2, S. 476). Gerabe barin offenbart sich bie eigentümliche Erlöserwürde Jesu, baß er fich nicht als Urbeber einer Philosophenschule ober als bas haupt einer neuen Sefte betrachtet bat, sondern als Bringer einer Beilsbotschaft, bie bem Anspruch nach bie ganze Welt umfaßt 1). Er wollte die Gunber felig machen. Die mit bem Bewuftfein ber Sunde verbundene Unseligkeit aufzuheben, ift bas ftete Biel seiner Wirtsamkeit gewesen. Dann aber mußte er eine Gemeinschaft ftiften, wenn anbere er biefes Biel auf eine natürliche, b. i. eine menschlichen Berbaltniffen entsprechenbe und menschlichen Gemütern faßbare und einbringliche Beise erreichen wollte. Denn die Gunde, beren Folgen in religiöser Beziehung er aufzuheben gekommen war, ist ihm in ber organisierten Form ber Gemeinschaft entgegengetreten und beutlich geworben. Es ift nur ein Nacherleben bessen, was Jesus fühlte, wenn wir im Christentum ben Gattungscharakter ber Sunde jo lebhaft betonen, wenn wir fie auffaffen als etwas "burchaus Gemeinschaftliches, was nicht jedem einzelnen gesondert zukommt und sich auf ihn allein bezieht, sondern in jedem bas Werk aller und in allen das Werk eines jeden ift" (71, 2) 2). Im Begriff, bas Beil zu ftiften, fand Jesus ein Gesamtleben vor. in bem alle Tätigkeit bes einzelnen nur ein Mithervorbringen und Erneuern ber Gunbe bebeutete, einen Bannfreis von Bemmungen, in ben auch die Beften bineingeboren waren und aus dem sie von selbst nicht berauskonnten (87. 3). Die Sünde ist ibm als

<sup>1)</sup> Die Erlöfung bem gangen menschlichen Geschlicht geordnet (83, 2) ... bie göttliche Ordnung, nach welcher alle Menschen in Beziehung mit bem Erstöfer sollen gesetzt werben (108, 2).

<sup>2) &</sup>quot;Es gehört zu ben bleibenben Berbiensten Schleiermachers, daß er die Lehre von der Silnde nicht auf die Beobachtung des isolierten Subjekts, sondern auf die Beobachtung des gemeinschaftlichen menschlichen Lebens in seiner Gesamtheit und in seiner historischen Entwicklung gestellt hat." B. Bender, Schleiermachers Theologie, Rördlingen 1876 und 1878, II, S. 486.

"Gesamttat" (73, 2; 84, 2; 87, 3) und bas mit ihr verbundene Schuldgefühl als "Gemeinbewußtsein" (71, 3) entgegengetreten, und wie er selbst "auf Veranlaffung bes Blindgeborenen 3ob. 9. 3" (76. 2) gegen bie individuelle Auffassung ber Gunde protestiert hat, so hat er anderseits eben damit zugleich die Allgemeinheit ber Erlösungsbedürftigfeit ausgesprochen und zur pspcologischen Boraussetzung seiner Beilewirtsamteit erhoben. Er bat bamit gerechnet, bag in bem Menschengeschlecht fich mit bem vertieften Bewußtsein ber Gunbe eine, wenn auch buntle "Abnbung ber Silfe" (71, 3), ein inniges Erlöfungebedürfnis (83, 2) entwickeln Es tonnte und burfte ibm nicht genügen, Diefen Bufammenbang an einzelnen zu erfahren, ber Glaube an feine Erlöfermiffion mußte fein Urteil babin beftimmen, Die Erlöfungebedürftigfeit als ein Allumfaffendes zu betrachten, wovon es keine Ausnahme gibt und wodurch es unmöglich wird, daß der einzelne, ihn übergebend, fich an bie Gattung um Abbilfe wende (71. 3).

Wenn also im Urteil Jeju bie Allgemeinheit ber Gunbe und bes Schulbbemußtseins auf ber einen, Die ber Erlösungsbedürftigfeit auf der anderen Seite feststand und er sich berufen mußte, an diese anknüpfend jenes aufzuheben, so tonnte er bas nur burch Brundung einer Gemeinbe. Jebeandere Beftaltung feiner Beilswirfsamteit ware nach ber immanenten Ordnung ber menschlichen Dinge unfruchtbar und wirfungelos geblieben; jum minbeften batte fie nicht an ben Ernft feiner Absicht berangereicht. Bejus sich baran genügen laffen, gelegentlich auf einzelne zu wirten, er ware nie ber Erlofer geworben. Denn bie von ihm ausgehenbe "Kräftigkeit bes Gottesbewußtseins" bat baburch allein erlösenben Wert bekommen, daß fie fich als beberrichender Impuls eines neuen Befamtlebens erwiesen bat. Dem Reich ber Gunbe mußte Jesus ein Reich Gottes entgegenseben, wenn anders er bie Gunbe mit ihren Folgen innerlich überwinden, b. i. Erlöser werden wollte. Denn eine beftebenbe geiftige Besamtverfassung tann niemals burch Umbilbung einzelner von Grund aus verwandelt werben, sondern immer nur burch bas Anftreben eines neuen Gesamtlebens, bas jenem ersten an innerer Rraft überlegen ist. In biesem Sinne ist die Stiftung ber Beilsgemeinde nicht ein besonderer Att neben

ber Erlösertätigkeit Jesu, sondern geradezu identisch mit ihr (88, 2; 87, 3); wie auch der Glaube, nach evangelischer Auffassung wenigstens, die eigentümliche Bürde des Erlösers nur innerhalb seiner Birkamkeit erkennt (§ 92).

Der Gedanke, daß Jesus als Stister des Heils gemeinschaftbildend gewirkt habe, wiederholt sich bei Ritschl. Auch er beurteilt die Sünde als eine Gattungserscheinung 1) und demgemäß den von Jesus unternommenen Kampf gegen die Sünde als einen Rampf gegen das Reich des Bösen, der einen siegreichen Ausgang nur haben konnte, wenn es Jesu gelang, ein Reich des Guten auszurichten, ein Reich Gottes, das dem Reich der Sünde (320. 322. 326) übermächtig entgegenwirkt. "Das Reich des Bösen mit seiner ungeheuren Macht kann zurückgedrängt und entwurzelt werden nicht schon durch einzelne Taten, wie gut und ebel sie auch sein mögen . . ., sondern nur durch die überlegene Organisation des Guten, in welcher der Wille Gottes nicht bloß in einzelnen blendenden Erscheimungen zutage tritt, sondern zu bleibender Herrschaft kommt und von Generation zu Generation berstärkt und ausgebreitet wird" (30 h. Weiß, a. a. D., S. 133).

Aber Richt ift noch weiter gegangen. Gemäß der streng ethischen Richtung seines Denkens hat er die gemeinschaftbilbende Tätigkeit Jesu nicht nur als das allein wirksame Mittel zur ersfolgreichen Durchführung seiner religiösen Aufgabe betrachtet, sondern zugleich als den kontreten Exponenten seiner Erlöserwürde, als den bezeichnenden Inhalt seiner Heilswirksamkeit. Schon 1876 schreibt er an Diestel: "Ich meine . . ., daß die Lehre von der Bersöhnung durch Christus als einer allgemeinen Wirkung durchaus reziprol ist mit der Lehre von der Gemeinde der Gläubigen . . ., so daß der Gedanke der Gemeinde als die Zweds bestimmung in den der Versöhnung auszunehmen und die lehtere als Stiftung der Gemeinde zu begreifen ist." (Mitgeteilt in "Albrechts Nitschls Leben" von Otto Nitschl II, 47.) Jesus ist dadurch Erlöser geworden, daß er das Reich Gottes gestiftet hat (13).

<sup>1)</sup> Die Sünde eine "gemeinsame Richtung von vielen" (\* 324), ein "Ret" (\* 325) und "Gewebe" (332) von Bechselwirfungen!

In seiner Absicht find die Berburgung ber Sundenvergebung an bie Menschheit und bie Gründung ber Gemeinbe, beren Glieber in Gott als seinem Bater auch ihren Bater erkennen, gleich geltende Gebanken gewesen (519). Aus der Beilsabsicht Gottes heraus hat er die Gemeinde gegründet (516). Er ift sich bewußt gewesen, mit seiner gemeinschaftbilbenben Tätigkeit unmittelbar ben Billen Gottes, b. i. seine religiöse Mission zu erfüllen (424). Die Herrichaft Gottes, die er verwirklichen wollte, konnte nur in einem Reiche Gottes zuftande fommen, b. i. in einer Bereinigung ber Menschen burch bas Motiv ber Liebe (453). In biesem Sinne hat Jesus felbft bie Stiftung ber Gemeinbe bes Gottesreichs als einen Dienft gegen Gott in Gottes Sache betrachtet (424). In ber Bereinigung ber Menschen im Reiche Gottes bat Jesus ben eigensten Zwed Gottes als seine perfonliche Aufgabe ergriffen (366), wie benn bie Geftalt Jeju religiös überhaupt erst verständlich wird, wenn man erwägt, daß er in dem Selbstzwed Gottes seinen perfonlichen Endzwed gefunden bat (439). Bon ber Gottheit Chrifti zu reben, bat nur Ginn in Beziehung auf die von ibm geftiftete Bemeinbe, als beren haupt er burch biefes Brabitat gefeiert wird 1). "Daß bie Rechtfertigung ibr nächstes Objekt an ber Gemeinde babe, und daß bemgemäß die Gründung biefer Bemeinde und die Stiftung ber Sündenvergebung ber ibentifche Ertrag bes gefamten Lebenswertes Chrifti find, ift bas abschließende Ergebnis, ju welchem Ritschl bie Lehre von ber Rechtfertigung entwickelt hat" (Otto Ritschl a. a. D., S. 221).

Das zweite Argument, in bessen Berwertung sich Schleiers machers und Ritschls Gedanken begegnen, ist der Hinweis auf die geistig-sittliche Bestimmtheit des von Christus gestisteten Heils. Die Übereinstimmung der beiden Dogmatiker reicht hier noch weiter, als bei dem Hinweis auf die religiöse Selbstbeurteilung Jesu. Sie bezieht sich nicht nur auf die Ausbildung des Ge-

<sup>1)</sup> Chriftus ist erft Gottmensch unter bem Gesichtspunkt bes Reiches Gottes, well biese Größe und keine andere bas direkte Korrelat bes göttlichen Selbstzwecks ift, S. 438.

bankens überhaupt und ben Entwurf im allgemeinen, sonbern reicht bis ins einzelne binein.

Der religiöse Wert ber gemeinschaftbildenben Tätigkeit Chrifti eine unmittelbare Folge ber geiftig-sittlichen Bestimmtheit bes von ibm geftifteten Beile! Schleiermacher und Ritfol haben übereinftimmend barauf hingewiesen, daß die Erlösung als geiftigfittliches But feine sachliche Aneignung bulbet, sonbern perfonliche Singebung erforbert. Es ift fein rubenber Besit, fonbern entbalt in fich ben hinweis auf ein neues Lebensziel, die Mitarbeit am Reiche Gottes. Der Ausbrud "Mitarbeit" befagt aber icon, baß es fich bier um eine gemein fame Aufgabe banbelt, bie ber einzelne nicht für sich bewältigen tann, sonbern immer nur im Bunde mit ben andern. Ift bemnach bas von Chrifto geftiftete Beil in feiner entscheibenben Abzwedung auf ein gemeinsames Bollen und Handeln gerichtet, so ergibt sich ber Beilswert seiner gemeinschaftbildenben Tatigfeit von felbft.

Des naberen ift biefer Busammenbang bei Schleiermacher und Ritfol in folgenben Bebantengangen entwickelt:

- 1. Das Beil in Chrifto fest als geiftiges But nicht nur Empfänglichkeit, fonbern immer zugleich ein gemiffes Dag von Selbittätigfeit voraus.
- 2. Als fittliches Gut lentt es bie Selbsttätigfeit auf bas bochfte Lebensziel, die Mitarbeit am Reiche Gottes. Darum tann es fich nur in einer Gemeinschaft burchseten; barum bat bie gemeinschaftbilbende Tätigkeit Jesu unmittelbar religiöfen Bert.
- (1) Dag bas Beil in Chrifto ein geiftiges Gut fei, nicht eine phyfifch-byperphyfifche Babe im Ginne ber alten Rirche, ift Schleiermacher und Ritichl von vornherein feststehenb. Erlösung und Berföhnung ober, mit Ritichl ju fprechen, Rechtfertigung und Berföhnung find feine "mechanischen Borgange" (Ritfchl, 33), fondern etwas "fcblechthin Innerliches" (Schleiermacher, § 101, 3). Daber fann von einer binglichen Übertragung feine Rebe fein, eine gratia infusa gibt es nicht. Denn noch nie ift ein geiftiges But in völliger Paffivität angeeignet worben. Der Erwerb bes Beile in Chrifto fnupft fich vielmehr immer in irgendeinem Mage an die Selbsttätigkeit. Der Gnabenftand ber Er-

lösten, sagt Schleiermacher, ift nichts anderes als ihre Tätigsteit in dem von Christus gestifteten Gesamtleben (90, 1). Denn keine Beränderung in einem Lebendigen ist ohne eigene Tätigkeit, ohne welche daher, auf vollkommen leidentliche Weise, auch keine Einwirkung eines andern kann aufgenommen werden (91, 1). Dementsprechend ist die Erlösung auch da erst wirksam, wo sie die zur eigenen Tat gewordene Tat des Erlösers ist (100, 1). Schleiermacher redet in diesem Jusammenhang geradezu von einem "Taterzeugen", um anzudeuten, daß alles, was von Jesus auszgeht, die Selbstätigkeit in Bewegung setze.)

Dasselbe sagt Ritschl in seiner Sprache. Das Beil in Christo ift ihm nichts weniger als ein passiver Besit (488) ober ein Gegenstand mustischer Kontemplation (166). Als geiftiges Gut fest es vielmehr eine entsprechende Gelbfttätigkeit voraus, in ber allein es angeeignet und wirksam werden kann (30. 34). In der Rechtfertigung und Berföhnung ift bas Bewußtsein ber Beruhigung immer zugleich mit bem eines Antriebes verbunden (491) 2). Warum? Schleiermacher batte geantwortet: Weil die Ordnung bes geiftigen Lebens es so forbert. Ritschl ift barin gang seiner Meinung. Aber er bat noch einen zweiten Gedanken, eine spezifisch religiöse Antwort. Das Christentum im reformatorischen Sinne fann gegen bie Begiebung jur Belt nicht gleichgiltig fein. biesem Busammenhang entwickelt Ritichl ben großen Gebanken, baß bas von Chriftus geftiftete Beil, nämlich bas auf ber Gunbenvergebung berubenbe felige Bewußtsein ber Gotteskindschaft sich im Umgang mit der Belt als ein Sochgefühl innerer Unabhangigfeit und Überlegenbeit gegen biefelbe manifestiere (4. 30. 473. 476. 487 u. ö.). Diefe Freiheit eines Chriftenmenschen ift nicht im Sinne ber Mhftit als Weltverneinung zu verfteben, fonbern



<sup>1)</sup> Bgl. § 108, 6. Da bas Leben bes Erlöfers ... nur Tätigkeit ift, ... so kann auch in ber Gemeinschaft seines Lebens kein Moment bloß Leiben sein. ... Die Selbstätigkeit in ber Lebensgemeinschaft Christi beginnt also mit bem Ausgenommenwerben in bieselbe.

<sup>2)</sup> S. 14: Das Christentum die vollendete ... Religion, welche auf Grund bes erlösenden ... Lebens ihres Stifters den Antried zu dem Handeln aus Liebe in sich schließt.

mit Luther als geiftige Weltbeberrichung. Gie ift baber auch nicht durch Kontemplation und Astese zu erreichen, sondern allein burch ein entsprechend attives Berbalten ber Gläubigen (Gefch. bes Bietismus II, 11). Freiheit im boberen Sinne fann nur als Gelbsttätigkeit erscheinen, vollends bie bochfte freiheit, wie fie in ber Erlösung angebabnt und erftrebt wird.

(2) Auf biesen Brämiffen rubt ber entscheibenbe Gebante, baß bas Beil in Chrifto bie Gelbfttätigkeit, bie es zu seiner Aneignung erforbert, gleichzeitig in eine bestimmte Richtung weist, nämlich als sittliches Gut auf bas bochfte Lebensziel, die Mitarbeit am Reiche Gottes. Bieberum find bie Ergebniffe Schleiermachers und Ritichle wesentlich biefelben.

Das Beil in Chrifto tommt lettlich von Gott. Darum, fagt Schleiermacher, tann es bie Gelbfttätigkeit nur in ber Richtung bes göttlichen Willens anregen. Gott aber will feine Berrichaft ober fein Reich. Darum wird die Arbeit am Reiche Gottes überall ba als bochftes Lebensziel erfcheinen, wo die Erlösung zur vollendeten Auswirfung gefommen ift. Mit bem lebenbigen Glauben an Chriftus ift gleichzeitig bas Wollen bes Reiches Gottes begründet (121, 1). Ein fefter, beharrlicher Wille aber treibt Handlungen bervor 1). Und so entstehen jedem Gläubigen aus feiner Stellung in ber Welt nach Maggabe ber feinem Willen ju Bebote stebenben Rrafte und feiner Runbe von bem Buftanbe feines Rreifes Aufforberungen jur Tatigfeit für bas Reich Gottes (112, 4). Darum ift die driftliche Frommigfeit in ihrer geminen Beftalt nicht sowohl afthetisch-tontemplativ, ale vielmehr teleologisch gerichtet, b. i. so, daß in ihr die vorherrschende Begiebung auf die fittliche Aufgabe ben Grundtpus ber frommen Gemutszuftande bilbet (9, 1) und ben Momenten ber Andacht ein Seligkeitsgehalt nur bann jugesprochen wird, wenn fie irgendwie in Gebanken ober Tat übergeben (87, 2) 2). Denn die erlösenbe

<sup>1) &</sup>quot;Es ware gegen bie Ratur, bag lebhafte Gebanten und ftarte Gemutberregungen nicht follten einen freilich nach bem Grabe ber Berwanbt= fcaft flarteren ober fowacheren Ginfing auf gleichzeitige Sanblungen außern" (110, 2).

<sup>2)</sup> In bemfelben Sinne außert fich Schleiermacher in ber "Chrift=

Tatigfeit Chrifti ftiftet eine bem Sein Gottes in ibm entsprechenbe Befamttätigkeit für alle Gläubigen, wie bas verföhnenbe Element, nämlich die Seligkeit bes Seins Gottes in ibm, ein seliges Gesamtgefühl für alle Gläubigen stiftet (101, 2). Das im Chriftentum fo bebeutenbe, ja alles unter fich befaffenbe Bild eines Reiches Gottes 1) ist nur ber allgemeine Ausbruck bavon, daß im Christentum aller Schmerz und alle Freude nur insofern fromm find, als fie auf die Tätigkeit im Reiche Gottes bezogen werben (9, 2). Die Tätigkeit im Reiche Gottes ift als die wirksame Erscheinungsform bes von Chriftus gestifteten Beile bie gemeinsame Aufgabe aller Gläubigen. Gine gemeinsame Aufgabe aber ichafft immer zugleich Gemeinschaft, nicht nur wegen ber Gleichheit bes Strebens, sonbern auch weil jeber einzelne ber Unterftützung und Erganzung bedürftig ift (125, 1) und bementsprechend in bem Dag, als fich bas mit bem lebendigen Glauben an Christus verbundene Wollen des Reiches Gottes in ibm beftimmt gestaltet und in einem Busammenbang von Zwedbegriffen entwidelt, auch bie verwandten Rrafte in Anspruch nehmen muß Wenn also Jesus gemeinschaftbilbend gewirft bat, (121, 1). jo bebeutet bieje Tätigfeit erft ben folgerechten Abschluß feiner Beilswirtsamteit. Es tonnte gar feine erlofenbe Wirtsamfeit auf einzelne ftattfinben; es mußte ftete ju einer Bemeinschaft tommen  $(113, 2)^{2}$ ).

lichen Sitte", indem er erkart, daß die Annäherung an den Zustand der Seligkeit nur durch das wirksame Handeln hervorgebracht werde, während das darstellende Handeln als solches nichts zur Seligkeit beitragen könne (BB. I. 12, S. 533. Borles. 1826/27).

<sup>1)</sup> Derfelbe Gebanke in ber 3. Aust. ber "Reben", wo es beist, im Christentum werbe alles barauf zurückgesührt, wie sich ber Mensch zu bem Reich Gottes verhalte. Bünjer, S. 178.

<sup>2)</sup> Dieses "Müssen" hat Schleiermacher gelegentlich in einer Beise betont, bie die Entstehung der christlichen Kirche geradezu als die unvermeidliche Folge eines geistigen Naturprozessselles ericheinen läßt. Das Gattungsbewußtzsein und der Trieb zur Mitteilung, beide ties im Besen des Menschen bez gründet, sühren dahin, daß das fromme Selbstbewußtsein in seiner Entwickzlung notwendig auch Gemeinschaft wird (6, 2). "Da der menschlichen Natur die Gemeinschaft etwas Besentliches ist, so liegt schoon hierin

Bu demfelben Ergebnis ift auch Ritichl gelangt. Er hatte bas heil in Chrifto für die Dauer des irdischen Daseins aufgefaßt als die Erzeugung der religiösen Unabhängigkeit von der Welt und ihrem Gange. Diesen Gedanken ergänzt er jest dahin,

bie Boranssehung einer wirksamen Tenbeng zu einem neuen Gesamtleben" (110, 1). Die geschichtliche Absicht Jeju, jum 3med ber Erlösung eine Bemeinschaft bervorzubringen, bat bann nur noch eine untergeordnete Bebentung. "Daber auch nicht einmal nachgewiesen zu werben brancht, wann und wie er fie eigentlich geftiftet; fonbern bas Sichorganifieren, wie wir es in allen geiftigen Begiebungen tennen, gebort fcon mit gu bem Raturwerben bes übernatstrlichen in ihm" (113, 2). Hiernach scheint es in ber Tat, als werbe bie im Text entwidelte teleologifche Betrachtungsweise bin und ber von einer mechaniftifden Auffaffung burchtreugt. Aber es scheint nur fo. In Babrbeit baben wir bier nicht zwei entgegengesetzte Auffaffungen, sondern offenbar zwei Betrachtungsweisen, Die fich gegenseitig ergangen follen. Denn in bemfelben Sate, ber bie Bedeutung bes Organis fationstriebes für die Entftebung ber Jüngergemeinde fo ftart betont, erflart Soleiermacher ausbrudlich: Das Wefen biefes Organismus muß fich gang begreifen laffen teils aus ber Tatigteit Chrifti, wie fie fich auch auf bie einzelnen richtete, bie bier feine Organe wurden, teils aus feiner eigentum: lichen Burbe, welche fich in biefem Organismus als Gegenfat gegen bie Belt barftellen follte (113, 2). Es bleibt alfo babei, bag bie Beileftiftung und bie Beils gemeinbe geschichtlich und religios jusammengehören. Richt um biefen Zusammenbang zu lodern, sonbern um ibn zu besestigen, hat Schleiermacher feine einfache und burchfichtige Auffaffung nachträglich tom= pligiert. Seiner gangen Art zu benten wiberftrebte es offenbar, bas Werben ber driftlichen Rirche auf einen Billensaft Jeju jurudjuführen, ber möglicherweise als Billfuraft gebeutet werben tonnte. Daber fein Bestreben, bie Beilegemeinde jugleich ale einen Organismus barguftellen, ber mit ben Bil= bungegefeten alles geiftigen Lebens im Gintlang fteht. So bient ber scheinbare Wiberspruch in ben Formeln lettlich bazu, die eigentümliche Sobenlage ber Schleiermacherichen Betrachtungsweise zu fennzeichnen. bier zu uns rebet, ift berfelbe Schleiermacher, ber bie rationaliftische Rategorie ber Borbildlichkeit verwirft, weil fie ibm an die einzigartige Burbe bes Erlojers nicht beranteicht, und ber es boch ebenso entschieden ablehnt, in Jesu Ericheinung und Birkfamteit mit ben Supranaturaliften etwas "ichlechthin übernatürliches ober übervernünftiges" zu erbliden. — Bergleiche gur Sache noch Stephan, a. a. D., S. 34, 63 und 133. Doch find bie von ihm beigebrachten Parallelen aus ber Pfpcologie und ber philosophischen Sittenlebre, zumal wenn man fie in ihrem urfprünglichen Bufammenbang betrachtet, wenig einleuchtenb.

bag man jene innere Freiheit gegenüber ber Belt nur erleben könne in einer hingebenden Tätigkeit für bas Reich Gottes (481 ff.). Das ift die eigentumliche Ordnung bes Chriftentums. Das Beil, welches Gott ber Menscheit burd Chriftus geftiftet bat, gilt nur für ben, ber ben Endawed Gottes, bie Berwirklichung feines Reiches, mit beiligem Gifer ergreift und mit aller verfügbaren Rraft an biefer großen, weltumfaffenben Aufgabe mitarbeitet. In biesem Sinne ift bas emige Leben und bie Seligfeit, wie sie in ber Erhebung bes Selbstgefühls über bie Belt erfahren wirb. ibentisch mit ber Motivierung bes Sanbelns burch ben überweltlichen Zwed bes Gottesreichs (487) 1): also aufs hanbeln tommt es an, auf gemeinfames Sanbeln nach einem gemeinsamen Enbaiet Denn bas Chriftentum ift bie vollenbet geiftige und sittliche Religion, welche ben Antrieb zu bem Handeln aus Liebe in fich foließt, bas auf bie sittliche Organisation, auf bie extensiv und intensiv umfaffenbste Berbinbung ber Menschen 2) gerichtet ist (14). So ift ber Erlöfungsprozeß als Aufrichtung jener himmlifden Freiheit von ber Welt, Die fich als herrichaft über bie Welt zu erkennen gibt und nur in ber gemeinsamen Arbeit am Reiche Gottes erlebt wirb, burch und burch auf Austausch und Gemeinschaft angelegt (490). Dies entspricht auch ber allgemeinen Erfahrung, daß jeder geiftige Erwerb durch die unmegbare Wechfelwirtung ber Freiheit bes einzelnen mit ben anregenben ober leitenben Einbruden aus ber Gemeinschaft mit anberen bervorgebracht wird (557). Die entscheibende Folgerung ergibt fich von selbst: Jesus ber Erlöser als Stifter ber Bemeinbe bes Gottesreichs 3).

<sup>1)</sup> Bergleiche noch folgende Sähe: Das Kriterium der Freiheit und Unsabhängigkeit von der Welt ist die Motivierung des Handelns durch die allsgemeine Liebe, S. 483. Die höchste Stufe der Freiheit wird demnach diejenige sein, auf welcher der allgemeinste Zwed der Berbindung der Menschen zum persönlichen Endzwed gemacht wird, S. 484. Die Freiwilligkeit des Handelns auf den Zwed des Reiches Gottes ist mit der religiösen Freiheit über die Welt gleichartig, S. 485.

<sup>2)</sup> Diefer Musbrud S. 481.

<sup>3)</sup> Bgl. S. 13: Es ift ein und berfelbe Erfolg, in welchem feine Junger in ihm ben Leiter bes Gottesreichs und Gott als ihren Bater erkennen.

## III.

Die Einmütigkeit, mit welcher Schleiermacher und Ritschl in ber Lehre von ber Beilestiftung ben Begriff ber Rirche und ber Gemeinde betont haben, erftredt fich an einem wichtigen Buntte auch auf die Lehre von ber Beileerfahrung. Beibe Dogmatifer find barin einig, daß bas Erlösungsbewußtsein sich nur in bem neuen Gesamtleben, um mit Schleiermacher zu reben, ober in ber driftlichen Gemeinde, wie Ritschl fagt, vollständig und zuverlässig auswirten tonne. Der einzelne Gläubige ift, objeft in betrachtet, immer an biese Inftang gebunden. Überspringt er sie bennoch, fo läuft er Gefahr, eine willfürliche Bergerrung bes Chriftentums und bes in ihm fich barftellenben Erlösungsbewußtseins mit bem Chriftentum felbst zu verwechseln.

Wer bas von Chriftus gestiftete Beil an sich erfahren will, barf nie vergeffen, bag es eine driftliche Rirche gibt, in ber jene Stiftung ursprünglich fortlebt, in ber fie authentisch existiert und objettiv fagbar wird. Das ift bie gemeinsame Dentweise Schleier= machers und Ritschls.

Für Schleiermacher ist die vom Heiligen Geist beseelte driftliche Rirche in ihrer Reinheit und Bollftandigfeit bas volltommene Abbild bes Erlösers (§ 125). Unter Rirche versteht er babei nichts anderes als die Gemeinschaft ber Gläubigen (113, 1), die als folche rein geiftig organisiert, b. i. burch ein eigentumliches Innenleben primar bestimmt ift und erft infolge bavon auch äußerlich als ein Ganzes neben anderen erkennbar wird 1). Rirche ift die Gemeinde Chrifti in ihrer geschichtlichen Rontinuität von ben erften Anfängen bis jur Gegenwart "). In biesem Sinne

<sup>1)</sup> Bgl. § 6, 4: Rirche ift jebe relativ abgeschloffene fromme Gemeinschaft, welche einen innerhalb bestimmter Grenzen sich immer erneuernden Umlauf bes frommen Selbsibewußtseins und eine innerhalb berfelben geordnete und geglieberte Fortpflanzung ber frommen Erregungen bilbet, fo bag irgendwie zu bestimmter Anerkennung gebracht werben kann, welcher einzelne bazu ge= bort und welcher nicht.

<sup>2)</sup> Im allgemeinen ift Schleiermacher burchaus bagegen, bie Gemeinbe Chrifti ber driftlichen Rirche entgegenzuseten, etwa in bem Sinne, baf jene

repräsentiert sie ben Inbegriff bessen, was burch bie Erlösung in bie Welt gesetzt ift (§ 113). Und wie in ihr ber auf bas Reich Gottes gerichtete Wille gleichsam verkörpert erscheint (116, 3), so stellt sie sich gleichzeitig bar als "Träger und Fortbeweger ber Erlösung burch Chriftum" (§ 170, 1), ale bas eigentümliche Organ, in dem die Stiftung Christi lebendig und wirtfam fortlebt 1). Die driftliche Kirche ift es gewesen, die das Bild bes Erlösers geschichtlich fixiert und im Laufe ber Jahrhunderte einer Generation nach ber andern überliefert bat, bis jum beutigen Tage 2). In ihrem Schoffe ift ber Ranon entftanben, jene unvergleichlich wertvolle Urtundensammlung, ohne welche ein Chriftentum in ber Gegenwart gar nicht bentbar mare (88, 2). In ibr wird das Evangelium vom Erlöser auch beutigestags noch verkündet; sie hat sich an der einmaligen großen Leistung nicht genügen laffen, sonbern in ibr nur bie Boraussetzung für eine bobere, nie zu vollendende Aufgabe gesehen 8). In ihrer eigentumlichen Burbe reprasentiert fich bie driftliche Rirche burch ben Besitz ber beiligen Schrift und ben Dienst am göttlichen Wort (§§ 128-135). Sie ift ber eigentliche Ort für die Mitteilung und Berbreitung ber Erlöfertätigfeit Chrifti (11, 4). In gleicher

das Ibeal, biese bie empirische Wirklichkeit umfaßt. Bergleiche seine Ausführungen über fichtbare und unsichtbare Kirche § 148 ff.

<sup>1) &</sup>quot;Zur Eigentümlichteit ber protestantischen Ansicht von ber driftlichen Kirche gehört es wesentlich, daß wir uns diese als ein bewegliches Ganze benten, als ein solches, das ber Fortschreitung und Entwickelung sabig ift, nur ... daß wir niemals zu benten vermögen, es könnte in der christlichen Kirche eine Bollommenheit angestrebt oder dargestellt werden, die über die in Christo gegebene hinausginge, sondern daß jede Fortschreitung nichts sein kann, als ein richtigeres Berstehen und vollstommeneres Aneignen des in Christo Gesetzen." ("Christliche Sitte", WBB. I, 12, S. 72).

<sup>2)</sup> Das Bild Christi eine Gesamttat und ein Gesamtbesitz ber Gemeinde, § 88, 3. Die im Gesamtleben fixierte Aufsassung Christi, § 122, 3.

<sup>3)</sup> Bergleiche hierzu aus ber "Chriftlichen Sitte" bie schönen Ausssührungen fiber bie pabagogische Bebeutung ber driftlichen Kirche (bie Kirche als "Schule zur Erhöhung ber Willensrichtung in ben einzelnen" und als "Schule zur Erhöhung bes Borftellungsvermögens in ben einzelnen") BB. I, 12, S. 388—897.

Eigenschaft verwaltet sie auch die Saframente, indem sie fich bewußt ift, in ihrer Ausübung, b. i. in Taufe und Abendmahl bie Anknüpfung und Erhaltung ber Gemeinschaft mit Chrifto nach feinen Anordnungen und in seinem Sinne festauhalten (§§ 136 bis 143). Endlich erscheint bie eigentumliche Sobeit ber Rirche im Amt ber Schlüffel und im Gebet im Namen Jesu (§§ 144 bis 147). Im Amt ber Schluffel, sofern fie bestimmt, mas jum driftlichen Leben gebort und über jeben einzelnen nach Dafigabe feiner Angemeffenbeit zu biefen Beftimmungen verfügt - und im Gebet im Namen Jefu, fofern fie basselbe für ihre spezifischen Aufgaben und Ziele in Anspruch nimmt.

Die Rirche allein macht felig (113, 3), nämlich in bem Sinne, daß das versönliche Erlösungsbewußtsein des einzelnen normalerweise ftets burch ibre Wirffamfeit vermittelt ift. Obne bie Existeng ber driftlichen Rirche gabe es feine perfonliche Gemeinschaft mit Chriftus, folglich auch feine Seligfeit für ben einzelnen. Rur aus bem Gefamtleben tommen bie Anregungen, aus benen Die Aufnahme bes einzelnen in Die Lebensgemeinschaft mit Chriftus bervorgeht (106, 2; vgl. 122, 3). Der Einfluß (108, 2) und Die Gewalt (110, 1) ber driftlichen Gemeinde können in biefer Beziehung nicht leicht zu boch bewertet werben, und die fo häufig ausgesprochene gegenteilige Anficht zeugt nur von einem mangelbaften Berftanbnis bes Chriftentums. Es gibt feine Erlösung burch Chriftum außerhalb bes von ihm geftifteten Befamtlebens, fo bag ber Chrift biefes entbebren und gleichsam mit Chrifto allein fein könnte (87, 3). Das mare ein undriftlicher Separatismus (120, 3), eine atomistische Ansicht (120, 2), die, den geschichtlichen Charafter bes Chriftentums verfennend, bas Wefen bes Chriftentums gerftort und burch ihr Isolierungestreben bie Mitteilung ber Erlösung geradezu in Frage stellt (87, 3) 1). Mit Rachbruck weist Schleiermacher bie Anschauung berer als magifc ab, die bie Beilserfahrung mit bewußter Übergebung ber Gemeinde ber unmittelbaren Einwirkung Chrifti auf ben

<sup>1)</sup> Bergleiche die geschichtliche Biberlegung bes Separatismus im "Leben 3ein", S. 804.

einzelnen Gläubigen zuschreiben. Er behauptet sogar, daß diese separatistische Ansicht nahe an das Doketische streise, weil man den Sinn des irdischen Daseins Jesu nicht einsehe, wenn das Erlösungsbewußtsein ganz und gar auf die persönliche Berührung mit dem verklärten Christus zurückgehe (100, 3; vgl. 101, 3). Demgegenüber bleibt er dabei, daß die Vereinigung eines einzelnen mit Christus nicht zu benken ist ohne seine Vereinigung mit den Gläubigen (141, 1). Die Erlösung durch Christus ist immer auf die Vermittelung seiner religiösen Gemeinschaft angewiesen (88, 2). Da die christliche Frömmigkeit in keinem einzelnen sür sich entsteht, sondern nur aus der Gemeinschaft, so gibt es auch ein Festhalten an Christus nur mit einem Festhalten an seiner Gemeinschaft (24, 4).

Der Bedanke, dag nur in ber driftlichen Rirche bas Erlösungsbewußtsein fich voll entfalten tonne, ift auch von Ritichl mit größtem Nachdrud verfochten worben. In ber Konsequenz biefes Bedantens geht er jogar noch weit über Schleiermacher hinaus. Davon wird fpater zu reben fein. hier ift junachft festzuftellen, daß Riticol ba, wo er feine hochschätzung ber driftlichen Rirche jum Ausbrud bringt, in wesentlicher Übereinstimmung mit Schleiermacher bie Kirche als Gemeinschaft ber Gläubigen verftebt 1). Die wesentliche Ibentität ber beiben Begriffe zeigt fich icon barin, daß er an gablreichen Stellen, wo er die Rirche meint, ftatt beffen einfach "Gemeinde" fagt 2). Rirche ift bie Gemeinde bes Gottesreichs (407. 437. 443. 384), die Gemeinde ber Rinder Gottes (533. 542. 574). Den religiojen Inhalt bes Rirchenbegriffs bat Ritichl mit größtem Nachdruck hervorgehoben und gleichzeitig lebhaft betont, daß ber rechtliche Rirchenbegriff, ben er baneben allerbings anerkennt, nur als eine Folge bes religiösen zu versteben sei und barum im evangelischen Christentum feine felbständige Geltung beanspruchen burfe 3). In biesem Sinne, als legitime

<sup>1)</sup> Bgl. S. 519: Kirche - Gemeinde ber an Christus Glaubenben. Siehe bie folgenden Anmertungen.

<sup>2) §§ 56-61 (</sup>S. 512-574) passim.

<sup>3)</sup> Die Unterscheidung zwischen bem religiösen und bem rechtlichen Rirchenbegriff ift angebeutet S. 518, naber ausgeführt in ber "Geschichte bes Bietismus"

Fortsetzung ber Religionsgemeinbe Chrifti, ju ber eine rechtliche Berfaffung nur foweit gebort, als fie aus ber religiofen Be-

und im "Unterricht in ber driftlichen Religion". Folgende Gate find bier befonders bervorzuheben. Die Berticoabung ber Gemeinbe ober Rirde Chrifti gebort notwendig in die religiofe Gesamtanschauung bes Chriften-Dies gilt nicht nur, fofern fie auf bas Reich Gottes als booffes Ont und gemeinsame Aufgabe bingewiesen ift, sondern auch, sofern fie als Gemeinde bes Glaubens und ber Gottesverehrung burch bas Bort Gottes geleitet wirb. . . . Darum ift es notwendig auch im evangelischen Sinne, Die Rirche unter biefen Mertmalen zu glauben. . . Allein im evangelifchen Sinne glaubt man bie Rirche fo, inbem man bie rechtlichen Formen, in benen fie übrigens eriftiert, außer acht lagt. . . . Der Glaube bezieht fich and auf bie Rirche als bie Bemeinschaft im beiligen Beift. ... Rectsformen aber find teine Bertgrößen für ben religiöfen Glauben; von ihnen fieht also berfelbe ab, indem er den religiösen Wert der Rirche festftellt (Unterricht , §§ 84 und 85). Babrend nach tatholischer Auffaffung bie rechtliche und religiofe Gemeinschaft fich beden, gilt im Brotestantismus bie gemeinsame Rechtsorbnung ber Rirche unbedingt nur als bas Mittel für Die Gemeinsamleit ber religiofen Tatigleit, ober biefe wird ftets babin beurteilt, bag fie über ben Rahmen ber Rechtsorbnung binausgeht und niemals von berfelben gebedt wirb (Befc. b. B. I, S. 43 f.).

Mis Korrelatbegriff für bie Gemeinschaft ber Gläubigen tritt ber Begriff ber Rirche in Ronturreng mit bem bes Reiches Gottes, ber gleichfalls auf biefe Gemeinschaft b ogen fein will. Beibe unterscheiben fich nach Ritichl barin, daß jener mehr bas kultische, biefer mehr bas ethische Element in ber Gemeinschaft ber Gläubigen betont (R. u. B. 3, § 35, G. 270-275). Es find biefelben Anbanger Chrifti, bie einerfeits unter bem Begriff bes Gottesreichs, anberfeits unter bem Begriff ber gottesbienftlichen Gemeinbe ober Rirde zusammengefaßt werben (270). Rirche find bie an Chriftus Glaubenben, fofern fie im Bebet ihren Glauben an Gott ben Bater ober fich für Sott als bie ihm burch Chriftus mobigefälligen Menichen barftellen. Reich Sottes find die an Christus Glaubenden, fofern fie, ohne Unterfciebe bes Gefclechts, Landes, Bolles aneinander zu beachten, gegenseitig aus Liebe hanbeln und fo bie weltumfaffenbe Gemeinschaft ber fittlichen Gefinnung und fittlichen Güter hervorbringen (271). Die Begriffe ber Kirche und bes Reiches Gottes find also nicht identisch, aber auch nicht "indifferent" gegeneinander. Beibe bedingen fich gegenseitig. Denn die Christen müffen in den gotte 8 = dienstlichen Funttionen als solche sich tennen lernen, um die Anlässe m ihrer Berbindung burch bas gegenseitige Sandeln aus Liebe fich ju fichern. Anderseits bient der gange Umfang biefer Tatig teit bagu, die Erhaltung und Ausbreitung ber gottesbienftlichen Gemeinschaft ju unterftüten. - Bergleiche

stimmung berselben unmittelbar geforbert wirb 1), ist ihm bie driftliche Kirche bas eigentliche Objekt ber Gnabenverheißung. (167) ober Rechtfertigungsgnabe (533).

Die Berföhnung mit Gott ift als gemeinsame und ftetige Beftimmtheit bes Berhältniffes von Menschen gegen Gott überhaupt nur erkennbar und wirksam in ber durch Jesus Christus gegrundeten und von feiner fpezifischen Wirtung abhangigen Bemeinbe (563). Für bie Bemeinbe bat Chriftus bas Recht begründet, in der Sünde, welche als solche bereut wird, feine Hemmung ber Gemeinschaft mit Gott zu seben, sondern trot ber Sünde die Gottestindschaft zu behaupten (529). In der Gemeinde ift die Offenbarung Gottes in Chrifto wirkfam erhalten (Unterricht § 84), sie übermittelt bem einzelnen bie Runde vom Beil (107). Man wurde von einer Wirtung Chrifti auf die nachlebenben Geschlechter nichts erfahren und nichts wissen, wenn nicht eine Gemeinde von Rindern Gottes auf feine Unregung bin beftunde und fich durch allen Bechsel ber Zeiten fortpflanzte (530). Mur in ber Gemeinde lebt bie Gewißbeit bes Friedens mit Gott (477). Rechtfertigung und Sündenvergebung sind Attribute ber Bemeinbe (512, 15, 20, 21, 24) 1). Beil Chriftus burch ben Geborsam bis zum Tobe sich in ber Liebe Gottes behauptet hat, so ift baburch die verzeihende Liebe Gottes im voraus benen

jum Ganzen bie Schleiermachersche Unterscheidung zwischen symbolisierendem (barftellendem) und organisierendem (wirksamem) handeln.

<sup>1)</sup> Die einzige Institution, die unter dieser Boraussetzung sicher zum Begriff der driftlichen Kirche gehört, ist die Einrichtung des Predigtamts. Bergleiche "Unterricht in der christl. Rel.", § 85: Nach ed. Ansicht sind alle Attribute staatlicher Art von dem Begriff der Kirche ausgeschlossen. Indem jedoch die gottesdienstliche Gemeinschaft als solche einer Rechtsordnung bedarf, ist dieselbe im wesentlichen auf das Bestehen des Predigtamtes beschränkt.

<sup>2)</sup> Exegetisch sucht Ritschl dies so zu beweisen, daß die Analogie der Opser, nach welcher der Tod Christi beurteilt wird, auf eine Gemeinde hinsbeutet, der jenes Opser gilt; II 3, S. 159 ff. 217 ff. "Richt nur ist der Gessichtstreis aller Briese im R. T. durch den Gedansen der unter der Herrschaft. Thristi lebenden Gemeinde der Gläubigen beherrscht, sondern als das Korzerelat aller an den Opsertod geknüpften Birkungen ist ebenfalls die Gemeinde und niemals der einzelne Gläubige als solcher gedacht" (S. 217).

fichergestellt, welche seiner Gemeinbe angehören. Sie ift es, ber bie Stellung Christi zu Gottes Liebe angerechnet wirb (516) 1).

Aus biefen Bramiffen ergibt fich, wie bei Schleiermacher, bie Folgerung, daß die Erifteng und Wirtsamkeit ber driftlichen Rirche bie objektive Boraussetzung barftellt für jebe individuelle Beilserfahrung. Der einzelne tann bie von Chriftus ausgebende eigentumliche Wirfung nur erfahren im Ausammenbang mit ber von Chriftus gegründeten Gemeinde und unter ber Boraussetzung ihres Be-An biefer Ordnung baftet bie Gewißbeit ber göttlichen Gnabe (545). Wie in ber Absicht Chrifti die Berburgung ber Sündenvergebung und bie Gründung ber Gemeinde gleich geltenbe Bebanken sind, so ift es auch in bem anerkannten Erfolge seines Wirkens ibentisch, bag man ber Sunbenvergebung gewiß ist und daß man zu ber Gemeinde Chrifti gebort (519). Daß es uns keine Schwierigkeit macht ober daß wir es als selbstverftanblich ansehen, auf Gott unser Bertrauen in ber Art ber Rinber ju seten, rührt baber, daß wir in ber driftlichen Gemeinde aufgewachsen und erjogen find (556 f.). Man ift berechtigt ju ber Gewißbeit ber Gotteskindschaft neben bem eigenen Schuldgefühl, weil man zu ber Gemeinbe gebort, welche als die Gemeinde ber Berföhnung mit Gott burch Chriftus gegründet ift (557).

Gegen bie Dochschätzung ber driftlichen Rirche, wie sie in Schleiermachers und Ritschle Gebantengangen übereinstimmenb

<sup>1)</sup> Eine siberans lebenbige Darstellung vieses Gevankens findet man in dem schon einmal zitierten Briese Ritschls an Diestel (Albr. Ritschls Leben II, 49). Dort schreibt er seinem Freunde: "In Weispacken will ich hören, daß wir die är-Lownos erdoulag sind, die erwählte Gemeinde dieses Kindes, und ich will in Indel versetzt werden dadurch, daß die Höhe mud Unschuld dieses Kindes auf uns, die Gemeinde, ausftrahlt, sei es auch nur in dem dramatischen Gemälde, das sich in der Rachtbeleuchtung von der Tageswirtlichtet unserer Sinde und unseres Elends abhebt. Am Karfreitag will ich hören, daß wir die Gemeinde sind, die durch die vollbrachte Bersöhnung gesisset ist (vgl. R. u. B. 3, S. 586), zu Ostern, daß wir die Gemeinde sind, die Christus mit sich aus dem Tod gesührt und mit sich zu erfüllen, zu Pflugsten endlich, daß wir die Gemeinde sind, durch deren bekennende Selbstätialeit alles begonnen wird, was Ebristus in dieser Welt erreichen soll."

bervortritt, gibt es nach ber Auffassung beiber Dogmatiker nur einen begründeten Ginwurf, in beffen Anerkennung und Abfertigung fie wiederum einig find. Es ift ber Hinweis auf die vielfach unleugbare Korruption ber driftlichen Kirche. Beibe Dogmatiter find weit bavon entfernt, bieselbe als geschichtliche Tatsache leugnen ju wollen. Zweifellos bat es in ber driftlichen Rirche Epochen gegeben, wo fie arger gewesen ift ale bie Belt, beren Beil in ihren Banben liegen sollte. Zweifellos gibt es noch beute in ber Rirche Mifftanbe und Berirrungen, Die gerabe einen aufrichtigen Chriften ernftlich befümmern muffen. Bielleicht gar, bag mabrend ber gangen noch zu erwartenben Dauer ber driftlichen Rirche Berftand und Gemut über biefen immer wiebertehrenben Erfahrungen nie gang zur Rube tommen. Was aber Berftand und Gemut nicht vermögen, bas foll ber Glaube leiften. Er wird jene dumpfe Resignation nicht auffommen laffen, in der die Enttäuschung und ber Bessimismus ihre Triumphe feiern. feinen gangen Dut entfalten und auch unter ichweren Bemmungen an ber eigentumlichen Beftimmung ber driftlichen Rirche nie gang verzweifeln. Schleiermacher hat biefen Gebanken etwas abstrakt formuliert, indem er auf die Erfahrung verweift, daß in allen jenen, wenn auch bem fündigen Gesamtleben noch so abnlichen Berwirrungen in ber Rirche eine von ber unfündlichen Bolltommenbeit Chrifti, b. i. ber Rraftigfeit feines Gottesbewußtfeins ausgebende Richtung gesetzt ift, die zwar in jeder Erscheinung, ja immer auch noch in ber Aufstellung ber Begriffe bes Babren und Guten mehr ober minder bem Richtfein anheimfällt, als Innerftes aber ober als Impuls ihrem Ursprung angemeffen ift und sich eben beshalb trot aller Reaktionen auch in ber Erscheinung immer mehr herausarbeiten werbe (88, 3). Er meint bamit offenbar im wesentlichen basselbe 1), was Ritschl bei ber

<sup>1)</sup> Bgl. Clemen, Schleiermachers Glaubenslehre, S. 80 f. Stephan bemerkt, daß Ritichl Schleiermachers Gedanken doch wohl zu eng saffe, indem er sie wesentlich auf die theologischen Streitigkeiten innerhalb des Christentums beziehe. Nach seiner Aussauflassung handelt es sich vielmehr um das Berhältnis des Christentums zur Kultur (a. a. D., S. 64 st.). Doch sind seine Aussssührungen hier einigermaßen dunkel und wenig eindruckvoll.

Interpretation biefes schwierigen Sates auch für fich behauptet: Wenn auch in großen Gebieten ber driftlichen Rirche bas von Chriftus wirtfam gemachte Gottesbewußtsein burch bie Gunbe in ber Weise gehemmt wird, daß sogar die Magftabe bes driftlich Babren und Guten verberbt werben, fo ift boch folchen Ericheinungen immer bas jugute ju halten, bag in ihnen bie Abficht auf bas richtige Chriftentum als verborgener Antrieb wirkt (532).

Die Übereinftimmung zwischen Schleiermacher und Ritschl ift bemnach mit ber positiven Dochschätzung ber driftlichen Rirche nicht erschöpft. Sie erstrectt sich weiter auf bie Art und Weise, wie beibe Dogmatiter ihre These gegen schwerwiegende Bebenten aufrecht erhalten.

## IV.

Die bisherigen Untersuchungen haben ergeben, bag Schleiermacher und Ritschl in ber Urt, wie sie ben Begriff ber Rirche und der Gemeinde mit dem Erlösungsgedanken verbinden, einander viel naber fteben, als es bei einer flüchtigen Bergleichung junachft scheinen könnte und ale Ritschl felbft geglaubt bat. Differengen brechen erft an dem Puntte hervor, wo die Frage nach dem sub= jektiven Berlauf des Heilsprozesses aufgeworfen wird. geben bie beiben Dogmatiter freilich entschieben auseinander. Der Gegensat, in bem sie sich von nun an befinden und ber nach so weitgebenden Übereinstimmungen junachft befremden mag, erflart fich ganz allgemein aus bem Umftanbe, daß sie aus gleichen Prämiffen ungleiche Folgerungen gezogen baben - eine Erscheinung, bie ja auch sonft im geiftigen Leben häufig genug begegnet.

Der Unterschied zwischen Schleiermacher und Ritschl besteht, um es gang turg ju fagen, barin, bag Schleiermacher bas inbividuelle religiose Erleben, das personliche Innewerden ber Seligfeit im Chriftentum begleitet fein läßt von einem eigentumlichen Diftanggefühl, einer gewiffen Inbiffereng gegen bie Bemeinbe, während Ritschl nachbrudlich baran fefthält, bag in jedem mabren Moment religiöser Erhebung im Chriftentum ber Bemeinbe= gebante lebendig und wirtfam fei. Es bebarf wohl feines Be=

weises dafür, daß die größere logische Konsequenz auf seiten Ritschls liegt. Die sachliche Tragweite seiner Gedanken wird später zu untersuchen sein, desgleichen die Frage, wie weit etwa sein Widerspruch gegen Schleiermacher durch seine eigenen weiteren Aussührungen gemildert wird. Zunächst kommt es darauf an, das Eigentümliche der Schleiermacherschen Betrachtungsweise sestzaustellen und die Punkte zu nennen, an denen sein Denken eine individualistische Richtung nimmt. Schleiermachers Hinneigung zum Individualismus ist an vier Punkten nachweisbar, nämlich:

- 1. darin, daß er ben Heilsprozeß am Individuum versanschaulicht;
- 2. barin, daß er die Kirche mehrfach als die Summe ober bas Produkt ber einzelnen Gläubigen betrachtet;
- 3. barin, daß er ber Rirche gelegentlich eine peripherische Stellung im Ganzen bes Heilsprozesses zuweist;
- 4. in ber bekannten Formel, daß im Protestantismus das Berhältnis des einzelnen zu seiner Rirche abhängig gedacht werde von seinem Berhältnis zu Christus.

Diese vier Punkte sind nicht unabhängig voneinander, sondern bilden, wie man leicht sieht, einen inneren Zusammenhang. Die Anordnung ist so getroffen, daß von Punkt zu Punkt eine Steigesrung wahrgenommen werden kann.

(1) Der erste Schritt, ben Schleiermacher in ber Richtung bes Individualismus getan hat, besteht barin, daß er den Berlauf des Heilsprozesses am Individuum veranschaulicht. Der zweite Band der Glaubenslehre handelt bekanntlich in seinem ersten Abschnitt von dem Zustande des Christen, sofern er sich der göttzlichen Gnade bewußt ist. Schleiermacher unterscheidet dabei zwei Hauptstücke. Das erste handelt von Christus, das zweite von der Art, wie sich die Gemeinschaft mit der Bollkommenheit und Seligsteit des Ersösers in der einzelnen Seele ausdrückt. Der Inhalt des Heilsbewußtseins wird also am Individuum verdeutlicht. Es ist die ganz persönliche Berührung mit Christus, deren Wirkungen in der Wiedergeburt und Heiligung zu erkennen sind, in der Wiedergeburt, sosen sie den großen Wendepunkt bedeutet, der überall eintritt, wo eine Wenschnseleele in die Lebensgemeinschaft

mit Chriftus eingegangen ift; in ber Beiligung, fofern fie bie ernfte Bereitschaft barftellt, bie neue Bewußtseinerichtung in einer entsprechenden "Lebensform" ju behaupten. Ausführlich wird innerhalb ber lehre von ber Biebergeburt unter ben Begriffen ber Rechtfertigung und Bekehrung bie Wirkung ber erlösenben und verföhnenden Tätigkeit Chrifti auf ben einzelnen Gläubigen beschrieben. Der Geift bes Individualismus burchwaltet die gange bier entworfene Darftellung. Gott und die Seele, die Seele und ibr Gott - biefer Grundton Augustinischer Frommigkeit Mingt auch in Schleiermachers Chriftentum an. Er ift die Urfache bafür, bag feine Beilslehre fich vielfach ungleich intimer geftaltet bat, als man es nach ben ursprünglichen Ansätzen erwarten sollte.

(2) Schleiermacher bat bier felbft eine Unebenbeit empfunden. Unmittelbar nämlich, bevor er barangeht, ben Beilsprozeß am Individuum zu veranschaulichen, bat er in ben Ausführungen über bas königliche Amt Chrifti (§ 105) die Abzweckung bes Heils auf die Gemeinde als das neue von Chriftus geftiftete Gesamtleben mit ungewöhnlichem Nachbruck betont. Er gibt baber auch au (106, 2), daß ber Lefer ein Recht habe, von ihm gunachst eine Darftellung Diefes neuen Gesamtlebens ju erwarten, rechtfertigt aber seine umgekehrte Anordnung bamit, daß bie Wiedergeburt und Beiligung ber Gemeinde boch immer nur in ben entsprechenden Erlebniffen bes einzelnen beutlich werbe 1), die beshalb auch im dogmatischen Aufbau voranzustellen seien. In biefer Begründung 2) kundigt fich bereits an, was wir als bas zweite Mertmal bes Schleiermacherschen Individualismus bezeichnet haben, nämlich eine Auffaffung ber Rirche, wonach fie als die Summe ober bas Probutt ber einzelnen Gläubigen erscheint. nicht geleugnet werben, daß Schleiermacher an nicht wenigen Stellen feiner Glaubenslehre einen energischen Anlauf nimmt, um die Kirche als eine innere Lebenseinheit barzustellen, die mehr ift, als die Summe ihrer Teile. Hierher gebort g. B., daß er bie

<sup>1)</sup> Daneben freilich erklärt er in einem fpateren Busammenhang bie Beranschanlichung bes Beilsprozeffes am Individuum ausbrudlich für eine "unvollständige Betrachtung"; § 122, 3.

<sup>2)</sup> Bergleiche auch § 90, 1.

Rirche wiederholt mit einem Organismus 1) vergleicht (100, 2\_ 113, 2. 4), vor allem aber bies, bag er fie mehrfach unter bem Bilbe einer moralischen Berfon 2) betrachtet (116, 1. 3. 121, 2. 125, 1). Ritichl in feiner Schleiermacherfritit (R. u. B. I, 519) hat biefe Buge gang überseben. Infofern ift feine Aritik ungerecht und selbst ber Korrektur bedürftig. Aber barin muß man ibm freilich auftimmen, bag Schleiermacher feine Anftrengungen gemacht bat, um die angebeutete Gebankenreibe einbeitlich burchzuführen. Es finden sich baneben mehrfach Anfage ju einer gang anderen Betrachtung, nach welcher bie Rirche vielmehr als die Summe ober bas Produtt ber einzelnen Gläubigen erscheint. In erfter Linie ift bier ju nennen ber Leitsat von § 115, wo es beißt: Die Kirche bilbet sich burch bas Bufammentreten ber einzelnen Biebergeborenen zu einem aeordneten Auf- und Miteinanderwirken. Go rebet berfelbe Schleiermacher, ber in § 105, 1 ausbrücklich gegen bie Behauptung berer proteftiert bat, die ba sagen, Christus babe teine organische Gemeinschaft beabsichtigt, sondern Dieser Berein der Gläubigen sei späterhin ohne feine Anordnung entstanden. Der Wiberspruch liegt auf ber hand. Er läßt sich auch burch die freilich nabeliegende Unterscheidung zwischen ber Rirche als einem werbenben und ber Rirche als einem fertigen Gebilbe nicht beseitigen. Nimmt man bingu einen Sat wie ben, bag ursprünglich boch einzelne von Chriftus ergriffen seien (§ 106, 2), und bentt man baran,

<sup>1)</sup> Siehe die Definition ber Rirche in ber Philos. Sittenlehre, § 289: Das Befen ber Rirche besteht in ber organischen Bereinigung ber unter bemselben Topus stehenben Maffe gur subjettiven Tätigkeit ber erkennenben Funktion unter bem Gegensatz von Klerus und Laien.

<sup>2)</sup> Zum Begriff der moralischen Person vergleiche die Philos. Sitten slehre, § 198 (Unterscheidung zwischen physischer und moralischer Person; jene ein "bestimmt gemessens und beziehungsweise in sich abgeschlossenes Natursganze", diese eine geistig-sittliche Einheit, repräsentiert in der Familie und im Bolt). Siehe auch die Abhandlung über die Lehre von der Erwählung 1819 (WB. I, 2, S. 458): In demjenigen Gebiet, in welchem einer mit mehreren eine moralische Person bildet, ist er sür sich allein teine, sondern weiset jeden, der ihn doch als Person behandeln will, an die gemeinsame Person.

welchen Einfluß Schleiermacher bem Gattungsbewußtsein auf die Gestaltung der Frömmigkeit zuschreibt (6, 1. 110, 1. 113, 2 u. ö.), so kommt in der Tat ein ganz neuer Gedankengang heraus. Dann ist der einzelne Christ der ursprüngliche Träger des Heilsbewußtseins, die Kirche hingegen erst das nachträgliche Produkt der einzelnen Gläubigen, in denen das Bedürfnis nach Mitteilung und Zusammenschlusse erwacht ist. Nun ließe sich freilich die Tatsache dieses Zusammenschlusses selbst wieder auffassen als ein Beweis sür die überindividuelle Bestimmtheit des von Christus ausgehenden Heilsbewußtseins — und Schleiermacher würde dem sicherlich nichts entgegengesetzt haben; aber im ganzen bleibt doch der Eindruck zurück, daß die Kirche erst in zweiter Linie, nämlich als Summe und Produkt der einzelnen Gläubigen, Träger der Erslösung heißen könne.

(3) Dann aber ift es auch fehr begreiflich, wenn Schleiermacher ber Rirche gelegentlich eine peripherische Stellung im Bangen bes Beilsprozesses zuweift. hier tritt uns jum brittenmal ber individualistische Bug seiner Beilblebre entgegen. handelt sich dabei um folgende Gebanten. Unter bem Titel "Entftehung ber Rirche" bat Schleiermacher ben Begriff ber Ermablung in die bogmatische Betrachtung eingeführt und ausführlich Dag diefer Bedante nicht geeignet ift, einen lebenbigen Kirchenbegriff zu erzeugen, liegt auf ber Hand. schichte bes Chriftentums liefert ungablige Beispiele bafür, bag mit bem Bewußtsein ber Erwählung fich nur ju leicht ein religiöfer Ariftofratismus verbindet, eine ausgesprochene Vornehmheit gegen die Rirche, die man weit hinter sich glaubt und am liebsten in Anführungszeichen nennen möchte. Das erfte große Beispiel bafür ift bie gnoftische Bewegung bes zweiten 3abr-Parallele Erscheinungen ziehen fich durch die ganze Rirchengeschichte, bis zur unmittelbaren Gegenwart.

Nun ift freilich ein Doppeltes zuzugeben. Erstens hat Schleiers macher in der Tat mindestens einen energischen Anlauf genommen, um den Erwählungsgedanken auf die Gemeinschaft zu beziehen. "Unsere Darstellung", erklärt er in § 120, 4 ausdrücklich, "weiß von keinem unbedingten Ratschluß über einen einzelnen . . ., sondern

erfennt nur einen unbebingten Ratschluß, burch welchen nämlich bas Bange in feinem ungeteilten Rusammenbang vermöge bes göttlichen Wohlgefallens fo ift, wie es ift. Reineswegs alfo, als ob ber einzelne icon irgendwie und smas mare abgefeben von biesem göttlichen Ratschluß . . ., sondern jeder wird nur erst, weil und insofern ein foldes und fo wirffames Element in bem Bangen nach bem gottlichen Boblgefallen gefett ift; alfo wirb jeber ju einem Gliebe ber driftlichen Gemeinschaft bereitet, weil er als ein Gläubiger vorhergefeben ift." Das ift bas eine, woran man erinnern muß, um Schleiermacher gerecht zu werben. Zweitens aber tann auch barüber fein Zweifel fein, daß ber Ermählungsgebante gerabe in ber Schleiermacherschen Ausprägung eine echt religiöse Wurzel bat, sofern er sich nämlich aus bem Borsebungsglauben entwickelt. Aber barin unterscheibet sich eben ber Erwählungsgebanke von bem ber Borfebung, bag er leicht bagu verführt, bie Bebeutung ber Gemeinbe ju unterschäten, wozu ber Borfebungsglaube an fich teinen Unlag gibt. Schleier= macher ift biefer Bersuchung in ber Tat nicht entronnen, und so ift es gekommen, bag er ber Rirche gelegentlich eine peripherische Stellung im Gangen bes Beilsprozeffes anweift. Um ben Begriff ber Erwählung beutlich zu machen, unterscheibet er - im Gegenfat ju ben parallelen Ausführungen in ber "Chriftlichen Sitte", wo er bie Rirche ausbrudlich "aus bem Bewußtsein ber wesentlichen Gleichheit aller Chriften" tonftruiert, mit bem Bufate, bag Diese Auffassung Die spezifisch protestantische sei (BB. I. 12. S. 519) - in ber Rirche einen engeren und einen weiteren, einen inneren und einen außeren Rreis. Das Bewußtsein ber Ermablung ift ibm banach ibentisch mit ber Gemigheit, jenem inneren Rreise anzugeboren, ber bie Stufe bes Durchschnittschriftentums überwunden bat und fich als die eigentliche Kirche, die ecclesiola in ecclesia fühlt. Was sich sonft noch driftliche Kirche nennt, ber weite Rreis berer, bie von ber Taufe ber ben Chriftennamen tragen, ift nur ein Durchgangspunft, nur ber Ort ber vorbereitenben Gnabe (116, 2. 118, 3. 119, 2). Die lebenbige Beilberfahrung ift immer irgendwie mit bem Bewußtfein ber Ermablung verbunden und badurch jugleich mit einem Überlegenheits=

gefühl über bie "Rirche", bie auch minder ausgezeichnete Glieber umfaßt, in beren Rreis eigentlich nur bie Berufenen fich finben (117, 1). Ganz folgerichtig, wenn auch in unverkennbarem Bider= fpruch zu bem hauptgebanten seiner Erlösungslehre tommt Schleiermacher hier zu bem Sat, daß mit ber Zugebörigkeit zur driftlichen Kirche ein Anteil an der Bollfommenheit und Geligkeit Chrifti noch nicht verbunden sei (117, 1). Dazu tommt es vielmehr erft im Rreise ber Ermablten. Erft bier tritt ber "einzelne" in ben "Bollgenuß ber Erlösung" (§ 118, 1). Das klingt boch faft, als muffe man die "Rirche" erft überwunden baben, um bas heil in Chrifto zu erlangen — wenngleich Schleiermacher es sicher nicht so bart gemeint hat. Aber so viel ist boch gewiß: bas religiofe Individuum wird bier auf Roften ber Bemeinde in einer Beise betont, die mit ber Grundtendeng ber Schleiermacherschen Erlösungslehre taum ju vereinen ift.

(4) Die bisherige Betrachtung bat brei Linien ergeben, Die in die Richtung des Individualismus weisen. Man könnte auch von brei Strahlen reben, bie in einen gemeinsamen Brennpunkt jurudlaufen. Diefer Brennpuntt ift ber berühmte Unterscheidungsfat zwischen evangelischem und tatbolischem Christentum. In ibm bat alles, was fich an individualiftischen Strebungen in Schleier= machers Erlöfungslehre findet, einen einheitlichen, gleichsam praformierten Ausbruck gefunden. Ausgebend von bem Gebanten, daß die evangelische Dogmatit gegen den Unterschied von Proteftantismus und Ratholigismus nicht gleichgiltig fein tonne, bat Schleiermacher ben Begenfat beiber Ronfessionen fo gefaßt, baß ber Brotestantismus bas Berhaltnis bes einzelnen gur Rirche abbangig macht von feinem Berbaltnis ju Chrifto, ber Ratholizismus umgefehrt bas Berbaltnis bes ein zelnen zu Chriftus abhangig von seinem Berhältnis zur Rirche (§ 24). Bergleicht man biese Formel mit ben sonftigen individualiftisch gerichteten Außerungen Schleiermachers, so wird man sich leicht bavon überzeugen, daß bie bier gebotene Auffaffung bes proteftantischen Beilebewußtseins alles hinter sich läßt, was Schleiermacher sonst im Sinne bes Individualismus gesagt oder gedacht bat. Gine fleinmeifterliche Auffaffung könnte sogar aus bieser Formel den vollendeten Triumpb bes Individuums über die Gemeinschaft tonstruieren. Aber das ware doch eine sehr vorschnelle Betrachtungsweise, die kaum dem halben Schleiermacher gerecht wird, geschweige denn dem ganzen. Aus dem betreffenden Paragraphen selbst sind folgende Einwendungen dagegen zu erheben:

- 1. Schleiermacher nennt seine Formel ausbrücklich nur einen vorsläufigen Bersuch (24, 1). Dann aber muß man sich hüten, ihr eine zu prinzipielle Bedeutung zuzumessen, um so mehr, als Schleiermacher in seinen späteren Aussührungen sich nie auf sie berufen hat.
- 2. Schleiermacher hat nicht gesagt: In ber protestantischen Heilsersahrung ist die Beziehung zur Kirche ausgeschaltet, sondern nur: sie hat nicht die gleiche Bedeutung wie im Katho-lizismus.
- 3. Die Richtigkeit dieser Auffassung wird bestätigt durch den wichtigen Sat aus den Erläuterungen, daß es nach driftlicher Anschauung, also auch im Protestantismus, ein Festhalten an Christo nur gebe in Verbindung mit einem Festhalten an der Gemeinschaft (24, 4).

Tropbem bleibt die ganze Formel auffallend genug. In ihrer scharf zugespitten Fassung ist sie recht eigentlich der klassliche Zeuge für das Hervorbrechen des Individualismus bei Schleiermacher, auch dann noch, wenn man die notwendigen Abstriche in vollem Umsang gelten läßt.

Es ist bemnach keinem Zweisel unterliegend, daß hin und her in Schleiermachers Erlösungslehre ein kräftiger individualistischer Zug durchbricht, so sehr sie im ganzen auf den Gedanken des Gesamtlebens angelegt ist. Schleiermacher freilich ist sich dessen kaum bewußt geworden, er scheint die Inkonzinnität der beiden Gedankenreihen gar nicht empsunden zu haben, da er keine irgend nennenswerten Beranstaltungen zum Ausgleich trifft. Das ist sür den Gesamteindruck nicht gleichgiltig. Die individualistische Gedankenreihe bleibt immer eine Nebenströmung. Karl Theile hat recht, wenn er in seiner Schrift über Schleiermachers Theologie und ihre Bedeutung für die Gegenwart (Tübingen 1903) daran erinnert, daß bis zu Ritschl niemand so durchschlagend wie Schleiermacher das Zinzendorfsche Wort "Ich statuiere kein

Chriftentum ohne Gemeinschaft" in ber Sprache ber Zeit theologisch und wiffenschaftlich geltend gemacht habe (G. 11).

Die eigentümliche Spannung zwischen "Selbftbewußtsein" und "Gemeingefühl", wie wir fie in gewissen Abschnitten ber Glaubenslehre zu bemerten glaubten, bat übrigens für ben Schleiermachertenner nichts überraschenbes. Sie wieberholt fich in faft famtlichen Disziplinen, Die Schleiermacher fonft noch bearbeitet bat, wenn sie auch hier meist in etwas abstratterer Fassung als "Duplizität bes Individuellen und Univerfellen" (BB. I, 12, S. 64) erscheint; so in ber Dialektik (ed. Halpern 1903, S. 103 bis 111), in ber Chriftlichen Sitte (WW. I, 12, S. 64-68, 109-119, 516-525), in ber Philosophischen Sittenlehre (BB. III, 5, S. 116-220) uff. "Dag ber einzelne nur im Ganzen jum Leben und bas Bange nur in ben einzelnen gur Darftellung tomme, bas find bie beiben Pole, um welche fich von Anfang an ber Gebankenkreis Schleiermachers breht. Sie find es bis zulett geblieben" (Benber, Schleiermachers Theologie I, S. 5).

Schleiermachers Beiftesarbeit ift bie Summe feiner Erleb-Aus der lebenbigen Birklichkeit find ihm die Motive zugefloffen, bie für fein Denten beftimmenb murben. Die Brübergemeine bat ibn gelehrt, mas bie Pflege bes Gemeinsinnes für bie Frommigkeit bebeutet. Die Einbrude ber Jugend haben in bem gereiften Manne, bem "herrnhuter höherer Ordnung", lebendig fortgewirft, bereichert und vertieft burch ben Ginfluß ber Romantiter, in beren Bannfreis Schleiermacher ben Begriff ber Berfonlichteit mit Begeifterung erfaßt bat, um ibn fein Leben lang als einen wertvollen Besit festzuhalten und ihn burch eine epoche= machende Psychologie ber Individualität philosophisch zu begründen. Bie es ihm gelungen ift, die widerftrebenben Motive in feiner Person zu einer lebendigen Ginheit zu verbinden, tann bier nicht naber entwidelt werben; es biege, bie Befchichte feines Lebens fcreiben. Die Rundigen wiffen, daß gerade in jener "ichwebenben" Stimmung ein wesentlicher Teil bes Zaubers liegt, ber ben Menschen und Denker Schleiermacher umgibt und ihn für die Gegenwart so anziehend macht. Der Mann, ber ben Birtuosen ber Religion ins Berg gesehen hat, weil er selbst einer war, kannte beibes, die "Selbständigkeit in der Gemeinschaft mit Christus und das Leben als integrierenden Bestandteil eines übergeordneten Ganzen" (114, 2). Er hatte, wie aus den "Reden" hervorgeht, das seinste Bewußtsein für das ganz Persönliche in der Religion 1) — und er fühlte doch gleichzeitig kraftvoll und tief mit der Gemeinde, wosür wir in seinen Predigten herrliche Zeugnisse bestigen 2). Sich in demselben Augenblick als ein "Glied der Gesamtheit" und doch auch wieder als eine "Eigentümlichkeit sür sich" zu sühlen (WW. I, 12, S. 118), war ihm gegeben, wie wenigen. Daher die eigentümliche Doppelgestalt seiner Erlösungslehre, deren widersspruchsvoller Charakter doch schließlich nur scheindar ist, indem er zuletzt in jener höheren Einheit verschwindet, die die Gegensätze umfaßt, weil sie sin einerlich überwunden hat.

Ritschl freilich scheint nicht so gedacht zu haben. Er protestiert energisch gegen Schleiermachers Hinneigung zum Individualismus, weil er in ihr ganz wesentlich nur eine gefährliche Abschweifung, um nicht zu sagen Verirrung sieht. Wie er den Gegensatz zwischen

<sup>1)</sup> In welchem Sinne, barüber Nöheres bei A. Frohne, Der Begriff ber Eigentilmlichkeit ober Individualität bei Schleiermacher, Salle 1884 und Eh. Jung, Le problème de l'individu dans le système de Schleiermacher, Paris 1896. Wenn Schleiermacher in den "Reden" an seine Leser die emphatische Aussorderung richtet, ihre Individualität (2. Ausl.: Persönlichkeit) zu vernichten (Pfin jer, S. 132), weil alles in der Religion darauf hinstrebe, daß die scharf abgeschnittenen Umrisse unserer Persönlichkeit sich erweitern und sich allmählich verlieren sollen ins Unendliche (S. 181), so tut er es, um sie zu jener höheren Individualität zu erziehen, in der man reis wird sir das innerlichke aller Erlebnisse, die mystische Berührung mit dem Unendlichen, jene "höchste Blüte" und "Geburtsstunde alles Lebendigen in der Religion" (S. 79 f.).

<sup>2)</sup> Beispiele sinden sich überall, oft da, wo man sie am allerwenigsten vermutet. Wegen ihrer programmatischen Haltung sind besonders bedeutungsvoll die Predigt über den Wert des öffentlichen Gottesdienstes (W.B. II, 1, S. 167 ss.) und die Pfingspredigt "Daß die Erhaltung der christlichen Kirche auf dieselbe Weise erfolgt, wie ihre erste Begrilndung" (W.B. II, 2, S. 216 ss.). Siehe auch die Zitate dei Stephan, S. 35—88. Die Bedeutung des heiligen Geistes als des Geistes der christlichen Gemeinschaft hat in den Predigten einen ungleich volleren Ausdruck gesunden, als in den entsprechenden Absschieden der Glaubenslehre (a. a. D., S. 72 s.).

fich und Schleiermacher überhaupt mehr betont, als sachlich geforbert ift, so bat er gerabe an biesem Buntte bie Dentweise feines großen Borgangers mit allen Mitteln befampft, um ben Biberfpruch recht nachbrudlich jur Geltung ju bringen. Wer fich vergegenwärtigt, bag ber Dogmatiter in seinem eigentumlichen Beruf nicht zugleich hiftoriter ift, und wer ein Berftanbnis bafür hat, daß die Rraft ju eigener produktiver Gedankenbildung bort, wo sie eine ganze Generation befruchtet, vielleicht boch etwas mehr bebeutet als die Fähigkeit zu geschichtlichem "Nachempfinden", wird Ritschle Haltung begreiflich finden, felbft wenn er ihr als objektiver Beurteiler nur mit Ginfchrankung beis treten fann.

(1) Riticole Biberfpruch richtet fich in erfter Linie gegen bie Schleiermachersche Formel, bag im Protestantismus bas Berbaltnis des einzelnen zu seiner Rirche abhängig gedacht werde von seinem Berhaltnis zu Chrifto. Hiervon will er burchaus nichts wiffen. Er nennt bie Schleiermachersche Formel geradezu falich; benn auch für ben evangelischen Chriften sei bas richtige Berbaltnis ju Chriftus geschichtlich wie begrifflich burch bie Gemeinschaft ber Gläubigen bedingt; geschichtlich, weil man die lettere immer icon vorfindet, indem man jum Glauben gelangt, und inbem man nicht ohne ihre Einwirfung biefes Biel erreicht; begrifflich, weil teine Wirtung Chrifti auf Menschen vorgeftellt werben tonne außer nach bem Maßstabe ber vorausgebenben Absicht Chrifti, eine Gemeinde ju grunden (517). Die Schleiermacheriche Formel ift nur ber Wiberichein ber pietiftischen Berfetung bes Rirchenbegriffs, welche im voraus baburch möglich gemacht worben ift, daß die lutherische Dogmatit in ber individuellen Beilsordnung ben Begriff ber Rirche nur unbeutlich jur Geltung gebracht hat (518) 1). In Wahrheit konstituiert nicht bas Maß von Abhangigkeit, beffen man fich in ber driftlichen Beilserfahrung ber Rirche gegenüber bewußt ift, ben Wegensat zwischen Proteftantismus und Ratholizismus, sondern vielmehr bie ganglich verschiedene Auffaffung von dem, mas die "Rirche" fei. Der Ratholi=

<sup>1)</sup> Bergleiche bie Polemit gegen Melanchthon, S. 107 und 517.

zismus hat einen juristischen Kirchenbegriff entwickelt. Er kennt bie Kirche nur als ecclesia repraesentans, als ben rechtlich privislegierten Klerus, bessen Glieber zum Zwecke ber Heilsvermittelung als geeignet geachtet werden, auch wenn sie ihrer inneren Bersfassung nach besser membra satanas hießen. Der Protestantismus weiß grundsätlich nichts von einem solchen hierarchischen Shstem. Er kennt die Kirche nur als religiöses Gebilde, als die Gemeinsschaft der Gläubigen, die die Berkündigung des Evangeliums bestreibt und mit der Predigt vom Erlöser den Besitz der Erlösung in ihrer Mitte lebendig erhält. In diesem Sinne ist sie dann freilich auch ihm der Weg zu Christus, d. i. die Instanz, die niemand, der echtes Christentum will, ungestraft übergeht — wenn anders die wahre Erkenntnis Christi die ist, daß wir ihn erfassen, qualis ossertur a patre, nempe evangelio suo vestitum (Calvin, zitiert S. 109).

- (2) Wenn Schleiermacher durch seine individualistischen Neisgungen sich hat verleiten lassen, die Kirche als religiösen Verband zu betrachten, so wendet sich Ritschl auch dagegen mit Nachdruck. Mag die empirische Betrachtung immer recht haben, wenn sie die Gemeinde als die Kollektiveinheit der einzelnen entstehen läßt, so wird doch der Glaube die religiöse Gemeinde immer als das Ganze verstehen, welches ohne Rücksicht auf die Zählung der Glieder aus der Heilsabsicht Gottes heraus durch Christus gegründet ist und welche der einzelne immer schon vorsindet als die Größe, innerhalb deren er seine Art als Christgläubiger empfangen wird (516). Denn die Versöhnung mit Gott, wie sie in der christlichen Gemeinde erlebt wird, ist nicht bloß die gleiche Bestimmung aller einzelnen, sondern die gemeinsame Bestimmung, in der die Vielen ein Ganzes bilden sollen (490).
- (3) Wenn endlich Schleiermacher über bem Erwählungsgebanken bie Bebeutung ber Gemeinde für die persönliche Heilserfahrung gelegentlich ganz aus dem Auge verliert, so ist Ritschl auch hier der konsequentere geblieben, indem er mit dem Verfasser des Epheserbriefes den Erwählungsgedanken auf die criftliche Gemeinde als Ganzes bezieht (381) und von der Bevorzugung einzelner auch in diesem Zusammenhange nichts wissen will.

(4) Ritichle Auffassung vom Chriftentum ift gang auf ben Grundton ber Gemeinde geftimmt. Die Schleiermacherschen Obertone, in benen bas Individuum fich regt, haben nach feiner Darstellung ben reinen Rlang bes Christentums nur verdorben. ift bemnach gang selbstverständlich, bag Ritschl es ablebnt, ben Beilsprozeß irgendwie am Individuum zu veranschaulichen. "Ihm widerftrebt jeder Methodismus im engeren und weiteren Sinn" (Otto Ritschl in "Albrecht Ritschle Leben" II, G. 226). wird nicht mube einzuschärfen, bag bas Bewußtsein, ber driftlichen Gemeinde anzugeboren, auch für ben fub. jettiven Berlauf bes Beilsprozeffes bestimmenb ift. Rach seiner Darftellung ift Schleiermacher gang auf bem richtigen Wege gewesen. Aber er hat das Ziel verfehlt, weil er sich verleiten ließ, bem Individualismus Ronzessionen ju machen, die feinen eigenen Anfagen widersprechen. Daburch ift ein Rig in seine Erlösungslehre gekommen, ber bie Einheit ber Darftellung sprengt amb ben Gesamteinbruck jo geftaltet, bag er zu lebhaftem Wiberfpruch berausforbert.

So wertvoll an sich die Erkenntnis ist, daß es außerhalb der christlichen Gemeinde keine Heilsersahrung gibt, so wenig darf man dei diesem Gedanken stehen bleiben. Denn die Gemeinde ist nicht nur Quell- und Durchgangspunkt, sondern zugleich der wirksame Koefsizient jeder persönlichen Heilse erfahrung. Im resormatorischen Shristentum wenigstens 1) erlebt der einzelne die Rechtsertigung und Bersöhnung nicht soe wohl isoliert in der Form der Inspiration (160), als vielmehr in dem zuversichtlichen Bewußtsein, der Gemeinde anzugehören, die Christus erlöst hat. "Einsiedelei und mystische Gelasseneit ist nicht die Form des menschlichen — christlichen Lebens"?). Das Bertrauen auf Gottes Inade, welches die afsektvolle, persönliche Überzeugung von seiner Liedesossenstenung in Christus in sich schließt, wird in dem einzelnen nur dadurch lebendig, daß er sich

<sup>1)</sup> Bergleiche bie Berufung auf Luther und Calvin, G. 106.

<sup>2)</sup> Ritschl an Kattenbusch in einem Brief vom 17. Juni 1879 (Leben II, 342).

burch biesen Glauben ber Gemeinde Christi einreiht, welche bie Berheißung ber Sündenvergebung als nächsten Grund ihres eigenen Beftandes allen ihren Angehörigen gegenwärtig balt und um beren Seligkeit willen barbietet (159 f.). An biefer Orbnung baftet bie Gewißheit ber göttlichen Gnabe und an nichts anberem 1). Das ist auch ber Sinn bes V. und VII. Artifels ber Augsburgischen Ronfession 2). Der einzelne Gläubige fann bemnach seine Stellung zu Gott nur so richtig versteben, daß er von Gott burch Chriftus in ber von bemfelben gegrundeten Gemeinbe verföhnt ift. Die so bedingte Gemeinschaft mit Gott ift ber Erfenntnisinhalt und ber Wertinhalt bes in seiner Art selbstbewußten Glaubens (545). Über bie Rechtfertigung und Wiebergeburt bes einzelnen fann objektiv nichts weiter gelehrt werben, als bag fie innerhalb ber Gemeinbe ber Gläubigen gemäß ber Fortpflanzung bes Evangeliums und ber spezifischen Fortwirtung ber persönlichen Eigentumlichfeit Chrifti in ber Gemeinbe erfolgt 8), indem in bem einzelnen ber Glaube an Chriftus und das Bertrauen zu Gott als bem Bater und ber im beiligen Geifte wurzelnde Gemeinsinn bervorgerufen wird, wodurch die gesamte Weltanschauung und Selbstbeurteilung bei ber Fortbauer des Schuldgefühls über die Sünde beberricht wird (513).

Die ftarte Betonung bes Gemeinbegebantens bat aber freilich nicht ben Sinn, bag ber Wert, welcher bem perfonlichen Birten

<sup>1)</sup> Bgl. S. 557 f. Die Behauptung, baß man innerhalb ber Gemeinbe ber Gläubigen die Berföhnung durch Christus erlebt, entspricht der allgemeinen Ersahrung, daß jeder geistige Erwerb durch die unmesbare Wechselmirtung der Freiheit des einzelnen mit den anregenden oder leitenden Eindrücken aus der Gemeinschaft mit anderen hervorgebracht wird.

<sup>2)</sup> Bgl. die "Seschichte des Pietismus" II, S. 8, wo Ritichl gleichsalls auf diese beiden Artikel Bezug nimmt und abschließend erklärt: Nach lutherisscher Lehre also ist keine Beobachtung und Dentung der Erscheinungen von Religion an dem einzelnen richtig, wenn er nicht von vornherein als Glied der Gemeinde der Gläubigen gedacht wird.

<sup>3)</sup> Bgl. S. 28: Sind also Rechtsertigung und Bersöhnung der Sinder bie hauptbestimmungen der driftlichen Religion, so werden sie an dem einzelnen nur dann richtig beobachtet und gebeutet werden, wenn zugleich bessellung in der christichen Gemeinde wahrgenommen wird.

Chrifti ju unserer Berfohnung beiwohnt, burch ben Beftanb ber Gotteskinbschaft in ben anderen Gemeinbegliedern irgendwie erfett werben konnte. Roch weniger will fie besagen, daß bie verfohnende Birtung Chrifti in einer mechanischen Form an bas Brivilegium eines Stanbes in ber Rirche geknüpft und burch beffen finnfällige Sandlungen ex opere operato übertragen werben sollte (558). Davon tann feine Rebe fein. Denn die Entstehung bes Blaubens erfolgt gemäß bem Befete ber Freibeit; es gibt für ben einzelnen weber eine mechanische noch eine logische Rötigung, fich ber bestehenden Gemeinde im Glauben anzuschließen (545). Das bleibt unter normalen Bebingungen ftets eine Sache perfonlichen Entschluffes und eigenfter, freiwilliger Singabe. Db Chriftus Glauben finden wurde, ließ fich im voraus fo wenig berechnen, wie die Absicht überhaupt den Erfolg verbürgt. Aber nachdem er ihn einmal gefunden bat, ift für beffen Beurteilung allerdings bie leitende Absicht des Urhebers maßgebend, und sie bestätigt in vollem Umfang die Auffaffung, nach welcher ber Gemeindegebanke auch im subjektiven Berlauf bes Beilsprozesses eine entscheibenbe Stellung hat (545).

Ritschl spricht eine eigene Sprache und benkt eigene Gedanken. Sein Widerspruch gegen Schleiermacher ist mehr als ein Streit um die formale Ordnung der Begriffe, sie beruht in der Tat auf wichtigen materiellen Differenzen. Ritschl wollte eine Theologie aus einem Guß. Er stellte die Einheit der Gedanken mit rücksichtsloser Entschiedenheit über den möglichen Zwiespalt persönlichen Empfindens. Er hat seine Theologie vom Standpunkt der Gemeinde aus entworfen und unbeirrt durchgeführt. Tropdem wird man sagen müssen, daß er den Gegensat zwischen sich und Schleiermacher auch hier gelegentlich überspannt hat. Der ganze letzte Gedankenkreis zeugt von einer latenten Annäherung an Schleiermacher, wie er anderseits dem gegnerischen Borwurf des Katholizismus von vornherein die Spize nimmt 1). Bei aller

<sup>1)</sup> Die Segner haben Ritschles Theologie vielsach kurzweg als einen Rüdsgang in ben Katholizismus bezeichnet und geglandt, ihn damit auf eine besqueme Beise abtun zu können. Sie haben angenscheinlich nicht gesehen, wie sehr sie mit dieser Behauptung den Gest — und auch den Buchstaben Ritschle

Betonung bes Gemeinbegebankens hat Ritschl boch auch ein Organ gehabt für die "Ansprüche ber individuellen religiösen Erfahrung" (521); auch er kennt Geheimnisse im religiösen Leben; aber die Keuschheit verbietet ihm, sich näher darüber auszulassen (573 Anm.).

Gegen die Auffassung der Individualisten, die "ein unmittels bares persönliches Berhältnis zu Christus und zu Gott als den Kern des christlichen Lebens behaupten" (526), hat Ritschl einen dreisachen Einwand erhoben, einen psphologischen, einen erkenntnisstritschen und einen pädagogischen. In der Entwickelung dieser Bedenken hat er zugleich seinen eigenen Standpunkt besestigt. Sie tritt daher zweckmäßig an den Schluß der Darstellung.

1. Das pfpcologische Argument beftebt barin, bag Ritichl seine Gegner einer Selbsttäuschung zeibt. Auch ber begnabetfte Chrift tann, wenn er fich recht befinnt, bie Beziehung jur Bemeinde aus dem subjektiven Berlauf bes Beilsprozesses nicht ausschalten. Mag er im Befit ber Erlösung fich noch so ablehnend gegen fie verhalten, bas wird er bei rubiger Betrachtung nicht leugnen wollen, daß die Gemeinde es gewesen ift, ber er die erfte Berührung mit Chriftus verdankt. Er wird augeben muffen. baß ber einzelne, ber sich verföhnt weiß, sich immer schon in ber driftlichen Gemeinde vorfindet (529), er wird vielleicht gar, wenn man ihn barauf aufmerksam macht, ber mannigfachen Anregung burch bie Frömmigkeit anderer Menschen eine gewisse Bedeutung einräumen (551). Nur bas naive Bewußtsein tann biefe Beziehungen beharrlich verneinen, mit bem hinweis barauf, baß sie im Momente ber Kontemplation übersprungen werben (563).

gegen sich haben. "Mitschl war protestantischer, b. i. antikatholischer Theologe von einer Schärfe und Entschiedenheit, wie wir solche seit Flacius, Chennitz und ben Tagen der altprotestantischen Theologie nicht mehr erlebt haben. Hier liegt das eigentliche Geheimnis seiner Eigenart, Anziehungskraft und Größe." (Harnack, Reden und Aufsähe II, \$53.) Es wird immer Naturen geben, die bei aller Hochschaung der Gemeinde doch schließlich mehr mit Schleiersmacher empfinden (der Berfasser rechnet sich selbst dazu). Aber das werden auch die erdittersten Gegner Ritschls auf die Dauer nicht bestreiten lönnen, daß Ritschl gerade au diesem Punkte in einzigartiger Weise gewirkt hat für den Gedanken einer evangelischen Bollskirche im Sinne Luthers. — Bgl. Otto Ritschl in "Albrecht Ritschls Leben" II, S. 223 f.

Und es ift ebenso unbedacht, ben Theologen, ber ben verwickelten Brozen ber perfonlichen Beileerfahrung wiffenschaftlich in feine Elemente gerlegt, abzuweisen, wie es lacherlich mare, ben Bipchologen zu verspotten, weil er ben scheinbar so einfachen Aft ber Babrnehmung als einen in Bahrheit febr tomplizierten Borgang erklärt (563). Wenn also solche, bie auf bie Ausübung eines unmittelbaren perfonlichen Berhaltniffes zu Chriftus bedacht find, jugleich über theologische Bilbung verfügen, fo werben fie hoffentlich nicht in Abrede ftellen, daß ihre kontemplative Bergegenwartigung Chrifti als ihres Erlöfers und herrn boch nur barum möglich ift, weil fie in ber Kirche erzogen, in ihr gläubig geworben und in ihr mit ber richtigen Renntnis von Chriftus ausgerüftet worben find (563).

- 2. Das ertenntnistritische Argument gründet fich barauf, daß die Theologie als Wiffenschaft gar nicht in ber Lage sei, fich mit ber besonderen Frommigfeit jedes einzelnen zu befassen. Sie bat ihrer eigentumlichen Bestimmung gemäß nur bie eine Aufgabe, ben ibentischen Beftanb und bie gemeinsamen Buge ber driftlichen Frömmigkeit so beutlich wie möglich ans Licht zu ftellen. Der Glaube ber Gemeinbe ift bas unmittelbare Objett bes theologischen Ertennens (3). Theologie ift die Wissenschaft von ber Frommigteit ber driftlichen Gemeinbe, nichts anberes. Der Borgang, in welchem ber einzelne gläubig wirb, entzieht fich ebenfo aller Beobachtung, wie bie Entwickelung bes individuellen Beifteslebens überhaupt (513). Die Wirfungen ber göttlichen Onabe auf die einzelnen Gläubigen tonnen also wissenschaftlich immer nur in Beziehung auf beren objektive Boraussetzung, b. i. in Beziehung auf bie driftliche Gemeinde gur Darftellung tommen. Diefer Standpunkt ift ber Theologie geboten, und nur fo kann es gelingen, ein Spftem ber Theologie auszuführen, welches biefen Ramen verbient (4).
- 3. Das pabagogifche Argument betont bie Befahren eines subjektiviftifchen Chriftentums und im Busammenhang bamit bie Bebeutung ber Gemeinde für die gefunde Regelung ber indi= viduellen Frömmigfeit. Die Erfahrung lehrt, daß mit ber Berricaft bes Subjektivismus faft immer eine Depravation ber

driftlichen Frömmigfeit verbunden ift. Unter bem Ginflug bes Subjektivismus bat bas Chriftentum balb eine mehr ekftatische. balb eine mehr fentimentale Art angenommen und ift baburch seiner ursprünglichen Beftimmung entfrembet worben. Die driftliche Frömmigkeit erscheint bann entweber als eine Rette von brochenen, zusammenhanglosen Anschauungen" (561), als eine Summe von "pathologischen" Bemutevorgangen (570) - ober als "leibenschaftliches, grüblerisches Streben", über bem ber Friebe ber Seele verloren geht (160). Jenes ift besonbers in ber Chriftusmpftit, Dieses im Beiligungspietismus ber fall. Dort ift es bas "Liebesspiel mit Chriftus" (563), welches ben Charafter ber driftlichen Frommigfeit verdirbt. Gin wirres Auf- und Nieberwogen ber Gefühle, balb himmelhoch jauchzend, balb jum Tobe betrübt, jest in Seligfeit schwelgend, bann wieber völlig ernüchtert 1): bas find bie Wirkungen jenes gang perfonlichen Umganges mit Chriftus - eine Summe von "unfreien, untlaren, ziellofen Strebungen" (570), Die allenfalls eine gewiffe finnliche Befriedigung (562), aber feine religiofe Startung gemabren tonnen (564). Denn bas Hobelieb, nach beffen allegorischer Auslegung fich alle jene Phantafiespiele richten, gebort nicht zu bem Evangelium, mit welchem Chriftus betleibet ift (109) 2).

Im Heiligungspietismus wiederum wird man über dem Ansspruch nach individueller religiöser Erfahrung seines Christentums niemals wirklich froh. Man erwartet besondere göttliche Kundsgebungen. Sie bleiben aus, die Enttäuschung ist da. Man steigert das Schuldgefühl kunstlich in der Hoffnung auf ein um so intensiveres Erleben der göttlichen Gnade (160). Aber was dabei herauskommt, ist doch nur eine ungesunde Sentimentalität, welche

<sup>1)</sup> Bgl. S. 562.

<sup>2)</sup> Wie wenig bei einer so entichiebenen Ablehnung der Bernhardinischen Gefühlsmyfit die Wärme und Innigkeit des religiösen Lebens verloren geht, lehrt besser als alle theoretischen Erwägungen Wilhelm herrmanns herrliches Buch: "Der Berkehr des Christen mit Gott" (Stuttgart, '1903), das in bewuhter Abhängigkeit von Ritschl geschrieben ift. — Jum Streit über Ritschls Stellung zur Mofilt und beren prinzipielle Bebeutung vergleiche man Joh. Wendland, Albrecht Ritschl und seine Schüler, Berlin 1899, S. 129—131.

es in feinem Falle zu einer ganzen Freude und einer reinen Seligfeit bringt (523). Gin verängstetes Chriftentum in fteter Besorgnis - bas ift ber Erfolg ber gangen Bemubung. bleibt bie mannliche, bei aller Demut ihrer felbst gewisse Frommiateit?

In beiben Erscheinungen, ber Chriftusmbstit und bem Beiligungspietismus, racht fich julest bie Bernachlässigung ber Gemeinbe. An ihnen tann man, wie bie Befahren bes subjettiviftischen Chriftentums, so die ungebeure padagogische Rraft ber driftlichen Gemeinde fich flar machen 1). Die viel verachtete driftliche Gemeinde ift in ber Tat eine Erziehungsmacht allererften Ranges (564f. 160. 167). Indem fie im Sinne ihres Stifters jede leidenschaftliche und atute Form ber Frömmigfeit grundfätlich ablehnt (160), ift sie, wie alle Erziehung, barauf gerichtet, ben Befühlen und Affetten ein Daß aufzuerlegen (564). Sie forgt bafür, bag bie Andacht fich nicht mit willfürlichen Berfchiebungen bes Bilbes Chrifti beschäftige (563), fie achtet barauf, bag bas Bilb bes Erlöfers nicht nach einem willfürlichen Gelüfte interpoliert wirb (522). Und wie fie fich gegen allen Ariftofratismus bes mpftischen Befühlslebens erhebt, fo richtet fie wiederum bie tiefbetrubten Seelen berer auf, die mit ihrem pietistischen Chriftentum in bie Bruche gefommen find, indem fie fie baran erinnert, daß bas Beil in Chrifto aus feiner Gemeinbe tommt und im Bertrauen auf fie rechtmäßig erworben und behauptet wird. Das Chriftentum als "Sitte" und nicht als "ziellose Aufgeregtheit": bas ift bie Losung ber driftlichen Gemeinbe 2). In biefer Geftalt, als

<sup>1)</sup> Die "Gefdichte bes Bietismus" ift als Brobe auf bie Richtigfeit biefer Bebanten entworfen. "Die Signatur bes Bietismus ift ... nicht Kolgerichtigkeit . . ., sondern Anstrengung der Phantasie, des Gefühls und des Billens in lauter Situationen, welche nicht folgerecht geordnet find. Der allgemeine Grund bavon ift aber, bag ber Bietismus im Protestantismus bie mondische Kontemplation erneuert. Diese Kombination ift in fich wiber= sprechend; foll fie also aufrecht erhalten werben, so ruft fie bie Anftrengungen bervor, welche teils überhaupt giellos find, teils in ben Beranlaffungen bas Begenteil ber evangelifden Beilegewißheit erreichen", I, S. 445.

<sup>2)</sup> Bergleiche ben Brief an Diestel vom 23. März 1878 (Leben II, 324)

geistige Erziehungsmacht, bat sie eine leitende Stellung auch im subjektiven Berlauf bes Heilsprozesses 1).

\* \*

Die bewunderungswürdige Energie, mit welcher Ritschl ben Bemeinbegebanten von Anfang bis zu Enbe festgehalten bat, in beutlicher Abgrenzung gegen allen Ratholizismus, ift an und für fich eine theologische Leistung ersten Ranges. Riemand wird leugnen fonnen, daß Ritichle Erlöfungslehre im großen Stil entworfen ift und an innerer Folgerichtigkeit sogar ben genialen Aufbau Schleiermachers übertrifft. In Diesem Sinne ift Ritschl in ber Tat als der fruchtbare Fortbildner Schleiermachers zu beurteilen. Aber Schleiermacher bat etwas vor Ritschl voraus, mas ibn ber Gegenwart besonders nabe bringt. Es ist der Ginn für die unendliche Fulle ber Motive, Die im religiöfen Leben wirtfam find. Schleiermacher hat es in unvergleichlicher Weise verftanben, bie möglichen Schattierungen evangelischer Frömmigkeit in seiner Glaubenslehre jum Ausbrud ju bringen. Hierzu befähigte ihn neben ber eingeborenen Erlebnistraft und Erfenntnisweite noch besonders feine Auffassung ber Dogmatit als einer wesentlich beschreibenben Biffenicaft. Ritichl bat im Gegensat bazu bie Dogmatit als eine wesentlich normative Disziplin verstanden. Es liegt nicht im Rahmen biefer Untersuchung, zwischen jenen beiben Auffassungen zu entscheiben. Aber bas ift wohl ohne weiteres einleuchtenb, bag Ritschl mit seiner Bosition sich von vornberein ein engeres Gesichtsfeld ab-

mit der Alternative: Entweber das Christentum als Sitte ober als ziellose Ausgeregtheit und begleitender Hochmut.

<sup>1)</sup> Bergleiche bazu die schöne Stelle aus dem schon mehrsach zitierten Brief an Diestel (Leben II, 50): "Es ist ein Jammer, wie die Leute der Selbstäuschung nachjagen, sich erst als Christen zu achten ..., nachdem sie das isolierte Rechtsertigungsbewußtsein zustande gebracht haben. Lebe in der Kirche, sei mit Bewußtsein tätig in ihren Funktionen, und hast du dabei eine Bersuchung zur Heilsverzweislung oder Selbstgerechtigkeit, dann besinne dich, daß du etwas kannst und bist nur als Glied der Gemeinde, die durch die Stiftung auf Christus die Zusicherung des göttelichen Bohlgefallens und der Sündenvergebung hat."

gestedt hat als Schleiermacher. Es ist schon burch die Bersschieht des Standortes bedingt, daß Schleiermacher, ganz abzeseschen von der Richtigkeit oder Unrichtigkeit seiner Auffassung, weiter gesehen hat als Ritschl, wie er denn auch in unsern Tagen selbst von Ritschls Freunden überwiegend als der reichere Genius beurteilt wird.

Aber neben ben Differenzen ift boch bie Fülle gemeinsamer Überzeugungen überraschenb. Die grundfäpliche Beziehung bes Erlöfungegebantens auf bie Bemeinschaft ift für Schleiermacher ebenso sicher nachweisbar wie für Ritschl 1). In biefer hinsicht baben beibe Manner ber Gegenwart noch viel zu fagen. Bir leben in einem Zeitalter bes ausgesprochenften Inbivibualismus. Beber will feine Art entfalten, jeber ftrebt nach "Berfonlichkeit", viele in bem gefährlichen Irrtum, als genügte bie Pflege bes Individuellen icon, um eine Berfonlichfeit zu erzeugen. Auch in ber Frömmigkeit greift es um fich. Jeber will einen besonberen Typus barftellen. Es ift ein formliches Rotettieren mit bem, was andere nicht so haben. Run ware es freilich sehr unbedacht und gar nicht im Geifte bes Protestantismus, ein solches Streben von vornherein ju verurteilen. Was uns baran mit aufrichtiger Freude erfüllen muß, ift namentlich bies, daß bie gefteigerte Religiofitat unseres Zeitalters in bem Beftreben nach individueller Frommigfeitsgeftaltung vielleicht ihren würdigften Erponenten gefunden bat. Aber bie Gefahren find nicht zu vertennen. Das Enbe biefer Beftrebungen ift vielfach eine unfromme Originalitätssucht, wenn nicht gar ein unfruchtbarer Mbftigismus,

<sup>1)</sup> Weshalb auch Schleiermacher so wenig wie Ritschl bem Borwurf bes Katholizismus entgangen ift. Der erste, der ihn aus obigem Grunde erhoben hat, ist wohl Baur gewesen (vgl. Otto Ritschl, Albrecht Ritschls Leben II, 223, Anm.). Ihm hat sich in nenerer Zeit C. Lülmann (Das Bild bes Christentums bei den großen deutschen Iden, 1901, S. 219) ansgeschlossen; mertwärdig genug, da Lülmann sich sons durchaus als Schleiermachersreund zu ersennen gibt. Ritschls siberzeugender Nachweis, daß die Auszeichnung der Gemeinde an sich mit dem Katholizismus noch nicht das mindeste zu tum habe, scheint immer noch nicht entsprechend durchgebrungen zu sein.

in bessen dumpser Atmosphäre eine gesunde Frömmigkeit sich auf die Dauer nicht halten kann. Schleiermacher und Ritschl haben wohl gewußt, was die Gemeinschaft in der Religion bedeutet, zusmal für jene schlichte Frömmigkeit, die im sonntäglichen Gottess dienst ihre natürlichen Höhepunkte erlebt. Es wäre gut, wenn wieder etwas mehr Gemeinschaftssinn unter uns lebendig würde, wenn es uns gelänge, aus den Schranken einer ängstlich geshüteten Individualität herauszutreten und wieder mehr im Ganzen zu leben.

# Gedanken und Bemerkungen.

1.

### Das religiose Apriori.

Bon

Lic. Dr. Paul Kalweit, Direktor bes evangelischen Brebigerseminars zu Raumburg am Queis.

Der Ausbruck "religiöses Apriori" ist gebildet im Anschluß an die Terminologie des kritischen Idealismus. Ob es ein religiöses Apriori gibt, das ist zunächst nicht mehr als eine Frage, und es wäre möglich, daß die Antwort verneinend aussiele. Aber die Möglichkeit eines negativen Ergebnisses braucht nicht zu hindern, versuchsweise mit einer Frage vorzugehen. Denn ohne daß wir Fragen stellen, kommen wir nicht zu Antworten, die Erkenntnis bedeuten. Der Sinn der Frage selbst aber muß klar sein, es darf nicht zweiselhaft sein, was sie bedeutet, und d. h., es muß ein bestimmtes Verständnis des Begriffs Apriori gewonnen sein.

Fragen wir bemnach, was mit Apriori gemeint ift, so lautet die Antwort im Anschluß an Kant: Apriori ist das, was unabstängig von der Ersahrung — oder deutlicher: von der Wahrsnehmung ist. Aber vor drei Mißverständnissen, denen die Philossophie Kants leicht ausgesetzt ist, müssen wir uns hüten. Das erste ist dies, daß man das Apriori meint vorzusinden, wenn man im Geiste nachsieht. Aber es wird nicht gefunden, sons dern es wird erzeugt. Es handelt sich bei dem Apriori nies

mals um angeborene, fertige Größen, sonbern um ursprüngliche, attive hervorbringungen. Das zweite Migverftanbnis zeigt fich barin, bag man meint, ein Apriori zeitlich vor aller Bahrnehmung nachweisen zu müffen, wenn überhaupt von einem Apriori solle gerebet werben burfen. Natürlich qualt man fich bamit ganz vergeblich ab. Zeitlich find immer bie Wahrnehmungen bas Erfte. Richt ein zeitliches, fonbern ein logisches Berbaltnis ift mit bem Ausbrud Apriori bezeichnet. Das britte Migverftanbnis gibt fich barin tund, daß man Rant bie Meinung unterschiebt, es tomme für ihn bie Wahrnehmungewirklich teit burch bas Zusammenwirken eines gestaltlosen Stoffes und apriorischer Formen zustande. Beil Rant Raum und Zeit apriorische Anschauungsformen nennt, meint man ihn so verfteben zu burfen. Aber auch für Kant ift bereits bie bloße Bahrnehmung flächenhaft und veränderlich, also raum- und zeithaft, ohne dag darin irgend etwas Apriorisches stedte. Der apriorische Raum und die apriorische Zeit ift nicht mit bem psphologischen Raum und ber psphologischen Zeit zu vermedfeln.

Wir werben Rant und bamit bas Apriori recht verfteben, wenn wir einmal bie gefamte Wahrnehmungewirklichkeit einfach als gegeben anseben, und nun nicht fragen, wie kommt biese Bahrnehmungswirklichkeit zustande, sondern wie kommt gegenüber biefer Bahrnehmungewirklichteit Ertenntnis zustanbe. ift die Frage Rants, und die Antwort in seinem Sinne lautet nun fo: Erfenntnie entfteht nicht baburch, bag wir nur unfere Sinne brauchen. Denn was fich uns ba barftellt, ift nichts als ein regellofer Wechsel von Wahrnehmungen. Jebe Wendung bes Ropfes, jede Beränderung des Standpunktes, jede Störung in bem pshophhsischen Organismus bringt ein anderes Bilb bervor. Alles ift hier in unaufhörlichem Fluß, nirgends bietet fich ein fefter Salt. Diese ganze Wahrnehmungswirklichkeit ift ein wirres. zusammenhangloses, zerfettes und zerflatternbes Sein. Wer allein in ihr feinen Stand nahme, fame nie ju einer ficheren Erkenntnis. Soll es überhaupt Ertenntnis geben, fo ift fie nur unter ber Bedingung möglich, daß es außer ber bloken Babrnehmungswirklichkeit eine andere gibt, die nicht in gleicher Weise regellosem

Bechsel unterworfen ift, sondern ein ftrenges Geset aufweist. Bir werben biefe Wirklichkeit nirgends anders entbeden als in bem Beift. In ber Tat findet sich nun in bem Seift eine gesetmäßige Aftivität. Er icafft von fic aus Notwendigfeiten bes Gebantens. er entwidelt in ber Mathematit bie Berbaltniffe bes Raums, benen jedes besondere raumliche Wahrnehmungsgebilde fich fügen muß, er stellt die allgemeinen logischen Berhältniffe ber Zeit auf, die gultig find, wie verschiedenartig auch das Tempo des psychologischen Borftellungsablaufes sein mag, er bilbet ben Zahlbegriff als ein Mittel ju erafter Begreifung bes Gegebenen, er ftellt bie Forberung kausaler Berknüpfung, wobei Ursache und Wirkung in beftimmt angebbarem Berbaltnis zueinander fteben. Diese Schopfungen bes Beiftes find bas Apriori. Blato nannte fie EnoBeoeic, Grundlegungen. Rur mo fie gebilbet werben, gelingt es, fefte Beziehungen in bem Wahrnehmungsmaterial berzuftellen und so eine fichere Erkenntnis zu gewinnen. In bem Apriori begrunbet fich bie mathematisch = naturwiffenschaftliche Ertenntnis. Wie Großes biefe Erkenntnis geleistet bat, liegt am Tage, aber fie bat eine eigentumliche Schrante, fie ift eine Ertenntnis in lauter Berhaltniffen. Bas wir bier erkennen, bas find Berbaltniffe und nichts als Berhaltniffe. Bon bier fällt Licht auf die Rantische Unterscheidung von Erscheinung und Ding an fich. Daß wir Erscheinungen ertennen, liegt baran, daß wir Berbaltniffe erkennen, ein Ding an sich aber vermögen wir in biefer Erkenntnis nicht zu faffen, benn bas bieße eben ein Ding außerhalb aller Berhältniffe erkennen, und bas vermögen wir innerhalb ber mathematisch = naturwiffenschaftlichen Ertenntnismeise, Die fich in lauter Berbaltniffen bewegt, nun einmal nicht. Darum vermag biefe Ertenntnisweise auch nichts Beftimmtes von Gott, Seele, Weltgangem ju fagen, benn biefe brei find etwas, was nicht als Berbaltnis angeseben werben tann. In biesem Sinne ift es gemeint, wenn Kant bie Anwendung ber Rategorien auf Dinge an sich ablehnt. Es ließe sich wohl sagen, daß Gott ber Grund ber Erscheinungswirklichkeit ift, aber eine Ertenntnis Gottes ift bamit nicht ausgesagt; bas ware nur bann ber Fall, wenn eine in Zahlen auszusprechenbe Relation zwischen Gott und Erscheinungswelt berftellbar mare, bas aber ift unmöglich. Mit dem allen ift nicht gesagt, daß überhaupt nicht wirklich ift, was für die mathematisch-naturwissenschaftliche Ertenntnis nicht faßbar ift, vielmehr gilt: die mathematisch-naturwissenschaftliche Birklichkeit ist wohl eine große Birklichkeit, aber sie ist nicht die ganze Birklichkeit. Doch bleibt es dabei, daß wir erakte Erkenntnis von Birklichkeit nur haben, wo das Apriori wirksam zu werden vermag. Erkenntnis entsteht eben nur da, wo eine Zuordnung von Anschauungsmaterial zu den apriorischen Feststellungen stattsindet. Bas den apriorischen Bestimmungen sich nicht sügt, ist darum nicht in jedem Sinne unwirklich, aber erkannt ist es nicht. Es ist denkbar, daß die Bahrnehmungswirklichkeit zu neuen apriorischen Bildungen anregt, aber dadurch wird die allgemeine philosophische Grundanschauung nicht verändert, daß nur da Erkenntnis sich sindet, wo ein Apriori das gegebene Material bearbeitet und sich einsügt.

Ahnliches ließe von der historischen Erkenntnis sich sagen. Auch historische Erkenntnis kommt nur zustande durch ein Apriori, ohne das eine Ordnung und Gliederung des Stosses nicht möglich wäre. So ist z. B. der historische Entwicklungsbegriff ein Mittel, das geschichtliche Material zur Erkenntnis zu erheben. Das historische Apriori ist noch wenig untersucht; es sehlt uns noch eine Kritik der historischen Bernunst, aber ohne Zweisel sindet auch in der historischen Erkenntnis eine Bearbeitung des Stosses durch apriorische Größen statt, und auch hier würde nur dann Erkenntnis sich sinden, wenn die Zusammenordnung von Empirischem und Apriorischem gelänge. Auch dabei würde zugestanden werden können, daß etwas, das sich dem historischen Apriori nicht einsordnet, doch geschehen sein könnte, aber eine historische Erkentnis wäre dann eben doch nicht erreicht, das betressende Ereignis wäre bistorisch unbegriffen.

Wie ohne ein Apriori wissenschaftliche Erkenntnis unmöglich ist, so auch ein in sicherer Richtung verlaufendes Handeln. Innerhalb der bloß empirischen Wirklichkeit wird das Handeln von der beständig wechselnden Umgebung und von den ebenso wechselnden psichhischen Trieben bald hierhin bald dorthin gezogen. Ein Gesetz des Handelns ist hier nicht zu entdeden. Singe der Mensch in

Die empirische Lage auf, so wurde sein Leben in regellosen Antrieben verlaufen. Bas er in einem Augenblicke verfolgte, bas wurde er im nachsten laffen, weil ein ftarkerer Reiz ibn nach anderer Richtung goge. Run aber erhebt fich im Menschen bas ethische Bebot, ber tategorische Imperativ, ber feinem Willen unbedingt, ohne Rücklicht auf die Antriebe der empirischen Lage gebietet. Mogen bie Reize und Reigungen noch fo ftart fein, ber Menfc foll ihnen nicht folgen, sonbern fich bem sittlichen Gebot unterwerfen. Erft baburch gewinnt ber Mensch für sein Sanbeln einen festen Salt und ein festes Biel. In allem, was er tut, bat er nun die ethische Forberung jur Geltung ju bringen. Das fittliche Gesetz aber werben wir mit Recht ein Abriori nennen burfen. Denn es tommt bem Menichen nicht aus bem Babrnehmungsmaterial entgegen, sonbern es fteigt in feinem Innern auf. Auch hier aber ift die Beziehung biefes Apriori zu ber empirischen Birklichkeit nicht zu überseben. Es wird nämlich bie Aufgabe bes Menschen, Die empirische Birklichkeit nach ben Forberungen bes sittlichen Apriori zu bearbeiten. Erft so entsteht eine volle Birtlichteit. Abnlich wie im theoretischen Ertennen Die Bahrnehmungswirklichkeit für sich regellos und bas Apriori für fich leer bleibt und erft im Zusammentreffen beiber sich eine mabrhafte Erkenntnis gestaltet, so bleibt auch auf bem Gebiet bes Handelns das Empirische für sich haltlos und das Apriorische für fich schattenhaft. Erst aus ber Berbindung beiber geht eine vollfraftige Birklichtet bervor. Schlieflich ift noch bervorzuheben, was bereits in den bisherigen Ausführungen enthalten ift — daß erft bas ethische Apriori auch ethische Erfahrung möglich macht. Ohne die Möglichkeit, bas empirische Material auf bas ethische Apriori zu beziehen, wurde es so etwas wie eine ethische Erfahrung gar nicht geben fonnen.

Runmehr werben wir gewisse allgemeine Bestimmungen bes Apriori herausheben können. 1. Das Apriori ist eine ursprüngsliche Schöpfung bes Geistes, die durch die Wahrnehmungswirklichsteit wohl angeregt, aber nicht hervorgebracht werden kann. Es liegt darum nicht in der Fläche ber psichischen Phänomene, es ist ihnen nicht nebengeordnet, sondern übergeordnet. 2. Das

Apriori trägt seine Wahrheit in sich selbst und kann, wie es z. B. bei dem sittlichen Apriori recht deutlich wird, seine Stellung auch gegen den Widerspruch der empirischen Tatsachen behaupten, denn es ist die grundlegende Bedingung für Größen wie Erkenntnis und Sittlichkeit, die sonst gar nicht existieren würden. Aber es erweist auch sein Recht dadurch, daß es ihm gelingt, sich die empirische Wirklichkeit zu unterwersen. 3. Es ist keine unbedingte Vorderung — wie sie noch Kant stellte —, daß das Apriori ein sür allemal vollständig dargelegt werden müßte, vielmehr ist die Möglichkeit zuzugestehen, daß neue Gestaltungen des Apriori auftreten.

Nach diesen Darlegungen nehmen wir die Frage nach dem religiösen Apriori wieder auf. Leitete uns bisher die Frage: wie ist Erkenntnis, wie ist Sittlickkeit möglich, so wird jett die entsprechende Frage lauten: wie ist Religion möglich? Und es wird nun wenigstens eine nicht gänzlich willfürliche Bermutung sein, daß auch dei der Religion ein Apriori mitspricht. Diese Bermutung gewinnt eine bedeutsame Stütze an der Tatsache, daß die wichtigsten Größen der Religion, wie Gott, ewiges Leben, jedensalls nicht der Wahrnehmung entnommen sind. Bon eigentümlichem Gewicht ist auch die Tatsache, daß alle versuchten, oft geistvollen Ableitungen der Religion aus einem Bestande, der noch nicht Religion war, nie recht gelingen wollten; sie setzen eigentlich immer Religion voraus und deduzierten sie nicht. Demnach wird die Frage nach dem religiösen Apriori als berechtigt anerkannt werden dürfen.

Aber welcher Art ist es nun? Kant hat auch das religiöse Apriori darzulegen unternommen, wenn er auch in seiner Religionslehre diesen Terminus nicht gebraucht. Bekanntlich nimmt Kant
dabei seinen Ausgang von der Moral. Zwar ist die Moral
etwas vollkommen Selbständiges und bedarf für ihre Geltung
nicht der Religion. Die Forderung, die der kategorische Imperativ erhebt, steht durchaus für sich selbst ein. Aber es ist nun
doch eine richtige apriorische Idee, daß nicht nur das sittliche
Gebot befolgt werde, sondern daß auch eine moralische Welt entstehe. Die notwendigen Boraussetzungen aber für die moralische

Welt sind die Unsterblichkeit der Seele und das Dasein Gottes. Das religiöse Apriori bei Kant läßt sich also durch die drei Urzteile ausdrücken: es soll eine moralische Welt sein, es gibt ein ewiges Leben, Gott existiert. Dabei ist auch hier der Zusammenshang mit der empirischen Wirklichkeit gewahrt, denn diese soll durch das religiöse Apriori so bearbeitet werden, daß ein Reich Gottes aus Erden entsiehe.

Aber so Bebeutsames Kant auch auf diesem Gebiete geleistet hat, so befriedigen boch gerade hier seine Anschauungen nicht recht. Die Abhängigkeit von der Moral läßt die Religion nicht zu voller Selbständigkeit gelangen, und die Eigenart der Religion scheint nicht getroffen.

Doch wie sollen wir es nun anders anfangen, um ju einem Ergebnis ju tommen? Erinnern wir uns, bag auf ben Bebieten bes Erkennens und handelns bas Apriori Befestigung, Ordnung, Zusammenhang in die sonst vorhandene Halt- und Regellosigkeit hineinbringt. Es gibt ein gewiffes Ertennen und handeln, bas nicht vom Apriori geleitet wirb, aber man möchte es um feiner Bufälligkeit willen nicht fo nennen, sonbern lieber abschwächenbe Ausbrude gebrauchen, wie perzipieren und agieren. Immerbin fieht man die Beziehung bes Empirischen und Apriorischen auf-In bas bloße Perzipieren von Borftellungen, in bas bloge Agieren foll Ordnung und Zusammenhang bineinkommen, es foll auf eine bobere Stufe erhoben und umgewandelt werben, es foll einen geiftigen, vernünftigen Sinn erhalten. Und nun fragen wir: geht ber Mensch in Bergipieren und Agieren auf, bag nur biesen gegenüber ein Apriori notwendig mare, ober findet sich noch eine anbere gleich fundamentale Tatsache seines natürlichen Wesens, bem gegenüber bas Berlangen nach einem Apriori begründet mare? Es lage nabe, nach ber gewöhnlichen psychologischen Ginteilung in Erfennen, Bollen, Rublen bas Gefühl ale biefe britte Tatfache angufprechen. Aber wir wollen nicht überfeben, bag beim blogen Befühl ber Menich isoliert ift und in feinem engften Rreife bleibt, mabrend beim Bergipieren und Agieren ber Busammenhang mit ber Umgebung feftgehalten mar. Wir werben behaupten burfen, baß nur eine Tatsache, in ber auch ber Zusammenhang mit ber

Umwelt bewahrt ift, geeignet ift, in Parallele zu ben beiben anderen gesett zu werben. Und ba findet sich nun die allerfundamentalfte Tatfache ber Abhangigfeit bes menschlichen Lebens. Der Mensch sieht sich eingespannt in ein ungeheures Gewebe von Beziehungen. Er ift wie ein Glasftudden in einem riefenhaften Jebe leise Drebung bringt eine Berschiebung ber Raleidostop. Teile bervor, und er wird bald von diesem, bald von jenem Teil geschoben. Die Abbangigfeit ift nicht zu leugnen, aber es ift eine regellose Abhangigkeit balb von biesem, balb von jenem. Die Abbangigkeit in titanenhaftem Streben überhaupt abzuschütteln, ift bem Menschen versagt, er wurde baburch nur noch mehr in bie Abbangigkeitsverbaltnisse verftrickt werben. Die Sinn- und Regellofigfeit ber Abhangigfeit fann nur übermunden werben, wenn es schlechthinnige Abbangigfeit gibt. Diese aber gibt es in ber Tat, und sie ift bie Grundüberzeugung ber Religion, ja bie Religion felbst. Schleiermacher bat es wirklich richtig getroffen, wenn er schlechthinnige Abbangigkeit als bas Wefen ber Religion bestimmt. Man muß sich bei Schleiermacher nur nicht burch bas Wort Befühl irreleiten laffen, bas ja allerdings bie Borftellung erwedt, als banble es fich um einen psychologischen Zuftand analog benen, bie burch irgendwelche Teilerlebniffe bervorgerufen werben. Aber schlechthinniges Abbangigfeitsgefühl fann ja gar nicht in ber Flache ber empirischen Gefühle liegen, bann ware es ihnen nebengeordnet und barum nicht ichlechthinnig. Go ftebt es ihnen gegenüber, fie umspannend und umfassend, wie bas ethische Gebot fich zu ben einzelnen pspoologischen Untrieben verbalt. Allerbings reflektiert bie schlechthinnige Abhangigkeit pspchologisch sich im besonberen Mage im Gefühl, so bag bie Babl bes Ausbruckes bei Schleiermacher nicht ganglich ungerechtfertigt ift, aber er wird beffer vermieben und bafür lieber bas neutralere Wort Bewußtsein gemählt. Inbem wir aber in ber ichlechthinnigen Abhangigfeit etwas erfennen, mas alle empirischen Dage überschreitet, mas bem Menschen nie aus ber empirischen Birklichkeit als folder entgegenkommen tann, burfen wir in ihr bas gesuchte religiose Apriori seben.

Aber hiergegen erheben sich nun zwei Einwande, ber eine von seiten ber Philosophie, ber andere von seiten ber Religion. Die

Angriffe erfolgen von entgegengesetter Richtung, vereinen fich aber barin, ben Begriff bes religiofen Apriori ju gerftoren. Die Bhilosophie erklärt, daß gerade das charatteriftische Merkmal bes Apriori, die eigene ichopferische Aftivität bes Beiftes feble, bie ja in bem Begriff ber ichlechthinnigen Abbangigfeit gerabezu außgeschloffen werbe. Außerbem liege bas theoretische und ethische Apriori ganglich innerhalb bes menschlichen Geiftes, bagegen verlasse bas angebliche religiose Apriori ben Standpunkt ber Immanens und weise auf ein tranfgenbentes Sein. Die Religion bagegen erklärt, daß ein Apriori, weil es auf einer icopferischen Setzung bes menschlichen Geiftes berube und weil es ben 3mmanengstandpunkt vertrete, eben barum nicht religiös fei. Nicht auf einem Apriori berube die Religion, sondern auf göttlicher Offenbarung. So scheint also bies bas Ergebnis ju fein: mas a priori ift, ift nicht religiös, und was religiös ift, bas ift nicht a priori.

Aber vielleicht liegen hier Mißverständnisse vor, die sich heben lassen. Zunächst ist der Gegensatz von Immanenz und Transszendenz nicht zu überspannen. Gegenüber dem pshchologischen Bestwas Transzendentes. Ohne Frage vertreten sie auch eine dem bloßen empirischen Menschen überlegene und übergeordnete Wirtslichteit. Was in ihnen aussommt, das ist etwas Überindividuelles, etwas Allgemeingültiges, und es ist anzuerkennen, daß in jedem Apriori etwas Absolutes sich kundgibt, etwas also, das mit den Größen der Religion mindestens eine nahe Verwandtschaft hat.

Schwerer wiegt ber Einwand, daß das charakteristische Merkmal der Aktivität vermißt werde. Aber das ist bei näherem Zusehen gerade nicht der Fall. Schlechthinnige Abhängigkeit ist ihrem eigenen Wesen nach gerade die in eigener freiwilliger Unterwerfung anerkannte Abhängigkeit. Fehlte diese Anerkennung, so wäre es eben keine schlechthinnige Abhängigkeit, dann gäbe es ja etwas, was die Abhängigkeit verweigerte. So gehört die Anerkennung zu der schlechthinnigen Abhängigkeit, und es sehlt somit nicht die Aktivität.

Was aber ben Einwand der Religion angeht, daß sie auf göttlicher Offenbarung beruhe, so ist zu sagen, daß die Bezeichnung Apriori durchaus nicht die Anerkennung ausschließt, daß es sich

bier um Offenbarung banble. Es ift ja boch gerabe bas Eigentumliche, bag ber Menfc eine Macht, von ber er fich ichlechtbin abhängig weiß, nicht in seiner finnlichen Wahrnehmung vorfindet. Wenn er bennoch eine folche Macht anerkennt, so ift es nur möglich, weil er noch in einem anderen Busammenhange fteht, ber sich ibm irgendwie fundgibt. Schlechthinnige Abbangigkeit ift ja boch nicht eine willfürlich gebilbete Größe, sonbern eine folche, bie an ben Menichen berantommt und feine Buftimmung forbert. Anberfeits braucht boch auch bie Religion nicht jebe Aftivität ju verwerfen. Jene Anerkennung, von ber wir sprechen, ift nichts anderes als was die Religion Glaube nennt. In der schlechthinnigen Abbangigfeit ift beibes vereint: Die Offenbarung Gottes und die Anerkennung durch ben Menschen. Um des barin enthaltenen Übermenschlichen willen sprechen wir von Offenbarung, um ber barin enthaltenen Aftivität willen reben wir von einem Apriori. Es werben bier weber bie Ansprüche ber Religion noch bie bes Begriffs Apriori verlett. Denn es bleibt bie Forberung ber Religion gewahrt, bag alle Bewegung von Gott anbebt und ber Menfc Gott absolut unterworfen ift, und es bleibt bie Forberung bes Apriori gewahrt, daß die eigene Anerkennung bes Menschen nicht fehlen burfe. Seben wir naber ju, fo muffen wir boch auch fagen, daß die Religion nicht auf Bernichtung, sonbern auf Bewahrung, nicht auf Bindung, sondern auf Befreiung feiner Rrafte abzielt. Wenn ber Menich in ber Religion fein Leben verliert, so geschieht es nur, damit er ein besseres finde. Sein Selbst foll nicht unterbrudt werben, sonbern es foll ihm zu bem Bewinn eines mabren Selbst erft geholfen werben. So bebt in Wahrheit bie Religion bie Aftivität nicht auf, sonbern läßt fie erft gang lebendig werben. Und umgefehrt bedeutet die Aftivität im Apriori nicht Losfagung von allen überindividuellen Machten, fonbern im Gegenteil gerabe Unterwerfung unter geiftige Notwendigkeit. ber schlechthinnigen Abbangigfeit weiß ber Mensch fich frei, und in ber Freiheit weiß er sich schlechthin abhängig. Als etwas, bas feinem subjektiven Bunfchen und Meinen burchaus überlegen ift, bas zugleich einer anderen als ber empirischen Wirklichkeit angehört, also als eine Offenbarung tommt bie schlechthinnige Abhangigkeit

an den Menschen heran, aber er bejaht sie in freier Unterwerfung. So dürfen wir von einem religiösen Apriori reden. Seinem alls gemeinsten Gehalt nach ist es schlechthinnige Abhängigkeit, seiner Form nach freie Anerkennung, also Glaube.

Man konnte fragen, warum biefer Gifer für ein religiofes Beil es sich babei um große Dinge handelt. Apriori tommt die Selbständigteit und Selbstgewißbeit ber Religion jum ichariften Ausbruck. Es wird bamit gefagt, daß bie Babrbeit ber Religion sich nicht von anderen Größen ber erweisen läßt, baß fie aber auch einen folden Beweis nicht braucht. Im Apriori wird ber lette sichere Bunft erreicht, an bem alles andere bangt. Bebe andere Bewigheit, die man aus Migverftandnis sucht, ift nicht größer, sondern geringer als die, die im Apriori gefunden wird. Indem ein eigenartiges Apriori aufgewiesen wird, wird die Souveranität ber Religion flar, die nun einmal zu ihrem Wefen gebort. Wo die Religion gang Religion war, da hat fie nicht um Beftätigung ihrer Behauptungen bei ber Beisheit Diefer Welt geworben, ba bat sie ben Widerspruch bieser Beisheit als eine gleichgültige Sache behandelt. Es war barum bei Rant ein richtiges Gefühl für bie Eigenart ber Religion, als er ihr bie falichen Stugen bes mathematisch-naturwiffenschaftlichen Er-Darin lag wirklich nicht eine Schäbigung ber fennens entzog. Religion, sondern vielmehr ein hinweis auf ihre Stärke. Religion ift bann erft gang groß und mächtig, wenn fie allein ift, wenn sie alle falichen Stuten von fich geworfen bat. Diefer Anspruch ber Religion auf volle Selbständigkeit wird aber auch für bie Erkenntnis in bem Aufweis eines Apriori einleuchtenb.

Daburch, daß in der Religion ein Apriori nachgewiesen wird, wird auch deutlich, daß die Gewißheit der Religion nicht geringer ist als irgendeine andere Gewißheit. Es wird vielsach die religiöse Gewißheit als subjektiv im Vergleich zu der objektiven Gewißheit der empirischen Wissenschaft bezeichnet. Auch Kant hat in den religiösen Überzeugungen vom Dasein Gottes und der Unsterdlichsteit ein subjektives Moment erkannt; er meinte, daß jene Überzeugungen ein subjektiv notwendiges Bedürfnis seien, während das ethische Geset eine objektive Notwendigkeit darstelle.

Kants Anschauung ist baraus erklärlich, daß er nicht zu einem völlig eigenartigen religiösen Apriori vorbrang. Wo aber ein eigentumliches Apriori erkannt wird, da wird auch die Bezeich= nung ber religiöfen Gewißheit als subjektiv im Bergleich mit anderer objektiver Gewißheit abgewiesen. Subjektiv ift jebe Bewißbeit, sofern fie in einem Subjett fest verankert fein muß, man fagt alfo bamit nichts Unterscheibenbes. Aber bie Subjektivität, bie in einem Apriori sich ausspricht, ist nichts weniger als individuelle Besonderheit, sondern umfassende Notwendigkeit. So tritt bie religiöse Gewißheit ebenbürtig jeder anderen zur Seite, weil sie zulett auf einem Apriori beruht. Die Tatsache, daß viele Menschen von ber Wesenheit ber Religion nicht überzeugt sinb, bilbet teine Gegeninstang. Denn jebes Apriori ift nicht etwas, bas in ber gegebenen pspchischen Organisation als fertige und barum leicht aufzeigbare Größe vorliegt, wie etwa irgendein Umgebungsbeftanbteil jedem, ber gesunde Augen bat, gezeigt werben tann, sonbern es ift etwas, ju bem ber Mensch fich erft erheben muß. Die Wahrheit bes Apriori ift aber nicht bavon abhangig, ob alle Menschen biese Erhebung vollziehen. Auch bas ethische Apriori ift keineswegs etwas, bas von allen Menschen anerkannt wird, es bleibt barum boch gültig. Die Allgemeingültig. teit ift etwas anderes als eine in allen Individuen gleichmäßig vortommende pfpchifche Tatfache. Auch bie Geltung ber Mathematif beruht ja nicht barauf, daß alle Menschen ihre Entwicklungen versteben, baben boch in bie bobere Mathematit nur febr wenige Menfchen eine wirkliche Ginsicht. Geleugnet foll babei nicht werben, baß für viele Menschen bie Erhebung zu bem religiösen Apriori besondere Schwierigfeiten bat. Die Sprache ber Religion brudt Diefe Tatfache fo aus: "Der natürliche Menfc vernimmt nichts vom Geifte Gottes." Aber ber natürliche Mensch ift auch nicht lette Babrbeiteinftang.

Von größter Wichtigkeit ist ferner, daß mit dem religiösen Apriori ein sicheres Berständnis des Glaubens gewonnen wird. Es wird heutzutage viel von religiöser Erfahrung geredet, offensbar in dem Interesse des Wahrheitserweises der Religion, weil unserer Zeit nichts als wirklich gilt, was nicht erfahren ist. Auch

ber Glaube foll ein Ergebnis religiöfer Erfahrung fein. foll nicht geleugnet werben, daß besondere Erlebnisse ben Anftog geben tonnen, daß ein Menfc jum Glauben tomme. Aber fie find nicht Erzeuger, fondern nur Geburtshelfer bes Glaubens. Es gibt fein Ereignis, bas an und für fich religiöfe Erfahrung ware, sondern es wird bagu erft burch ben Glauben. Der Glaube ift so wenig ein Erzeugnis religiöser Erfahrung, daß er vielmehr, um in Analogie ju ber Sprache bes fritischen Ibealismus ju reben, religiofe Erfahrung erft möglich macht. Bas uns begegnet, ift junachft nichts weiter als ein gewiffermaßen neutrales Erlebnis; ob es religiose Erfahrung wirb, bangt bavon ab, ob es vom Blauben ergriffen und gestaltet wirb. Wie es bie Aufgabe ift, bie Erlebniswirklichkeit mit bem wiffenschaftlichen und ethischen Apriori zu bearbeiten, bamit wissenschaftliche und ethische Erfahrung entftebe, so gibt es auch bie entsprechenbe Aufgabe, bie Erlebniswirklichkeit mit bem religiösen Apriori ju bearbeiten, damit religiofe Erfahrung entstehe. Zuweilen wird babei bem Glauben Die Bewältigung eines Ereigniffes, A. B. eines großen Leibes, nur unter viel Mube gelingen, aber nur, wo folche Bewältigung gelingt, entsteht auch religiöse Erfahrung. Bebe so gewonnene Erfahrung bient bann allerdings bem religiösen Apriori jur Beftätigung und arbeitet neuen Erfolgen vor.

Die Einsicht in dies Berhältnis, daß der Glaube gegenüber der religiösen Erfahrung das Prius ist, kann vor manchem Irrswege bewahren. Wo nämlich die Annahme gilt, daß der Glaube auf religiöser Erfahrung beruhe, da stellt sich so leicht das Mißversständnis ein, daß es sich dabei um Erfahrungen ganz besonderer Art, um ekstatische Erlebnisse, um eine physisch-hyperphysische Berührung mit transzendenten Realitäten handle. Diese Anschauung sührt dann bei lebhaftem religiösem Berlangen zu oft gequälten Reizungen der Phantasie und schlimmen Täuschungen oder, wenn der gewünschte Erfolg sich nicht einstellen will, zu tiesen Depressionen des Gemüts. Wer dagegen erkannt hat, daß der Glaube urssprüngliche, nicht abgeleitete Gewisheit ist, wird sich und andere vor solchen seelengefährbenden Exerzitien zu hüten suchen.

Endlich befreit uns die Erkenntnis des religiofen Apriori von

einer Überschätzung ber blogen Geschichte, benn es stellt fest, bag alle lebendige Religion querft gegenwärtige Begiebung ju Gott fein muß und nicht irgendein Berbaltnis ju Bergangenem. Freilich scheint biese Behauptung nun gerabe bas religiöse Apriori in ben Augen jedes überzeugten Chriften ju bistreditieren. Denn tein Chriftentum ohne die Berson Jesu, und die Berson Jesu gebort ber Geschichte an. Das Christentum ift, so fagt man, eine geschichtliche Religion. Zweifellos liegt nun bierin manches, was gar nicht bestritten werben fann. In ber Tat wurde Jesus erft geboren, als die Geschichte ber Menschheit bereits Jahrtausenbe gebauert batte, in ber Tat tam bas eigentümliche drift= liche Leben an einer beftimmten Stelle ber Beschichte auf und war vorher nicht vorhanden, und wir können diese Tatsachen nicht einfach beiseite schieben, wie etwa ein Mathematiker ober Bhysiker eine febr fleine Größe vernachläsfigen tann, weil fie für bie Entwickelung und bas Ergebnis bedeutungslos ift. Aber nun machen wir auf ber anberen Seite bie merkwürdige Beobachtung. bag immer wieber versucht worben ift, bas Chriftentum über bie Beziehung zu ber bestimmten Stelle in ber Beschichte auszubehnen und seinen Inhalt unabhängig von ber Zeit zu machen. Baulus ift bas Alte Teftament ein Zeugnis für bie Babrbeit feiner Berkundigung. "Abraham glaubte und es wurde ihm jur Berechtigfeit gerechnet." Chriftus ift ber mitfolgenbe Fels, von bem bie Juden auf ihrer Buftenwanderung trinken. läßt ben Gottesstaat im Anfang alles Geschehens begründet werben. Für Calvin ift Chriftus ber Offenbarungsmittler auch im Alten Bunbe. In all biefen Anschauungen ift bas Chriftentum so alt wie die Welt. Sollen wir barin nur unnüte Spefulationen feben, bie wir am besten fo schnell wie möglich los ju werben suchen? Es stedt boch wohl mehr barin, es kommt barin jum Ausbrud, bag bas, mas in Jesus Chriftus geschichtlich in bie Erscheinung getreten ift, seinem Behalt nach ewig ift. wird auch eine Überzeugung sein, die dem Chriftentum unveraußerlich ift. Ziehen wir andere Gebiete jum Bergleiche beran, fo feben wir, daß auch in ber wiffenschaftlichen Erkenntnis eine apriorische Babrheit sich erft in einem bestimmten Augenblic ber

Entwidelung erschließt, aber sofort tritt auch babei bervor, bag biese Babrbeit nicht für beute und morgen gilt, sonbern bag fie abgesehen von aller Zeit gilt. Go liegt es auch hier : mas wir als bas religiose Apriori gefunden baben, bas ift in voller Rlarbeit bervorgetreten erft im Chriftentum, aber es erweift fich fofort auch bem, ber es erfaft, in feinem Emigfeitegebalt. In Babrbeit beftebt teine Spannung zwischen bem Behalt bes Chriftentums und bem bes religiösen Apriori. Es entsteht nur baburch ein Schein ber Berschiedenbeit, daß man ben gleichen Gehalt einmal allgemeiner und ein anbermal sozusagen mit mehr historischer Farbung barftellen tann. Bur Erläuterung fei erlaubt, auf ein inftruttives Beispiel aus ber Beschichte ber Theologie bingumeisen. Schleiermacher wollte in feiner Glaubenslehre ben driftlichen Glauben Aber er entwidelt ben Behalt ber Religion junachft als schlechthinniges Abbangigfeitsgefühl, obne bag irgendein Sinweis auf Besus erfolgt, und erft fpater wird burchgeführt, bag im Chriftentum alles auf bie burch Jesum von Ragareth vollbrachte Erlösung bezogen ift. Schon bamals ist Schleiermacher ber Borwurf gemacht worben, bag er mit ber Beschreibung ber Religion als schlechthinniges Abbangigfeitsgefühl noch nicht bas eigentumlich Chriftliche ausbrude, bag er also an biefen Stellen feines Werkes nicht eine Darftellung bes driftlichen Glaubens gebe, wie es boch feine Absicht sei. Es bat sich bamals barüber eine intereffante Distuffion erhoben, bie in Zeitschriften und Brofcuren geführt murbe. Schleiermacher aber bat jenen Bormurf nie gelten laffen, er ift ftets überzeugt gewesen, bag er mit ben Ausbruden ichlechthinniges Abbangigfeitsgefühl und Erlöfung burch Befus bieselbe Sache bezeichnet bat. Denn bie Erlösung burch Befus ift ihm die Berwirflichung bes schlechthinnigen Abhangigteitsgefühls. Ohne bie Erlösung mare bas schlechthinnige Abbangigfeitsgefühl gebemmt, bliebe es latent und fonnte fich nicht attualifieren, aber es ließe sich auch nicht fagen, was Erlöfung mare, wenn nicht verwirklichte ichlechthinnige Abhangigkeit. Das ist in ber Tat eine richtige Ginsicht. Das Christentum und bas religiöse Apriori sind wirklich ihrem Gebalt nach ibentisch. Durch bas Chriftentum ift bas religiöse Apriori für bas Leben ber

Menscheit zur vollen Rlarbeit gebracht, und indem Menschen Chriften werben, erfaffen fie eben bamit bas religiöfe Apriori. Die Richtigkeit biefer Behauptung wird einleuchten, wenn wir bie Sprace ber Schule burch bie gewohntere religiose Ausbruckweise erseben. Bergegenwärtigen wir uns, bag wir als bas religiöse Apriori die schlechthinnige Abhängigkeit und zwar als anerkannt bestimmten, und vergleichen wir bamit bie Berfündigung Jesu. Sie lautet, auf ihren furgeften Ausbrud gebracht: bas Reich Gottes ift berbeigetommen, ober genauer: bie Berrichaft Gottes ift berbeigekommen. Aller Inhalt gipfelt also für Jesus in ber Berrichaft Gottes. Wo aber bie Berrichaft Gottes aufgerichtet ift, da befteht die anerkannte schlechthinnige Abhängigkeit. irbische Leben Jesu selbft ift bie vollendete Berrichaft Gottes. Jesus unterwirft sich ber Gottesberrschaft unbedingt, gehorsam bis jum Tobe am Rreuze burch bie menschliche Gunbe. Weil Jefus die verwirklichte Herrschaft Gottes ift, barum bat Baulus fo felten ben Ausbrud: Berricaft Gottes gebraucht und bafür immer auf Jesus Chriftus bingewiesen. Auch für Baulus ift ber Inbalt ber Religion unbebingte Berrschaft Gottes, schlecht= hinnige Abhängigfeit von Gott, barum gibt es für ihn tein Rühmen vor Gott, kein Recht eigener Leiftung. Go befteht bie genauefte Übereinftimmung zwischen bem Chriftentum und bem religiösen Apriori, ja wir konnen sagen: ber Inhalt bes Chriftentums ift bas religiofe Apriori.

In bem allen liegt nun eine Befreiung von der bloßen Gesichichte und zwar in folgenden Beziehungen: 1. Der Inhalt des Christentums läßt sich nicht einsach aus den geschichtlichen Borsgängen ablesen. Es kann jemand die genaueste Kenntnis des in Betracht kommenden Geschichtsverlaufs haben und doch nichts vom Christentum verstehen. Denn was diese Geschichtsvorgänge religiös bedeutsam macht, ist etwas Unsichtbares. Was rein geschichtlich vorliegt, das ist nichts anderes als das menschliche Leben Issu mit seinem tragischen Berlauf. Aber daß es sich dabei nun um das Eintreten Gottes in die Welt, um die Aufrichtung seiner Herrschaft, um die Überwindung von Sünde und Schicksal handelt, das versteht nur der Glaube, das vermag nur der zu sassen.

bem bas religiöse Apriori aufgegangen ift. Erft bann wird Diese Geschichte für uns religiös lebendig, wenn wir fie im Glauben anseben. Die bloge Geschichte tann uns immer nur ben Menschen Jesus zeigen. Niemals aber tann ein Mensch, und wenn wir ibm noch so hobe Brabitate beilegen, Objekt ber Religion werben. Erft indem uns bas menschliche Leben Jesu von wesenhaft Bottlichem umfaßt wird, gelangen wir zu einer religiösen Anschauung, bie aber eben nicht mehr geschichtlich ift. Darum können wir von allen bloß hiftorischen Untersuchungen teine Feststellung bes Wesens bes Christentums und noch weniger eine Erneuerung bes religiösen Lebens erwarten. Das eigentlich Wesentliche ift immer ein Übergeschichtliches. 2. Die Erkenntnis bes Apriori, bes eigentlichen Besensgehalts macht uns frei von ber Beugung unter eine besondere geschichtliche Lage. Gegen die Zeit Jesu haben die Umgebungeverhaltniffe wie auch bie pfychischen Berhaltniffe fich mannigfach verändert. Es läßt also nicht einfach sich etwas in unsere Beit übertragen, es werben uns nicht felbftanbige Entscheidungen abgenommen, sonbern fie werben von uns geforbert. Aber was babei uns bestimmen foll, ift genau basselbe, was im Leben Jesu bie Leitung batte: bie unbebingte Berrichaft Gottes, unsere völlige Unterwerfung unter Gott.

Mit allebem soll die Geschichte und die geschichtliche Forschung wahrlich nicht für etwas Geringwertiges erklärt werden. Die ansschalliche Darstellung der historischen Wirklickeit, ihre lebendige Vergegenwärtigung kann uns eine starke Hilse werden, das eigentslich Religiöse zu erfassen, aber es kann doch davon nichts abgeskassen werden, daß das eigentlich Religiöse ein Besonderes gegensüber der Geschichte ist.

So hat sich uns die Fragestellung, von der wir ausgingen, als fruchtbar erwiesen. Selbstverständlich ist die Kraft und Wahrsbeit der Religion unabhängig von dieser Art der Betrachtung. Die Religion selbst ist auch stets früher da, als derartige Entwicklungen. Unsere Auffassung unterscheidet sich durchaus von dem spekulativen Bersahren, das die Religion nicht voraussetzt, sondern erst aus dem Fortschreiten des dialektischen Prozesses hervorgehen lassen will. Hier war dagegen die Religion selbst die Grundlage,

und es handelte sich nur um eine erkenntnismäßige Erfassung ihres Gehalts. Die lebendige Religion ist gewiß immer die Hauptsache, aber die benkende Besinnung über ihren Gehalt ist doch wohl auch nicht ohne Wert 1).

<sup>1)</sup> Die hier gebotenen Ausssihrungen machen in keiner Beise auf Bollskändigkeit Anspruch. Bon Bichtigkeit ware 2. B. eine Erörterung bes Bershältnisses des religiösen Apriori zu dem wissenschaftlichen und ethischen. Auch ist der Gehalt der Religion mit der apriorischen Betrachtung nicht ausgeschödpst.

### Rezensionen.

1.

Franz Steinmetzer, Dr. theol., Nene Untersuchung über die Geschichtlichkeit der Inditherzählung. Ein Beitrag zur Erstlärung des Buches Judith. Leipzig, Verlag von Rudolf Haupt, 1907. 158 S. 8°.

Während bisher von protestantischer Seite das Judithbuch gewöhnlich als eine Tendenzdichtung angesehen wurde, ist es das Bestreben zahlreicher katholischer Theologen gewesen, seinen Inhalt als geschichtlich zu erweisen.

Reuerdings hat auch ein vielgenannter protestantischer Gelehrter, ber Affpriologe Sugo Windler, einen nicht unbeträchtlichen historischen Kern annehmen zu mussen geglaubt und barüber in "Altorientalische Forschungen", 2. Reihe, 2. Band, S. 266 ff. (1899) berichtet.

Danach "liegt es" zunächt "auf ber Hand", daß bem Nebukadnezar und Arphaxad im ersten Rapitel entsprechen Kyros und Aftyages. Des weiteren sind aber hinter Nebukadnezar — Arphaxad auch die seindlichen Brüder Affurbanipal — Schamasch-schum-ukin zu sinden. Endlich hat noch eine britte Zeit "ihren Rieberschlag in der Erzählung zurückzelaffen", die Zeit des Hohenpriesters Jojakim, nicht lange nach der Rücklehr aus bem Eril.

Hugo Bindler hat allerbings in ber genannten Abhanblung biesen, sich auf historischem Gebiete haltenben Mutmaßungen noch solche mythologischen Inhalts angeschloffen, wie z. B. die (S. 274 f.): "Rabal sindet seinen Tod infolge der Trunkenheit, auch Holosernes betrinkt sich (12, 20). Damit ist die Identität von Nabal und Holosernes mit Orion erwiesen, der sich auch betrinkt."

Bon Gebanken letterer Art halt sich Steinmeger fern, die historischen aber hat er sich zu eigen gemacht und viel Fleiß und Scharssinn barauf verwendet, sie in umfassender Beise zu begründen und weiterzuführen.

Was gleich das Letztere betrifft, so findet er — und das wohl mit dem meisten Rechte —, daß noch eine vierte Zeit ihre Züge der Erzählung ausgeprägt hat, nämlich die makkabäische. Steinmeter unterschebet infolgedessen vier Perioden der Textentwicklung und versucht diese durch Quellenscheidung auszudeden. Dadurch, meint er S. 60, "ist dem Exegeten der einzige und letzte Ausweg gegeben, der ihm erlaubt, an der Geschichtlichkeit der Juditherzählung setzuhalten, da alle anderen versuchten Wege sich als völlig ungangbar erwiesen haben". Die Arbeit der Quellenscheidung bezeichnet er als "durchaus nötig".

Soon hier tann ich ben Biberspruch nicht unterbruden, indem ich bie Darstellung ber Jubithgeschichte — ich spreche immer von ber in ben LXX-hanbschriften — als eine im wefentlichen einheit= liche ansehen muß. Der von Steinmeger z. B. zwischen "ber ebenso bekannten, wie gesurchteten Stelle" 5, 18 und Bersen wie 4, 2. 13. 14 behauptete "unvereinbare Widerspruch" ist für mich wenigstens unerfindlich.

Aber auch von ber Geschichtlickeit bes Inhalts haben mich Steinmehers Argumentationen nicht überzeugen können. Gewiß sollen geringstügige "historische Anklänge" nicht geleugnet werben. Der Berkasser unseres Tenbenzromans hat z. B. in bezug auf die für seine Darstellung ersorberlichen Namen Anleihen bei der Geschicke gemacht. So heißen Holosernes und Bagoas zwei Felbherren bes Artarerres Ochus, unter bessen Regierung die Judenschaft zu leiben hatte. Aber andrerseits ist ihm offenbar Rebukadnezar, wie im Danielbuch, nur der Typus bes judenseindlichen, heibnischen Herrschers, und ebenso durchsichtig ist der Rame seiner Heldin Judith.

Die Ereignisse, welche ben hintergrund bes Jubithabenteuers bilben, namlich ein Rampf zweier herrscher jenseits bes Eufrat miteinander und ein Rriegszug eines transeufratensischen (in unserem Sinne) Rönigs, bzw. seines Feldhauptmanns gegen Böller bes Bestlandes, sind nicht sehr selben in der vorderasiatischen Geschichte, und es genügten die nicht gerade glänzenden historischen Renntnisse unseres Autors, um aus ihnen eine Staffage für das hauptereignis seines Buches herzurichten. Will man nun die Frage auswersen, an welchen Rampf, dzw. Rriegszuch der Bersassen gebacht haben mag, so treten der Beantwortung enorme Schwierigkeiten entgegen, die in der Berworrenheit der historischen und geographischen Angaben, wie in der teilweisen Entstellung der überlieferten Ramen liegen. hier kann man nur unter Anwendung von Gewalt, wie es Windler getan und Steinmeger ihm nachgemacht

hat, zu einem Resultat gelangen, einem Resultat von recht zweiselhaftem Wert. Aber selbst wenn es möglich werben sollte, hier ein für alle annehmbares Ergebnis zu gewinnen, so wäre bamit ber Nachweis ber "Geschichtlichkeit ber Jubitherzählung", ben sich Steinmeser als Ziel gesetzt hat, auch noch nicht geführt.

Breslau.

Mar Löhr.

2.

28. Staert, Lic. Dr., Privatbozent in Jena, Die jüdisch-aramäischen Pappri von Assan sprachlich und sachlich erklärt. Bonn, A. Marcus und E. Webers Berlag 1907. 39 S. 8°. Preis: 1 Mt. [Auch unter dem Titel: Kleine Texte für theologische Borlesungen und Übungen, herausgegeben von Hans Lietzmann.]

Unter ben Bapprusfunden bes letten Jahrzehnts find bie obengenannten jubifch-aramaifchen von Affuan (bem alten Spene beim erften Rillataraft, gegenüber ber Rilinfel Clephantine mit ber agpptischen Festung Seb) von bodftem Intereffe. Gefunden 1904, wurden fie teils (54 Stud) von Dr. Robert Mond, teils (34 Stud) von Laby Cecil erworben und an bas Mufeum in Rairo gefchentt. Gin Stud erwarb bie Boblejana in Oxford. Mr. Mond veranlagte mit großer Opferwilligkeit eine mufterbafte Bublifation biefer Bappri (Aramaic Papyri discovered at Assuan, ed. by A. H. Sayce with the assistance of A. E. Cowley and with appendices by W. Spiegelberg a. Seymour de Ricci. London 1906. 79 S. Tert u. 27 phototypierte Tafeln. 21 sh.). Sance verfaßte bie Ginleitung, Cowley besorgte mit mufterhafter Sorgfalt bie Entgifferung nebft Uberfepung, Rommentar, Bort- und Ramenregifter, Chronologie und Rumismatit; Spiegelberg ertlarte bie agyptischen Ramen, be Ricci fugte eine fast ericopfenbe Bibliographie über alle agyptifch-aram. Pappri und Oftrata bei. Die Texte find fast burchweg febr gut erbalten. Rach einer Angabe follen fie (alle?) in einem Contrug, nach Sauce in einer bolgernen Buchfe gefunden worben fein.

Durch bas vorliegende Buchlein Staerts wird biefe hochwichtige Publikation bem beutschen Leser in überaus bequemer (Quadratschrift) und billiger Form zugänglich gemacht, und Lio. Staert hat sich bamit ben Dank aller für biese Literatur Interessierten verdient. Die von ihm beigefügte Bokalisation schließt sich tunlichst bem Biblisch-Aramaischen an.

Die bobe Bichtigleit biefer Funde beruht 1) auf ber genauen Datierung. Überall fteht voran Tag und Monat nach bem judischen und aanptischen Ralenber und bas Regierungsjahr bes regierenben verfischen Ronigs (Terres, Artagerres I., Darius II.). Danach umspannen bie gebn Bappri bie Beit von 471 bis 411. - 2) auf bem Sprachlichen. Als gerichtliche Urfunden find fie offenbar zugleich fichere Beugniffe fur bie bamalige Geftalt bes auch im perfifden Reiche (wie vorber im babploniiden) als Berichts- und Sandelsiprache berrichenden Aramaifc. gablt 6. 38 f. 54 Borter auf, Die nicht aus bem Biblifd-Aramaifchen ju belegen find. - 3) auf ben Aufschluffen über eine im 5 Sabrb. v. Chr. in Oberagopten vorhandene und blubenbe jubifche Diafpora. Eine folde ftammt alfo nicht erft aus ben Beiten ber Btolemaer. Allerbings frammen bie Urlunden nur aus zwei Familien in zwei Benerationen, aber bie Ramen ber Beugen beweisen fur eine Ungabl anberer Juben (auch "Aramaer" genannt) als Grundbefiger, Sandler und perfifcher Coloner. Es lag nabe, ihr Ginftromen mit ber perfifchen Groberung (525) in Berbindung ju bringen. Aber icon Jer. 44, 1 weiß von Juben in Bathros (Oberagypten), und ichlieflich liegt felbft bie Berleitung biefer Diafpora aus bem Reiche Jerael (nach ber Berftorung 722?) nicht außer bem Bereich bes Möglichen. Dan bat bafur teils gemiffe Ramensformen, teils Tatfachen geltenb gemacht, wie bas bei jubifden Erulanten fomer bentbare Somoren vor Bericht bei agyptifchen Gottern, wenn ber Gegner ein Agppter mar, und bie zweimalige Ermahnung einer agura, b. i. bochtmabriceinlich ein Tempel, nicht bloß Diefer Tempel batte allerbings ein Seitenftud an bem jubifchen Tempel ju Leontopolis. - 4) auf bem Ginblid in bochentwidelte, 3. T. febr tomplizierte Rechteverhaltniffe. Schon bie außere Form biefer Urtunden: bie Datierung, bie genauen Berfonalien, bie Rennung bes Schreibers und die eigenbandige Unterschrift ber Beugen, die Berfiegelung und Signierung (bei breien find noch bie Siegel erhalten) erinnert uns vielfach an mobernfte Rechtsurfunden. Richt minder gilt bies vom Inhalt. Es ift erstaunlich, mas ba alles fur Eventualitaten (3. B. bei Kontraften zwifden ben nachften Bermanbten!) in Betracht gezogen Faft überall handelt es fich babei um bas Gigentumerecht an Grunbftuden, einmal auch um bie Auflofung einer Sanbelsgemeinschaft und einen Beiratstontraft. Richt mit Unrecht bemerkt Staert, bag ber Inbalt vorwiegend für eine "febr ftreit- und prozeffuctige Gefellicaft" beweift.

halle a. S. Rautsch.

Drud von Friedrich Anbreas Berthes, Aftiengefellichaft, Gotha.

## Abhandlungen.

1.

### Rönig Saul.

Bon

Lic. theol. Eberhard Baumann, Pastor in Plön.

Einer ber für bas religiöse Leben bes ifraelitisch-jubischen Boltes traftigften Gebanten war die meffianische Erwartung, die hoffnung auf einen Ronig, ber als Gottes Stellvertreter bie Gottesberricaft auf Erben aufrichten wurde. Der Gebante wurzelt ohne Frage in ber bem ganzen alten Orient eigentümlichen Anschauung vom Barallelismus ber niederen und oberen Welt, bier speziell vom Parallelismus zwischen bem göttlichen und menschlichen Rönig, vom letteren als bem Sobne ober Repräsentanten ber Gottheit. Aber ber meffianische Gebanke bat sich boch mit ber Eigenart ber ifraelitisch-jubischen Religion in einzigartiger Beise verbunden. Es ift banach boch ntereffant, bem Werbegang ber messianischen Erwartung in Ifrael nachzugeben und ben Fragen ju begegnen, die hierbei entsteben. Gine von diesen Fragen lautet: Wie bat fich bas Bolt, bas ben Glang ber Zufunft in einem gottgesandten Könige verforpert sab, jur beftebenben Inftitution bes Ronigtums geftellt, bas in feiner Mitte mar? Es mag bier auf fich beruben bleiben, wie weit die Behauptung berechtigt, baw. ber Nachweis gelungen ift, daß die Bropheten aus ber flaffischen Reit ber ifraelitischen Religion, Die reinsten Bertreter ber ifrae-

11

litischen Religion, ben messianischen Gebanken nicht hätten vertreten können, weil ihnen Gott selber und ausschließlich König war. Sicher ist, daß die Anschauungen, wie über den idealen König der Zukunst, so über die empirischen Könige der Gegenwart und Versgangenheit zu verschiedenen Zeiten und in verschiedenen Kreisen des Bolkes sehr verschieden gewesen sind. Und diese Verschiedensheit der Vetrachtungsweise hat auch in der Darstellung des ersten israelitischen Königtums einen Niederschlag gesunden, der unsauf den Blättern des ersten Samuelisbuches erhalten ist. Sie zeigt sich besonders in der Schilderung der Motive, die zur Gründung des Königtums, wie der Ursachen, die zum Untergang der Herrschaft Sauls geführt haben, und gibt sich in zwei Erzählungsreihen kund, die, von einem pietätvollen Verarbeiter recht lose und leicht löslich ineinander verslochten, sachlich schwer oder überhaupt nicht miteinander zu vereinigen sind.

Nach ber einen hatte Samuel ben Bunsch bes Bolles, einem König zu besitzen, als heidnischen Abfall von Gott, als einen Bersftoß gegen die Theokratie empfunden, aber doch wohl ober übel erfüllt, freilich nur, um zeit seines Lebens den König mit Barnen und Strafen in Unmündigkeit zu erhalten. Deutlich ist ihm hier eine Rolle zugeschrieben, wie sie das Prophetentum späterer Zeit dem Königtum gegenüber angestrebt hat.

Nach der anderen Erzählung entstand das Königtum als Retter aus höchster nationaler Not und Schmach, wurde der siegreiche Held als Mann Gottes erkannt, nicht nur vom Kriegs-volk, sondern vom Propheten selbst, der ihn sogar schon zuvor zu seinem Beruf aufgerusen und geweiht hatte.

Es kann aus literarhistorischen und sachlichen Gründen gar nicht zweiselhaft sein, welcher Darstellung der Borrang gebührt. Während die erstgenannte die trüben Ersahrungen späterer Zeiten zum Ausdruck bringt, spiegelt sich in der letzteren nicht nur die ursprüngliche Auffassung, sondern der wirkliche Hergang der Dinge in köstlicher Frische und Anschaulichkeit. Sehen wir ihn vornehmslich darauf hin an, welche Umstände zur Entstehung und anderseits zum Zerfall von Sauls Königtum geführt haben.

Rach bem vernichtenden Schlage bei Aphel, ber Ifrael sein nationales Balladium, die Labe, und bochstwahrscheinlich zugleich sein Zentralbeiligtum, Silo, toftete, lag die Sand ber Philifter fcwer auf bem Bolle, bas ganze Westjorbanland bis zur Sifreelebene, bas Gebirge nicht ausgenommen, war in ber hand ber Feinde, die ihre Herrschaft durch wohlverteilte Militär- und Beamtenpoften, sowie burch bas Berbot ber Waffen zu behaupten wußten. Nach wie vor blieb die heilige Labe im Bereich ber Philifter. Denn die gange Gegend von Kirjat jo'arim (vermutlich bem beutigen abu rosch ober el karje) bis gegen bie Boben bes Gebirges war nach Zerreibung bes kleinen Stammes Dan bei Sar'a und Efctabl Philiftaa einverleibt. Und bie Bewohner eben dieser Bebiete werben es sein, die wir als ifraelitische Befolgsleute im philiftaischen heere gegen Saul antreffen. Die Befreiung vom Joch, die Samuel nach 1 Sam. 7 bei Eben eger erfochten batte, zerfällt in nichts ober schrumpft auf bas Minimum eines gang unbebeutenben und vorübergebenben Erfolges gusammen. Es ichien, als wollte bas geschwächte Bolt im Basallentum gleichgültig verbarren.

Aber durch Reibung entsteht Elektrizität. Wie schon früher ber Funke nationalreligiöser Begeisterung dort aufgesprungen war, wo der Druck am schwersten empsunden wurde (am Tabor in der Tiseelebene unter Barak und Debora, zu Mizpa in Gilead durch Tephtha, zu Ophra in Manasse durch Gideon), so auch jest in dem Gebiet, das der philistäischen Gewalt am nächsten ausgesetzt war, im Stammgebiete Benjamin. — Juda, damals noch zu abzgeschlossen und abzesondert, wurde von den derzeitigen Stürmen kaum berührt.

Reibung erzeugt Elektrizität. Das Borhandensein eines philistäischen Statthalters und Zwingherrn — der Ausdruck 1 Sam. 13, 3, vgl. 10, 5, ist wohl so zu deuten — zu Gibea Gottes wird die Ursache gewesen sein, daß gerade hier eine Genossenschaft von Nebium, d. h. von Estatisern, ihr Wesen tried. War sie gleich für die Philister gefährlich, weil ihre Erregung nationaler Art war, so schützte doch ihr religiöser Charakter vor dem Eingreisen des Zwingherrn. Auch blied es innerhalb dieser Schar bei den

bloßen Zufällen und Zuständen der Efstase, bis ein junger Fellach, aus Sela in Benjamin (2 Sam. 21, 14), einem uns völlig undestannten und (nach 1 Sam. 9, 21) auch wahrscheinlich ganz undebeutenden Ort, durch Gibea kam und von der Raserei dieser Taumler ergriffen wurde. Die Leidenschaft, die in den berufssmäßigen Eksatikern wirkungslos verpuffte, zeitigte im Innern des tatkräftigen Bauern eine mächtige Initiative, die sich in entsprechendem kühnem Handeln offenbarte. So wurde die Begegnung Sauls mit den Gibeapropheten die Geburtsstunde seiner Königssperschaft. Man empfand allgemein, soweit man Saul kannte, diesen Borfall als etwas höchst Berwunderliches: "Saul unter den Propheten", d. h. der nüchterne, auf die alltäglichen Dinge gerichtete, um Acker und Bieh sorgende Bauernsohn plöhlich vom Taumel religiös-nationaler Leidenschaft ergriffen! So ging es von Mund zu Mund. Und alles schüttelte den Kopf.

Man hat später bem Wort: "Saul unter ben Propheten" einen verächtlichen Sinn unterschieben wollen und es auf andere Situationen bezogen. Mit Unrecht, die Propheten jenes Schlages erschienen zwar als wunderliche Gesellen, immerhin aber als Gotterfüllte und Gottgeweihte. Und so hat die alte Zeit in der Begegnung Sauls mit den Propheten von Gibea Gottes das Zeichen für den göttlichen Ursprung seines Königtums gesehen.

Freilich das Überraschende und Geheimnisvolle des Ereignisses reizte dazu, Erklärungen dafür zu sinden. Und da erkannte man bald, daß Saul, schon ehe er von der Leidenschaft zu Gibea ergrissen wurde, durch andre Erlebnisse vorbereitet worden war. Davon weiß und die Erzählung zu berichten, die Saul die entlausenen Eselinnen seines Baters suchen und eine Salbung zum Könige sinden läßt. Wenn der Seher Samuel, den er nach dem Berbleib der Eselinnen fragte, ihn als Gast beim Opfermahl mit dem besten Stück des Opfertieres bedachte und die geheimnisvolle Saldung an ihm vornahm, wenn auf dem Heimwege nach Samuels Borhersage Bethelwallsahrer ihm geweihte Brote spendeten und die Gibeapropheten ihn in ihren Kreis schlossen, so mußte Saul allen diesen Anzeichen entnehmen, daß er ein Mann göttlicher Sendung und göttlichen Beruses sei, dem darum auch die göttlissendung und göttlichen Beruses sei, dem darum auch die göttlis

chen Ehren gebührten. Und mehr noch: man hat etwas Bebeutssames darin gesehen, daß Saul an dem Grabe Rahels, der Stammutter der Josephstämme, vorüberkam. Wie hätte er nicht von nationalem Gefühl ergriffen werden sollen? Man hat vor allem den Finger darauf gelegt, daß der erste Sedanke zum Königtum Sauls von dem Manne ausgegangen ist, der nach dem Fall Silos das geistige Erbe Silos vertrat und hütete, den Eiser für die Ehre und Macht des Gottes Israels.

Eine Bestätigung dafür, daß die Entstehung des Saulischen Königtums sich in der Tat so vollzogen hat, wie hier angedeutet ist, können wir darin sehen, daß nachher Silos Priester in Sauls Gesolge sind, und daß er im Namen Jahwes der Heerscharen gegen das Zauberwesen und gegen den kanaanitischen Einschlag im Bolke geeisert hat. Sein Königtum ist, was die Schilderung seiner Entstehung sagen will, ein theokratisches gewesen, das die besten Traditionen Israels aufgriff und fortzusetzen willens war.

Es burfte bier ber Ort fein, in möglichfter Rurge auf bie Frage einzugeben, wo fich bie geschilberten entscheibenben Borgange abgespielt haben, wo Saul bem Samuel begegnete und wo Bibea Gottes ju suchen ift. Beibes murbe aus ber Erzählung von feiner Wanberung jur Genüge hervorgeben, wenn uns bie beim hinweg genannten Lanbschaften Schalischa, Schallim und Suph sonft befannt maren, und wenn bie beim Rudweg genannten Buntte, das Grab Rabels und ber Baum Thabor, feftständen. Inbessen ift boch so viel flar, daß sich Saul von seiner benjaminitischen Beimat aus nordwärts gewandt hat, ba er burche Gebirge Ephraim ftreift. Damit ftimmt, bag er auf ber Rückfebr nabe bei Bethel vorüberkommt und ben Deborabbaum berührt, ben wir im Baum Thabor wieberertennen burfen. Diefer aber ftand zwischen Bethel und Rama (er-ram). Es burfte bieraus weiter ju schließen sein, bag Saul nicht auf ber Bafferscheibe, sonbern auf bem öftlichen Wege über et-taijibe und der diwan jurudtehrte und erft sublich von Bethel auf die Rammftrage tam. Dann aber haben wir ben Plat ber Begegnung mit Samuel und somit auch bas Land Guph nicht an ben weftlichen Abbangen bes Gebirges Ephraim, sonbern nörblich ober norb=

nordöftlich von Bethel, b. h. in ber Gegend von Silo (Selun) ju suchen. Es liegt nabe, bas Rama, bas nach ber einen großen Geschichtsquelle Samuels Bobnfit ift, mit seinem Geburtsort Ramathaim Sophim zu ibentifizieren, also ben Beburteort wie ben fpateren Wohnfit als ein und benfelben Plat in Silos Rabe zu suchen. — Und wo lag Gibea Gottes, bas bei Erwähnung der Ermordung des philiftäischen Statthalters einfach Gibea genannt wird? Die an sich ziemlich verwickelte Frage vereinfacht fich febr, wenn unter Gibea Gottes Gibea Saule zu verfteben ift, Die Stadt, wo Saul fpater refibiert. Dafür sprechen in ber Tat ftarke Gründe. Gibea Gottes, wo ber philiftäische Statthalter saß, war ohne Frage ein strategisch bebeutenber Bunkt. Bon bem Blat, ben fich Saul jum Ronigsfit ertor, wird ein gleiches gelten muffen. Bas ift gubem naturlicher, als bag ber Ort, wo ber erfte fubne Schlag gegen bie Philifter geschehen mar, die Ermordung bes philiftaischen Beamten, wo auch die Begeifterung über Saul gekommen mar, für alle Folgezeit mit bem Ramen Sauls verfnüpft blieb?

Bebenken gegen biefe Gleichsetzung bestehen nur bann, wenn man Gibea Sauls auch als feinen Beimatsort verfteht. Dann ware es auffallend, daß Samuel ibn nicht als solchen, sonbern als "Gottesbügel" bezeichnet. Aber bas Erbbegrabnis ber Familie Rifch, also boch auch wohl ber Sit berfelben, befand fich zu Sela'. Saul bezeichnet zubem seinen Clan als einen kleineren, was man vom Clan von Gibea Gottes faum annehmen burfte. Ift aber Gibea Gottes = Gibea Sauls, so brauchen wir erfteres nicht appellativ als Gottesbügel zu faffen und in Ortsnamen zu suchen, bie biesen Sinn haben. Das heutige Ramallab bei elbire ift undentbar, weil, wie wir faben, Saul bei feiner Rudkehr von Samuel sich an Bethel vorüber weit süblich begibt. Bubem liegt es taum noch im Stammesgebiet bes alten Benjamin. Rama — ber Name bebeutet "Hügel" wie Gibea — liegt zwar gerade in ber Linie bes Weges über ben Deborabbaum, ben Saul vermutlich zurudfehrte, wird aber im Alten Testament nur Rama genannt und nicht anders. Bliebe zu erwägen, ob Gibea Gottes baw. Sauls mit Geba' (Gibea) Benjamin (bem beutigen geba') oder etwa mit Gibeon (bem heutigen eğ-ğīb) gleichzusehen ist. Aber Gibeon, gegen das Saul im Namen Jahwes geeisert hat, wird nicht der Plat der Jahwepropheten gewesen sein, deren Geist ihn überkam, war auch kein strategisch günstiger Punkt. Bon Geba Bejamin aber wird Gibea Sauls Jes. 10 deutlich unterschieden. Wir bleiben am besten auf der Höhe der Wasserschied im Süden des Stammgebietes von Benjamin. Und da hebt sich, von welcher Seite man auch kommt, eine Auppe die ganze Gegend beherrschend mächtig heraus, der bekannte, schon von Ierusalems Neustadt aus sichtbare tell el ful, den schon Balentiner und Nobinson als Ort von Gibea Sauls vorgeschlagen haben. Und so mögen uns seine altersgrauen Steine, die unter den Trümmern des vermutlichen Kreuzsahrerturmes liegen, Zeugen sein von den ersten großen Siegen und dem ersten Königsglanz des geeinten Israel.

Scheinbar nüchtern, wie er gegangen, fehrte Saul in feinen Heimatort und fein Baterhaus jurud. Aber fein Gefichtetreis war nicht mehr ber beschränkte und seine Gesinnung nicht mehr Die alltägliche bes Fellachen. Er empfand jest bes Bolfes Ehre als eigne und Gottes Sache als bie feine. Rur bie Belegenheit fehlte, die ihn zur Tat rief. Aber sie tam. Bon einem ammo= nitischen Belagerungsbeer aufs außerfte bebrangt, schickte bie ifrae-Litische Stadt Jabes in Gilead, beren Name uns noch im w. jabis erhalten sein burfte, Boten um Silfe berüber über ben Jordan. Rach langem vergeblichem Werben famen fie auch in Sauls Ortschaft. Babrend andere angstlich flagten, tam über ibn ber Beift Jahmes, ber Ingrimm über jene Not wie biese Schwäche. Fortgeriffen von beiliger Leibenschaft zerftuckte er ein Baar von seinen Ochsen, mit benen er vom Felbe tam, und rief burch Bersenbung ber Stude bas Bolf rings im Land jum beiligen Rrieg jugunften von Jabes. Es werben nicht allzu viele Streiter gewesen sein, bie fich ihm jum Buge gegen bie Ammoniter anschlossen, jebenfalls febr viel weniger als die 600 Mann, mit benen er später ben Philistern gegenüberliegt. Es mußte ein Unternehmen sein, bas fich dem überwachenden Auge der Philister entzog, und es war bas Unternehmen eines bisher unbefannten Mannes, ber lediglich

burch bas Beispiel seines Mutes und seiner Tattraft mit sich fortrif. Aber Begeifterung und fefter Bille erfetten, wie fo oft, was an äußerem Bermögen fehlte. Gin unerwarteter, rafcher Handstreich verwirrte bie sicheren Belagerer und erreichte, mas erbeten und versprochen war. Wie ein Lauffeuer ging die Runde von biesem Siege burch Ifraels Gaue. Und ba geschab, mas in ber Luft lag: Saul ber helb wurde jum König ausgerufen. Es ist taum zutreffend, wenn Samuel bas Wort in ben Mund gelegt wird: Rommt, lagt uns gen Gilgal geben und bas Rönigreich baselbst erneuern, ba es im siegreichen Beere zu Jabes gefallen ift. Es war vielmehr bes Bolfes Entschluß, ber mit Samuels prophetischer Salbung zusammentlang. Mit Unrecht ift meines Erachtens bas Wort von ber Erneuerung bes Rönigtums felbst angefochten worben. Es hatte an Ansagen zu einem ganz Ifrael umfaffenben Königtum nicht gefehlt. Wenn ber Benjaminit Chub nach Ermorbung bes Moabitertonigs Eglon auch feine Stammesberrichaft ausgeübt, Jephtha von Migpa aus wohl über Gilead geherricht bat, aber ohne königliche Burbe, so miffen wir boch von bem Stammeskönigtum in Ophra-Sichem und ber turzlebigen Ohnaftie Gibeon = Abimelech. Man fühlte, daß eine Ginigung und Rräftigung bes Bolfes nicht ohne eine Ronigsberrichaft ju erringen mar. Wieber gab es jest eine Gelegenheit zu fefterem Zusammenschluß, um so mehr, als noch viel zu tun war. Jabes war burch eine spontane Tat gerettet, Ifrael selbst seufzte noch unter fcwerem Jod. Der erfte Erfolg trieb bagu, bas Schwerere und Gefährlichere zu magen. Dazu bedurfte es ber Sammlung, jur Sammlung aber bes leuchtenben, magnetisch wirfenben Mittelpunttes. Und so murbe von ber siegreichen Schar ber König proflamiert.

Wo? Im Gilgal, nicht etwa zu Mizpa, wie ber spätere Bericht glauben machen will. Der Gilgal hat überhaupt in bem Leben Sauls eine große Rolle gespielt. Aber um welchen Gilgal, welchen heiligen Steinkreis hanbelt es sich? Die Frage, ob es neben bem Gilgal in ber Jordanaue noch einen anderen von ähnlichem Ruf auf dem Gebirge Ephraim gegeben hat, kann uns hier nur dann berühren, wenn dieser Gilgal sich in unmittelbarer

Rähe Sichems befunden haben sollte. So meint Schlatter. Es ist ein bestechender Gedanke, daß Saul von Jabes nach dem Heiligtum von Sichem gezogen ist, wo vor ihm Abimelech gesalbt worden war, dessen Königtum er dann also ausdrücklich erneuert hätte, und wo später die Bolksversammlung Rehabeam verwarf und Jerobeam I. erwählte. Bestechend, weil Sichem dem w. jädis gerade gegenüber liegt und leicht zu erreichen war, bestechend, weil Saul von Benjamin darauf sehen mußte, die Hauptstämme Ephraim und Manasse und damit den ausschlaggebenden und sührenden Kern des Bolkes an seine Fahnen zu binden, bestechend endlich, weil Sichems große Ebene, als ein bequemer und strategisch günstiger Sammelplat sür kriegerische Operationen ersscheint.

Aber bas berühmte Heiligtum bei Sichem, wo Abimelech gefalbt worden war und auch sonst bas Bolt sich versammelte, war ber More-Baum. Bon einem Gilgal bei Sichem ift nie ummigverständlich die Rede. Es ist also nicht recht glaubhaft, daß bie Ruinen gulegil öftlich ber nördlichen Gbene auf einen irgend berühmten Gilgal jurudweisen. Bubem, wenn auch Saul bas manassitisch-ephraimitische Rönigtum erneuern wollte, mar er boch nicht an einen bestimmten beiligen Blat gebunden. David wird ju Bebron, Abonia am Stein Socheleth, Salomo am Gicon gesalbt. Außerdem werden wir uns auch den Norden des Gebirges in ben Sanben ber Philifter zu benten haben, sodaß also eine Beeressammlung an folch offenem Blate wie ber Ebene vor Sichem bochft unwahrscheinlich ift, gang abgeseben bavon, bag bie Ariegslage ju Beginn bes Rampfes bie Front ber Philifter bei Michmas gegen Guben gerichtet zeigt, wo Saul ihnen gegenüberftebt.

Es wird vielmehr so gewesen sein, daß Saul von Jabes das Jordantal abwärts ziehend, statt sofort beim w. el kelt nach Hause zurückzutehren, das sast am Wege liegende Heiligtum bei Jericho, die Stätte des ersten israelitischen Heerlagers, den Ausgangspunkt der glorreichen Landeseroberung, aufsuchte, um hier, wo die Erinnerungen an die Großtaten der Borzeit lebendig wurden, zum Schlage gegen die Unterdrücker auszuholen.

Das alles konnte sich insgeheim vor den Philistern vollziehen, da es in der Tiese des Jordantales vor sich ging. Da aber geschah etwas Unerwartetes: ersüllt von Sauls Sieg und Salbung ließ sich sein Sohn Jonathan (wenn nicht Saul selbst) zu einer raschen Tat hinreißen: er erschlug den philistäischen Stattshalter zu Sidea Gottes. Nun war der Würsel gefallen. Die Philister zogen eine Truppenmacht zusammen, um den Frevel an den Landesbewohnern zu strafen, die nun eilig die Täler nach Often in die Jordanaue oder bis ins Ostjordanland hinabstohen oder sich in Höhlen und Schluchten verbargen.

Es war für Caul gunftig, bag bie Flucht jum Jordan ibm natürlichen Bujug verschaffte jur Bermehrung feiner Schar, ungunftig, bag bie Einnahme bes Gebirges und bie Bertreibung bes Feinbes vom Gilgal, aus ber Tiefe bes Jorbantales ber, eine schwere Aufgabe war. Wir seben ibn bann auch nach einiger Beit zwar ziemlich auf ber Sobe bes Gebirges im Besitz von Westbenjamin, aber sublich ber großen Schlucht bes Babi es-Suwenit in Beba festliegen, mabrend bie Philifter in Dichmas gegenüber bas gange Bebirge Ephraim behaupten, weithin im Lande plündern und das Bolt in Schreden halten. Bisher waren fich die Ereigniffe im gangen rasch gefolgt: Sauls Begegnung mit Samuel, mit ben Propheten ju Gibea, Die Befreiung von Jabes und die Königswahl zu Gilgal. Und es ist kaum angangig, sich zwischen bem Erlebnis von Ramathaim und Gibea Gottes einerseits und ben Taten Sauls anderseits einen langen Reitraum zu benten, obwohl Saul bei ber Begegnung mit Samuel ausbrücklich als ein junger (unverheirateter) Mann bezeichnet wird, ber noch unter bem Bater ftebt, ju Beginn bes Rrieges aber icon einen völlig erwachsenen Sohn bat. Wie dem auch sei, die Überlieferung melbet, daß Saul durch die Rectheit feines Sohnes und burch einen Schrecken, ben Jahme unter ben Feinden anrichtete, einen berrlichen Sieg erfocht, ber ibm ben Rern bes Lanbes in bie Banbe gab, jugleich aber auch, bag ber Sieg fein vollftanbiger war, weil er nicht ausgenutt wurde. In ber Folge errang Saul Erfolge gleich bem zu Michmas, aber feinen endgültigen und burchfolagenden Erfolg. Deutlicher als alles andere rebet uns ein kurzer und trockner Satz von der schweren, erfolglosen Mühsal seiner Arbeit: "Und der Krieg gegen die Philister war hart und schwer, solange Saul lebte." Rach einiger Zeit erscheint der trastvolle Saul, wie schon zu Geba' unter dem Granatbaum, wo Ionathan die Seele des Kampses ist, so auch später im Eichsgrunde bei Sötö und Azesa, wo David die Spre Israels und Iahwes rettet, als müder, zag gewordener Mann. Und der ansangs begeisterte Peld verzweiselt schließlich an jedem glücklichen Ausgang, ehe auf den Bergen Gilbaas der letzte Schlag gegen sein Königtum und sein Leben fällt.

Bir fragen: Welches mögen die Gründe gewesen sein, daß Sauls Werf diesen traurigen Ausgang nahm? — Schon Israels Geschichtschreibung hat viel darüber gegrübelt, um so mehr, als sich alle Folgezeit mit Sauls Gestalt liebevoll beschäftigt hat. Entsprechend der religiösen Denkweise der Zeit gab es nur eine Antwort: dem ungeheuren Unglück mußte eine ungeheure Schuld zugrunde liegen. Jahwe konnte nicht segnen, weil er schwer beleidigt war. Man hat, wieder ganz entsprechend der herrschenden Denkweise, Sauls Schuld in kulstischen Berstößen gesehen, nämlich darin, daß er zu Gilgal eigenmächtig ein Opfer vornahm, das von Samuel hätte dargebracht werden sollen, oder darin, daß er nach Besiegung der Amalekiter den Bann an ihnen nicht vollständig ausstührte.

Wir sehen, die Erklärung ist schwankend und zwiespältig. Sie ist aber auch wenig zuverlässig, weil der König nach altisraelistischen Begriffen zur Ausübung des Kultus durchaus berechtigt und qualifiziert war. Nach dem Siege von Michmas daut Saul einen Altar und leitet die kultische Schlachtung des Beuteviehes. Sodann, weil Saul nach allem, was wir sonst hören, von einer peinlichen religiösen Gewissenhaftigkeit beseelt gewesen ist, einer Gewissenhaftigkeit, die den ahnungslosen Frevel des eigenen Sohnes an diesem undarmherzig zu sühnen entschlossen war und sür Jahwes ausschließliche Rechte alles tat, ohne Bedenken zu kennen. Es ist im Gegenteil recht wahrscheinlich, daß Saul gerade durch überstriedene religiöse Gewissenhaftigkeit und Ängstlichkeit, sowie durch seinen starken religiösen Eiser sich um den besten Erfolg seines

Handelns und Ringens gebracht hat, daß es noch öfter nach Jonathans Wort gegangen ist: "Weil das Bolk heute nicht von der Beute seiner Feinde hat essen dürfen, so ist auch die Rieder-lage der Philister nicht völlig geworden." Wieviel Abbruch mag sein Eisern gegen das kanaanitische Gibeon seiner Volkstümlichkeit getan haben!

Etwas Bahres bürfte freilich ben Erzählungen vom voreiligen Opfer zu Gilgal und von ber Verschonung Agags zugrunde liegen. Es läßt sich benken, daß der königliche Beruf andere Maßnahmen eingab, als die Propheten sie wollten oder meinten, und daß daraus eine Spannung zwischen König und Prophet entstand. Aber diese reicht doch zur Erklärung des großen Mißerfolges nicht entsernt aus.

Moberne Interpreten wollen barum ben Grund in einer turgfichtigen Saus= und Stammespolitit feben, bie Saul getrieben, und burch bie er sich bie Unterftützung ber anderen Stämme verscherzt batte. Aber tann man bas von bem Manne behaupten, ber, mabrend Gibeon und Jephtha einst für ben eigenen Stamm losgeschlagen hatten, die Sache bes fernen Jabes als eigene empfand, weil es eben ifraelitisch war? Wir lefen nicht bas geringfte von einer Gifersucht ber Sauptftamme Ephraim und Manaffe, bie boch (vgl. Gibeons und Jephthas Siege) allzu leicht erregt waren, seben sie vielmehr noch bei Gilboa in seiner Beeresfolge, ba er fonft taum bort batte tampfen tonnen. Zudem hat er einen anderen bisher ganz selbständigen Stamm, Juda, beranzuziehen und zu intereffieren verftanben. Dag ibm aus Buba ber Gegenkönig erftand, bat andere Grunde. Die Bauspolitik war aber etwas kaum Bermeibliches für ben, ber ftetige Berhältniffe schaffen wollte, und murbe, wie vor ihm von Gibeon, nach ihm noch mehr von David verfolgt. Naturgemäß ftrebt überall das Wahlfönigtum jum Erbkönigtum. Daß Saul nicht turgsichtig war, lehrt die Heranziehung ber filonischen Priester, bie fortan ben religiösen Mittelpuntt und bie Weihe seiner Berrschaft bilbeten, wie fie ben Busammenhang feines Werkes mit ber Bergangenheit bofumentierten.

Wir werben ben Hauptgrund seines Unterganges vielmehr

außer in ben Berhältniffen in feinem Temperament juchen muffen.

In ben Berhaltniffen: Es war eine riefenhafte Aufgabe, ber er fich unterzogen hatte, einen frieggeübten, tulturell weit überlegenen Feinb, ber fich im Lanbe völlig jum herrn gemacht hatte, mit fo geringen Mitteln zu vertreiben, als sie ihm bei ber Somache und Zusammenhangelofigfeit bes Boltes zu Gebote ftanben. Übermenschliche Rrafte batten bagu gebort, Ifraels Ginigung und Befreiung auf ben erften Schlag burchzuführen. Es ware auch noch weit eber geglückt, wenn nicht innere hemmniffe bazugekommen waren. Außer, bag bie Geweihten fich ihm entfrembeten, erftand ibm aus feinen Mannen ein bochft gefährlicher Nebenbubler, ben er allen Grund hatte zu fürchten, weil biesem, bem Gunftling bes Schickfals und ber Frauen, bem Bilb ber Schönheit und Rraft, ber tapfer und unternehmend wie er, aber berechnenber war als er, eine faszinierenbe Art innewohnte. Es ift nicht mahrscheinlich, bag David banach getrachtet bat, Sauls Herrschaft an fich zu reißen, ebe er burch ibn verfolgt und verbannt wurde. Aber was David nicht wollte, fab Saul mit richtigem Inftinkt voraus. Rein Wunder, daß ber ungemein fensible Mann bufterer Schwermut verfiel, als bem im Bertrauen auf die gottliche Silfe und ju Ehren bes gottlichen Namens unternommenen Werte ber göttliche Segen ausblieb.

Dies besonders bei seinem Temperament: Es begegnet öfter, daß äußerlich höchst nüchtern erscheinende Menschen sich bei tommender Gelegenheit gerade als besonders leidenschaftliche Naturen offendaren. Es war eine schlummernde Leidenschaft, die durch das Erlednis von Ramathaim und Gibea im nüchternen Fellachen mächtig entsacht wurde. In dieser Leidenschaft bestand seine Kraft und Größe, solange sie mit der Liebe zum Bolke und dem Eiser sür Jahwe eins war. Eben diese Leidenschaft wurde sein Verderben, als die Widrigkeiten sich häuften und sie ins Düstere umschlug. Denn sie benahm ihm die klare Überlegung und ließ ihn die Gesahr, die er sürchtete und beschwören wollte, nur vermehren.

Im Jähzorn ließ er bie Priefter zu Nob, die völlig lopalen

und fast unentbehrlichen Stützen seines Thrones, niedermachen, ben einzig Überlebenden damit zu David treibend. In der Leidensschaft der Sorge vor Davids Nebenbuhlerschaft vergeudete er seine besten Kräste in der aussichtslosen Bersolgung desselben, schwächte sich so gegenüber dem äußeren Feind, entsremdete sich den Stamm Juda und provozierte den Bund zwischen David und den Philistern, der zum Angriff und Sieg der Philister bei Gilsboa sührte. Die Maßlosigkeit seiner Leidenschaft, die ihn einst erhob, hat ihn vernichtet, als sie sich mit der Sorge um das Schickal seines Wertes und seiner Perrschaft verband. Sie schließt ihn aus der Neihe der Größten der Geschichte aus.

Sein Charafter jedoch war weit beffer als fein Ruf.

Der Sporn seiner Tapferteit, Die ibn Großes tubn wagen und gewinnen ließ und selbst im aussichtslosen Ringen nicht verließ, mar ber bobe, auf ibeale Guter gerichtete Sinn, war bas eble Mitgefühl mit ben Bebrangten. Diefer fein Ebelmut machte ibn wabrhaft königlich und verschaffte ihm eine Liebe und Anbanglichkeit, die ihm und ben Seinen über das Grab die Treue bewahrte. Die Burger von Jabes bestatteten ben geschändeten Leichnam, fein Obeim Abner erschöpfte fich im Rampfe für bie Sauliben. Samuel betrauerte ibn trot ber Konflitte fcmerglich, und David, für ben burch seinen Tob bie Bahn frei murbe, bat ihm in bem sogenannten Bogenliebe ein berrliches Denkmal gefest. Röniglich war seine von niederer Rachsucht freie Großmut, bie er nach bem Siege benen bewies, die ihn zuvor verachtet und verspottet hatten, und die er später ben Prieftern von Nob und David gegenüber nur vergaß, weil fein Gemut unter bem Drud ber Schwermut ftanb. Alles, mas feinen Charafter baglich erscheinen läßt, die Anzeichen von Diftrauen und Tude, Jahzorn und Gewalt, stehen in ichroffem Biberfpruch ju feiner früheren Art und find eine Ausgeburt bes erfrankten Gemuts und gebrudten Beiftes. Gegenüber bem älteren Saul reprasentiert uns die lichte Geftalt feines Sohnes Jonathan bas beffere Selbst Sauls, Die liebenswerte Offenheit und Selbstlosigkeit, die gewinnende Ritterlichkeit und Treue, ben teden, frischen Mut. Alles in allem ein Charafter, ber gerade ben Germanen sympathisch berührt, und

spezissisch semitisch vorientalische Züge vermissen läßt, die sich in David sinden. David war tapfer, begeisterungsfähig, ideal gerichtet, klug und fromm wie Saul, aber zugleich von einer ausgeprägten Sinnlichkeit und von einem ebenso rücksichtslosen wie fein derechnenden Egoismus, und von einer Alugheit, die die eigenen Zwecke erreichte, indem sie andere für sich arbeiten ließ, die den Eindruck und Schein der Tadellosigkeit überall zu wahren wußte, auch wo die Tat nicht gut war.

Es ware falsch und voreilig, Sauls Gestalt in ihren Fehlern und Schwächen irgendwie verklaren zu wollen. Aber der Eindruck der tragischen Schuld ist doch weit größer als der der sittlichen Schuld. Und der tragischen Schuld entspricht sein tragisches Schickfal.

Er hat in der Geschichtschreibung, insbesondere in der religiösprophetischen Geschichtschreibung Israels die Liebe des Bolkes und die Shre seines Werkes zum größten Teil an seinen Nachfolger abgeben müffen, der glücklicher und genialer, aber nicht besser war als er.

Er ift wie um die Ehre seiner Berson auch um die rechte Würdigung seiner Arbeit gekommen. Samuel vor ihm und David nach ihm find auf seine Rosten vergrößert worben. Obwohl er und fein Saus über bem Werte jugrunde gegangen ift, bas er unternommen hatte, hat er boch nicht umfonft gearbeitet. Er hat jum erften Male ben Often banernd mit bem Beften verbunben, hat ben Guben bes Lanbes ifraelitisch gemacht, wie es sein Siegesbentmal zu Karmel in Juda verfündete. Er hat das Bolt wehrhaft gemacht, bas vorber ein lofer Saufe war, bat ihm bas nationale Chrgefühl eingehaucht (1 Sam. 11, 4; 15, 6) und hat es organisiert. Er hat somit an ber Rraft bieses Bolfes geschmiebet, bie fich in später Zeit unvergleichlich bewährte. Und Davide Königtum, in bem wir Ifrael auf bem Gipfel ber Macht und bes Glanzes feben, ruht auf bem von Saul geschaffenen Fundament, ohne bas es nicht möglich gewesen mare. Speziell bat Saul, freilich wiber Willen, ermöglicht, bag in David ber willensftarte, zielbewußte Stamm Juda bas Zepter über bas gerfahrene Bolt ergriff.

So gebührt Saul, bem erften Könige Ifraels, ein wichtiger

Plat in der Geschichte dieses Bolkes, kein geringerer in der Geschichte der Religion. Zeigt er uns doch, welcher Großtaten der national-religiöse Ibealismus Altisraels fähig war.

Gewiß, Sauls wie Altifraels Ibealismus, ber national gebunbene und beschränkte, hatte noch nicht erfamt, was für ein Unterschied zwischen menschlicher Leibenschaft und göttlichem Feuer befteht. Er führte beibes, Sauls Mut wie seine Schwermut, auf Jahmes Beift zurud. Aber er abnte boch, daß Gottes Geift alles mabrbaft Große und Gewaltige in ber Menschengeschichte schafft, inbem er bas Wesen bes Menschen in eine bobere Lage bebt. Beift es boch von Saul, daß er burch fein Erlebnis von Ramathaim und Gibea ein andrer Mann wurde, ein andres Berg befam (1 Sam. 10, 6, 9). Rur ift ein Abstand amischen Gefühl und Wirklichkeit. Saul war Efftatiker geworben, aber blieb boch im Grunde, ber er mar. Gine Hebung bes Menschen, Die ibn über bas Damonische jeber Natur obsiegen läßt, schafft nur ber Beift Jesu. Unter seinem Einfluß wird aus bem Saul ein Baulus, fteigt bas Eble und fintt bas Gemeine im Menichen. Bas aber Altifraels Religiosität wertvoll macht, war ber Sinn bafür, baß, wie bie natürlichen Rrafte bes Menfchen, fo auch bie natürlichen Guter bes Lebens, Familie, Bolt, Baterland, nichts Berachtliches ober an sich Berwerfliches sind, sonbern bas unentbehrliche Das terial für die Arbeit bes Beiftes bleiben, ein Material, bas nur ber Beiligung burch eine Ewigfeitsgefinnung bes Menfchen bebarf.

2.

## Die Entstehung des vierten Evangeliums.

Bon

## Wilhelm Soltan (Babern).

Es könnte vermessen erscheinen, wenn hier in einer kurzen Abhandlung der Bersuch gemacht wird, die viel umftrittene Johanneische Frage zu lösen.

Gleichwohl entspricht es nur wissenschaftlichen Grundsätzen, wenn bei so schwierigen und verwickelten Problemen gelegentlich alle Einzelfragen beiseite gelassen werden, und nur eine Überschau über die bereits gewonnenen sicheren Boraussetzungen der Forschung gegeben wird.

Oft führt schon eine scharfe Begrenzung des Beweisbaren und Feststehenden gegenüber dem Hppothetischen und Unerweisslichen zu einer solchen Rlärung des Problems, daß eine wirkliche Entscheidung, wo nicht erreicht, so doch nahegelegt wird.

So ist es auch, wie die folgende Abhandlung zeigen wird, beim Johannesevangelium. Wer hier die bereits als richtig gestundenen Boraussetzungen, welche sich allgemeinerer Anerkennung erfreuen oder erfreuen sollten, sesthält und die gewonnenen Gedanken konsequent dis zu Ende denkt: der kann auch auf diesem so umstrittenen Gediet verhältnismäßig leicht zu der Erstenntnis darüber kommen, welche Phasen unser viertes Evangelium durchgemacht hat, ehe es jetzt als eine Einheit, als "der ungenähte Rod", der eine Zerteilung nicht mehr zuläßt, angesehen werden konnte. Daß hierbei im einzelnen noch manches Problem zu lösen bleibt, ja neue wichtige Fragen der Forschung gestellt werden, ist natürlich einzugestehen. Aber doch darf so viel behauptet werden, daß auf dem hier ein-

12

geschlagenen Wege bie Lösung bes Hauptproblems bei ber Johan= neischen Frage erreicht werben kann und erreicht worben ift.

I.

Zwei Satze muffen ben Ausgangspunkt bei ber Lösung ber Johanneischen Frage bilben.

Erftlich 1): alle brei Synoptiter sind vom vierten Evangelisten eingesehen und benutt worden. Zweistens: die Reden des vierten Evangeliums stehen in einem recht losen Zusammenhang mit dem Erzählungsstoff, welcher es nötig macht, die Eigentümlichkeiten beider und ihren Gegensatz genauer festzustellen, ehe über das Evangelium als Ganzes ein Urteil gefällt wird.

Beginnen wir mit bem zweiten Bunkt, welcher wohl noch nicht so allgemein anerkannt ift 2), wie es erwünscht ift, und suchen ben Gegensat zwischen Erzählungsstoff und Reben zu präzisieren.

Wellhausen hat türzlich in einer trefflichen Untersuchung "Erweiterungen und Anderungen im vierten Evangelium" (G. Reimer 1907) auf die ganz eigenartige Qualität mehrerer Johanneisscher Reden hingewiesen. Er zeigte an einem der wichtigsten Redestücke, Kap. 15—17, daß dasselbe später eingeschoben sein musse. Joh. 14, 31 (= Mark. 14, 42) "steht auf, laßt uns gehn" muß in der Tat unmittelbar vor 18, 1 gestanden haben. Damit ist die Tatsache einer wichtigen Überarbeitung des vierten Evange-

<sup>1)</sup> A. Jülicher, Einleitung in das Neue Testament (4. Aust.), S. 314: "Fast allgemein wird als sicher zugegeben: Johannes ist später anzusehen als die andern Evangelien. Denn die Synoptiker sind sämtlich in ihm benutzt."

<sup>2)</sup> Merkvürbigerweise hat Schmiebel in seiner sonst so ausgezeichneten Darlegung über ben historischen Wert bes Iohannesevangeliums (Das vierte Evangelium gegensüber ben brei ersten, 1906, S. 27f.) biesen besonbers bebeutsamen Tatbestand nicht genligend berücksichtigt. Bahnbreckend waren hier E. v. d. Golh, "Ignatius von Antiochien" (T. U. XII, 3, 1894) S. 118 und H. H. Will, "Iohannesevangelium" (1900). Bgl. auch Soltau, Unsere Evangelien, ibre Quellen und ibr Quellenwert (1901). S. 103f.

liums festgestellt. Der Rebaktor (K), welcher biese langen Reben einschob, muß bieses ganze Stück aus einem anderen Zussammenhang herübergenommen haben. Freie Ersindung sind diese Perlen "Iohanneischer Redeweisheit" sicherlich nicht.

Auch sonft hat Wellhausen, worauf unten näher einzugehen sein wird, manche spätere Einschübe nachgewiesen, und es ift so-mit Borbebingung für jede weitere Untersuchung über die Entstehung des vierten Evangeliums, diesen Bestrebungen eines Redatstors weiter nachzugehen, welcher das vierte Evangelium in so wessentlicher Weise umgestaltet hat.

Beginnen wir hier mit bem zunächst vorhergebenben Rebestück (14, 1—29).

Aus bemfelben Grunde, mit bem Bellbaufen ben fpateren Ginschub von Rap. 15-17 begründet bat, ift auch Rap. 14, 1-29 als Einlage anzuerkennen. Die Rebe Jesu, welche bie Sendung bes beiligen Beiftes nach feinem Weggang verkundet, schließt 14, 29 (abnlich wie 13, 19): καὶ νῦν εἴρηκα ὑμῖν πρὶν γενέσθαι, ἵνα ὅταν yévntai nioreconte gut ab. Gar nicht babin gebort aber bie Berficerung 14, 30: ούκετι πολλά λαλήσω μεθ' ύμων · έρχεται γάρ ὁ τοῦ χόσμου ἄρχων καὶ ἐν ἐμοὶ οὐκ ἔχει οὐδέν, ἀλλ' Ίνα γνῶ ὁ χόσμος, ὅτι ἀγαπῶ τὸν πατέρα καὶ καθώς ἐνετείλατό μοι ὁ πατήρ, ουτως ποιώ. Εγείρεσθε, ἄγωμεν έντεῦ-Ber. Diese Borte 1) beziehen sich vielmehr auf ben Berrater (13, 21 f. 27: καὶ μετὰ τὸ ψωμίον, τότε εἰσῆλθεν εἰς ἐκεῖνον ο σατανας), sowie auf bie göttliche Fügung, daß Jesus von ber Erbe scheiben und verklart werben muffe (13, 32-33). Es ift also auch bier engste Berbindung von 13, 38 mit 14, 30, wie vorher von 14, 31 mit 18, 1 anzunehmen. 14, 1-29 muß später in ben Busammenhang eingefügt fein.

Wenden wir uns von diesen Abschiedereben ben großen Reben am Anfang des Evangeliums in Rap. 3; 5; 6; 8; 10 zu.

<sup>1)</sup> Wie Kap. 13, 37—38 sind auch diese spnaptischen Ursprungs (Matth. 26, 46; Mark. 14, 42 und Mark. 14, 36), nicht dagegen die Rede 14, 1 bis 29. Diese gleiche Herkunst ist ein bedeutsamer Fingerzeig sür ihren Zusammenhang.

Ohne alle Einführung setzt nach den Streitworten gegen die Pharisäer die Rede vom guten Hirten (10, 1) ein. Ja, was das allerärzste ist, bevor noch die Episode der Blindenheilung abgeschlossen ist; denn diese wird erst 10, 19—25a deendigt. Wie die Juden 9, 22 und 9, 28 Jesum verworfen, ja verslucht hatten, so sahren sie damit 10, 20—21 fort (kann der Teusel auch der Blinden Augen auftun?). 10, 26—29 gehört aber wieder zu der Allegorie vom guten Hirten 1). Es ist gegenüber einer solchen Unordnung noch die reine Pleinigkeit, daß der Redaktor, der den Einschub verschuldet hat, zwei bildliche Aussihrungen mitseinander verwirrt hat, indem er neben dem schönen Bilde "Jesus als guter Hirt" (10, 1—5; 11—18; 25<sup>b</sup>—30) den geschmadslosen Bergleich setzt, daß Jesus sich "die Tür zu den Schasen" nennt (10, 7—10). Auch 8, 12 steht ohne Verdindung mit 7, 52!

Raum besser steht es mit den meisten der vorausgehenden Reden, wenn allerdings auch die genannten (in 10 und 14—18) wahre Musterbeispiele für spätere Einfügung sind. 3, 13—21 (fortgesett 3, 31 b—36) hat nicht die geringste Beziehung zu dem vorausgehenden Gespräch mit Nikodemus. In dem letteren war von einer geistigen Wiedergeburt von obenher (arwder perry-Insac) die Rede. Wie passen dazu die Worte 3, 13: "Niemand fährt gen Himmel, denn der vom Himmel herniedergekommen ist?"

Nur scheinbar besser stimmt bazu 3, 31 b: "Wer von der Erde ist, der ist von der Erde und redet von der Erde. Der vom Himmel kommt, der ist über alle und zeugt, was er gesehen und gehört hat, und sein Zeugnis nimmt niemand an!" Denn einmal hat Johannes selbst gewiß nicht sagen wollen, daß er von der "Erde" sei und von "irdischen Dingen" geredet habe. Der Gedanke aber, daß Jesu Zeugnis niemand annehme (3, 33), wäre doch die unpassendste Form sür eine Empsehlung des Messsias, welche Johannes zu geben gesucht hat.

<sup>1)</sup> Die Scheibung ist 10, 26 zu machen. Der Gebanke von 10, 26 wird von 10, 32 wieder ausgenommen.

Die bilbliche Rebeweise in 6, 30 f., welche bem Himmelsbrote, bas Moses ben Juben im Manna verliehen, Jesus als bas wahre Himmelsbrot, als bas Brot bes Lebens gegenüberstellt, steht ohne allen Zusammenhang mit den voraufgehenden und nachfolgenden Aussichtungen. Mit der Speisung der 5000 steht diese Rede nicht einmal äußerlich im Zusammenhang. Ein solcher hätte allerdings nur ein gegensählicher sein können, etwa wie 6, 27 (= 4, 32), daß der leiblichen Sättigung die geistige Speisung gegensübergestellt worden wäre. Selbst eine solche wird aber nicht versucht, sondern durch allerlei Zwischenreden wird der Gedanke der Speisung (6, 26) in 6, 29 (wozu 6, 64 gehört) wieder verlassen. Daß das kurze Redestück 12, 44—50 nicht an die jezige Stelle gehört, hat Wendt (Das Johannesevangelium, S. 90) gezeigt 1).

Am sonderbarften aber sind die wenigen Versuche des Redaktors, durch einige vermittelnde Gedanken eine Berbindung zwischen Erzählung und Rede herzustellen. Dieselben sind in den ersten Kapiteln so mißlungen, daß vielleicht gerade deshalb diese Methode vom Redaktor bald wieder aufgegeben worden ist. Die Heilung des Lahmen 5, 1—16 hängt mit der Rede 5, 19—47, welche das Verhältnis von Bater und Sohn variiert, nicht im geringsten zusammen. Da muß dann 5, 17 das Wort Jesu, daß Gott sein Bater sei und durch ihn wirke, herhalten, um erst die Juden zu erzürnen, dann Jesu aufklärende Rede zu motivieren.

Noch versehlter ist die Verknüpfung 4, 10—15 und 4, 32 f. mit der Erzählung von der Samariterin. Die Bitte Jesu um einen Trunk frischen Wassers an die Samariterin sollte auf die herrlichen Worte Jesu hinleiten, welche den Ausgleich zwischen den verschiedenen Völkern in Aussicht stellten (4, 21—24). Statt dessen giebt sie 4, 10 Anlaß zu Jesu Predigt über das lebendige Wasser. Ühnlich wird 4, 32 die leibliche Speise zurückgewiesen, damit Jesus über die wahre Speise predigen kann 3).

<sup>1)</sup> Kap. 12, 44—50 ift ber Abschuß ber in Kap. 3 gebotenen Rebe: 3, 13—21; 3, 31 b—36; 12, 44—50 bilbeten früher eine zusammenhängende Betrachtung, die sich birett an 1, 18 anschloß.

<sup>2)</sup> Daß ber Prolog eine besondere Stellung bem Evangelium gegenüber

Babrent jo aber gezeigt ift, bag alle Reben aufs außer= lichste eingelegt find und ohne rechten Zusammenhang mit bem übrigen Inhalt fteben, ift umgelehrt überaus beachtenswert, baß fie nirgends ba fteben, wo man nach bem Evangelisten eine Rebe erwarten sollte, und wo sie sachlich am Plate gewesen ware. Offenbar hätten bie Ausführungen über bas Thema "Jesus, bas mabre Brot bes Lebens" (6, 32-58) trefflich mit ber Speisung ber 5000 tombiniert werben tonnen. Jesu Ermahnung zur Liebe 15, 9-17 hatte vielmehr zu 13, 33-35 als zwei Rapitel später gestellt werben muffen. Der erfte Abschnitt ber Rebe in Rap. 14, 2-6 ware zwedmäßig zu 12, 26, ber folgende 14, 9 f. beffer nach 10, 30 gefett worden. Das hohepriesterliche Gebet batte nach 12, 28 ober 13, 31 folgen follen. Die Ausführungen über bie rechte geiftige Speise 4, 10-15 und 4, 32-34 waren, anftatt an ber bort wenig paffenben Stelle ju fteben, lieber mit ber Rebe 6, 32 f. zu vereinigen gewesen. Auch bie große Rebe über bas Berhaltnis von Bater und Sohn (5, 19 f.) geborte mabrlich beffer an das Ende des Evangeliums ju 12, 45 ("wer mich fieht, ber fieht ben, ber mich gefandt bat") als an ben Anfang.

Gerade dieser Umstand, daß alle Reden nicht an der gehörigen Stelle stehen, ist ein Beweis dafür, daß die Reden in einen bezreits sestgefügten Zusammenhang eingeschoben sind, den zu stören der Herausgeber sich scheute. Er hätte z. B. ohne alle Schwiesrigkeit das hohepriesterliche Gebet nach 13, 31—32 einsehen können. Wenn aber mit diesen Worten bereits früher die berühmten Johanneischen Ermahnungen (13, 33 f.) zur Liebe untereinander verbunden gewesen waren, so mußte allerdings eine spätere Trensnung untunlich erscheinen. Andernfalls aber nicht.

Die Motive, weshalb ber Rebaktor die Reben nicht in nähere Beziehung zu ber sonstigen Berichterstattung des Evangeliums gebracht hat, sind im einzelnen wohl nicht überall erweisbar. Aber die Tatsache selbst, daß trop näherer Verwandtschaft mancher

einnimmt, ift oft genug bemerkt und hervorgehoben worden. Das Evangelium begann offenbar mit 1, 6—7, worauf bann 1, 19 folgte. 1, 1—5, 1, 9—14 (15), 16—18 war ein zusammenhängenbes Rebestüd.

Stellen bes Evangeliums mit den Reben beibe doch isoliert und getrennt stehen 1), ist ein weiteres gewichtiges Argument dafür, daß die Reben in eine schon bestehende Evangelienschrift nachträgslich eingeschoben sind <sup>2</sup>).

### II.

Dieses Berhältnis von Evangelist und Redaktor, von Evansgelium und Redesammlung ist übrigens keineswegs ein bloß negatives. Durch den Nachweis, wie manche der den Reden verwandten Stellen auch in dem Evangelium stehen, ist klar geworden, daß hier mit der Annahme eines späteren Einschubs der Reden die Beziehungen zwischen beiden noch nicht völlig sestgestellt sind. Bielmehr zeigen die gelegentlichen Erwähnungen von Gedanken der Reden, ja von ganzen Sprüchen aus ihnen, daß der Evanzgelist bereits manche der Reden, sei es ganz oder wenigstens teilzweise, gekannt haben muß. Erst so erklären sich auch die mancherlei Wiederholungen einzelner Gedanken und Sprüche. Eine Zusammenstellung der in den Reden und in den selbständigen Partien des Evangeliums 3) übereinstimmenden Gedanken wird dieses dartun.

Evangelienstellen, welche in ben Reben wieberkehren, find:

```
(4, 14—15), 4, 32—34 6, 27 f. 32 f. 58;

7, 7 15—18 15, 18—25

7, 28—29 vgl. 7, 16—18 5, 36—37;

7, 38 weift zurüd auf 4, 14;
```

<sup>1)</sup> Bgl. mein Buch "Unsere Evangelien, ihre Quellen und ihr Quellenwert", S. 104f.

<sup>2)</sup> Sehr bebeutsam ist die Tatsache, auf welche Wendt S. 164 f. verweist, daß alle Berührungen des Ignatius mit dem vierten Evangelium Redestille betreffen. Ignatius kannte also eine besondere Redesammlung, die jesdoch dem Justin unbekannt war. Räheres vgl. unten S. 172.

<sup>3)</sup> Diese sind namentlich in Kap. 7 und Kap. 12—13 anzutressen. — Es werden daher auch die kürzeren Redestille jener Kapitel (12, 20 — 43; 13, 31—35) aus dieser Duelle herzuleiten sein, ebenso 10, 32 s.

(5, 17) 8, 12; 1, 9; 9. 4-5 9, 39 12, 47-48; 10, 36-38 (10, 25) 5, 41-47; 14, 10-12; 12, 26 14, 3; 17, 24; 12, 27—28 13, 31—32 17, 1f.; 12, 32 14, 3—6; 17, 11 f.; 12, 35 8, 12; 16, 16f.; 8, 21; 13, 33 13, 34 15, 9-15.

Auch für 1, 28—51 bieten die Reden manchen Anhaltspunkt. So für 1, 30 in 15, 27, für 1, 49—51 in 1, 18; 3, 16.

Als Ausgangspunkt für jebe weitere Forschung hat also zu gelten: die Johanneischen Reden standen ursprünglich nicht im Evangelium. Sie waren bereits (ähnlich wie im ersten Johannes-brief) zu einer Sammlung vereinigt, ehe sie in das Evangelium gelangt sind. Dieselbe war dem Evangelisten bekannt, und aus ihr entlehnte er, namentlich in Kap. 7 und 12-13, manche Worte Jesu, vielleicht auch den Einschub 4, 10-15; 31-38.

## Ш.

Außer ben Reben, welche später eingelegt sind, enthält bas Evangelium eine Reihe von synoptischen Perikopen (9), welche ohne viele sachliche Beränderungen 1) in das vierte Evangelium Aufnahme gefunden haben. Diese sind:

- 1, 19-28 Johannes ertennt Jesus, vielleicht 32-34;
- 2, 12-17 Jefus im Tempel und
- (2, 18-19) Jesu Wort vom Abbrechen bes Tempels;
- 4, 44-54 Hauptmann von Rapernaum;
- 6, 1-14 Speisung ber 5000;
- 6, 16-24 Meerwandeln;
- 12, 3—8 Salbung in Bethanien;
- (12, 12—15) Palmsonntag;

<sup>1)</sup> Im Detail find fie freier ausgeftaltet. Man vgl. 3. B. 3n 1, 19—21 Matth. 16, 14, neben 1, 23 Matth. 8, 3 f. ober 3u 2, 12 f.: Mark. 11, 15 f.

18, 1-33; 18, 38 - 19, 24 Leibenbergahlung 1);

19, 38-42 Begrabnis Jeju;

20, 19-23 Erscheinung vor ben Jüngern 2).

Es verdient babei beachtet zu werben, daß in allen diesen Abschnitten eine Bersion der Evangelien zugrunde liegt, welche die, hochst wahrscheinlich später hinzugefügten, Zusätze der Synoptiker noch nicht kennt.

Bon Petri Meerwandeln findet sich keine Spur in 30h. 6, 16 f. Ebensowenig von Petri Fischzug oder von den Grabes-wächtern, nichts von den Emmausjüngern oder von der Taufformel (Matth. 28, 19). Trothem 30h. 19 ausführlich über Bilatus handelt und manche Züge zu dem spnoptischen Bericht hinzuzusfügen bemüht war, hat er doch keine der Pilatuslegenden, die Matthäus Kap. 27 gebracht hat, benutzt. Er kannte sie also nicht.

Erft in ben sonstigen Abschnitten und Zusätzen bes Evangelisten sinden sich Hinweise auf einige dieser späteren Einlagen in den Synoptikern: so 1, 42 (Matth. 16, 18); 6, 66 f.

Die Erwähnung bes Nikobemus 19, 39 macht wahrscheinlich, daß hier eine spätere Einlage bes Evangelisten vorliegt. Jebenfalls läßt auch die boppelte Erwähnung ber Abnahme bes Leichnams (318000 odv nat hoav adrov — klasov odv rò swua) auf eine überarbeitung schließen.

<sup>1)</sup> Eine andere Tradition war enthalten namentilch in 18, 33 — 38; 19, 9—12. Daß im übrigen lauter spnoptische Elemente zugrunde liegen, hat Wendt a. a. O. S. 40 f., 152 f. 171 gezeigt. 18, 33 f. ist vom Evansgelisten (vgl. 8, 32; 8, 46 f.) eingelegt. S. auch Heitmüller, Das Joshannesevangelium, S. 302.

<sup>2)</sup> Trot formeller Differenzen ift hier bie Abhangigleit von Lut. 24, 36 bis 47 evident.

<sup>3)</sup> Bgl. hierzu Soltau, Eine Lüde ber spnoptischen Forschung (Leipzig 1899). "Zeitschrift für bie Reutestamentliche Bissenschaft" I, 219 f. "Biertelsjahrschrift für Bibestunde" I, 84 f. 59 f. "Unsere Evangelien, ihre Quellen und ihr Quellenwert" (Leipzig 1901), S. 55 f., 68 f., 73 f.

(Matth. 16, 18); 12, 14 (Watth. 21, 7). Auch zu 1, 31 ift bie Bekanntschaft mit Matth. 3, 14 anzunehmen.

Mit der Tatsache, daß der vierte Evangelist obige Abschnitte aus den drei Spnoptikern entnommen hat, hat jede weitere Forsschung zu rechnen.

Es darf nicht mehr bezweifelt werden, daß sich der Bericht des vierten Evangeliums in steter Abwechselung bald mit dem einen, bald mit dem anderen Evangelium berührt. Oft springt der Evangelist, ohne ersichtliche Ursache, von dem Wortlaut des einen spnoptischen Evangeliums zu dem des andern über 1). Bersmutlich tat er dies, indem er zu harmonisieren bestrebt war.

Leiber aber ist hier bas so sichere Ergebnis ber Quellenvergleichung wieder völlig unbrauchbar gemacht worden und hat zu vertehrten Schluffolgerungen geführt, baburch daß man biesen Sat ungehörigerweise verallgemeinert hat.

Es muß durchaus beachtet werden, daß das hier gefundene Ergebnis nur insoweit auf Anerkennung Anspruch erheben darf, als der Beweis für bestimmte Perikopen durch den Vergleich des Wortlautes erbracht worden ift. Es wäre verkehrt, dieses auch auf die übrigen Bestandteile des vierten Evangeliums auszudehnen, selbst wenn sie hier und da eine gewisse Verwandtschaft mit den Synoptikern zu haben scheinen.

Jebenfalls ist hier erst bas Maß der Abhängigkeit genauer zu umgrenzen, ehe weitergehende Schlußfolgerungen für die übrigen Partien des Johannesevangeliums gezogen werden dürfen.

Da fann nun für die noch übrigen Abschnitte dieses Evangeliums 2) so viel festgestellt werden, daß dieselben an keiner Stelle sonft noch auf eine schriftstellerische Benutung der Spnoptiker hinweisen. Die eine Hälfte dieser Berichte hat auch nicht die leiseste Beziehung zu der spnoptischen Überlieferung,

<sup>1)</sup> Benbt, Das Johannesevangelium, S. 43.

<sup>2) 1, 29-51; 2, 1-11; 2, 21-25; 3, 1-12; 3, 22-31</sup>a; 4, 1 bis 9; 16-48; 5, 1-16; (6, 25-31); 6, 64-71; 7; 9; (10, 31-42); 11; 12, 1-2 (9-11); 12, 12-19; 12, 20-43; 13, 2-20; 21-38; 19, 25 bis 37; 20, 1-10; 20, 11-18; 20, 24-29. Die hervorgehobenen Stels len stehen außer aller Beziehung zu ben Spnoptikern.

führt uns zum Teil in eine ganz andere Anschauungswelt über Jesu Tätigkeit, die anderseits auch mit berjenigen der Reden des Evangelisten keine Berwandtschaft zeigt. Die andere dagegen enthält zwar spnoptische Elemente, sucht aber mit ihrer Hilfe eine selbständige, von der spnoptischen abweichende Überlieferung zu komb in ieren, diese antispnoptischen Gebilde in die Litezatur einzusühren.

Wer so unkritisch ist, den Gegensatz zwischen diesen Bestandsteilen zu verwischen und gar die letzteren mit den spnoptischen Partien zusammenzutun, wird sich den Weg zu der Erkenntnis, wie das vierte Evangelium entstanden ist, gründlich verbaut haben. In der Tat liegt hier die Ursache, weshald so viele theologische Forscher mit ihren Bemühungen, die Entstehung des Johannessevangeliums zu verstehen, nicht zum Ziele gelangt sind. Es bleibt vielmehr dabei: Nur der, welcher die beiden an die Spitze unserer Untersuchung gestellten Leitsätze sessthält und konsequent weiter versfolgt, wird hier zum Ziele gelangen können.

## IV.

Ehe wir weiter dieser antispnoptischen Abschnitte des Evangeliums gedenken, in welchen einige Züge der spnoptisch en Tradition freier verwendet und vielsach umgestaltet worden sind, sollen hier zunächst noch die wenigen von diesem Evangelium allein überlieserten größeren Erzählungen carakterisiert werden. Sie sollen im solgenden unter dem Namen "Johanneslegenden" (L) zusammengefaßt werden. Denn abgesehen davon, daß sie dem Johannesevangelium eigentümlich sind, weist auch 19, 25—37 auf speziell johanneische Tradition hin. Es sind solgende sieben:

- 2, 1-11: die Hochzeit ju Rana;
- 3, 1-12: Jefus und Nitobemus;
- 4, 1-9; 16-30; 39-43: die Samariterin;
- 5, 1—16: Heilung zu Bethesba (nur 5, 8—9 ift = Mark. 2, 11);
- 12, 1—2 (9—11): Jesus in Bethanien nebst 13, 2—20: Fußwaschung (13, 18—19 ist interpoliert);
- 19, 25-37: Jefus am Rreuz mit feiner Mutter und Johannes;

20, 11—18: Erscheinung Jesu vor Maria Magbalena 1).

Alle biese Erzählungen haben das gemeinsam, daß sie weber mit der vorausgehenden noch mit der folgenden Berichterstattung auch nur die geringste Beziehung haben. Das Beinwunder zu Kana wird später nie mehr erwähnt <sup>2</sup>); von der geistigen Biedergeburt, welche von Nikodemus verlangt wird, schweigt das übrige Evangelium. Der reine Monotheismus, der im Gespräch mit der Samariterin zum Ausbruck kommt, steht in schrossem Kontrast zu der Bergottung Christi, wie sie dieses Evangelium sonst, auch selbst 17, 3, verkündet. Das demiltige Dienen, welches Jesus durch die Fuswaschung seinen Jüngern ans Herz legen will, besonders ein Wort wie 13, 13 f. past sehr schlecht zu dem Logos-Christus 1, 1. Mit diesem letzteren ist auch der Tod Jesu, wie er Joh. 19, 28 f. erzählt wird, unvereindar.

Während nun das übrige Evangelium überall positiv ober gegensätzlich Bezug nimmt auf die spnoptische Überlieserung ober Stellen aus johanneischen Reden einflicht, ist in den Johannes-legenden davon keine Spur zu merken. Sie sind also jedenfalls ohne Kunde beider niedergeschrieben, mithin zu einer Zeit, da die spnoptischen Evangelien noch nicht oder nur wenig bekannt waren.

Für ihr Alter spricht auch ber noch durch keine Christologie getrübte Monotheismus und die Auffassung, daß Jesus ber verseißene Messias, nichts weiter, sei. Bei ber einzigen Stelle, welche eine schwache Berührung mit den Synoptikern ausweist, 20, 11 bis 18, ist die zarte Ausgestaltung der Legende durchaus eigenartig.

Für eine frühere selbständige Existenz dieser Legendensammlung spricht namentlich, daß Justin, welcher das vierte Evangelium sonst nie zitiert, an vier Stellen Worte aus dieser Les gendensammlung erwähnt hat. So

<sup>1)</sup> In meinem Buch "Unsere Evangelien, ihre Quellen und ihr Quellen-wert" hatte ich zu diesen Johanneslegenden auch 1, 85—51; 7, 1—8, 1; 9, 24 s.; 11, 1—46 gerechnet. Doch mit Unrecht. Die freie Erfindung bes Details gehört hier sicher dem Evangelisten selbst an.

<sup>2)</sup> Rur äußerlich wird ihm das zweite Wunder zu Kana gegenübergestellt 4, 54; daß 7, 23 auf den Kranten von Bethesda verwiesen wird, ist wohl die einzige, aber nur scheinbare Ausnahme; benn 7, 1 f. solgte früher auf 5, 16.

Apol. I, 61 (= 306. 3, 3): και γὰρ ὁ Χριστὸς εἶπεν · ἄν μὴ ἀναγεννηθῆτε, οὐ μὴ εἰσελθητε εἰς τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν. ὅτι δὲ και ἀδύνατον εἰς τὰς μήτρας τῶν τεκουσῶν τοὺς ἄπαξ γεννωμένους ἐμβῆναι, φανερόν ἐστι.

Apol. I, 62 (= 30β. 4, 24): λόγφ καὶ ἀληθεία τιμῶντες. Apol. I, 52 (= 30β. 19, 37): ὄψονται εἰς ον ἔξεκέντησαν.

Dialogus 88 kannte auch die geschichtliche Erzählung von 1, 20. 23. 27, welche, zwar spnoptischen Ursprunges, doch, wie gezeigt werden wird, den Johanneslegenden vorausgesetzt war.

Wenden wir uns jetzt dem vierten Bestandteile des Evangeliums zu, den Aussührungen des Evangelisten, welche sich sowohl von den Reden, wie von den Johanneslegenden und Synoptiserberichten unterscheiden und in ihrer besonderen Eigentümlichkeit sesssylven lassen 1).

#### V.

Außer ben synoptischen Perikopen, welche in Joh. 1—6 und 18—19 ziemlich genau ihrem Wortlaute nach Aufnahme gefunden haben, sind, wie gesagt, noch manche Abschnitte im Evangelium vorhanden, welche trot Kenntnis der spnoptischen Tradition doch in den meisten Einzelheiten völlig von ihr abweichen, sie entweder absichtlich umbilden oder mit ganz fremdartigen Elementen komsbinieren. Es wäre ein verhängnisvoller Fehler, wenn man, wie manche Forscher, auch diese mit den spezifisch spnoptischen Partien auf gleiche Stufe stellen würde.

Denn es ift schon a priori wenig wahrscheinlich, daß ein und berselbe Autor, welcher in den früheren und späteren Abschnitten ziemlich sorgfältig der spnoptischen Tradition gefolgt ist, hier mit einem Male eine völlig andere Methode angewandt haben sollte.



<sup>1)</sup> Wendt, ber S. 165 mehrere dieser Zitate gebracht hat, irrte nur, wenn er meinte, Justin habe auch die Redesammlung gefannt. Dial. 69 (πηγή ύδατος ζωντος) und 114 (τὸ τῆς ζωῆς ύδως) beruhen nicht auf Joh. 4, 14, sondern auf Apol. 7, 17; 21, 6. Natiltlich war dem Justin der Losgos Joh. 1, 1—3 bekannt, nicht jedoch der ganze Johanneische Prolog.

Immerbin bedarf es jedoch einer genaueren Prufung, ebe zu weitgebenbe Folgerungen gezogen werben.

Folgende sieben Ergählungen find antispnoptischer Art:

I. { 1, 29—51 Jesu Taufe und Jüngerwahl. 3, 22—31° Rechtfertigung Jesu vor Johannes' Jüngern.

II. 6, 66-71 Betrusbefenntnis.

9, 1-40 Beilung bes Blindgeborenen.

IV. { 11, 1—46 Lazarus' Erweckung. 11, 47—57 Anschlag des Hohenpriesters. 12, 12—19 Jesu Einzug.

V. 13, 21-30 (36-38) Jubas' Berrat.

VI. 20, 3-10 Die Jünger am Grabe.

VII. 20, 24—29 (30—31) Jesus und Thomas.

über Rap. 7 und die fürzeren Rebeftude (10, 32-42; 12, 20-43; 13, 31-35) siebe oben unter II, G. 167.

Allerbings könnte bier generell ber Einwurf gemacht werben, bag ber Gegensat zwischen ihnoptischen und antispnoptischen Bartien ein fluffiger fei, kein icharf abzugrenzenber. Auch bei jenen finben sich ja Abweichungen und freiere Umgeftaltungen ber Überlieferung. mabrend bei biefen gange Gate übereinftimmen.

Für jeben, welcher bloß außerlich Barianten aufzählt, tann allerbings ber Gegenfat vielfach in Wegfall tommen. Anbers bei bem, welcher bas Gewicht ber Abweichungen abwägt. felbst ber, welcher geneigt ift, ben Gegensat als geringfügig binzustellen, wird boch von einer Anlehnung an die Spnoptiker nicht reben konnen bei 1, 28-51; 3, 22-28; 11, 1-57; 20, 3-10; 20, 24-29. Ernstlich in Frage könnte wohl nur 12, 12-19 und 13, 21-30 fommen. hier muß es ber Spezialerörterung vorbehalten bleiben zu zeigen, wie trot einiger spnoptischer Motive Inhalt und Tenbeng bes Berichterstatters icharf abweichen.

Beginnen wir mit bem ausführlichsten Bericht, welcher von 11, 47-12, 19 baw. 13, 21-30 ben Anfang ber Leibenszeit schilbert.

Auch der Abschluß der Leidenszeit (18—19) war, unter Berücksichtigung ber spnoptischen Trabition, mit einigen selbstänbigen Zusätzen des Evangelisten versehen worden. Aber es war doch bei aller Freiheit der Bearbeitung unverkennbar, daß fast alle Motive der Darstellung daselbst wieder auf die spnoptische Tradition zurücksührten 1). Selbst der Hohepriester Hannas, der nur vom 4. Evangelisten in die Erzählung eingesührt ist, verdankt diesen Borzug der Erwähnung von Luk. 3, 2; Apg. 4, 6, sowie dem Bestreben des Bersassens, die wirklichen oder scheindaren Differenzen, welche zwischen Mark. 14, 55—65 (= Matth. 26, 59—68) und Luk. 22, 66—71 bestehen, auszugleichen 2). 18, 24 ist übrigens mit Sprsin vor 19, 14 zu stellen.

Ganz abweichend ist die Arbeitsweise des Evangelisten in dem früheren Abschnitt 11, 47 f. sowie 12, 12 f.

Abgesehen von den beiden kurzen spnoptischen Einlagen 12, 3—8 und 12, 12—13 (welche jetzt auch an falscher Stelle stehen 3)), ist alles anders gerichtet und dargestellt, als es bei den Spnoptisern zu finden ist. Und dennoch, trotzem absichtslich ihre Tradition verlassen wird, stößt man überall auf Einzelheiten, welche eine Kunde der Spnoptiser voraussetzen.

Es ward oben gezeigt, wie nur dadurch, daß die ganze Erzählung in 11, 1—12, 1 auf Lazarus projiziert war, die Salbung von Maria Magdalena auf die Schwester des Lazarus überstragen worden ist. Der neue Inhalt ist also Eigentum des Evangelisten, nur die Form der Darstellung ist den Synoptisern entsnommen. Auch war gerade das, was der Evangelist zum Einzug Jesu hinzusügte, für ihn die Hauptsache, nicht der Bericht Matth. 21, 5 f.

Ahnlich steht es um die Erzählung von Judas' Berrat. In 13, 21—30 ist 13, 21 zweisellos eine wörtliche Wiederholung von Matth. 26, 21 ἀμὴν λέγω ὑμῖν, ὅτι είζ ἐξ ὑμῶν παραδώσει με. Im

<sup>1)</sup> Bgl. oben 6. 169 und heitmüller a. a. D., 6. 302 f.

<sup>2)</sup> Solymann, Sanbiommentar IV, 209.

<sup>3)</sup> Der Einzug fällt bei ben Spnoptikern früher als die Salbung in Bethanien (Matth. 26, 6 und 21, 1); auch Joh. 12, 14—15 (aus Matth. 21, 5) hätte vor dem Hofianna stehen muffen, ist also wahrscheinlich erst vom Evangelisten nachträglich eingefügt; vgl. hierzu VI, S. 181.

übrigen aber ist auch hier, trot ber Anklänge im Bortlaut, das Besstreben unverkennbar, dem Bericht einen ganz anderen Inhalt zu geben. Nicht fragen alle (είς καθ' είς) wie bei Markus 14, 19 (= Matth. 26, 22), sondern bei Iohannes 13, 25 fragt nur der Jünger, der an der Brust Jesu liegt, nachdem ihm Petrus zugewinkt hatte χύριε, τίς έστιν. Markus (14, 20) erwähnt die allgemeine Andeutung είς τῶν δώδεκα ὁ ξιμθαπτόμενος μετ' ἐμοῦ είς τὸ τρύβλιον, Ιοh. 13, 26 verändert dieses absichtlich zu dem Gedanken βάψας οὖν τὸ ψωμίον, λαμβάνει καὶ δίδωσιν Ἰούδα Σίμωνος Ἰσκαριώτου. Er berücksichtigte dabei neben Mark. 14, 20 auch Matth. 26, 25 ἀποκριθείς δὲ Ἰούδας ὁ παραδιδοὺς αὐτὸν είπεν μήπω ἐγώ είμι, ἡαββεί; λέγει αὐτῷ σὰ είπας, macht aber aus dem Ganzen ein Allwissenheitswunder. Die gleiche Beobachtung ist auch bei den Ansangsberichten (1, 29—34 und 3, 22—30) zu machen. Hier ist den Shnoptikern entnommen:

## 1, 32:

καὶ ἐμαρτύρησεν Ἰωάννης λέγων ὅτι τεθέαμαι τὸ πνεῦμα
καταβαῖνον ὡς περιστερὰν ἐξ
οἰρανοῦ, καὶ ἔμεινεν ἐπ' αὐτόν.

## Lut. 3, 21:

λγένετο δέ λν τῷ βαπτισθίναι απαντα τὸν λαὸν καὶ Ἰησοῦ βαπτισθέντος καὶ προσευχομένου ἀνεωχθήναι τὸν οὐρανὸν καὶ καταβήναι τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον σωματικῷ εἴδει ὡς περιστερὰν ἐπὰ αὐτόν.

3u 1, 34 δτι οὖτός ἐστιν ὁ νίὸς τοῦ θεοῦ vgl. Luk. 3, 22 ὁ νίός μου ὁ ἀγαπητός. Auch ift unschwer zu erkennen, daß der vierte Evangelift nach allen möglichen Entschuldigungsgründen sucht, dafür, daß Iohannes den "αἴρων τὴν ἀμαφτίαν τοῦ κόσμον" (1, 29) getauft habe. Es waren ihm also die Bedenken, welche Matth. 3, 13—15 betont hatte, bekannt. Nur suchte er sie in ganz anderer Beise zurückzuweisen. Er wiederholt Gedanken, wie sie 1, 15 geäußert waren, und im übrigen steht seine Aussichtung überall im Gegensatz zu den anderen Evangelien. Bei der Ingerwahl, welche völlig abweichend von den Spnoptikern erzählt wird, ist trotz alledem in 1, 43 auf Matth. 16, 18 Bezug genommen:

3ob. 1, 43:

Matth. 16, 18:

εμβλέψας αὐτῷ ὁ Ἰησοῦς εἰ- κάγὼ δέ σοι λέγω, ὅτι σὶ πεν σὺ εἰ Σίμων ὁ υἱὸς Ἰω- εἰ Πέτρος, καὶ ἐπὶ ταύτη τῆ άννου, σὺ κληθήση Κηφᾶς, δ πέτρα οἰκοδομήσω μου τὴν ἐκ- ἑρμηνεύεται Πέτρος. κλησίαν.

Ahnlich wie 1, 29 f. ist es 3, 22—30. Die Tradition daselbst weicht von derjenigen der Synoptiker bewußt ab. Die Jünger des Iohannes fragen an, ob es Iesu gestattet sei, zu tausen. Diese Tatsache wie die Anfrage darüber sind nirgends sonst überliesert und sicherlich unhistorisch. Einige Bemerkungen weisen jedoch trozdem auf das früher im Evangelium Gesagte zurück. 3, 29 wendet die dikliche Redeweise vom Bräutigam wie Matth. 9, 15 an, und hier ist eine Bezugnahme um so weniger abzuleugnen, als es sich beide Male um eine Anfrage der Iünger des Iohannes handelt.

Das gleiche Berhältnis ift 6, 66-71 zu konstatieren. Es kann fein Zweifel barüber besteben: ber, welcher biefe Borte ins Evangelium feste, tannte Lut. 4, 34 (oldá oe ríc el, o ayiog rov Deov = 30b. 6, 69 έγνωκαμεν δτι σύ εί ο αγιος του θεου) und Matth. 16, 16-18. Anderseits aber sind Anfang und Ende bes Gefprache, ber Ort und ber Zeitpunkt besselben völlig andere als bei ben Spnoptikern. Die wichtigften Momente (un xai έμεῖς θέλετε ὑπάγειν;) und bie Borausverfündigung bes Berrats (6, 70) fehlen in ber alteren Überlieferung. Beiter: Mehrere Elemente von ber Beilung bes Blindgeborenen in Jerusalem 9, 1 f. finden sich in der Erzählung von ber Beilung eines Blinden in Bethsaida (Mark. 18, 29. 46) wieber. Die Heilung burch Speichel ift beiden Erzählungen gemeinsam. Anderseits enthält auch die Ginführung 9, 2-3 einen spnoptischen Gebanken (bas Leiben, eine Folge ber Gunbe), welcher auf Lut. 13, 2 jurudjuführen fein burfte. Alle anderen Buge aber — die Blindheit von Geburt. bie Baschung im Teiche von Siloab, bie Heilung am Sabbat find anderswoher hinzugetan und obenein bas lange, wenn auch recht inhaltlose Gespräch zwischen bem Blinden und ben Juden.

Endlich kommen noch die Einlagen in Kap. 20 in Betracht: 3—10; 24—29. Daß sie völlig sagenhaft sind, steht ebenso fest, Theol. Stub. 3ahrn. 1908.

wie daß ihr Inhalt ans einer Weiterwucherung spnoptischer Erzählungen gebildet ist. Hier wird die Ehre, das leere Grab zu betreten, von Maria Magdalena auf die beiden Hauptzeugen des Ingerfreises übertragen, welche noch dazu um die Priorität einen Wettlauf anstellen. Und was dei Luk. 24, 36—45 zeitlich zussammenfällt, ist dei Joh. 20, 19—29 auf zwei Vorgänge versteilt, welche acht Tage auseinanderliegen 1).

So reiht sich benn auch bieser lette Bericht bes Evangelisten burchaus gleichartig und gleichwertig ben hier besprochenen Beristopen an. Wie biese ist auch er eine freie Legenbenbilbung mit spnoptischem Einschlag.

#### VI.

Die bisherigen Aussührungen haben gezeigt, ein wie bebeutens ber Gegensatz besteht hinsichtlich ber Behandlung bes Quellens materials, aus bem das vierte Evangelium zusammengesetzt ist.

Abgesehen von den später eingelegten Reden wechseln Johanneslegenden, spnoptische Abschnitte und antispnoptische Bestandteile des Evangelisten miteinander so ab, daß sie noch jetzt sich voneinander scheiden lassen.

Nun kommen für diese brei Bestandteile des Evangeliums zwei Möglichkeiten in Betracht:

<sup>1)</sup> Solamann, Sandfommentar IV, 224.

- 1. Entweber der Evangelist (E) selbst hat ältere Johannesslegenden (L) und spnoptische Erzählungen (S) gesammelt und an sie seine freieren Aussührungen und seine antispnoptische Berichtserstattung (AS) angeknüpft; oder
- 2. ber Evangelist fand bereits die beiden ersten (L + S) tombiniert vor und fügte dann seine eigene Erzählung (AS) hinzu.

Für welche von beiden Möglichkeiten hat man sich zu entsicheiden?

Es ward oben bemerkt, daß die erste schon deshalb wenig wahrscheinlich sei, weil die verschiedene Art der Behandlung der spnoptischen Abschnitte bei ein und demselben Autor auffallen müßte. Wenn der Evangelist dagegen bereits eine Kombination von L + 8 vorsand, so ist sein Bestreben erklärlich genug. Er mußte dann einerseits den Inhalt der früheren Schrift respektiezen, anderseits durch eigene Ergänzungen ihn zu vervollständigen und zu erweitern suchen.

Es tommt hierbei jedoch nicht auf Wahrscheinlichkeitsgrunde an, sondern auf ben exakten Beweis.

Ein solcher wird erbracht sein, wenn an bestimmten Stellen gezeigt werden kann, daß beide Elemente bereits vorher in einer näheren Berbindung miteinander gestanden haben, sodann aber, wenn dargetan werden kann, daß zwischen den gebotenen sprischen Bartien und den eigenen Aussührungen des Evangeslisten Widersprücke bestehen.

Ersteres zu zeigen, ist nur in einem beschränkten Maße möglich. Um so wichtiger ist bas zweite. Immerhin sind aber auch die Momente, welche für jenes Verhältnis sprechen, von einigem Belang.

Für eine frühere, wenn auch nur äußerliche Berbinbung von Johanneslegenden und spnoptischen Berikopen spricht folgendes:

1. Nach bem Weinwunder 2, 1—10 heißt es Joh. 2, 11: "Das ist das erste Zeichen, das Jesus tat, geschehen zu Kana in Galiläa." Nach der spnoptischen Erzählung vom Hauptmann von Kapernaum wird gesagt (4, 54): "Das ist nun das andere Zeischen, das Jesus tat, da er aus Judäa in Galiläa kam". Besmerkenswert ist, daß auch dieses zweite Zeichen 4, 46 nach Kana

verlegt und hinzugefügt wirb, "ba er bas Wasser hatte zu Wein gemacht".

- 2. Ebenso für eine solche schon vorherbestehende Kombination spricht der Umstand, daß neben die (synoptische) Heilung des Sohnes des Hauptmanns von Kapernaum der johanneische Bericht von der Heilung in Bethesda gleichsam als Gegenbild gesetzt ift.
- 3. Der Urheber ber Johanneslegenden hatte seinen Bericht sicherlich schriftlich sixiert. Auf einen solchen schriftlich aufgesseten Bericht geht auch die Beteuerung 19, 35—37 zurück. Mit dieser letzteren ist aber der spnoptische Bericht über Jesu Besgräbnis verknüpft.
- 4. Bor allem aber spricht für die Existenz eines solchen Protevangeliums Johannis, daß vermutlich durch den Evangelisten Umstellungen vorgenommen sind. Denn eine solche setzt eine vorherbestehende andere Sachordnung voraus.

Nach dem Vorgange mancher anderer Gelehrter hat Wellshausen den Beweis erbracht, daß das spnoptische Kap. 6 vor dem (johanneischen) Kap. 5 gestanden habe müsse. Wenn aber diese Annahme richtig ist, dann auch die andere, daß der Evangelist bereits eine ältere Evangelienschrift vorgefunden hat, in welcher er Veränderungen und Umstellungen vorgenommen und dann seine eigenen Erläuterungen niedergelegt hat.

Daß die Sage vom ungläubigen Thomas 20, 24—29 später hinzugesügt warb, ist gleichsalls von Wellhausen nachgewiesen worden. Auch wird es für jeden, welcher sich ein Urteil und ein Berständnis für die schlichte Darstellung von solchen Legenden bewahrt hat, nicht zweiselhast sein können, daß 20, 11—18 unmittelbar mit 20, 1 verknüpft gewesen ist. 20, 2—10 ist eine Einlage in eine schon vorhandene Schrift, die zugleich spnopstische (20, 1) und johanneische Bestandteile (20, 11—18) entshielt.

5. Schließlich spricht auch ber merkwürdige Hinweis 11, 2 auf bas erst 12, 1 f. Erzählte bafür, daß die Lazarusepisode in einen schon vorhandenen sestgefügten Zusammenhang eingeschoben ift.

Der ftartfte Beweis aber bafür, bag ber Evangelift icon eine

zusammenhängende Darstellung, welche Johanneslegenden und synoptische Abschnitte kombinierte, vorsand, liegt darin, daß, über das ganze Evangelium hin verbreitet, erläuternde Bemerkungen hinzugefügt sind, welche der Evangelist um so sicherer vorgefunden haben muß, als er selbst ihren Inhalt verwirst oder umdeutet.

- 4, 9 wundert sich die Samariterin: "Wie bittest du von mir zu trinken, so du ein Jude bist?" Und sie hat dieses im eigent-lichen Sinne gemeint, wie die spätere Entscheidung Jesu 4, 23 beweist. Denn letztere soll (es kommt die Zeit und ist schon jetzt) die Aushebung des Gegensates zwischen den verschiedenen Stämmen und Bölkern in Aussicht stellen. Der Evangelist selbst hingegen deutet dieses pneumatisch (4, 10): "Jesus antwortete und sprach zu ihr: Wenn du erkänntest die Gabe Gottes und wer der ist, der zu dir sagt: gib mir zu trinken, du bätest ihn und er gäbe dir lebendiges Wasser"!
- 6, 26 f. wird nach bem spnoptischen Bericht ber Speisung bem Brote, welches leibliche Sättigung verschafft, die unvergängliche Speise, welche des Menschen Sohn geben wird, gegenübergestellt.
- 12, 16 wird der alttestamentlichen Herleitung von Jesu Einzug in Jerusalem (= Matth. 21, 5 = Sacharja 9, 9) eine andere gegenübergestellt: "Solches aber verstanden seine Jünger zuvor nicht, sondern da Jesus verklärt ward, da dachten sie daran, daß solches war von ihm geschrieben, und sie solches ihm getan hatten."

Wenn es aber auch in biesem Falle dahingestellt bleiben muß, ob der vierte Evangelist aus Matthäus oder schon aus einer Ezzerptensammlung diesen Bericht ausgewählt hat, um ihm eine bessere Ertemntnis beizusügen, so wird dieses doch nicht bestritten werden können bei den folgenden Stellen: 12, 32 sagt Jesus: "Wenn ich erhöhet werde von der Erde, so will ich sie alle zu mir ziehen. Das sagte er aber, zu deuten, welches Todes er sterben würde." Er soll damit auf seinen Areuzestod hingewiesen haben (so auch 18, 32). Der Evangelist aber meint unter Ershöhen, wie 13, 33, daß Jesus in den Himmel kommen werde.

Alle biese Umftande führen mit Sicherheit barauf zurud, bag ber Evangelift (E), ebe er an bie Ausarbeitung bes vierten Evan-

gelliufts ging, bereits eine Samathung von Iohanneslegenben und Shiohtifetperitopen (L + S) vorgefunden hat.

Ein solches Protevangelium Johannis ift außerbem bitelt bezeugt butch Justin, welcher, ohne bas tanonische Ivhannestegendem und den spannestegendem und den spannestegendem und den spannestegendem und den spanythen eines früher gemachten Auszugs aits den Spnoptifern, daß alle später in die Spnoptifer gemachten Einlagen (vgl. oben S. 169) dem ersten Bearbeiter unbekannt gewiesen sein milisen, während der Evangelist (vgl. 12, 15 f.) sie kennte.

## VII.

Stellen wir jett noch einmal die dem Evangelisten eigentumlichen Aussührungen mit denen zusammen, die er in dem "Protevangelium Johannis" vorgesunden haben muß. Es ward gezeigt, daß die Quellenschrift, welche ihm vorlag, aus folgenden beiden Bestandteilen zusammengesett war:

Johanneslegenden:

Spnoptische Abschnitte:

2, 1-11: Sochzeit ju Rana

(1, 6 2) 1, 19—28: Jesus und Johannes 2, 12—17 Tempelreinigung 2, 18—19 Abbrechen bes Tempels

3, 1-12: Nifobemus

4, 1—9; 16—30; 89—42: Sesus und die Samariterin

5, 1—16: Heilung in Bethesba

pernaum 6. 1—14: Sp

6, 1—14: Speisung ber 5000 6, 15—24: Meerwandeln

4, 44-54: Hauptmann von Ra-

12, 1—2: Jesus bei Lazarus

13, 1—20: Fußwaschung

12, 3—8: Salbung

<sup>1)</sup> Bgl. oben IV, G. 173. Er zitiert Joh. 8, 3; 4, 24; 19, 37 und außerbem (Dial. 88) auch Joh. 1, 20. 23. 27.

<sup>2)</sup> Ein Sat wie 1, 6 ("Es war ein Mensch, von Gott gesandt, ber hieß Iohannes") wird allem Anschein nach bie Ergählung 1, 18 f. eingeleitet haben:

18, 1-19, 24 Leibenegeschichte

19, 25-37: Jesu lette Borte 19, 38-42 Jesu Begrabnis am Kreuz

20, 11—18: Jesus erscheint ber 20, 19—23: Jesus erscheint ben Maria Wagdalena. Süngern.

Danach bleiben (unter Ausschluß ber Reben) folgende Abschnitte 1) Eigentum bes Epangelisten:

1, 29 — 34: Jesu Taufe und

l 1, 35 — 51: Jüngerwahl.

3, 22 — 31 a: Rechtfertigung Jesu vor Johannes,

4, 10-15; 4, 31-38.

6, 64-71: Petrusbefenntnis,

7, 1-52: Jesus und bie Juben.

9, 1-41 (10, 19-25; 31-42) Blinbenheilung.

111, 1-46: Lazarus' Erwectung.

11, 47—57: Anschläge ber Pharisäer gegen Jesus.

12, 12-19; 20-43: Jeju Einzug und Ansprache.

13, 21—30: Judas ber Berräter.

13, 33—35: lette Worte Jesu an seine Jünger, dazu

13, 36-38; 14, 30-31: Betri Berleugnung vorausgefagt.

20, 2-10: Die Jünger beim leeren Grab.

20, 24-31: lette Ericbeinung Jefu.

Mit anberen Worten: ber Evangelist, welcher eine ziemlich aussührliche Berichterstatung in Kap. 1—6 sowie in der Leidenszeschichte Kap. 18—19 vorsand, suchte durch Behandlung mehrerer Legenden und durch einigen Redestoff die klassende Lücke, welche zwischen und durch einigen Redestoff die klassende Lücke, welche zwischen 5, 1—16 (das früher nach 6 stand) und Kap. 18, zwischen der galitätiehen Zeit und der jerusalemischen Leidenszeit bestand, auszusüllen. Einiges Material lieserten ihm die johanneischen Reden, gelegentlich verwandte er auch spnoptische Motive. Weist gab er aber Schilderungen, welche von den sonst bestannten Berichten abwichen, er ging wenigstens äußerst frei mit dem Lerichten abwichen, er ging wenigstens äußerst frei mit dem Lerichten

<sup>1)</sup> Bielleicht auch einige Übergangsworte wie 5, 17—18; 6, 25—28; 13, 9—11 sawie Bemerkungen zu Jesu Wort vom Abbruch bes Tempels 2, 20—25. Die lleinen Redeeinlagen in die Frachlung von Kap. 4 (4, 10 bis 15; 4, 31—38) find wahl auch schon vom Evangelisten gemacht.

genbenstoff um. Wie ihm das gelungen ist, darüber mögen die urteilen, welche noch nicht durch den Glanz einiger johanneischer Reden voreingenommen sind.

Der Evangelist war bestrebt, Christus als allwissend und allmächtig zu schildern, als Herrn über Leben und Tod. In der Tat erhebt sich der Evangelist in der ergreisenden Lazaruslegende, welche zugleich Jesu tieses Gemüt verrät, zu einer höheren Stuse poetischer Darstellung. Im übrigen aber möchten wir lieber über die Nichtigkeit des historischen Inhalts von 7; 9; 10—12, soweit er dem Evangelisten angehört, den Schleier nicht allzusehr lüsten. Wer sich selbst an den Worten Jesu daselbst erbauen könnte, der müßte doch zugestehen, daß auch nicht eine Spur von geschichtlicher Berichterstattung in diesen Abschnitten zu sinden ist.

Es wird für die Evangelientritit eine lohnende Aufgabe sein, zu zeigen, wie sich eine Legendenbildung an die spnoptische Trasbition, namentlich an Lufas, angeschlossen hat, und, ohne die Herstunft ganz zu verleugnen, endlich zu ganz neuen Gebilden geslangt ist, und wie sich dieselbe weiterhin in die Apotryphen einsgeschlichen hat. Eine selbständige genuine Tradition existiert außer den Johanneslegenden nicht.).

#### VIII.

Bon ganz anderer Bedeutung sind die Reden, welche nach Abschluß des Evangeliums durch einen Redaktor eingelegt sind. Sie sind, abgesehen von den Johanneslegenden. ), das allein Wertvolle dieses Evangeliums. Die Erforschung ihres Inhalts, ihres Verhältnisses zum 1. Johannesbrief, ist und wird eine Hauptsaufgabe der kritischen Forschung beim vierten Evangelium bleiben.

Nur ein Punkt könnte hier noch berührt, wenn auch natürlich nicht befinitiv entschieben werben: bas Berhältnis vom Evangelisten zu bem Rebaktor, welcher bie Reben eingelegt hat.

<sup>1)</sup> Das bleibt richtig, auch wenn es gelingen sollte, wahrscheinlich zu machen, baß sich einige Beziehungen zwischen ben Berichten bes Evangelisten und bem Petrusevangelium nachweisen laffen.

<sup>2)</sup> Das Ritobemusgefprach und Jefu Gefprach mit ber Samariterin find

Es ward oben nachgewiesen, daß der Evangelist mehrere der johanneischen Reden über Jesus gekannt haben müsse. Aus ihnen hatte er im 7. dis 13. Kapitel, aber auch sonst noch gelegentlich, Worte Jesu und Sprüche entnommen. Gerade bei der ganz abweichenden religiösen Gesinnung, welche in den Johanneslegenden und in den spnoptischen Abschnitten gegenüber dem Evangelisten herrscht, fällt die nahe Verwandtschaft auf, in welcher die Ausssührungen des Evangelisten zu denen der Reden stehen.

So liegt benn bie Frage nabe: Bare es nicht bentbar, bag ber Evangelift nach Abschluß seines Evangeliums später felbst biese größeren Rebestücke eingelegt hatte?

In der Tat, die Möglichkeit ist zuzugeben, daß der Evansgelist zugleich auch der Redaktor gewesen ist, selbstverständslich nur so, daß er bei einer zweiten Auflage die Erweiterung vorgenommen haben müßte.

Auch diefer Untersuchung werben sich spätere Forschungen über bas Johannesevangelium zu widmen haben. Aber ber Berfaffer ber Reben, ber Redaktor und ber Evangelift: biese brei Berfonen find gunachft getrennt gu behandeln. Die Begenfate 3. B., welche Wellhaufen amischen ben Reben in 14 und 15-17, die Bermandtschaft, welche er amischen 15-17 und 1 Joh. dargelegt hat, geben wertwolle Hinweise auf das, mas bier zu beachten ist, und in welchem Sinne die Forschung weiter geführt werben muß. Sie wird babei bie Abbangigkeit bes Evangeliften von bem Ibeengehalt ber johanneischen Reben beachten muffen, und zugleich auch bie formelle Abnlich = feit, welche zwischen ben Ausführungen beiber besteht. Befanntlich sind auch die großen Redestücke des vierten Evangeliums vielfach burch turge Zwischenfragen ber Jünger ober bes Boltes unterbrochen. Man vergleiche z. B.: 14, 5 (Thomas), 14, 8 (Bbilippus), 14, 22; 16, 29 (Judas), 16, 17 (etliche Jünger) ober in ben früheren Reben 4, 10-15; 6, 42; 6, 60; am meiften

ja von unvergleichlichem Wert, die fibrigen (wie auch 4, 1 f.) bieten anmutige Beiträge zum Kapitel "Jesus und die Frauen". In diesen Kreis von Erzzählungen würde sich auch die Episobe 8, 1—11 (Chebrecherin) passend einstilgen lassen.

aber in Kap. 8 kehren biese Zwischenreben wieder, und zwar so oft, daß nur nach ihrer Entsernung der Zusammenhang herzgestellt wird. Gerade diese und ähnliche Einführungsworte, Frasen oder Einwürse der Hörer sind nun auch ein charakteristisches Merkmal für die von dem Evangelisten freier ausgestalteten Redekünpfe und Schilderungen. So in 1, 32—34; 1, 36 f. dis 1, 51, vor allem aber in 7 und in 9. Vergleiche ferner noch 6, 65 f.; 12, 23 f. 34 f.; 18, 36 f.

Die überaus zahlreichen Einführungsworte und Zwischenreben im Kap. 7 hilben dort gleichsam die Etikette, unter der die einzelnen Redezitate gesondert untergebracht werden sollen. Ihre Hauptquelle waren die Redestüde in Kap. 8.

Jedenfalls ist auch diese formelle Verwandtschaft der Aussichtrugen des Svangelisten mit dem Redematerial höchst beachteusewert und spricht zugunsten der Hypothese, daß der Evangelist vielleicht später selbst als Redaktor seines Evangeliums die Reden eingelegt hat. Doch mag man hierüber verschiedener Ansicht seine Richt aber sollte man hinfort die drei Bestandteile, aus welchen dieses Evangelium, abgesehen von den Reden, besteht, wieder miteinander konsundieren. Damit ist schon viel gewonnen, daß anersannt wird, wie mehrere Iohanneslegenden und einige synchtische Abschnitte bereits vor Abschluß des Evangeliums zussammlung als dritten Bestandteil seine eigene Berichterstattung antispuoptischer Art eingesügt hat.

Nur eine solche Scheidung eines Protevangeliums und bes jetigen kanonischen Evangeliums — anfangs ohne, dann mit längeren Reden — kann auf wissenschaftliche Anerkennung Anspruch exheben.

3.

# Das Changelium der Reformation und die Gegenwart.

Bon

## D. Friedrich Loofs 1).

Als wir am 21. November 1886 bie Probenummer ben "Christlichen Welt", bes "Evangelisch-lutherischen Gemeinbeblattes für die Gebildeten", wie die Zeitschrift damals noch allein hieß, ausgehen ließen, erklärten wir: "Dem Evangelium, wie Dr. Luthen es unserm Bolke bekannt und lieb gemacht hat, dem will das

<sup>1)</sup> Bortrag, gehalten auf ber Berfammlung ber "Freunde ber Chriftlichen Belt", am 7. Oktober 1898. — Damals ift ber Bortrag ungebrudt geblieben, weil nicht alle "Freunde ber Chriftlichen Welt" mit ihm einverstanden waren und ich Bebenten trug, eine Distuffion unferer banslichen Differengen in ber weiteren Offentlichteit zu veranlaffen. Ohne seine Einleitung und mit einem abgeanberten und erweiterten Schluffe ift er in englischer übersehung im Inli 1899 unter bem Titel: "Has the gospel of the Reformation become antiquated?" in bem "American Journal of Theology" (III, 483-472) erichienen. Doch babe ich mir bamals für bie Zeit nach Ablauf von fünf Jahren ble Beröffentildung in Deutschland vorbehalten. Sie hatte langft erfolgen Denn sachliche Bebenten ftanben ihr bei mir fcon 1908 nicht mehr gepenilber: mein Freund D. Rabe würde fie fcon 1898 mir nicht verbacht baben; und sowenig ich ber "Chriftlichen Welt" wehren will, daß fie ber Sache bes Evangeliums bient fo, wie fie es ju verantworten fich getraut, so weiß boch jett jeder, den die Frage überhaupt interessiert, auch ohne diesen Bortrag, bag ihre Bege nicht mehr gang bie meinigen find. Der Bortrag wäre baber, batte ich ihn nicht gang aus ben Augen verloren gehabt, viels leicht icon früher bier abgebrudt. Dag es jet t gefchieht, bat gang zufällige Grinbe, bie mit ber firchlichen und firchenpolitischen Lage ber Gegenwart Genfowenig ausammenbangen wie mit meinen perfonlichen Bunfchen. Daß es Aberbeupt geschieht und bag ich ben Bortrag fo veröffentliche, wie er vor mehr als nenn Jahren gehalten ift, also nicht nur mit feiner Ginleitung und feinem urspringlichen Schluffe, fonbern auch ohne irgendwie, torrigierend ober ergangend, auf bas Rudficht zu nehmen, mas feitbem geschehen und gearbeitet

Evangelisch-lutherische Gemeinbeblatt bienen, seine Herrlichkeit und Größe und Beite und Tiefe will es ertennen lehren, unbefümmert um ,parteiische Ramen' und parteiisches Treiben, ja biefem ju Trot und, fo hoffen wir, bem Chriftentum in unferm Bolte gu Rut". 3ch fann freilich für biese bamals von mir formulierten Worte, wenigstens für ben Sinn, ben ich mit ihnen verknüpfte, nicht ben gangen weiten Rreis ber Freunde, Die binter uns ftanben, verantwortlich machen. Das aber weiß ich: für ben engften Freundestreis ber Begründer bes Blattes, im besonderen auch für ben Herausgeber, ber bamals noch an seinem Luther schrieb, hatte bieser Sat programmatische Bebeutung. Was bas Evangelium ber Reformation sei, barüber waren wir einer Meinung; und ebenso einig maren wir in ber Überzeugung, bag bies alte Evangelium ber wirren Gegenwart gegenüber unfer Schat und unfer Banier fein und bleiben muffe. Bor ber theologischen Linken meinten wir bas vorauszuhaben, bag nicht ein Auftlarungeintereffe philosophischer, naturwiffenschaftlicher ober hiftorischfritischer Art, sonbern bas Interesse an ben religiösen Zentralgebanten ber Reformation für unser Denten und unser Birtenwollen das Beftimmende mar; ber Rechten gegenüber faben wir unfer Besonderes barin, daß wir, burch bas Evangelium frei gemacht von ben Fesseln menschlicher Satungen, von jeder Berquidung des Evangeliums mit unhaltbar gewordenen Traditionen uns fernzuhalten entschloffen waren. Diefer unferer Bosition trauten wir siegreiche Bropagandakraft zu: wir hofften ben mit ber trabitionaliftischen Orthoboxie zerfallenen Gebilbeten, benen ber theologische Liberalismus zu wirklichem religiösem Leben zu verhelfen nicht vermocht hatte, ein Berftanbnis für bas innerfte Befen re-

ist, und ohne an den Ausbrücken und Formulierungen, die ich damals für richtig hielt, zu bessern: das kann mir meines Erachtens nicht übelgenommen werden. Ich glaube als einer der Begründer der "Christlichen Welt" ein Recht dazu zu haben. Überdies habe ich zu der neuesten, namentlich durch Tröltsch vertretenen Beurteilung des Christentums Luthers erst kürzlich in meiner Rektoratsrede ("Luthers Stellung zum Mittelalter und zur Neuzeit", "Deutsch-Ed. Blätter", August 1907; auch separat Halle, Strien) Stellung genommen.

formatorischer Frömmigkeit bringen zu können, hofften auf der Rechten die Zustimmung aller derer zu finden, die ihres religiösen Interesses wegen, aber nur mit halbem Herzen, der Orthodoxie Gefolgschaft leisteten, hofften so von links und von rechts, den "parteiischen Namen" zu Trotz eine große Schar evangelischer Christen zu vereinigen um das schlichte Evangelium der Reformation.

Ich will nun nicht fragen, ob, wie lange und in welchem Maße die "Christliche Welt" diesem Programm treu geblieben ist. Das will ich fragen, ob ein Festhalten an jenem Programm unserer Probenummer noch heute möglich und rätlich erscheint. Den Sinn hat mein Thema: "Das Evangelium der Reformation und die Gegenwart".

Bas ist das Evangelium der Reformation? Die Frage sollte eigentlich überstüssig sein unter evangelischen Christen. Hat's nicht Luther hundertsach gesagt, das Evangelium sei nichts anderes als die frohe Botschaft von Christo, unserm Heiland, der sür uns gestorben und auserstanden ist, damit er von Sünde und Tod erslöse alle, die an ihn glauben? Sind ihm Evangelium und Versheißung, Verheißung der Sündenvergebung um Christi willen, nicht stets gleichbedeutend gewesen? Alingt dies Evangelium nicht hindurch durch unsere Airchenlieder und Erbauungsbücher? Lernt nicht jedes Schulkind schon das Evangelium so zu verstehen? — Ja, freilich! Dennoch ist's leider nötig, daß ich zunächst dies Verständnis des Evangeliums einem zwiesachen Gegensatz gegenüber sicherstelle.

Wiberspruch gegen die eben angebeutete Begriffsbestimmung des Evangeliums erhebt man im Namen der modernen Geschichts-wissenschaft und im Namen der nach Waßgabe der alten Inspirationslehre verstandenen Schriftautorität. — Es ist zweckmäßig, mit dem ersteren Widerspruch zu beginnen.

Man sagt, es sei ungeschichtlich, bas Evangelium der Reformation in Worten auszuprägen, die das Eigenartige jener Zeit außer acht lassen und verwischen. Die moderne, uns modernen Menschen kongeniale Zeit beginne erst mit dem 18. Jahrhundert; was jenseits dieser Zeitgrenze liegt, trage die Merkmale einer ver-

alteten Zeit nicht etwa nur als abtrennbaren altmobischen Zierat. sonbern ganz wesentlich an sich. So sei Luthers Begriff vom Evangelium unabtrennbar von feinen mittelalterlichen Borftellungen über die Teufelsberrschaft in der Welt, unabtrennbar von seinen mythologisch-plastischen Gebanken über ben Rampf Christi mit bem Befet, bem Tob und bem Teufel, unabtrennbar von feinen uns frembartigen, nur aus ben Berhaltniffen jener Zeit begreiflichen 3been über Gesethrannei, Buffatisfaktionen und Stellvertretung, unabtrennbar von ber gangen Enge feiner burch bie alte Inspirationslehre, burch irrige eregetische Traditionen über bas Alte Testament und burch legendarische Überlieferungen über eine Predigt ber Apostel in aller Welt bestimmten, vortopernifanischen Welt- und Geschichtsbetrachtung. — Solchen Einwendungen gegenüber muß junachft anerkannt werben, bag es ein Fortichritt ber modernen geschichtlichen Forschung ift, daß fie fich bemüht, bie Menschen ber Vergangenheit als Rinber ihrer Zeit zu verfteben, auf bem Grunde bes "Milieu" — wie man nicht nur in Frantreich fagt -, in bem fie lebten. Luther war in ber Tat tein Lutheraner wie biejenigen unferer Zeitgenoffen, bie im Gegenfat ju anberen bofen Menfchen fich rubmen, ben gangen Luther noch beute als ihren Lehrer anzuerkennen. Dennoch weiß ich mich in lebhaft empfundenem Gegensat zu berjenigen burch jene richtige Methobe bestimmten geschichtlichen Arbeit, welche bie Lokaltone und die Zeitfarben in ihren Bilbern nicht bid genug auftragen fann und als bas bochfte Ziel ihrer Darftellung bas anzuseben scheint, bie Beitferne jum Bewußtsein ju bringen, die uns von ber Bergangenheit trennt. Dies Bekenntnis ift nun freilich noch feine Wiberlegung. Und wenn tausend andere ebenso wie ich ftimmungemäßig sich abgestoßen fühlten von biefem Pfeudorealismus biftorifder Darftellungetunft, - mit Stimmungen ift bier nichts zu machen. Denn es gebort zur hobeit ber Bahrheit, baß sie sich nicht burch Stimmungerücksichten binden laffen barf; ein opferfreudiger Diener ihrer berben Majestät wird's als Martyrium auf fich nehmen, wenn er als pietatlos verschrieen wirb. Allein nicht Stimmungen nur nehmen mich ein. Die Stimmungen find nur ber gefühlsmäßige Ausbruck bes Unwillens über bie fal-

fcen Resultate. Daß die Resultate falsch sind, diese Aberzeugung fußt auf "bellen Grunben". Bare bie Geschichte eine Galerie ausammenhangslofer Bilber, fo wurde jener Pfeudorealismus in geringerem Dage im Unrecht fein, jebenfalls feines Unrechts nicht überführt werben konnen. Allein bie Beschichte ift mehr. Es ift freilich schwer, bem Unrichtigen bas Richtige mit turzen, ber Dißbeutung nicht ausgesetzten Worten entgegenzustellen. ein Bergleich es mir erleichtern, ju verbeutlichen, was ich meine. Daß Luthers Deutsch, wenigstens orthographisch — und nur gefchrieben haben wir Luthers Deutsch - ungefähr in jedem britten Worte vom heutigen Deutsch abweicht, weiß jeber, ber Originalbrude Luthers ober genaue Reproduktionen berfelben kennt. ber "fritischen Gesamtausgabe" ber Werke Luthers und überall ba, wo beutsch-philologische Interessen in Betracht tommen, ift's recht, daß Luthers Sprace und Orthographie biplomatisch genau wiebergegeben wirb. Wenn aber ein moberner Hiftorifer in einem für einen weiteren Rreis bestimmten Beschichtswert bie Lutberzitate, die seinen Lesern eine Brobe von Luthers Meisterschaft in ber Handhabung ber beutschen Sprache geben sollen, im Originalbeutich Luthers feinen Ausführungen einfügte, fo murbe er toricht handeln. Denn der moderne Leser würde in dem ihm fremdartigen Banzen bas Charafteriftische gar nicht zu erkennen ver-Lächerlich vollends wurde berjenige fich machen, ber in einem Auffat über Luthers Stellung innerbalb ber Beschichte bes beutschen Stils bas Zeitgewand ber Sprache Luthers und ihre ftilistische Eigenart als etwas unlöslich Berbundenes ausgabe und baber mit Philologenatribie alle uns fremdartigen Formen und Schreibungen ju buchen unternahme. Ginem Chinefen möchte ein Auffat ber Art als ber Triumph gelehrter Sorgfalt gelten; wer modernes Deutsch versteht, wurde anders urteilen. Denn wir sprechen noch heute insoweit die gleiche Sprache wie Luther, daß für die Frage, was bas Charafteriftische feiner Beredsamkeit und feines Stils gewesen ift, Die Differengen zwischen bem Deutsch unserer Tage und bem ber sächsischen Ranzlei bes 16. Jahrbunberts taum in Betracht tommen. — Analog ift's auf bem Gebiet ber Gefdicte bes driftlichen Glaubens. Reines ber driftlichen

Jahrhunderte bat in dem Maße seine eigene Melodie gesungen, daß nicht einzelne ihrer Tone noch beute als durch alle Chriftenbergen flingend bezeichnet werben fonnten : und Luthers Frommigkeit ift noch beute für taufend und abertausend evangelischer Chriften nicht nur in einzelnen ihrer Tone, sondern in viel umfangreicherem Make verftanblich. Wer Geschichte treibt, foll sich nicht nur ber Zeitferne bewußt werben, welche bie Sahrhunderte trennt, fonbern auch ber Ginbeitsbanber, bie fie verfnupfen. Bei theologisch-wissenschaftlichen Monographien bat die forgfältige Bervorbebung bes uns frembartigen hintergrundes ber gezeichneten Bilber ibr Recht; freilich auch nur bann, wenn ber Autor nicht vergißt, daß ber hintergrund in matteren Farben gehalten werben muß, als das eigentliche Objekt der Darftellung, und in seinem Detail nicht bie gleichen scharfen Linien verträgt wie biefes. Etwas anberes aber ift's, wenn es um geschichtliche Entwicklungereiben fich banbelt; vollende bann, wenn in praktischem Interesse ein Bilb ber Bergangenheit ber Gegenwart vorgehalten werden foll. - 3mar ift's ja richtig, bag bie Betonung bes verschiebenartigen Milieus bas Bemeinsame ber Zeiten für benjenigen nicht verbedt, ber bie Ruliffen beiber in Betracht tommenben Zeitenbühnen und bie Rette aller bazwischenliegenden Szenenwechsel genau tennt und bie Bebeutung ber fo von ihm gefannten Berschiebenbeiten richtig ab-Allein wie wenige Zeiten find uns ihrer gangen Szenerie nach bekannt! wie wenige ber modernen Leser wissen, was man wiffen tann! und wie baufig ift's, bag - um im Bilbe ju bleiben - bie Liebhaber hiftorisch treuer Rulissen ben Wert ber Ruliffen überschäten! Wo ein Siftoriter Die Differengen ber Zeiten fo betont, daß ihr Gemeinsames baburch undeutlicher wird, als -c8 ber Bebeutung besselben entspricht, ba entsteben bistorische Raritaturen, verzerrte Photographien im gunftigften Falle, nicht mit Treue gemalte Bilber. Ginem Bublifum gegenüber, bas bie allgemeine Rulturgeschichte nicht überfieht, muß ber Siftoriter nicht nur in feinen Bitaten bie veralteten Wortformen überfegen, fonbern auch mannigfach sonst Übersetzungsarbeit tun.

Ober muß ich ben Einwurf fürchten, eben bas fei zweifelhaft, was ich als Gegeninstanz angeführt habe; eben bas sei zu be-

ftreiten, daß die driftlichen Jahrhunderte burch eine bebeutsame Ibentität driftlichen Glaubens vertnüpft würden; es hieße voraussetzen, was ich beweisen wolle, wenn ich annahme, daß Luthers Frömmigkeit noch beute in umfangreichem Maße verftanblich, fei? Mir ift in der Tat schon so gesagt worden. Und ich gestebe, daß das Debattieren da schwer ift. Wenn, mir jemand bestreiten wollte, daß Luthers Deutsch noch beute im wesentlichen verständlich fei, ich wußte auch nichts anderes bem entgegenzuseten, als meine eigene Erfahrung und bie, wie ich höre, angloge vieler anberen. Go ift's auch bier. Luthers Ratechismus, feine Rirchenlieber, gange Abschnitte in seinen Predigten und in seinen Schriften find mir birett erbaulich gewesen, ebe ich fie geschichtlich versteben tonnte; und daß es tausend andere gibt, benen es ebenso gebt, bas beweift u. a. Rades Luther und die Braunschweiger Ausgabe ber Werte Luthers für bas driftliche Haus. Wer die hierdurch bezeugte Tatfache, daß Luthers Frommigkeit noch beute in umfangreichem Mage verftändlich ift, beftreiten will, mit bem tann ich nicht bebattieren. Gine Borwegnahme beffen, mas ich beweisen will, ift die Behauptung biefer Tatsache noch nicht. Denn ich habe noch kein Wort barüber gesagt, wie bas in Luthers Frommigkeit noch beute Berftanbliche abzugrenzen ift. Erft bei biefer Frage tomme ich zu bem, was ich beweisen muß. Das nur setze ich als eine meines Erachtens unbestreitbare Tatsache voraus, bag ein beträchtliches Dag von Verftanblichkeit noch beute vorhanden ift; und nur das habe ich bis jest mit diefer Tatfache ju begründen versucht, daß es das Gegenteil wirklicher geschichtlicher Treue ift, in prattisch orientierten Berhandlungen mit Menschen ber Gegenwart ben Begriff bes Evangeliums ber Reformation mit all ben Frembartigfeiten zu belaften, die bei ben Menschen bes 16. Jahrhunderts mit bem Berftandnis bes Evangeliums verbunden maren.

Auch die Frage, welche dieser Fremdartigkeiten, geschichtlicher Treue unbeschadet, bei der Begriffsbestimmung des Evangeliums der Reformation außer acht bleiben können, antizipiert die Antwort auf meine Themasrage — wie dies so besinierte Evangelium der Gegenwart gegenüber steht — noch nicht. Aber das ist allerdings

14

richtig: bie Begriffsbeftimmung ift, weil fie nach bem eben Ausgeführten einiges nur zeitgeschichtlich Bebingte beiseite laffen barf und muß, nicht ohne alle prajubizierende Bedeutung. Daber muß ich bei ber Begriffsbestimmung noch einen Augenblick verweilen. Die Aufgabe berartiger Begriffsbeftimmungen ift tomplizierter, als fie vielleicht erscheinen mag. Go wenig man ben Begriff bes Evangeliums ber Reformation mit all ben Frembartigfeiten belaften barf, bie im 16. Jahrhundert mit bem Berftandnis bes Evangeliums verbunden maren, ebensowenig biege es geschichtlich gewiffenhaft fein, wenn man, was bas Evangelium ber Reformation ift, burch Weglaffung alles beffen beftimmen wollte, was bem mobernen Menschen - fo wie ibn jeber einzelne verschieben= artig fich bentt - als eine veraltete Anschauung bes 16. 3abr= bunberts vortommt. Auch zur Bermeibung biefes zweiten Fehlers gibt bas vorbin verwendete Analogon ber Sprache Luthers einen lehrreichen Fingerzeig. Bollte man alles, was die Sprachfarbe bes 16. Jahrhunderts zeigt, außer acht laffen, wenn man die Eigenart ber Lutherschen Sprache bestimmen will, - wie wenig bliebe übrig! Irrelevant ift, wenn man Luthers Stil und Berebfamfeit charakterisieren will, all bas ber Sprace bes 16. Jahrhunderts Angebörige, bas mit ber Gigenart Lutherschen Stils nicht in einem inneren, sondern nur in außerlichem Zusammenhange fteht. Aber auch nur bies. Gin einzelnes Wort tann bochft charatteriftisch, ber gange Satbau gelegentlich irrelevant fein. Man tann feine mechanische Regel aufstellen für ben, ber bie Eigenart ber Sprache Luthers ohne ben Ballaft gleichgültiger Gigentumlichkeiten ber Sprache bes 16. Jahrhunderts modernen Deutschen vorführen will. Wer nicht gründlich Deutsch verfteht und fein Sprachgefühl besitt, muß folche Aufgaben unangegriffen laffen. — Ebenjo ift's, wenn das Evangelium ber Reformation begrifflich bestimmt werben foll. Man muß ausgeben von bem, was das zentrale Intereffe in Luthers Berftandnis bes Evangeliums gewesen ift. Was in regelmäßigem innerlichem Zusammenhange bamit ftebt, ift bom Begriff bes Evangeliums ber Reformation unabtrennbar; Zeitgewand, nicht Wesen, ift alles Übrige. Aber eine mechanische Regel jur Ausscheidung biefes Unwesentlichen gibt es nicht. Siftorischer

Sinn und ein zartes Gefühl für die Eigenart der noch heute vorhandenen evangelischen Frömmigkeit muffen hier zusammen arbeiten.

Evangelium est proprie promissio remissionis et justificationis propter Christum, fagt die Apologie der Augustana (Rech. 67, 43). Das wird auch niemand beftreiten. Aber es ist unleugbar. daß in dieser von Melanchthon und unendlich oft ähnlich von Luther gegebenen Definition "Chriftus" als bekannte Große ein-Welche ber Borftellungen von Jesu Leben, seiner Berfon und feinem Wert find in ben Begriff bes Evangeliums ber Reformation aufzunehmen? welche nicht? hier tann nur bie Rücksicht auf ben regelmäßigen innerlichen Zusammenhang entscheiben. Luthers lebendige Frommigkeit bat alles, mas er von religiösen Zeitvorftellungen besaß, gelegentlich in inneren Zusammenhang mit feinem Berftandnis bes Evangeliums gebracht. genügt eine Berufung auf bas Vorhandensein eines innerlichen Ausammenhanges noch nicht. Nur ber regelmäßige innerliche Zusammenhang tann ausschlaggebend sein. Nun ift meines Erachtens unzweifelhaft - ich brauche bas in biefem Rreise nicht ju beweisen - 1) bag manche ber Borftellungen Luthers von Chrifti Leben, feiner Berfon und feinem Wert lediglich baber tommen, baß Luther alles, mas die Beilige Schrift erzählt, undisputierlich hinnahm, sowie baber, bag er bie Schrift nach Maggabe ber mittelalterlichen Trabitionen verftanb, die er festgehalten hatte, 2) daß die Wertung der Schrift als des verbaliter inspirierten Gotteswortes und vollends bie Geltung irriger mittelalterlicher Traditionen bezüglich des Berftandnisses der Schrift mit den zentralen Gebanken Luthers nicht in regelmäßigem innerlichem Busammenhange stehen. Daber sebe ich all bas - auch in ben driftologischen Vorftellungen Luthers — als Zeitgewand bes Evangeliums ber Reformation an, bas lediglich biefer Wertung ber Beiligen Schrift entstammt, sei es birekt, sei es, sofern bas bamalige Berftanbnis ber Schrift manche ältere theologische Trabition zu ftugen ichien, indirekt. Dabin gebort nicht, bag Luther überzeugt war, daß Gottes Wort aus der Beiligen Schrift uns entgegenklinge und daß Gottes heiliger Geift burch bas Wort ben Glauben in une mirte; babin gebort nicht bie Beurteilung bes 14\*

Tobes Chrifti als ber für ums geschehenen Beilanbstat; bubin gebort nicht Luthers Glaube an Jesu Auferstehung; babin gebort nicht, daß Luther in Christo ben deus revelatus sab. Bierfache fteht bei Luther in fo regelmäßigem innerlichem Busammenhange mit der promissio remissionis peccatorum, daß feber einzelne biefer Bedanten - "bas Bort fie follen laffen ftabn", "für euch gegeben", "Chrift ift erftanben", "Gott erfennbar in Chrifto" — mehrfach für Luther zu einer Ausprägung bes Evangeliums wurde. So fagt auch Melanchthon in der Apologie (279. 13): Diximus in confessione, remissionem peccatorum gratis accipi propter Christum per fidem. Si haec non est ipsa evangelii vox, si non est sententia Patris aeterni, quam tu, qui es in sinu Patris, revelasti mundo, jure plectimur. Sed tua mors testis est, tua resurrectio testis est. Spiritus sanctus testis est. tota ecclesia tua testis est, vere hanc esse evangelii sententiam. Das "starte, gewaltige und gewisse Zeugnis" ber Kirche, auf bas Melanchthon bier sich beruft, reicht über seine Zeit hinaus bis beran an bie Gegenwart. Ich tann mich auf bas Zeugnis ber Rirchenlieber und Erbauungsbücher, turz auf all bas berufen, mas von rechtem evangelischem Glauben burch nun breiundeinhalb Sabrbunderte bin an Tausenden von Menschen mahrnehmbar geworben ift, wenn ich ben Inhalt bes Evangeliums ber Reformation fo bestimme, wie es vorbin angebeutet ift. Das Evangelium ber Reformation ift "bie göttliche Botschaft an uns Menschen, bag wir gerecht werben allein burch ben Glauben an Jesum Chriftum, ben Sünderheiland, in bem ber emige Gott felbst in einem menschlichen Bersonleben ber Welt sich geoffenbart bat und burch beffen Sterben und Auferstehen er uns erlöft hat von Gunde und Tob". Bei biefer Begriffsbeftimmung habe ich ein gutes Gewiffen gegenüber aller Kritit, die fie im Namen ber mobernen Geschichtswiffenschaft angreift.

Kann ich ein gutes Gewissen haben auch benen gegenüber, welche diese Definition für zu mager erklären und auf Grund der im Sinne der alten Inspirationslehre verstandenen Schriftautorität alle Details des zweiten Artikels und der Lutherschen Erklärung desselben in den Begriff des Evangeliums der Reformation auf-

genommen seben wollen? Ich glaube: Ja! Die Rechtfertigung biefer Aubersicht gegenüber bem Orangen auf klare bogmatische Formeln bezüglich bes Werkes Chrifti und ber Gottesoffenbarung in :ihm verspare ich mir auf einen späteren Moment. hier im voraus kann ein breifaches Andres erledigt werden. Man forbert im Namen ber Schriftautorität, bag ichen in ben Begriff bes Cvangeliums bas "Geboren von ber Jungfrau Maria", bie himmelfabrt — als besonderes, von der Auferstehung durch einen vierzigthaigen Zeitraum getrenntes Ereignis; nur als solche kommt fie bier in Betracht; benn bag bie Auferstehung ohne folgende himmelfahrt nicht zu benten ift, gebe ich zu - und neben Jungfrauengeburt und himmelfahrt unsere. Erlösung "aus ber Macht bes Teufels" aufgenommen werbe. Luther bat zweifellos alles breies miteingerechnet in die frobe Botschaft von Chrifto. Ift's bennoch nicht "Falfdmungerei", wenn man für "bas Evangelium ber Reformation" eintritt, ohne bies Dreifache einzuschließen? Ich fage: Rein! Es ift-nicht nur berechtigt, fondern in zwiefacher Beise Bflicht, ben Beariff bes. Evangeliums unverworren zu balten mit jenem Dreifachen.

Es ist berechtigt. Denn daß Luther fehr oft, wenn er ben Inhalt bes Evangeliums angibt, die Jungfrauengeburt und die himmelfahrt nicht nennt, ift nicht Zufall. Freilich ware es irrig, wenn man aus ben befannten Worten Luthers: "S. Johannis Evangelium und seine erfte Epiftel, S. Baulus' Epifteln, sonderlich bie zu ben Römern, Galatern, Ephefern und S. Beters erfte Epistel, bas find die Bücher, die bir Chriftum zeigen und alles lehren, bas bir zu wissen not und selig ift, ob bu schon kein ander Buch noch Lehre nimmer sehest noch börest" (Erlang. Ausg. beutsch 63, 115) - freilich, fage ich, mare es irrig, wenn man aus biefen bekannten Worten folgern wallte, Luther habe die Jungfrauengeburt und die himmelfahrt am 40. Tage für gleichgültig erflart. Er bat, als er bie zitierten Worte ichrieb, nicht baran gebacht; bag bie von ihm genannten biblischen Bücher beibes nicht exwähnen; ja er wurde biese Tatsache auf Grund ber traditionalistisch befangenen Exegese seiner Zeit mahrscheinlich bestritten haben. Das aber zeigen die Stellen über bas Evangelium, in

benen Luther die Jungfrauengeburt und die Himmelsahrt nicht erwähnt, daß Luther nicht im Zusammenhang seiner Gedanken vom Evangelium zur sicheren Behauptung dieser Dinge gekommen ist, sondern lediglich auf Grund der Schriftautorität. Selbst diejenigen, die von der Tatsächlichkeit der Jungfrauengeburt und der Himmelsahrt am 40. Tage überzeugt sind, müßten deshald zugeben: zum "Evangelium", im engen Sinne des Wortes, gehören die betressend biblischen Erzählungen nicht. Andernsalls müßte man die Seligkeit einer jungen Christin sür bedroht halten, wenn man Grund hätte zu der Besürchtung, daß sie das natus ex virgin e nicht verstebe.

Etwas anders ist es mit den Borstellungen Luthers vom Teufel und seinem Reiche bestellt. Diese Borftellungen fteben bei Luther unzweifelhaft in einem, wenn auch nicht regelmäßig erwähnten, fo boch für Luthers Empfinden regelmäßigen engen Zusammenhange, und abgesehen von der mittelalterlich-massiven Form, die fie bei Luther zeigen, haben sie ben Ronfensus ber neutestamentlichen Schriften für sich. Allein ift ber Zusammenhang bieser Borftellungen mit ber promissio romissionis wirklich ein inner= licher? Ift's nicht vielmehr nur Zeitfarbe, eine Folge außerlicher Einwirfung ber Schrift und ber firchlichen Trabition, wenn bei Luther die innerlich empfundene Erlösung von Sünde und Tod auch als eine Erlösung vom Teufel sich barftellte? Unmittelbar hat boch auch Luther — trop seiner Bersicherung, daß er ben Teufel gesehen habe - es nur mit Gunde und Tob und mit ber Bersuchung burch die Welt und bas eigene Fleisch zu tun gehabt. Und noch heute ift's nicht anders. Die Frage, ob hinter Sunde und Tod eine persönliche gottwidrige Macht stebe, oder nicht, ift für ben Glauben an die Erlösung von Sünde und Tod gleichgültig. Drum ift's berechtigt, auch bie Borftellungen vom Teufel und seinem Reich beiseite zu lassen, wenn man in der Gegenwart im praktischen Interesse vom Evangelium ber Reformation rebet.

Ja, solche Zurüchaltung ift hier, wie bezüglich ber Jungfrauens geburt und ber himmelfahrt am 40. Tage aus zwiesachem Grunde Pflicht. Zunächst beshalb, weil kein unterrichteter und zugleich aufrichtiger und gewiffenhafter Theologe leugnen kann, baß ber Sicherheit

ber Behauptung biefer Dinge schwere Bebenken entgegenfteben. Man ift freilich auf seiten ber Orthodoxie leicht bereit, zu sagen, nur Bunberscheu zeitige bier die Zweifel. Ich habe diese Wunderscheu nicht; ja ich balte bas Dasein einer perfonlichen Macht ber Gunbe für recht wohl glaublich und habe perfonlich gar tein Interesse baran, Matth. 1, 18 ff., Luk. 2 und Apg. 1 für ungeschichtlich zu halten. Daber weiß ich, in welchem Mage jene bequeme Bolemit unberechtigt ist. Sie ist nicht berechtigter, als ber Borwurf sein wurde, die Position ber Orthodoren sei lediglich burch Denkfausheit ober Unwissenheit ober gar burch kirchenpolitische Motive bebingt. Wer etwas von geschichtlicher Pritit verftebt, muß zugeben, bag bie Jungfrauengeburt und die Himmelfahrt am 40. Tage ju ben wenigst glaubwürdigen neutestamentlichen Überlieferungen geboren. Es ist ja freilich leicht, mit ber alten Inspirationslehre alle quellenfritischen Schwierigkeiten jugubeden. Allein bie Dede ift burch und burch löcherig. Die alte Inspirationslehre ift gefallen - es fout fie nicht einmal eine Symbolftelle -, und feine Mobernifierung berfelben tann bie Bflichtmäßigkeit hiftorischer Kritit gegenüber ben biblischen Berichten verbunkeln. Eben beshalb ift's auch Pflicht, Die Borftellungen vom Reiche bes Teufels nicht schlankweg als "geoffenbarte" auszugeben. Gottes Offenbarung bat bei Bropheten und Aposteln, ja bei bem Berrn felbft, Gottes ewige Wahrheit uns nabegebracht in bem Gewande ber Zeit, in ber bie Offenbarungsträger lebten. Auf welchen ficheren Grund will man bie Behauptung ftugen, bie Annahme bes Dafeins eines bamonischen Reiches sei mehr als eine für bas Beil gleichgültige Zeitanschauung, die jur Zeit Jesu wie jur Zeit Luthers ebenso selbstverständlich mar, wie die Geltung ber geozentrischen Beltanschauung? Ich gebe gern zu, daß trot biefer schweren Bebenken bie bamonologischen Borftellungen ber Schrift mehr fein können als Anschauungen jener alten Zeit; auch bas tann ich zugeben. daß die Erzählungen von der Jungfrauengeburt und der Himmelfahrt am 40. Tage trop ber geringen Glaubwürdigfeit ber fie berichtenben Quellen nicht notwendigerweise ungeschichtlich ju sein brauchen. Allein was vielleicht wirklich, vielleicht nicht ungeschichtlich ift, barf nicht als integrierender Teil bes Evangeliums ausgegeben werben, das einen Glauben fordert "so gewiß, daß man tausendmal darüber stürde" (Luther, Erl. Ausg. 63, 125). Dieser Dinge zu geschweigen oder sie wenigstens zurückzustellen, ist alfo zunächst deshalb Pflicht, weil sie unsicher sind.

Noch bringender wird diese Pflicht durch ein Zweites. Niemand kann leugnen, daß — ob mit Recht, oder mit Unrecht, ist hierbei gleichgültig — nicht wenige unserer Zeitgenossen diesen Dingen ein Mißtrauen entgegendringen, das ihnen den Glauben an das seligmachende Evangesium erschweren würde, sobald jene Dinge zu diesem Evangesium unlöslich hinzugerechnet würden. Ich meine, der Herr, der die Schriftgelehrten seiner Zeit schalt, weil sie unerträgliche Lasten auf der Imger Hälfe luden, wird auch darin Treue erkennen, wenn man es schon um der Suchenden willen sür Pflicht erklärt; mit dem Evangesium nicht Dinge melöslich zusammenzunehmen, die nicht nur sachlich von ihm trennbar und unssicher sind, sondern überdies ein Anstoß zu werden vermögen.

Mit gutem Gewiffen vertrete ich beshalb die Definition bes Ebangeliums ber Reformation, die ich vorbin gegeben habe.

Ift num das Evangelium der Reformation noch heute das "Evangelium"? Kann es noch heute das Banier sein für Theologen, die der Gegenwart zu sicherem Gottesglauben verhelfen wollen? Oder ist es veraltet? Damit komme ich zur eigentlichen Hauptsfrage meines Themas.

Ich will ben Schwierigkeiten direkt auf den Leib rücken. Es ist unleugdar, daß die zeitgeschichtliche Bedingtheit Luthers nicht nur bei solchen Dingen hervortritt, die mit dem Evangelium, wie er es verstand, nicht in regelmäßigem innerlichem Zusammenhange standen. Luthers Berständnis des Evangeliums selbst ist verknüpft mit einer Reihe von Vorstellungen, die damals sehr erklärlich waren, aber der Gegenwart serner liegen, ja z. T. bei nicht wenigen modernen Menschen ihren Kredit verloren haben. Diese letztere Tatsache selbst beweisst das Beraltetsein des Evangeliums noch nicht. Unsere Zeit kann unrecht haben mit ihren Stimmungen und Ansichten. Auch Gottes Wahrheit geht hindurch durch die Jahrhunderte; sie hat Zeitanschauungen überwunden; kann es noch heute. Doch hat die Gegenwart recht mit ihren Stimmungen und

Ansichien, so ist das Evangelium der Reformation nicht die göttliche Wahrheit, sondern höchstens eine veraltete Form derselben; so
miksien wir ein Neues pflügen, oder den Pflug wegwersen und
sehen, was der Acker dieser Welt von sich aus hervordringt. —
Sehe ich recht, so ist es ein Viersaches, das an dem Evangelium
der Resormation der Gegenwart ebenso fremd oder gar anstößig
ist, wie es dem 16. Jahrhundert selbstverständlich war. Das Erste
ist die von dem Evangelium der Resormation, genauer von den
Resormatoren, vorausgesetzte Bezogenheit aller Menschen auf Gott,
das Zweite die gründlegliche Besonung der Sindenvergebung, das
Dritte die Begründung der Sindenvergebung auf Christi Tod,
das Vierse die auch der Person Christi und namentlich ihr gegenüber hervortretende supranaturalistische Geschichtsbetrachtung der
Resormatoren.

Gewiß bat es - um jur Besprechung bes erften Bunttes mich zu wenden - auch im 16. Jahrhundert Menschen gegeben, Die fattifch "ohne Gott babinlebten wie bie Beiben". Daß ein Gott fei, daß die Menfchen ibm Rechenschaft geben mußten, war bennoch ber Zeit ebenso gewiß wie ber Tob. Luther balt es für felbftverftanblich, "bag jeder Menfch gern so fich halten wolle, bag er fromm (b. i. Gott wohlgefällig) werbe und jut ewigen Seligfeit fomme" (E. A. 2 16, 257). Und an diefe Boraussetzung inupfte bas Evangelium ber Reformation an. Die Frage, auf die es Antwort gibt, die Frage: "Wie tommte ich in ein rechtes Verbaltnis au Gott?" - fie galt ben Reformatoren als eine Frage, beren Bebeutung und Dringlichkeit jebem Menschen flar fein muffe. -Wer tann leugnen, daß die Stimmung ber Gegenwart in biefer Hinficht eine wesentlich andere ift, als die des 16. Jahrhunderts! Ich bente babei mahrlich nicht nur an die theoretischen und prattifchen Atheisten, — obwohl bie Bahl ber letteren nicht gering ift. Man bente zuerft einmal an die Rreise bes ftabtischen Mittelftanbes. Da gibt's Taufende von Männern, Die bochftens an den großen Festiagen einmal in die Rirche kommen. In ihrem Saufe ift ber lette Reft driftlicher Familienfitte längft geschwunden: man tennt fein Tifcgebet, teine Sausandacht; - was man lieft, ift bie tägliche Zeitung: Ge ift nicht Kirchenfeinbichaft, Die- Dies verutfacht, vielfach nicht einmal bewußt gehegter Zweifel; es ift ein gebankenloses Berlorensein in ben Interessen biefes Lebens, in feiner Betjagb an ben Werkeltagen, feiner Bergnugungefucht an ben Sonntagen. Daneben wirten unbewußt — boch tann man die Kanale nennen; es sind unsere Zeitungen, es ift bas Theater, es ift die Beobachtung anderer Gesellschaftstreise - die Faktoren ein, bie in ben boberen Schichten bes Bolles eine analoge Stimmung erzeugen. Neben bem Berlorensein in ben Interessen bieses Lebens wirft hier bie moberne Rultur vergleichgültigend ein. Es ware oberflächlich, wenn man dabei nur an die Naturwissenschaft benten wollte. Es fommt bie gange Erweiterung bes Gesichtsfreises in Betracht, welche bie moberne Rultur mit fich bringt, und baneben das zweifellos verfeinerte sittliche Taktgefühl. Man weiß etwas von ber Geschichte: man weiß, welche Bebeutung nun verschwundene Religionen einst hatten; man weiß, daß ber muhammebanische Fromme ebenso überzeugt ift von der Wahrheit seiner Religion, wie der Chrift, ber Ratholit fo eifrig bei feinem Marientult, wie ber gläubige Brotestant in feinem Chriftusglauben: man burchschaut bie politische Alugheit ber katholischen Kirche und traut schon besbalb, vielfach aber auch auf Grund gemachter Erfahrungen, protestantisch-konservativen Rreisen bie gleiche Rlugbeit zu; man hat Grund, Menschen, die religionslos find, als treffliche Charattere ju ichagen, und findet Gitelfeit, Lieblofigfeit, geiftige Befdranttheit, Unwahrhaftigkeit, Strebertum und bergleichen auch bei folden, bie fich für fromm halten; was man lieft — Zeitungen wie Bucher —, ist driftlich nicht interessiert, wo nicht gar widerchriftlich; im geselligen Leben spielt Glaube ober Unglaube gar feine Rolle:ba sieht man bann bas Chriftentum nur auf einer Linie mit allem andern, was je in der Welt als religiöse Berbramung bieses Lebens gegolten bat; von eigener Bezogenheit bes Denkens und Lebens auf Gott ift ba ichlechterbings feine Rebe mehr. - Es ift bequem, bem gegenüber aus ftillem Pfarrhauswinkel lediglich im Stil ber Bufprediger ju schelten. Aber es ift ebenso gebankenlos. muß sich klar machen, wie schwer ber einzelne sich biesen Einflüffen entziehen tann. Fühlen wir fie nicht felbft? Ift nicht im Berein mit bem, was jämmerlich ift an ben firchlichen Zuständen ber

Gegenwart: bem beschränften Fanatismus weiter firchlicher Rreise, ber Strupellofigfeit, Die fie in ber Bahl ihrer Rampfesmittel betätigen, ber Diplomatie, ber politischen Rechnerei, bie in firchlichen Dingen eine Rolle spielt, bem argen Bhzantinismus, ber bei uns auftommt, im Berein mit ber schmerzlichen Erfahrung, baf vielgerühmte Saulen ber Rirche ober ber firchlichen Bereinstätigkeit, in ber Rabe betrachtet, nicht felten gang offenbare fittliche Mängel zeigen, - ift, fage ich, im Bereine mit bem allen Die Ginficht in die Rolle, die ber Rlerus aller Zeiten gespielt bat, nicht uns felbst oft eine ernstliche Bersuchung zum Unglauben? Uns balt bas Erbe unferer Erfahrungen, uns ruft unfer Beruf und die Sitte unsers Hauses immer wieder aus ber Zerstremung Wollen wir ermeffen, wie taufend andere von jenen Einbruden getroffen werben, fo muffen wir uns biefe Ginfluffe wegbenken. Benn man auf Reifen Sonntag wie Alltag basselbe Getriebe fieht auf ben Babnbofen und in ben Sotels, Tausenbe von Menschen beobachtet, benen religiöse Bedürfnisse ganglich fern au liegen scheinen, bineinsieht in bie Interessensphären und in bie Borftellungen von Lebensgenuß in Rreisen, die uns sonst ferner fteben; wenn man mabrnimmt, wie in ben ftillen Bergtalern bie gute alte driftliche Sitte zerfressen wird von ber Brandung bes modernen Lebens, bie fie erreicht bat; wenn man's empfindet, bag man in biesem gelbverschlingenden Getriebe ben Bilbern ber Not babeim in ben Rellerwohnungen ber Städte entrudt ift; wenn man feftftellt, welch eine Macht bie römische Kirche trop all ihres Aberglaubens, ja mit ihrem haltlosen Aberglauben noch in weiten Gegenden unfers Baterlandes auf das Leben des Boltes ausübt: ba mag man's nachempfinden, wie es benen zu Sinne sein wird, bie ohne bisber je religiöse Erfahrungen gemacht zu haben, ohne burd Beruf, Tradition und Sitte auf die Religion hingewiesen au fein, umbertreiben im wirren Meer bes mobernen Lebens. Wahrlich, da wird's erklärlich, daß so vielen mobernen Menschen jebe Bezogenheit auf Gott fehlt. — Was foll ba bas Evangelium ber Reformation, bas folde Bezogenheit vorauszusegen scheint, vorauszuseten scheint, daß die Frage: "Was muß ich tun, daß ich felig werbe?" bas Herz bewege! Ift es nicht veraltet? — Rur

ein: oberfläckliches Urteil konnte die Frage bejaben :: Denn Lutber bat auf die Gebanten über Gott, die bem: Glauben, an bas. Changelium vorangeben, mabrlich wenig Wert gelegt. boson burchbrungen gewesen, baf ein Glaube an Gott, ber bes Namens wert ift, erft aus ber Aneignung ber : Sündenvergebung bervormachie: von dem natürlichen Menschen, d. b. dem Menschen, ber noch nicht neu geboren ift burch die Erfahrung ber Gnabe Gottes, fagt die Augustana (Art. II), er sei sine metu dei, sine fiducia erga deum. Rann es bas Evangelium antiquieren, bogi biefer: Tatbeftund jest sinnenfälliger: und unleugbarer bervortritt als im 16. Jahrhundert? Gang gewiß nicht; — vorausgesett, daß bas Evangelium ber Reformation, ber Möglichkeit ber Anknüpfung an die angerliche Rirchlichkeit, au die Furcht vor Gottes Born und emigen Strafen bei vielen unserer Zeitgenoffen beraubt. eines andern Anknüpfungspunktes ober andrer Anknüpfungspunkte bem mobernen Menfcben gegenüber nicht entbehrt.

Doch bies "vorausgesett" führt, wie es scheint, nur zu einer zweiten, noch größeren Schwierigkeit. Das Evangelium ber Reformation est proprie promissio remissionis peccatorum propter Die Sündenvergebung fteht für Luther im Bentrum seines Dentens. "Es ift teine größere Gunb", sagt er (Beim: Ausg. II, 717, 33), "benn baß man nicht gläubt ben Artitel; Bergebung ber Gunben", und aus bem Ratechismus baben wir schon als Kinder gelernt: "Bo Bergebung ber Gunden: ift, ba ift Leben und Seligfeit". Wo fein Berftanbnis für bie Bebentung der Sundenvergebung ist, da ist ein Berständnis des Evongeliums ber Reformation unmöglich. Sieht's ba nicht verzweifelt aus mit ber Stellung bes alten Evangeliums zur Gegenwart? -Trot aller religiösen Gleichgültigkeit fehlt's: zwar auch in: unserer Reit nicht an Anknüpfungspunkten für bie Religion: glücklich find bie Menschen unserer Tage nicht; in ben Stunden elegischer: Stimmung zieht ihnen eine Sehnsucht nach Frieden; burch bie Seele. und in ben Tagen bes Leibes fühlen fie bie Laft bes Weltratfels mehr als die Menschen des 16. Jahrhunderts; auch auf bem Gebiete ber Moral sind Anknüpfungspunkte vorhanden: bie grundlegliche Betonung ber Sündenvergebung verfieht ber

moderne Mensch nicht — bie römischen Tiraben über die Gefährslicheit berselben sind ihm von moralistischen Gedanken aus verständskicher als die Stimmung, für welche der Ungkande gegenüber der promissio romissionis die ärgste Sünde ist —, und von den in der Gegenwart vorhandenen Anknüpsungspunkten für die Religion scheint keine Berbindungslinie hinüberzusühren zum Evangelium der Reformation.

Dennoch fteben bie Dinge so schlimm nicht, wie es aussieht. Freikich, bas läßt fich nicht leugnen: von ber Sehnsucht nach Frieden und dem Berlangen nach Troft im Leiden führt kein bitetter Weg zu evangelischem Glauben bin. Denn bas Evangelimm kennt keinen Frieden, kennt keinen Troft in Leid und Tod, wo bie remissio peccatorum nicht verstanden und geglaubt wird. Aber bas ift tein Schaben. 3m Gegenteil: bas ift ein Abel bes Evangeliums ber Reformation, ben wir nie verleugnen follten, so oft er auch verleugnet wirb. Rechtes evangelisches Christentum läft fic nicht migbrauchen ju fentimental-afthetischer Bergolbung bes icalen Lebens, es bietet teine Eroftfalbe gegen Leib und Tob, bie, wie bie römische Seelmeffe, hierurgisch appliziert werben Diesen Abel wird moderne Bilbung auch anerkennen. Belch ein inkonsequentes, bei allem Bilbungeftolz boch haltlofes und verzagtes Ding bas Berg ber mobernen Menschen oft ift, bas zeigt fich freilich barin, daß die eben charakterisierte Bermenbung ber Religion trot aller mobernen Aufklärung noch heute in weitem Umfang möglich ift, - ber Ratholizismus beweift es; und leiber nicht er allein. Doch die hellen Gebanken und die klaren Ibeale moberner Bilbung geben bier bem Evangelium recht. Die Schwierigkeit redmiert sich also barauf, bag bas Dritte, bas ich als Anknüpfungspunkt für die Religion in der modernen Geistesrichtung nannte, die fittlichen Ibeale und Interessen ber modernen Bilbung, und bas Evangelium ber Gunbenvergebung fich eber abzustoßen, als anzuziehen icheinen. Allein bier trügt ber Schein. Allerdings daran fann nicht gerüttelt werden: evangelium est proprie promissio remissionis peccatorum. Aber das praedicare remissionem peccatorum ift nicht notwendig bas Erfte, mit bem bie comgelische Predigt zu beginnen hat, und bas accipere remissionem poccatorum seitens ber Hörer ist nicht ihr letztes Ziel. Der zweite Bunft ist von besonderer Bichtigkeit für unsere Zeit und sein Berständnis ist die Boraussetzung für die richtige Berswertung des ersteren. Deshalb beginne ich mit ihm.

Es ift mabr: es bat eine Zeit gegeben, ba die Rechtfertigungslebre bes Brotestantismus nicht nur von Übelwollenben babin migverstanden werden konnte, als sei es bas Endziel ber Wege Gottes mit uns, uns, ben Gunbern, unter Nichtanrechnung unferer Sunde die aktive Gerechtigkeit Chrifti als eigene angurechnen. Wenn selbst ber Sat als unrichtig bezeichnet wurde, niemand sei jemals obne gute Werke selig geworben (Form. conc. 591, 16). wenn Flacius Major gegenüber bie Meinung außerte, bie Debrgabl ber Menschen befehre sich erft auf bem Totenbette, - fo mar jenes Migverständnis fast unvermeiblich. Aber es ift boch ein Migverständnis. Wenn man Luthers Grundgebanken an ber Hand ber Bibelftellen verbeutlichen wollte, bie er befonders baufig anführt, die vor andern Leitsterne für ihn gewesen sind, - an bervorragender Stelle mußte bann bas Wort fteben: "Gin guter Baum tann nicht arge Früchte bringen, und ein fauler Baum fann nicht gute Früchte bringen. Setzet entweber einen guten Baum, so wird die Frucht gut, ober setzet einen faulen Baum, so wird die Frucht faul" (Matth. 7, 17 und 12, 33). "Nicht gute Werfe machen einen guten Menschen, sonbern ein guter Mensch tut gute Werke" - wie oft hat Luther bas gefagt! Bobl werben wir gerecht vor Gott allein burch ben Glauben, und biefer Glaube ift für uns gar nichts anderes als ein Bergichten auf alle Eigengerechtigkeit, ein bemütiges Sich = Werfen auf Gottes Barmbergigfeit, bem nichts ferner liegt, als im Spiegel ber Reflexion ben Glauben — ber überbies für Luther ftets als ein donum dei gegolten bat - als bie Gottes forbernbe Gerechtigfeit befriedigende qualitas bes Menschen anzuseben. Aber eben bieser Glaube sest boch bie persona justa coram deo, und biese persona justa fann und muß gute Werte tun. Sie fann es, benn ber Glaube macht bas Berg vertrauend, kindlich, frohlich, neu und rein, und gute Werke muffen geschehen mit froblichem Rinberbergen; fie muß es, weil bas im Glauben Gott wieber

geöffnete Berg feinen beiligen Billen wiberguspiegeln nicht umbin Luthers Gebanten find von Anfang an beftimmt gewesen nicht nur von dem Berlangen nach Bergebung, sondern auch burch ben hunger nach ber Gerechtigleit im fittlichen Sinne. beibes ihm nicht auseinanberfiel, sonbern in Gins sich verschlang, ist gang wesentlich für sein Berftanbnis bes Evangeliums. Evangelium lehrte ibn beibes in Ginem: wo Bergebung ber Gunben au finden fei, und wie wir geschickt werben au mahrhaft guten Werten. Wenn er in ber Ertlärung bes 3. Artifels im Großen Ratechismus (497, 41) fagt, ber Beilige Beift "beilige uns burch bie Bergebung ber Gunbe", fo fann bies richtig nur gebeutet werben, wenn auch bem Gebanken sein Recht wird, ben Melanchthon in ber Apologie ausspricht: bona opera non solum requirimus, sed etiam ostendimus, quomodo fieri possint (85, 14). hier ift ber Buntt gegeben, ba eine Anknüpfung an bie fittlichen Intereffen ber Gegenwart möglich ift. Das Ibeal ber aus bem Glauben erwachsenen Sittlichfeit ift ben mobernen sittlichen Ibealen gegenüberzustellen. Es werben ber positiven Berührungspuntte mehr fein, als ber negativen; und je forgfältiger alle Phrasen vermieben werben - ich meine, je mehr man sich butet, driftlichfittliche Begriffe ohne pshoologischethische Erklärung als bekannte Größen zu bebandeln -, befto ficherer wird noch beute folche Berfündigung bes Evangeliums sich an ben Gewissen bewähren.

Doch es könnte jemand sagen, solche Darstellung des sittlichen, richtiger: religiös-sittlichen, Ideals evangelischer Frömmigkeit sei, mit dem Auge der Resormatoren beurteilt, gar nicht Predigt des Evangeliums, sondern Predigt des Gesetes. Selbst wenn es so wäre, brauchte man den Einwand nicht zu sürchten. Denn rechte Predigt des Evangeliums hat wahrlich nicht die Pflicht, überall und stets mit dem praedicare evangelium einzuseten. Luther hat das freisich 1517 in gewisser Weise getan. Aber er selbst hat später (Disputationen ed. Drews, S. 477) dem Agricola entgegengehalten, veränderte Zeiten ersorderten veränderte Methoden. Im Jahre 1517 sei die ganze Welt erschrocken gewesen über ihre Sünde, da sei es nicht nötig gewesen, das Gesetz zu predigen; den Trost des Evangeliums habe die Zeit erheischt; — die sichern

und bösen Menschen aber, mit denen man nun — 1538 — zussammenlebe, diese Epikureer, die weder vor Gott noch vor Menschen sich scheuten, seien anders zu beurteilen. Überdies ist's, mit dem Auge der Resormatoren angesehen, nicht einmal reine Gesehespredigt, wenn man das Ideal einer aus dem Glauben an die Sündenvergebung erwachsenen Sittlickseit den Hörern zu zeichnen versucht; es ist, in der Terminologie des 16. Jahrhunderts geredet, jene Kombination von Gesehes- und Evangeliumspredigt, mit der man nach Luthers späterer Anschauung, ja in gewisser Weise nach dem, was er stets für richtig hielt, einzusehen die Psiicht hat.

Wo durch solche Verfündigung eine Einsicht in die eigene fitt= liche Unvollfommenheit geweckt ift, da wird, wenn es bem Bergen sich aufbrängt, daß bes beiligen Gottes Wille binter bem for= bernben Ibeale fteht, bas Schuldgefühl Gott gegenüber fich zu regen beginnen: ba ift bann ein Berftanbnis bes Evangeliums im engsten Sinne, ber promissio remissionis peccatorum, möglich. -Dag biefe Entwicklung nicht bei allen eintritt, bie bas sittliche Ibeal bes Chriftentums ale Ibeal anerkennen, - bas ftellt bie Gegenwart nicht anders, als die Vergangenheit ftand; und icon im 16. Jahrhundert hat Luther erklärt, daß die Gründe bierfür fich unferm Ertennen entziehen. Wir fonnen's wohl verfteben, wie der Glaube mächft, wo er mächft: wem das Ideal driftlicher Sittlichkeit sich wirklich als Ibeal auch für ihn selbst aufbrängt, bem bat bamit eine Bezogenheit bes Menschen auf Gott fich als Forberung aufgenötigt, ber fühlt etwas von forbernbem Gotteswillen, ber tann bann burch bie befreiende Erfahrung ber Gunbenvergebung hindurch zu wirklichem Glauben an ben lebendigen Gott tommen. Wir fonnen's auch feben, bag biefe Entwicklung vielfach beshalb nicht eintritt, weil bie Menschen bas Ibeal, bas fie anerfennen, nur halb anerfennen, nur für bie, welche noch Gottesglauben haben, nicht für sich felbft, ober weil fie - ach, wie gern tut man bas! — mit ihren Ibealen spielen. Allein in vielen Fällen bleiben uns bie nächften, in allen Fällen bie letten Grunde für bas verschiedenartige Verhalten ber Menschen gegenüber bem von ihnen erkannten 3beal driftlicher Sittlichkeit verborgen. Doch bas ift, wie gesagt, auch früher nicht anders gewesen. Genua. daß noch heute ber besprochene Weg jum Glauben nicht verbaut ift. Das Evangelium, soweit es bis jest besprochen ift, ift bem mobernen Menschen lettlich nicht minber verftanblich, als ben Menschen bes 16. Jahrhunderts, bem Europäer nicht in geringerem Make, als ben Ratechumenen unserer Missionare. Die Bege, auf welchen man zu foldem Berftandnis tommt, find verschiebene. lettlich aber handelt fich's um biefelbe einfache Sache, um bie Sache, die der herr im Gleichnis vom verlornen Sobne, selbst für Rinder fagbar, behandelt bat. Man übertreibt gegenwärtig gern bie Berschiebenheiten ber Zeiten und ber Menschen in ihnen. Das beifit unter Arabesten bas Bild verbeden! Wie Liebe und Treue lettlich noch heute nicht anders empfunden werden, als einst, so auch Schuld und Vergebung. — Ja, bas Evangelium von ber Gunbenvergebung weist nicht nur noch beute auf einen möglichen Weg jum rechten Gottesglauben bin, fonbern auf ben einzig = möglichen. Das foll wahrlich nicht beißen, es gebe nur ein Befehrungsschema! 3ch weiß, daß fein Schematismus bem bunten Leben und ber Bielgestaltigfeit bes Menschenbergens gerecht wird. Rur gegen bas faliche Differenzieren will ich protestieren. Der lebendige Gott wird nicht wahrhaft erkannt, wo man ibn nicht erkennt als den beiligen und gnädigen. So aber erkennt ihn nur ber, ber verftanden bat, was Schuld und Bergebung ift. Dies Berftanbnis mag gefühlsmäßig febr verschieben fich ausprägen: bie gleichen Tone klingen anders auf ber Beige, anders aus Glodenmund, anders isoliert, anders mit volltonender Begleitung. Lettlich aber find's boch biefelben Tone.

Bon hier aus tomme ich zu bem britten Punkte, ben wir zu erörtern haben. Zu ben irrelevanten gefühlsmäßigen Berschiedensheiten, welche die Erfahrung von Schuld und Bergebung verschieden ausgestalten bei den Menschen, wird nicht ganz selten gegenwärtig auch das gerechnet, daß die Ersahrung der Bergebung dort mit dem Glauben an Christi Tod für uns verbunden ist, hier sich von dieser traditionell christlichen Borstellung glaubt emanzipieren zu dürsen und im Interesse einer Modernisterung des Christentums glaubt emanzipieren zu müssen. Beides, sowohl

15

biese letztere Annahme als die Beurteilung des "propter Christum" als eines entbehrlichen Zierats, schließt die Behauptung ein, daß das Evangelium der Reformation in seiner genuinen Gestalt veraltet sei. Denn im Evangelium der Reformation ist die remissio nicht nur saktisch stets als remissio propter Christum gedacht; die Reformatoren haben vielmehr auch dieses "propter Christum" sür ganz unentbehrlich, ja geradezu sür den Kern des Evangeliums gehalten. Eine zwiesache Frage ist demnach zu erörtern: Ist die Begründung der remissio auf das opus Christi gegenwärtig unshaltbar geworden? Und kann sie wirklich als entbehrlich bezeichnet werden? — Für unhaltbar erklärt man die betressenden reformatorischen Gedanken teils auf Grund dessen, was man über das Urchristentum sestgesselchicht zu haben meint, teils unter Berusung auf allgemeinere religionsgeschichtliche Argumente.

Eine einigermaßen genügende Erörterung ber Einwendungen ber erfteren Art murbe bier gang unmöglich sein, wenn es sich bier wirklich um bie Details ber hiftorisch = exegetischen Arbeit Allein bas ift nicht ber Fall. Nicht bas Detail ber biftorisch = eregetischen Arbeit, sonbern bie prinzipiellen Boraus= setzungen berfelben find's, bie bier in Frage tommen. Ift's ein berechtigter Grundfat ber neutestamentlich = biblifch = theologischen Arbeit, die einfacheren, die altteftamentlicher Frömmigkeit vermanbteren Gebanken als folche für bie alteften zu halten und von bier aus eine Gruppierung ber Quellen und Quellenpartifeln fomobl binfictlich ihrer Zeit als binfictlich ber Abbangigfeits= verbaltniffe, die zwischen ihnen obwalten, vorzunehmen, so sind bie Resultate, ju benen man gekommen ift, gleichfalls berechtigt, jo darf man behaupten, es fei ein, wenn nicht erft paulinischer, fo boch jebenfalls ein bem Ursprünglichen gegenüber illegitimer Gebanke, wenn die Vergebung in urfachlichen Zusammenhang mit bem Tobe Chrifti gebracht wird; biefe spätere Anschauung babe auch auf die Überlieferung ber Worte Jesu - man bente an bas Wort vom "Lösegelb für viele" (Matth. 20, 28) und an bie Abendmahlseinsetzungsworte - trübend eingewirft, und paulinischer Einfluß erkläre bie ber paulinischen Burbigung bes Tobes Jesu verwandten Gebanken nicht nur in ben "Deuteropaulinen" und im

Bebraerbrief, sondern auch im 1. Betrusbrief und in der johanneischen Literatur. Allein Die Sicherheit biefer hiftorisch-eregetischen Refultate ftebt - und fällt mit biefen ihren Boraussetzungen. ich kenne kein ftichhaltiges Argument, bas fie ftugen, keine zwingenbe Analogie, die sie aufoktropieren konnte. Dagegen ift bas Gewicht ber Gegengründe groß. Baulus und die Abendmahlsfeier ber urdriftlichen Gemeinben find dronologisch bie alteften Zeugen für Die Beurteilung bes Todes Jesu in ber Christenbeit. biese Zeugen bezeugte Wertung bes Tobes Jesu für illegitim zu halten - ich fage "illegitim", nicht "fefundar", weil ich ein all= mähliches Werben biefer Bedanken, nicht bes Abendmable, aber bes rechten Berftanbniffes besfelben, in ber alteften Jungergemeinde nicht ausschließen will, - also: die burch jene alteften Beugen bezeugte Wertung bes Tobes Jesu für illegitim ju balten, batte man meines Erachtens nur bann ein Recht, wenn man bazu genötigt mare. Doch wo liegt biese Nötigung? In ber Tatfache, daß bie altteftamentliche Frommigkeit ber prophetischen Zeit. ja in ben Bfalmen noch fpater, Bergebung ohne alle Opfer fennt? Muß benn Jesus, muffen bie Apostel fich in ben Grenzen biefer Anschauungen gehalten haben? Was schließt es aus, bag neue Erfahrungen biefen alten Anschauungen einen neuen Gebanten einfügten? Sat die boch gewiß urdriftliche und allgemein driftliche Beurteilung ber alttestamentlichen Entwicklung als einer bas Beil vorbereitenden irgendeinen Wert, so wußte ich nicht, wie man wenn bas Geset junger ift als die Propheten — Die Borbereitung auf die gratia in Christo sich anders benten sollte, als sie vorliegt. Auch ohne die unhaltbare Unnahme einer fides in venturum Christum, laffen bie Bugpfalmen fich in bas Licht bes Wortes stellen: vetus testamentum in novo patet. — Und die Evangelien mit ihrer fünften Bitte, ihrem Gleichnis vom verlorenen Sohn, ihren Erzählungen von Bergebungs-Berficherungen. bie Jesus obne jeden Hinweis auf sein Wert aussprach? - Sie find jahrhundertelang nicht als im Wiberspruch zu Baulus stebend beurteilt worben; baber mare - ich will einmal parabor reben selbst bas als möglich zu bezeichnen, bag ihre Berfasser über Jesu Tod wie Baulus gedacht batten. Selbst in biesem Falle

würden sie bei Überlieferung der Reden Jesu eine theologia crucis ju entwickeln, teine Gelegenheit gehabt haben. - Aber ift nicht eben bies entscheidend genug, daß Jesu Reben, von Matth. 20, 28, ben Abendmablseinsetungsworten und einigen Stellen bei Johannes abgesehen, für die spätere Beurteilung seines Todes teine Un= fnüpfung bieten? - Rur bem tann es fo fceinen, ber jene wenigen, aber boch vorhandenen Worte ftreicht und nicht bebenkt. baß Jesu schlichtes Wort: "Dir find beine Gunden vergeben" erft bann einen Troft in fich barg, fein Gleichnis vom verlornen Sobn erft bann eine sichere Lehre, wenn man bem vertraute, ber bier iprach. Der Garant, ber Burge ber Gunbenvergebung, ber Realgrund für ben Glauben an sie, ift Jesus feinen Jungern fo icon por seinem Tobe gewesen. Dag er als ber Gefreuzigte und Auferstandene ben inzwischen gereiften Jungern es noch in boberem Grabe wurde, ift rein psychologisch icon verftanblich genug. Und in biesem Sinne ben Gebanken ber remissio propter Christum für allgemein urchriftlich zu halten, ist meines Erachtens burch unsere Quellen nicht nur nicht verboten, sonbern geboten. Dann aber kann nicht bavon bie Rebe fein, bag bie Refultate ber historisch - eregetischen Arbeit bas Evangelium ber Reformation antiquiert batten. Denn, wer gelernt bat, Theologie und Glauben auseinanderzuhalten, wird zugeben, daß es wie bei Paulus, fo auch im Evangelium ber Reformation nicht auf die bogmatische Ausbeutung bes "propter Christum", sonbern lediglich auf das "propter Christum" felbst ankommt. Luthers Borstellungen von der Art der Bermittlung der remissio durch Christus find überaus mannigfaltige gewesen; und noch heute wird, wo jemand in wahrhaftigem Glauben bas "propter Christum" verftanden bat, je nach bem Charafter, bem Bilbungsftande und ber Bibelkenntnis bes Betreffenben biefer Glaube gebankenmäßig fich verschieben ausprägen. Reine ber biblischen, feine ber Lutherschen Ausprägungen wird rechtem Glauben unverständlich sein, und ber Grundton ber Baffionelieber: "Nun, mas bu Berr erbulbet, ift alles meine Laft" wird überall ein Echo finden, wo die Zuverficht bes Glaubens fich allein auf ben gefreuzigten Berrn geftellt weiß. Allein das alles bebt doch nicht auf, daß nicht die verschiebenartigen Ausbeutungen, sondern das "propter Christum" selbst das Wesentliche ist. Ob dies "propter Christum" im Rahmen der Opfervorstellung, oder im Rahmen einer Stellsvertretungstheorie ausgedeutet wird; ob die Notwendigkeit des Todes Christi allein und direkt von Sott aus, oder unter Hereinziehung des Gedankens begründet wird, daß unser Glaube nur so vor Geringachtung der Sünde geschützt werden konnte: — das sind dogmatische Fragen. Wesentlich für den Glauben ist nur das "propter Christum". Und dies der Gegenwart mit demselben guten Gewissen zu predigen, wie die Resormatoren ihrer Zeit, hindern die Resultate der historisch-exegetischen Arbeit uns nicht.

Doch muffen nicht allgemeinere religionsgeschichtliche Ermägungen uns hindern? Dir ift einft in einem ernften Befprach über die Bedeutung des Evangeliums für unsere Zeit, da ich mich barauf berief, bag die Frommigkeit ber Glaubenshelben unserer Kirche unabtrennbar sei von ihrem Beilandsglauben, entgegengehalten, ebenso unabtrennbar sei driftliche Frommigfeit im Ratholizismus vom Marienglauben. Ift ber Glaube an bie Mittlerstellung Jesu als eine nach religionsgeschichtlichen Anglogien mit Notwendigkeit sich einstellende Amplifikation bes Glaubens an Die Sundenvergebung, als eine an fich wertlofe Rrude fur bevotionsbedürftige Menfchen baburch erwiesen, daß ber Gebanke einer Bermittlung ber Sündenvergebung burch Opfer und burch perfönliche Leiftungen anderer auch auf nichtdriftlichem Gebiete nachweisbar ift, sowie baburch, daß in ber römischen Kirche bas boble Bertrauen auf die Gottesmutter und die Beiligen eine abnlich beruhigende Wirfung ausübt? Die Antwort fann furz fein. Das Bertrauen auf die sündenreine mater dolorosa und bas Bertrauen auf die Beiligen sind nachgeborne Dubletten bes Beilandsglaubens, ohne neuen Inhalt! Dag bas Menschenberg von sich aus bem Beilandsglauben analoge Gebankengruppen geschaffen habe, tann burch biese Dubletten nicht bewiesen werben. Und bag auch biefer Irrglaube beruhigende Wirfung ausübt — ich will bas nicht für alle Fälle leugnen —, erklärt fich eben baraus, daß bier unter Beibehaltung entscheibenber Gebanten eine Bertauschung nur ber Bersonen, fast könnte man sagen: nur ber Bersonennamen.

nicht ihres Inhalts stattgefunden hat. Solange wahre Einfalt in dieser ihr aufgenötigten Berwechslung sich bewegt, mag mehr als einmal hier gelten, was Jesajas 65, 1 als Gotteswort steht: "Ich werde gesunden von denen, die mich nicht suchten; und zu den Heiden, die meinen Namen nicht anriesen, sage ich: Hier bin ich." Die Analogien auf nichtdristlichem Gebiete endlich können überhaupt nur im Hindlick auf die allgemeinsten Grundgedanken des Glaubens an die Mittlerschaft Christi als Analogien gelten; sie beweisen nichts weiter als dies, daß dem von seiner Schuld bedrückten Menschenherzen das Verlangen nach einem außer ihm liegenden Anhalt für sein Vertrauen auf Verzegebung sehr natürlich ist.

Ift es auch nötig? Ober ziemt es ber erftartten Zeit, bie Krücken wegzuwerfen und mit größerem Bertrauen sich allein auf bes großen Gottes Barmbergigkeit ju ftellen? Die Frage erledigt sich, wenn wir erkennen, daß das "propter Christum" etwas anderes ift als eine Rrude, wenn wir erkennen, daß es noch heute unentbehrlich ift als ber Fels, auf ben wir uns stellen muffen, wenn nicht die Wogen ber Berzagtheit von ber einen, bie bes Leichtfinns von ber andern Seite uns wegspulen sollen. -Das Bertrauen auf die Sundenvergebung ichließt sittlich eine Befabr ein. Berrat es nicht größern fittlichen Ernft, wenn ber Menfc bie Laft feiner Sunbe nicht vergeffen fann? Und boch, wer kann fröhlich banbeln, wenn er, anstatt sich zu ftreden nach bem, was vorne ift, trübselig bie Stelle besieht, an ber er fiel? Aus biesem Dilemma führt nur ber Glaube an bie romissio propter Christum une beraus. Wer die Gunbenvergebung binnimmt um Chrifti willen, ber barf mit allem, mas babinten ift, auch seine Gunbe vergeffen: bag er fie nicht gering achtet, bafür sorgt bas Wiffen bavon, "wieviel es ihm getoftet, bag wir erlöset sind". Und je mehr man bas empfindet, besto größer wird die dankbare Liebe gegen ben, "ber sich selbst für uns gegeben bat", und je größer bie Liebe wird, besto größer wird auch ber Eifer, in seinen Fußstapfen kunftig zu bleiben. Da wird bas Bergessen ber Gunde nicht eine Bersuchung jum Leichtsinn, im Gegenteil indirett ein Motiv bes Kampfes gegen sie.

wundersam einander bedingende Ineinander von fröhlichem Bergessen der Sünde und dankbarem Nichtvergessen derselben, von Berzagen am eignen Ich und mutigem Bertrauen, vom Sterben des alten Menschen und dem neuen Leben im Glauben, dies wunderbare Ineinander, das Paul Gerhards Bers ausspricht: "An mir und meinem Leben ist nichts auf dieser Erd, was Christus mir gegeben, das ist der Liebe wert" — es ist das innerlichste und tiesste Zeugnis für die Wahrheit des Evangeliums, für die unvergängliche Bedeutung des "propter Christum", das von der promissio romissionis im Sinne der Resormatoren unabtrennbar ist.

Doch versteht unsere Zeit dies "propter Christum"? Abssichtlich spize ich die Frage nicht auf irgendeine Bersöhnungslehre zu. Denn so gewiß es mir ist — ich habe das schon vorhin angedeutet —, daß jeder entwickelte Glaube zu detaillierteren Glaubensvorstellungen über die Bermittlung der Sündenvergebung durch Christus kommt, zunächst handelt sich's doch nur um dies Fundamentale. Und überall, wo dies, wenn auch in noch so unentwickelter Form, mit dem Perzen ausgenommen ist, da kann von Glauben im Sinne des Evangeliums der Resormation gessprochen werden. Also: Bersteht unsere Zeit dies "propter Christum"? Ich vermag nicht einzusehen, wodurch ihr ein Verständnis desselben schwerer gemacht sein sollte, als der Vergangenheit, wenn nicht die besondere Stellung Jesu über allen anderen Menschen, die in irgendwelcher Hinsicht eine zweisellose Voraussetzung der "remissio propter Christum" ist, ihr ein Anstoß wäre.

Doch eben dieser Anstoß ist die vierte Schwierigkeit, von der die Berständlichkeit des alten Evangeliums in unserer Zeit gedrückt ist. Und diese lette Schwierigkeit ist die allergewichtigkte. Unserm Luther und seinen Zeitgenossen konnte es nicht schwer fallen, die romissio peccatorum für uns und für alle Menschen durch Christi Person und Werk bedingt zu denken und daher in Christo den Mittelpunkt aller Zeiten zu sehen. Ein sicher bezeugtes Bundersland war ihnen seit ihrer Kindheit Tagen die ganze biblische Geschichte; ihr Zentrum Er, der Herr, der menschgewordene ewige Gottessohn, den Engel in die Welt hineingeleiteten, Engel be-

bienten, ba er gen Himmel fuhr, ein Herr über Krankheit, Rot und Tod, wenn er, andern belfend, seine Herrlichkeit offenbarte, ein Herr über Tod und Grab auch ba, ba er siegreich auferstand, um fich ju feten jur Rechten ber Majeftat in ber Bobe. - Bie viel anders liegen die Dinge jest! Die Begenwart, soweit fie als Bertreterin moberner Gebanken sich fühlt, will weber für bie Begenwart noch für die Bergangenheit von übernatürlich bedingtem Beschehen etwas wiffen; fie meint bie Raturgesetze für bas Bebiet bes physischen Beschens ju tennen und fest für bas psychische Leben angloge Gefete voraus; fie fennt nur ein Gefcheben, bas biefen unferer Welt immanenten Befeten entspricht. Demgemäß ift unsere modern-wissenschaftliche Geschichtsschreibung naturalistisch. Nicht, wenigstens ber Regel nach nicht in bem Sinne, bag fie ein Wirkliches über ber Natur leugnete - biefem bogmatischen Naturalismus Ausbruck ju geben, gibt ihre Arbeit feinen Unlag -; aber fie ift, wenn ich so sagen barf, methobisch = natura= liftisch. Sie bat es nur mit bem ju tun, mas fie empirisch (aus ben erhaltenen Reften ber Bergangenheit) als einst wirklich ertennen fann, und weiß bies ihr Ertennen bes Ginft-Birklichen gebunden an bie Dentbarfeit eines natürlichen Geworbenseins besselben. — Wo bleibt ba in ber Geschichte Blat für ben Beiland ber Reformatoren? Der gesamten religiösen Geschichts= betrachtung, die ben lebendigen Gott als ben souveranen Berrn ber Natur auch in ber Geschichte benten muß, scheint ba ber Boben entzogen zu fein.

Es kann nun nicht meine Aufgabe sein, die aus diesen Bershältnissen sich ergebende Frage nach dem Recht des alten Supranaturalismus in ihrer ganzen Breite in die Diskussion zu ziehen. Ich schneide sie nur so weit an, als unser Thema es ersordert. Macht der Unterschied der Zeiten, von dem wir hier reden, ein freudiges Bekenntnis zum Evangelium der Resormation ummögslich? Entwurzelt er die Hoffnung, daß das Evangelium der Resormation auch noch für unsere Zeit "das Evangelium" sein könne? — Ich sage: Nein!

3ch grunde diese Zuversicht weber auf die Möglichkeit einer Berföhnung ber religiösen Geschichtsbetrachtung mit ber natura-

listischen, noch auf die Erträglichkeit eines schiedliche friedlichen Nebeneinander beider Anschauungen, sondern auf die Überzeugung, daß, bei innerlicher Bertiefung in die Sache, der Berson Jesu gegenüber auch dem modernen Menschen die Notwendigkeit einer klaren Entscheidung für den Supranaturalismus einleuchten werde.

Eine Berföhnung ber religiöfen Geschichtsbetrachtung mit ber naturalistischen wird erftens ba versucht, wo man Jesu Bebeutung mit Bilfe bes auch ber Geschichtswiffenschaft nicht fremben Titels ber "Genialität" glaubt ausmeffen zu können. Das Ratfel feiner Berson wird bann ein Spezialfall ber Unbegreiflichkeit jeber genialen Berfonlichfeit. - Diefer Berfuch einer Ausgleichung ber Begenfate hat junachft bas gegen fich, bag ber Begriff ber Genialität in brei verschiedenen Farben schillern tann. Er tann rein naturaliftisch gebeutet werben; benn daß mabrhaft geniale Menschen für unfer Ertennen intommensurable Größen finb. tann felbft atheiftischer naturalismus jugeben. Er fann sobann mit bem Gottesgebanken in Berbindung gebracht werben, ohne bag bie Annahme eines natürlichen Geworbenfeins bes Genius aufgegeben wirb. Er tann endlich in supranaturale Beleuchtung ruden, wenn mit ber Unnahme gerechnet wird, bag bas Schöpferifch-Reue, bas ber Genius wirft, lettlich besonderem, göttlichem Sineinwirfen in die geiftigen Daseinsbedingungen bes Benius entstamme. Sobann bietet jeder biefer brei fälle besondere Anftoge. - Daß im erfteren Falle auch bie freigiebigfte Berwendung bes Titels ber Benialität bie religiöfen Intereffen nicht befriedigen tann, braucht nicht ausgeführt zu werben. In biefem Falle liegt gar fein Ausgleich ber Gegenfätze vor; ein Wort nur bat freundlich bem irreligiösen Naturalismus seine Blogen verhüllt. — Aber auch im zweiten Falle, also bann, wenn ausbrudlich barauf bingewiesen wirb, daß Gott es fei, ber innerhalb ber Beiftesgeschichte bie Belben wachsen laffe, auch bann behalten bie religiöfen Bebanken keine Lebensluft. Freilich ift in diesem Falle die Unwenbung bes Begriffes ber Genialität auf Jesus mehr als eine ben nadten Raturglismus verhüllende Redeweise: bier ift wirklich ein Ausaleich amischen ben alten und ben neuen Gebanken versucht; benn man fagt, nicht an ber Art, wie Gott eingreife (ob birett

ober burch bie von ihm geordneten natürlichen Ursachen), könne bas Intereffe bes Glaubens baften; bem Glaubensintereffe fei genügt, wenn man bie nach ihren gottgewirkten Gefeten verlaufenbe natürliche Entwidlung geordnet und getragen wiffe von bem lebenbigen Gott. Allein bleibt Gott wirklich ber "lebenbige", wo fo gebacht wird? Es liegt mir ganglich fern, biefe Frage in bezug auf alle biejenigen zu verneinen, welche die in Rebe stehende Anschauung vertreten. Denn ich weiß, daß biese Anschauung, hineingeftellt in ben Zusammenhang tieffinniger bogmatischer Erwägungen über bas Berbaltnis bes ewigen Gottes jur Zeit, feiner providentia jur menschlichen Freiheit, bei spekulierenden Theologen mit ftartem Glauben an ben lebenbigen Gott beisammen fein tann. Aber bie übrigen Menschen alle leben nicht in ben schwindelnden Abstraktionen einer Betrachtung bes Zeitverlaufs sub specie aeternitatis: für bie an bie Zeitvorftellung gebundene vulgare Betrachtung ber Geschichte läuft jene Theorie von ber nach Gottes Ordnung verlaufenden natürlichen Entwicklung auf beiftische Entleerung bes Gottesglaubens, ober auf unklare pantheiftische Dhiftit binaus. Bare bies bie einzig mögliche Lösung ber Schwierigkeit, so bliebe für bas Evangelium tein Plat im modernen Geiftesleben.

Biel gunftiger fteben bie Chancen für bie religiösen Interessen in bem britten Falle. Ich bespreche ibn mit, wenn ich einer aweiten Theorie ber Aussohnung ber Gegensage mich zuwenbe, bie fachlich auf bas gleiche binausläuft, obwohl fie volltonenbere, theologische Termini verwendet. Alle wahrhaft empfundene Religion, so sagt man bier, rubt auf Offenbarung, auf einem Ergriffensein ber Menschen von Gott. Bei ben Beroen ber Religionen ift bies Ergriffensein von Gott in boberem Mage wirklich gewesen als bei benen, bie nur ihre Bedanten nachbachten, und ber Stufenfolge ber Religionen entspricht auch eine Stufenfolge ber Offenbarungeintenfität. - Ift mit biefen Gebanken wirklich eine Ausföhnung ber religiösen Geschichtsbetrachtung mit ber naturaliftischen erreicht? ift bem Evangelium freie Bahn gemacht innerhalb ber mobernen Welt? - Die Interessen bes mobernen Naturalismus find gewahrt, wenn ber hintergrund ber reproduzierten Gebanken eine pantheiftische Weltanschauung bilbet. Allein bag bann drift-

licher Religiosität ihre notwendigften Boraussebungen entzogen find, braucht bier nicht bewiesen zu werben. - Ift's ber perfönliche Gott, an ben man bentt, so liegt ein wirklicher Ausgleich naturaliftischer und religiöser Interessen vor, ein Ausgleich, ber für ben Bereich bes physischen Geschehens bem Naturalismus sein Recht läßt, für das Gebiet des geiftigen Lebens aber einen rovora supranaturalen Einschlag in bas natürliche Geschehen anerkennt. nach ber Ausbehnung, die man biefem Ginfchlage gibt, wird burch diese Theorie, wenn auch nicht für das genuine Evangelium ber Reformation, so boch für eine modernisierende Umdeutung besfelben Raum geschafft. Und wo bei folder Umbeutung ber abschließenbe Charafter ber Gottesoffenbarung in Chrifto ju seinem Recht kommt, wo ber Glaube an die romissio propter Christum und das Bertrauen auf die erst burch seine Überwindung des Tobes uns eröffnete hoffnung bes ewigen Lebens in ben Bergen lebt, ba liegt's mir gewiß fern, bas Plus feftgehaltener biblifcher Gebanten, bas ich babe, ben in Betracht tommenben Bersonen als ein Minus ihres verfonlichen Chriftentums anzurechnen. für die Frage, ob das Evangelium der Reformation veraltet sei, ergabe fich, wenn diese Lösung ber Schwierigkeiten bie einzig mögliche ware, als Antwort boch nur ein burch ein balbes 3a gebampftes Rein. Denn jum Evangelium ber Reformation gebort ein voller tonendes "Chrift ift erftanden" unzweifelhaft bingu. Überdies scheint mir auch die Position eines so modernisierten Evangeliums innerhalb ber mobernen Welt eine recht angreifbare zu bleiben. Der auch ben modernen Menschen instinktiv imponierende Zusammenhang mit bem Glauben, bem oredere ber Bater ift gelockert, obne daß biefe Schwächung ber Bosition burch wiffenschaftliche Unangreifbarkeit ausgeglichen ware. Bon links wird man fagen, ber Supranaturalismus auf geiftigem Bebiet sei ebenso irrational, ebenso haltlos als ber ben Naturgesepen bes physischen Lebens widersprechende; und von rechts tann man meines Erachtens mit Recht einwenden, die Broffription bes Supranaturalismus auf bem Bebiet bes phpfifchen Befchehens fei neben ber Berwerfung bes Naturalismus auf bem geiftigen Gebiet eine Intonfequenz. Sollten nicht auch bier Berbindungslinien laufen können von diesem Gebiet zu jenem? Und wer will diesen Linien abstecken, wie weit sie laufen durfen? Was wissen wir denn von den Beziehungen zwischen dem Geistigen und dem Leiblichen! Und hier ist das Geistige, um dessen eventuelles Hineinwirken ins Phpssische es sich handelt, das Göttliche!

Beder auf biesen noch auf irgendeinen andern Versuch einer Aussöhnung der religiösen Geschichtsbetrachtung mit der naturalistischen gründe ich die Zuversicht, daß das alte Evangelium auch für unsere Zeit sein Salz noch nicht verloren hat.

Aber auch nicht auf die These, daß naturalistische und religiöse Beschichtsbetrachtung schiedlich-friedlich so nebeneinander bergeben tonnten, bag bie eine im Bereich bes Glaubens, bie andere in ber Wiffenschaft allein regiere. Auf ber einen ber beiben Seiten, auf ber Seite ber Wiffenschaft, tann es und muß es freilich, wie ich meine, bei einem Nebeneinander bieser Anschauungen bleiben. Es muß babei bleiben. Denn bie Beschichtswiffenschaft tann bie religiöse Befchichtsbetrachtung nicht in sich aufnehmen; Blauben und Wiffen find verschiebene Dinge. Auch wir Chriften muffen in ber miffenschaftlichen biftorifden Arbeit bei bem empirifc Ronftatierbaren uns beruhigen, Gottes Eingreifen fann nicht als ein Fattor bes empirifch-tonftatierbaren Geschehens in bie geschichtliche Darftellung eingeführt werben. Und es tann bei bem Nebeneinander bleiben. Denn felbst bie tonsequentefte methodisch=natura= liftische Geschichtswiffenschaft braucht bem Glauben nicht zu nabe ju treten; sie kann neben sich supranaturalistischer religiöser Befcichtsbetrachtung Raum laffen, wenn fie gewiffenhaft genug ift, ihr Unvermögen jur Feststellung bes Ginft-Wirklichen ba anguerkennen, wo ihre Methobe nicht ausreicht. - Auf ber anberen Seite aber, auf ber Seite bes Glaubens, fann bas Nebeneinanber meines Erachtens nicht ber Beisbeit letter Schluß fein. Es ift ja freilich nicht gang unrichtig, baf es für ben Glauben an fic gleichgültig ift, wie Gott, ber Berr, in ber Geschichte und in ber Gegenwart als ber jouverane herr ber Natur fich bewiesen bat und beweist: ob durch ein Handeln, wie wir's ftets in dieser Welt beobachten, ober in einer Weise, Die analogielos ift. Es ift auch bentbar, daß ein an Abstrattionen gewöhntes Denten es fertig

bringe, bei ber religiofen Beurteilung ber Perfon bes geschichtlichen Jesus jede Reflexion auf die Frage nach der natürlichen Ertlärbarteit ober Unerflärlichkeit Diefer geschichtlichen Erscheinung fernzuhalten. Allein ein Zwiefaches macht es bennoch unmöglich, bag bie religioje Geschichtsbetrachtung bas Dilemma zwischen Naturalismus und Supranaturalismus ignoriere. Zunächft bas Berlangen bes Menschen nach einer einheitlichen Weltanschauung. Für uns im Abstrabieren geübte Menschen ift freilich die Ginbeitlichkeit unserer Weltanschauung baburch nicht bedroht, daß wir bie methobisch = naturalistische Geschichtsforschung ibre Wege neben ber religiösen Geschichtsbeurteilung geben laffen. Denn für uns handelt sich's in ber Geschichte um bas, was von bem Ginft-Birklichen wiffenschaftlich erkennbar ift. Für ben Laien aber hat die Geschichte eine andere Bedeutung. Ihm gebort zur Geschichte alles, mas er - gleichviel, welcher Erfenntnisgrund ibn beftimmt - als wirklich geschehen annimmt; feine Geschichtebetrachtung ift entweder bogmatisch naturalistisch, ober supranaturaliftisch. Schon beshalb ift's für die Theologie unmöglich, daß fie der geschichtlichen Erscheinung Jesu gegenüber bei dem Rebeneinander ber religiöfen Geschichtsbetrachtung und ber methobifchenaturaliftifchen Gefchichtsforschung bleibe. Sie muß anertennen, bag bie religiofe Geschichtsbeurteilung ber Rahmen ber einheitlichen perfonlichen Geschichtsauffassung werben, baber mit ber Frage bes Naturalismus und Supranaturalismus fich auseinanderseben muß. Der pflichtmäßigen Burudhaltung ber methobischnaturalistischen Geschichtsforschung gegenüber bem, mas Methode nicht verrechnen fann, entspricht ein berechtigtes übergreifen ber religiöfen Beschichtsbetrachtung in bas Bebiet ber Feststellung bes Ginft-Birklichen. - Dazu tommt ein Zweites. Wenn es die Abstraktion auch fertig brachte, ber geschichtlichen Erscheinung Jesu gegenüber bie Reflexion auf bie Erklärbarkeit ober Unerflärlichkeit berfelben fernzuhalten, gegenüber bem Evangelium von dem auferstandenen Herrn ift folche Zuruchaltung unmöglich: hier ist die Stellung zu einer vom Evangelium vorausgesetten Tatsache von ber Stellungnahme jur Frage bes Naturalismus und Supranaturalismus ichlechterbings unabtrennbar. Und

ich meine, dieser Anstoß für ben mobernen Menschen ift non sine numine uns bier in ben Weg gelegt: ba tann's auch ber Blöbefte seben, daß es im Chriftenglauben um Dinge sich banbelt, bie hinausliegen über die Natur, die uns fesselt. Soll ber Glaube uns ju "gang freien herren" machen, wie Luther fagt, fo muß er une auch bie Burgichaft bafur geben, bag wir frei werben von bem natürlichen Gefete bes Tobes und all ben anberen uns bier fnechtenben Gesetzen biefer Welt ber Berganglichkeit. man dies festhält ohne ben Glauben an Jesu leibliche Auferftebung, fo schiebt man bie Erweisung ber Macht Gottes über bie Natur nur weiter gurud, binein in ein Bebiet, ba uns bie Möglichkeit, die Dinge uns vorzustellen, noch völliger entschwindet als gegenüber ber leiblichen Auferstehung. Sich ber Anerkennung ber Macht Gottes über bie Natur und ihre Befete gang ju entzieben, das wird der Glaube an den lebendigen Gott nicht fertig bringen.

Damit bin ich zu ber positiven Behauptung gefommen, es sei berechtigt, ju hoffen, daß ber Berfon Jesu gegenüber auch bem mobernen Menschen bie Notwendigfeit einer flaren Entscheidung für ben Supranaturalismus einleuchten werbe. Bon verschiebenen Seiten aus läßt biefe hoffnung fich rechtfertigen: von ben Berichten aus, die wir über Jesu Taten und Erfahrnisse, insonderbeit über feine Auferwedung befigen; von bem Chriftusglauben aus, ber seit ben Tagen ber Apostel seine überweltliche Rraft an vielen Tausenden bewiesen hat; endlich auf Grund bessen, was wir von Jesu Selbstbewußtsein wissen. Was ich über die Auferstehungsberichte an anderem Orte ausgeführt babe 1), will ich bier nicht wiederholen. Das an zweiter Stelle genannte Zeugnis bes Glaubens ber Bergangenheit tann nur gefühlsmäßigen Einbruck machen. 3ch beschränke mich beshalb bier auf bas britte Argument, bas überdies das ftartfte ift. Die naturaliftische Geschichtsbetrachtung tennt nur Menschen, beren Berfonlichkeit bem Bujammenwirken ihrer gesehmäßig entstandenen Anlagen und ihren gleichfalls nur

<sup>1) &</sup>quot;Die Auferstehungsberichte und ihr Bert." hefte zur "Chriftlichen Belt" Rr. 38. Leipzig 1898.

natürlich bedingten Lebenserfahrungen entstammt. Die gesemäßige Entstehung ber Anlagen, Die natürliche Bedingtheit ber Lebenserfahrungen bringt eine zeitliche Begrenztheit ber Bebeutung ber betreffenden Berfon mit fic. Raturaliftifche Geschichtsbetrachtung ift vom Relativismus untrennbar. — Daß Jefus fich eine über biefe Grenzen hinausgebende Bebeutung für die Menschheit augeschrieben bat, beweift icon ber Deffiastitel, ben er für fich in Anspruch genommen hat; und eine ganze Reihe überlieferter Jesusworte - Matth. 5, 22, 26, 28; 10, 24, 37, 40; 11, 20 ff. 27; 12, 30; 13, 16 f.; 16, 17; 18, 11; 20, 28; 25, 35 ff.; 26, 28 vgl. Jerem. 31, 31 ff.; 26, 64; Luf. 9, 26, 55 f.; 11, 22; 12, 49; und viele Stellen im Evang. Job. —, die man unmöglich fämtlich für spätere Filtionen halten tann, beweisen bas gleiche. Dithin ist Jesus entweder ein in Selbstbetrug befangener Schwärmer gewesen, ober er war mehr als ein Blied in ber Rette ber natürlich bedingten menschlichen Beiftesgeschichte. Das ift bas Dilemma, por das man ber Person Jesu gegenüber gestellt ift: man bat nur bie Babl zwischen einem Relativismus, ber ihn Lügen ftraft, und flarer Entscheidung für ben Supranaturalismus. Und besbalb wird, wenn wir nur recht treulich unseren Zeitgenoffen Chriftum por die Augen malen, wie Paulus es von fich gegenüber ben Galatern fagt (3, 1), wie ich glaube, auch bem mobernen Menschen fic bie Unmöglichkeit aufdrängen, Jesu Berson naturalistisch ju hat aber ber allmächtige Gott in jener Zeit ber verrechnen. Beschichte unserer fleinen Erbe in übernatürlicher Beise bineingegriffen in bie Menfcheitsentwicklung, wer will bann feine Ginwirfung auf bas pfpchifche Bebiet beschränten! Gin von ber Rette ber natürlichen Ursachen nicht umschlossenes Eingreifen bes ewigen Sottes in die Menscheitsentwicklung transfzendiert fo febr alle natürliche Erfahrung, daß ba, wo wir es anzunehmen haben, all unsere nur auf ber natürlichen Erfahrung rubenden Berftanbesargumente unzureichend find. — Auf die Details der supranaturaliftischen Beurteilung ber Person Chrifti brauche ich nicht weiter einzugeben. Denn wo ber Person Jesu gegenüber eine flare Entscheibung für ben Supranaturalismus sich aufgebrängt bat, ba wird ber Glaube in Besu menschlichem Berfonleben bie abschlieBenbe Bottesoffenbarung anzuerfennen fich nicht icheuen. Und bag biefe Schätzung ber Berfon Chrifti im Namen ber biftorifceregetischen Wissenschaft nicht als "nur nachapostolisch" angefochten werben fann, glaube ich als bier anerkannt voraussetzen zu dürfen. Anderseits wurde es mir wenig Eindruck machen, wenn von rechts ber biese Wertung ber Person Jesu als ungenügenb bezeichnet werben follte. 3ch habe gang absichtlich im Eingange bei ber Definition bes alten Evangeliums jede altbogmatische driftologische Formel vermieben. Denn wo die Erkenntnis einzieht, daß in Jefu menschlichem Berfonleben ber emige Gott felbst ber Welt fich offenbart hat, ba kann bas Evangelium verstanden werben; und wo Diese Selbstoffenbarung Gottes im Glauben an Die remissio poccatorum propter Christum aufgenommen wird, ba ift bas Evangelium verstanden, und ba gilt, mas die Apologie sagt (88, 33): quaerere apud Christum remissionem peccatorum, est summus cultus Christi; nihil possumus majus tribuere Christo. unsere Reit tann une bagu anleiten, bag wir bier lernen über große Dinge groß zu benten. In der Bergangenheit, der supranaturalistische Weltanschauung selbstverständlich war, bedurfte es ber bogmatischen Formeln ber Tradition, um bie Bebeutung ber Berfon Jeju ben Bropbeten gegenüber sicherauftellen: es bedarf ihrer noch heute, weil die naiv supranaturaliftische Beschichts= betrachtung glücklicherweise burch moberne Bebanten im Bolte noch nicht gang aus bem Felbe geschlagen ift; es bedarf ihrer auch beshalb, bamit allen pantheiftischen Umbeutungen ber Gottesoffenbarung in Chrifto ein Riegel vorgeschoben wirb. modernes Denken aber wird empfinden, daß der Rubikon überschritten ift, wo ohne naturaliftische Rlaufeln in ber Berfon Jesu eine Selbstoffenbarung Gottes anerkannt ift. Alle weiteren driftologischen Formeln baben für mabrhaft mobernes Denken nicht mehr Irrationalität als diese Anerkennung; und zu subranaturaliftischer Beurteilung ber Propheten und ber gesamten Geschichte wird modernes Denken erst von ber Berson Jesu aus gelangen. Mein Thema erfordert beshalb nicht, daß ich auf die Frage, in welchem Umfange die alten driftologischen Formeln aufrecht erhalten werben können, bier näher eingebe.

Doch muß ich noch einem Einwande begegnen. Lessing schrieb am 9. Januar 1771 an Menbelssohn (hempel 20, 1, S. 400), er fürchte zwar, bag er, indem er gewiffe Borurteile weggeworfen babe, ein wenig zuviel weggeworfen babe, bas er werbe wieber bolen milffen, boch habe ihn bisher bie Furcht verhindert, "nach und nach wieder ben ganzen Unrat ins Haus zu schleppen". Abnlich benten nicht wenige moberne Menschen, nicht wenige moberne Theologen. Gebe ich, so sagt man, an einer Stelle bem Supranaturalismus recht, fo muß ich die gesamte altsupranaturalistische Anschauung mit all ben unglaublichen Wundergeschichten, Die fie nach ber Schrift als Tatsachen statuiert, wieber als berechtigt anerfennen; und bas barf ich gemiffenshalber nicht tun. Der Ginwand hat wenig Recht. Es ift ja leider wahr: viele machen's fo wie bie, welche biesen Einwand erheben, es nicht gemacht wiffen wollen. Go entsteht gar oft bas, was man moberne Orthodoxie Da gilt bann, was Leffing balb nach ben angeführten nennt. Worten fagt: "Für viele ift bas Ziel ihres Nachbenkens bie Stelle, wo fie bes Nachbenkens mübe geworben find." Man foll bes Nachdenkens an dieser Stelle nicht mube werben. Gin supranaturales Geschehen läßt sich nur bann mit Zuversicht annehmen, wenn man zwingende Grunde bafur bat. Go fann man "bie Rraft ber Auferstehung Chrifti" (Bhilipp. 3, 10) erfahren. Allen anberen Wundern gegenüber, die von Jesu ergählt werben, ift eine innerliche Bergewifferung berfelben unmöglich. Freilich wird es gelten, wo man wirklich supranaturalistisch benkt: ber Glaube traut bem herrn bergleichen zu. Aber bas einzelne Bunber als foldes tann nie Gegenftand bes Glaubens werben, "über ben man taufenbmal fturbe", felbft wenn gegen bie Glaubwurdigkeit bes Berichteten tein Bebenten vorliegt. Und wo folche Bebenten nicht in Abrede geftellt werben konnen, ba ift's nicht "ungläubig", bie Gefcichtlichteit bes Berichteten aufzugeben. Man tann in ber Gegenwart nicht zurudtehren zu bem Standpunkt einer Zeit, welche hiftorische Kritit noch nicht kannte. Man foll es nicht, weil bas wiffenschaftliche Gewiffen es nicht leibet. Man braucht es nicht, weil ber Glaube nur auf bem Evangelium fußt. Ja, bie aus

Digitized by Google

bem Glauben geborene Freiheit muß bagegen protestieren, daß ber Glaube an geschichtliche, und seien es selbst biblische, Traditionen gebunden wird, die für das Heil irrelevant sind.

Man wird auf seiten ber Orthodoxie dem vielleicht entgegenbalten, bie Rritit wurde erträglich fein, wenn fie wirklich ftets mit rechtem Glauben beifammen fei. Die Kritit bes Unglaubens aber - und wer wird leugnen, daß es die gibt! - muffe mit aller Macht zurudgebrängt werben. Wer bas Evangelium lieb babe. muffe fich mit allen Gleichgefinnten zu biefem 3med verbinden. 3m Sinne bes Evangeliums ift bas nicht gebacht. Das Evangelium trägt feine Bewährung in fich felbft, fagt Zwingli in feinen Thesen von 1523; es bedarf feines Machtschutes. Solo verbo bat Luther kampfen wollen. So foll's noch heute sein. Doch ift biefe Frage gar nicht atut. Denn nicht einmal ber Bapft bringt's fertig, die Rritit des Unglaubens außerhalb feiner Rirche ju unterbruden. Atut ift nur bie Frage, wieweit ju firchlicher Mitarbeit berangezogen werben burfe, wer von ber Rritit bes Unglaubens affiziert zu sein scheint. Aber auch biefer Frage gegenüber läßt uns bas Evangelium ber Reformation nicht ohne Weisung. Glaube an das Evangelium läßt fich nicht an Lehrparagraphen meffen; er ift ein gar innerliches Ding. Wo ift die Grenze zwischen werbenbem Glauben und Unglauben? Und weiter: Gottes Wort ift's. bas wirkt, nicht ber Glaube ber Prebiger. Drum ziemt's ber Rirche bes Evangeliums, daß man jeden mitarbeiten lasse, der in bem Maß feiner Erfenntnis bagu mithelfen will, bag bem Evangelium Bahn gemacht werbe in unserm Bolk. Ich will bamit nicht leugnen, daß es eine Grenze bes Dulbens gibt; fie ift icon mit angebeutet. Und bas will ich ausbrücklich fagen, bag es mir unmöglich erscheint, in allen Fällen das Urteil darüber, ob jemand mit seiner Arbeit noch bem Evangelium biene, nur ihm felbst ins Bemiffen ju ichieben. Für bie orbentliche Lebrtatigteit von uns Professoren wird's freilich babei mobl fein Bewenden haben muffen. Denn man muß auch ben Schein meiben, als bedürfe bas Evangelium eines Machtschutes gegen bie Biffenschaft; und alle Repressalien find überdies wirtungslos. was nütt es, wenn man die Professoren nötigen wollte, in eine

andere Fakultät überzugehen ober abzudanken? Ihre Feder kann man nicht töten. David Friedrich Strauß ist durch die Außsschließung von der Professur nicht einflußloser, sondern nur versbitterter geworden. Doch gegenüber den amtlichen Dienern der Kirche haben die Kirchenregimenter, bei der Frage gemeinsamen kirchlichen Zusammenarbeitens haben alle einzelnen die Pflicht, die Grenzen abzustecken, innerhalb deren ein Bertrauen auf ersprießsliche Mitwirkung anderer ihnen möglich erscheint. Daß diese Grenze zu weit oder zu eng gezogen sei, wenn man sie da zieht, wo ein positives Interesse sür das Evangelium der Resormation nicht mehr zu sinden ist, wo man ihm den Weg verdaut, anstatt ihn zu ednen, davon kann ich mich jetzt ebensowenig als vor zwölf Jahren überzeugen.

So bleibe ich babei: bas Programm unserer Probenummer ist noch beute nicht veraltet. Ja, je wirrer die Gegenwart wird. besto fester ist bei mir die Überzeugung geworden: bas ist's, mas ber evangelischen Kirche ber Gegenwart nottut, daß ihre Theologen fich sammeln um das Banier nicht ber Aufklärung, nicht ber Trabition, sondern des Evangeliums der Reformation. Noch haben wir's nicht erlebt in der evangelischen Kirche, daß eine ftarke Gruppe ernfter Manner lediglich auf biefem Boben zu gemeinsamem Wirken sich verband. Wo das Evangelium war, hat's nur zu oft mit unhaltbaren Repriftinationsideen ober wenigstens mit vielem naiv festgehaltenen trabitionellen Ballaft sich verbunden: wo die Wiffenschaft mar, bat's ebenso oft an positivem Interesse für bas Evangelium ber Reformation gefehlt. Man balte mir nicht unfere firchlichen Mittelparteien im letten balben Sabrbunbert entgegen. Einzelne aus biefen Gruppen standen und fteben auf bem Standpunkt, ber mir ber ibeale zu sein scheint. eine große Rabl ihrer Mitglieder war und ist entweber traditionalistisch mehr gebunden ober auf Rosten bes religiösen Interesses in höherem Grabe afthetisch, politisch liberal ober kirchenpolitisch interessiert, als munichenswert ift. Ein rundes und ehrliches, bie ganze Berson einsetzendes Eintreten für bas Evangelium ber Reformation und zugleich gegen allen faulen Traditionalismus würde. fo meine ich, größere Aussicht auf Erfolg haben, als unfere veralteten Mittelparteien je hatten, geschweige benn jetzt haben. — Und wenn ber Fahne in der Gegenwart der Sieg nicht zuteil würde, — er kann der Zukunft vorbehalten sein! Und es hebt doch den einzelnen, unter dieser Fahne zu stehen. Da braucht man nicht vom Staate und seiner Macht, nicht durch Zeitschriften und Bastoralkonserenzen, aber auch nicht vom Beisall der religiös uninteressierten Wissenschaft oder von der Zustimmung der aufgeklärten Zeitungen und Salons sich die Sicherheit seiner Position garantieren zu lassen: da steht man auf dem Grunde, der von höherer Hand gelegt ist, sicher für Zeit und Ewigkeit, frei nach links und nach rechts, frei nach oben und unten.

Sollte die "Christliche Welt" diese Gedanken für einen überholten Jugendtraum halten, so wäre dies mir und, ich weiß es,
vielen anderen ein Schmerz, aber kein Signal zur Änderung unserer Marschroute. Ich würde nur mit Bedauern an einem neuen Beispiele bestätigt sehen, daß ein Wirken in weiterem Rahmen, je bunter die Gegenwart wird, desto schwieriger wird; und würde damit mich trösten, daß, was von uns gesorbert wird, nicht eine Mobilmachung im großen ist, sondern die Treue im kleinen, im engen Rahmen des nächsten Beruses. 4.

# Spalatiniana.

Mitgeteilt bon

Dr. Georg Berbig, Pfarrer zu Reuftabt bei Coburg. (Schluß 1).)

## XLVIII.

Erasmus an Spalatin.

(Cfr. Epp. Erasm. Basil. 1529.) Deutsch, von Spalatin übersetzt für den Kurfürsten. (12. März 1523.)

Die Selideit. Es ist zwischen Dir und mir febn unehniceit furgefallen, Sonber was gescheen ift, bas ift ungeferlich gescheen. Ift auch unfer freuntschaft nicht von noten gewest. hat auch bem Evangelio nichts zugetragen, welchs ich mehner art nach meins vermogens tunlicher forbere, benn villeicht etliche mehnen. Wir trabben ein sachen, aber bie arbeht seind ungleich. Und wolt Gott bas es alles Chriftus zu seinem prepse werbe. baran leigt unser Selickeit. Bon bes Luthern geist hab ich nhe burn urteilen, aber ich hab offt besorgt, so groffe menschen ber hoffart und fo große frecheit zuschelten mochten bem Ewangelio, bas glückseliglich wider aufwechst schaden zufügen. Bas ift so groffer begerung von noten geweft wider ben Rontg von Engellandt? ben frummften Fürften bifer zeit? Es feb fern von mir ber verbacht ber schmeichleren. Ich hab nichts von im, so beger ich nichts von ihm. Er hat gebrungen geschrieben und hats ba= für gehalten bie fach feb gant beilig. Sats bafür geacht ber Luther seh bas allerboft thier, und ist von bem überrebt worben, von welchen nicht wunder ift, bas ein konng betrogen wirb. Dann ich geb nu nach, das er betrogen seh worben. So nun ber Luther sein gemuth gegrufft bett, bas warlich Christlich ift, so er im von hergen die schelbtwort vergeben bett, die der Konng nicht

<sup>1)</sup> Bgl. Jahrgang 1907, Heft 4, S. 513 ff., und 1908, Heft 1, S. 27 ff.

wiber ben Luther, sonbern wiber ben, so er überrebt für ein solchen gehalten, geschrieben, so er on beleibigung tonpglicher wird (Burbe) mit argumenten ftard, bleiffig und lautter geantwort bett, so bett er wiber (nicht?) ein so großen fürften wiber in bewegt, noch so vil Leut im abfellig gemachet. Und wollt Gott das er noch sanfftmütiger wurd, Aber was ist das für ein Borred, mit welcher er bes Melanchthon Bergeichnus lobet? Bievil Hoffart bat fie! 3ch forcht bes Luthers nit, sondern zwee Ding bewegen mich. Wenn ber Luther follt ju poben geen, fo wurd wider fein Gott noch fein Menfc mit ben München funnen auff tummen. Folgend fo tan ber Luther nicht umbenommen on bas es vergee bann mit im ein groffer tepl ber Ewangelischen lautterfeit. Ich hab seiner senbbrief epnen zu ben freunden wider mich gesehn, ber viel Bitterkeit in sich bat. 3ch weiß bas etlich find die ben Mann reigen. Aber bas war ein Evangelische clugbeit geweft, bas man von mir und wider mich kehn urtehl gesprochen bett, man thett benn zuvor bie marbeit erfaren. Wenn ich nach weltlichen Dingen trachteth, so wolt ich nichts ferer wünschen benn bas er jufampt ben feinen aufs allerbitterst wiber mich schribe. Aber bie fach wirts felbs erweisen, wie gar ich nichts bergleichen nicht fürhabe. Wolt ich wider bas Evangelium gehandelt haben, so bett ich ito gulbenberge. Domit ich aber solche nicht thetth, hab ich allerlet gelieben. Des Luthern freunde bebenden wenig in vil sachen, was zuthun von noten setz. So folgen sie auch kehnem rat. wolt bem Luthern felbs fcreiben, wo ich die Arbent nicht vergeblich thun und boch barneben mein schaben und far treiben wurb. Darum allein bitt ich Chriftum, bas er wolle unfer unbebachtickeit und torbeit zu seinem Lobe wenden. 3ch wollt auch ju euch tummen, wenn ber weg nicht fo groß were. Go lebbeth mein frantheit schier gar tehn rebse. 3ch bitt bich, bu wolleft mich unferm Gnebigften hern bem burchleuchtigften Churfürften ju Sachsen mit vleis bevelen, mit ben C. G. ich ein febr groß und berglichs mitleiden trage. Gebab bich wol. Geben zu Bafel, ben nechsten tag vor Sant Gregorientag. Donnerstag nach Oculi Unno Omi 1523. Erasmus.

## XLIX.

Die ehlff artidel berhalben Heinrich Bos Augustiner zu Bruffel ist verbrannt worden.

## (1523.)

Lateinisch und in beutscher Übersetzung von Spalatin.

#### T.

Nhemant ist pflichtig aus Bebstlichem ober kahserlichem gebot sich der lesung des Luthern bücher zuenthalden, wenn sie in dem mer gebieten denn der geist ersorbert.

## II.

Des Luthern bücher beweisen die Evangelisch warheit mehr und rehner benn die andern schrifften ber Lerer.

#### III.

Es sein etlich artickel in bes Babsis Leo bullen verdampt, die boch warhafftig sein.

## IV.

Alle driftliche menschen sein vor Gott priefter und mugen die fünde vergeben, die den nechsten kunnen brüderlich treffen.

#### ٧.

Es ist nicht in gotlichen Rechten vorsafseth, iba auch kein gebot bas man alle totsunde bem menschen beichten soll.

#### VI.

Under den siden sacramenten der criftlichen Kirchen seind ir vier von den Menschen ausgesetzt worden, die man auch als für Richtsfacrament mag underwegen lassen.

#### VII.

Es kan wider Babst noch Bischoff noch ein ander geistlich prelat jemants zu dem verpflichten, das im gotlichen Rechten nicht vorfasseth ist. Also das der übertreten todlich sündigen solt. Als nemlich die viertzig tag über zusaften, die sehertag zu halben. Es wird denn der Nechst dardurch geergert.

#### VIII.

Christus wirkt in und burch die menschen alle gute werck, also das der mensch nichts wircklich wirdeth, sonder leideth allein das Christus in im wircketh, als in ehnem rüstzeeuck.

### IX.

Der Babft ist nicht ein stathalber Christi, als ein nachkommen Petri. Er ist auch nicht von Christo über alle Kirchen ber gangen welt gesetzt worden.

## X.

Alle ewige gelübdnuff ausserhalb Christus lere gescheen, als ber closterleut gelubdnuff, seind unweisslich gescheen und aus unwissenheit der Christlichen frenheit. Und seind derhalben unbündig.

## XI.

Ein warhafftig und Eriftlich Glaub tan nicht abgesundert werben von ber Lieb.

#### T.

Ein untertenige Bebenden von ben furgenummen Rewerung mit ben Cerimonien pp.

## (1523.)

[Ex Sp. autogr. in tabul. Vimar. Reg. O. p. 106. OO. Nr. 4. — Bgl. bazu I. Ionas' Bebenken: de corrigendis cerimoniis. Rappens fl. Nachl. II, S. 590 ff.]

Gottes gnad, Frid und barmbhertigkeit zuwor. Gnedigster Her. Auf E. S. beuelh auf wege zugedenken, was in disen manchseldigen veränderung mit der Messen und anderer Cerimosnien in disen wenig Jaren fürgefallen, zuthun wär, wiewol ich mich disen dingen als der wenigst zugering acht, so hab ich mich dennoch mit Gottes hulf umb gehorsambs willen in der torheht undterstanden, die E. S. ich unterteniglich bitt, gnädiglich zusuermercken.

Erftlich will von noten sein, Gott den Ewigen mit ernst im geist und warheit zubitten, uns sein Ewigs warhafftigs und gebenedehts wort, auch sein gotlich gnad zu disen und andern sachen gnädiglich zuvorleißen, domit darinn von uns Obern und nidern standes nichts anders surgenumen und gehandelt werd, denn was Gottes will ist und zu sehner ere und Dienst und gemehnem nut und hehl der ganzen Eristlichen Kirchen surderlich ist und allein die lieb Gottes und des nächsten gesucht werd. Dann solt man

on anruffung gotlicher hulff und gnaden in disen grossen sachen ichts furnemen, so wer zu besorgen, Gott hett uns auch mit disem sehnem ernsthafftigen erschrecklichen spruch Esaia am 30 Cap. nicht weniger denn den Juden gedraweth, da er sagt: Wee euch ir abtrünige kinder, das ir habt ratschläge gemacht und nicht aus mir und das ir habt gewürkt und nicht durch mein geist, das ir sünd über Sünde hausseth, etc.

Zum andern so hielts ich für gut, das man der Universitett zu Wittenberg schrieb und befehl, den dingen mit vleis nachzustrachten und ein gemehnen Ratschlag durch ein ordentlichen Ausschuff zustellen, was in dien sachen, wo beschwerung fürfallen würden, solt dagegen surgewendt werden.

Auch ir bedenken anzuzeigen, welcher gestalt die überslüssige und uncristliche Cerimonien abgethan und was bessers in dem gotlichen wort naher und gemeser solt und mocht aufgericht werden, mit angeheffter beweisung der gotlichen schrift beh einem jeden artickel.

Und das diff alles in guter stillung und grossem gehehm ben Iren ehnes Jeden pflichten domit er E. C. G. bewandt halten solt.

Zum dritten solt nicht boss ein gemeiner bevelh ausseing sich in kehn uncristliche veränderung und Newerung mit den Cerimonien zugeben, Sondern alle ding mit und in Gottes sorcht, domit man nhemants ergert noch beschwert, zuhandeln. Denn es ist nicht genug das man das boss aussrodeth, sonder man muss auch ein bessers wider pflanzen, Sonst war es heuer wie im vorigen Jax. Also thet Christus unser herr und Seligmacher anderswo und Mathei am sechsten, dann er liess sich nicht benugen das er der Gleissner frummikeit und gerechtickeit zu boden gestossen hett, sondern lerneth auch so bald darauf warinn die warhafstig gerechtickeit der waren Eristen stünde.

Zum vierden so solt nicht boss sein, die prister in kehn weg zu den Messen wider iren willen zuhalten, sondern dieselben wie ein Ider durch Gottes Geist gerürt wirt lassen geen. Und wenn man sich kunt überwinden, mocht villeicht beh vilen ergernuss verhuten, wenn man nicht teglich liess Mess halten.

Angesehen das je nu an tag kumen ist das wider in disen noch andern Cerimonien, jha in kehnen werden auf erden und in kehner heilikeit das hehl und die selickeit steeth, sondern allein in dem Glauben an Christum, das er für uns geliten und gestorben ist. Wie denn er selbs sagt Mathei 26, Marci 14 und Lucae 22: Das ist mein leib der sur euch dargeben wirt. Item: das ist mein blut, das New testament, das sur vil vergossen wirt zu vergebung der sünde. Item Esaia 53: Er ist umd unserer uns gerechtickeit willen verwundt und umb unser dosheit willen zerriben und zermalmth worden, S. Paul zu den Romern 4: Er ist sur unsere sünde gestorben und von wegen unser rechtsertigung widerumd erstanden. Christus unser herr heisst auch darumd der Seligmacher oder hepland das er uns selig macht, Mathei 1, Luce 2, Johs 4 etc.

Sol nu ehn mensch umgen burch die Messe ober andere werch selig werben, so wer es wider die ere Gottes denn S. Paul schreibt zu den Galatern 2: Wenn der mensch aus den Werchen des Gesetz rechtsertig wirt, so ist Christus umbsonst gestorben.

Bum fünfften, weil so mancherlet reb geen, als solt man furhaben, weiss nicht was, sich gegen E. E. G. zu untersteen, bas E. E. G. sampt Irem brubern, meinem Gnedigen hern herzogen Hanssen zu Sachsen etc. dise beschwerung in ehner Bersamlung iren Landtschafften, Manschafften und untertanen auf ehnem tag hätten lassen anzeigen, mit angeheffter begerung, E. C. und F. G. iren getrewen rat, was in disen grossen sachen fürzunemen solt sein, mitzutehlen.

Auch was ir bebencken wer wie man es mit der Messen beder gestalt des hochwirdigen Sacraments und andern Cerimonien halten solt, weil sich teglich so vil Newerung und veranderung begeben.

Nicht das E. C. und F. G. sich des wolten unterwinden, das villeicht der geistlickeit solt zusteen, sondern das die ding mit irem wissen und willen solten gehalten werden biss auf verbesserung ehnes gemehnen Eristlichen Conciliums.

Solt auch baran nit ligen ob wol vil einred von den preslaten und anderen geiftlichen mocht gescheen. Dann Gott mocht

sein gnab geben das ir auch mer in erkentnuss irselbs und beuor Christi komen und bisen sachen auch geneigter würden, denn sie bisher gewest seind.

Doch also bas ja bas Evangelium fret, unverhindert und ungebunden bleibe, dann als S. Paul zu S. Timotheus spricht: Gottes Wort ist nicht angebunden.

Zum sechsten, wo etwas wider E. E. G. da Gott nach seinem gotlichen lob und willen vor setz solt furgenumen werden, so hetten sich des E. E. G. an ire Obern, auch Freunde und andere zu beclagen, das sie unverhört, unverantwort und unüberwunden beschwert wurden, Mit angehefftem erbieten, vor iren geordenten Richtern einem Jeden, der E. E. G. beschuldigen wolt, zu antworten, ungezweivelter hoffnung zu Gott es würd sich im grund und warheit besinden, das E. E. G. nicht anders gehandelt hett und noch, denn einem Eristlichen menschen gebürt und zimet, und das E. E. G. mit gotlicher hulff und gnaden gern alles das zuschickung des gotlichen worts und dinsts, auch der liebe des nechsten und gemeinen Frids dinstlich, so vil an ir, treulich surdern wolt.

Das ob Gott will, zu bem das nicht allein die Teutschen, sondern auch fast alle Eristliche Nation sast gut wissen haben, wie und was E. E. G. disher gehandelt, manchen frummen erbarn man bewegen würd, das für und neben E. E. G. zuthun, das ein cristenlich mensch beh dem andern mit dem Werck thun und erzeigen soll.

Und ift nit zuzweiveln, wo man in einem rechten glauben und starken vertrawen zu Gott in disen und andern sachen steet, Gott werd dabet sein und sein gotliche gnad und hulff nicht abziehen. Also sprach der konng Josaphath zu sehnen Leuten Paralip. 2, 20: Glaubt an eurn Gott, so werdt ir sicher sehn. Glaubt seinen propheten, so werden euch alle ding glückseliglich ergeen.

Das auch mein Nerrisch bebenden ist, bas E. E. G. an ir Landtschafften und leut sollen laffen gelangen, bas hab ich ursach aus der heiligen schrifft Gottes aus zwehen vorgebildeten hand-lung, der ehne im Newen und die andere im alben testament steet.

Die erst hat man im vierbten buch der kondse 23 und Paralip. 2, 34, do beh des frummen Gotsforchtigen konds Josias zeiten und regirung das buch Gottes gesunden war und durch die propheten angezeigt wart, das Gott das Jüdisch vold straffen würd darumb das sie frembden Gottern geopfert hatten und auf sie alle wort sehnes gesetz treiben, das der konds Josias seh mit allen mennern zu Juda und allen einwonern zu Hierusalem, auch den pristern und propheten und allem vold, gross und kleyn, in den Tempel Gottes kummen und hab daselbst Inen das gantz gesetz Gottes gelesen und barnach alle unordenliche und unbillige gotts dinst, heuser und prister abgethan und vertilgeth.

Die ander handlung ist in den geschichten der Aposteln 15, dann als die Zeit etlich Irrung furgefallen waren, spricht S. Lucas, beschlossen die Aposteln, die Eldern und ganz cristlich vorsamlung, S. Paul, S. Barnabas, und S. Judas Barsabas zu den brudern gin Antiochien mit schrifften zuschieden etc.

Darauss man klerlich vermerckt bas man im alben und Newen testament allezeit in solchen grossen sachen mit wissen und willen gemehner vorsammlung gehandelt hat.

Und war freplich auch beh unsern Zeiten der sicherst weg. Dann solt von E. E. G. etwas on Irer unterthanen bewilligung in disen dingen surgenummen werden, so mocht es alleweg anssechtung und hinderung haben. Was aber mit irem wissen gehandelt würd Gott und seinem heiligen wort zu eren und der lieb des nächsten zu gut, do würd gewiss Gott selbs behsein. Wie Christus unser herr sagt Mathei 18: Ich sag auch abermals, wenn nur zween auf erden, worumb sie wollen ainig werden, alles das sie werden bitten, das wirt Inen von mehnem Battern der im himel ist widersaren, dann wo zween oder dreh in meinem namen beh einander sein, doselbst bin ich mitten under Inen.

Und ob man schon borunder etwas muß leiden, so hat man sich boch zuvertroften das Gott uns nichts dester ungnediger seh. Denn Gottes son selbs, Shristus unser herr, wie er spricht Luce am letten, muss leiden und also in die herrlichkeit sehnes Battern geen, und umb dess willen, als S. Paul zu den Philippern 2 schreibt, hat im Gott ein namen geben, der über alle namen ist,

das in sehnem namen gepogen werden alle knie der himlischen, der Irdischen und der hellischen, domit wir bekennen das Christus in der glorien und herrlickeit ist sehnes Battern.

Also wart ber frumm kond Josias endtlich wie man liseth Koenige 4, 23 und Paralip 2, 35 do er wider ben konds Nechao von Eghpten zoge, gewundt und geschossen, davon er starb.

Dennoch gibt 3m die schrifft Gottes das lob und gezeugniss das sie In zaleth under den frummen gotsforchtigen konden zu Juda. Also sagt der weiß man Ecclesiastici 49: On den David und Ezechiam und Josiam haben sie sich alle versündiget, denn die konde zu Juda haben das gesetz des allerhöchsten verlassen und die sorcht Gottes veracht.

Domit bie bose nachrebe ber wiberwertigen erleit ware.

Das hab E. E. G. für mein torheit unterteniger meinung lenger nit wollen verhalten, welche E. E. G. der Ewig Gott mit sehnem hehligen geist erleucht, sterke und ewiglich sampt allen liebhabern des ewigen worts Gotts und sehner und des nechsten lieb erhalt. Amen.

E. E. S.

unterteniger Diener G. Spalatinus.

#### LI.

über bas Opfer nach Zwingli.

Bon Spalatin handschriftlich in Codd. chartac. Vimar. fasc. II, p. 598.

(1523.)

Sacrificium ex Huldericho Zwinglio.

Offerre, opfern, hebr. Zaba, getöbt, darum dass bie hoftien für die Sünd getöbt wurden. Und werd die Sünd nicht ohn Blut vergeben. Hebr. 9. Graeci vocant Free, thein, heißt auch töbten, zu todt schlagen oder metgen. Latini sacrisicare, mactare.

Christus ist für uns gestorben. Christus hat sich für uns aufgeopfert, i. e. hat uns erlöft.

Chriftus Opfer einmal geopfert hat alle Gebrechen bezalt. Ro. 6.

Christus hat sich selbs aufgeopfert. Esa. 53. Pf. 39. Hebr. 10. Christus hat unfer Sunde auf seinem Leib getragen. 1 Betr. 2.

In Christo haben wir Erlösung ber Sunde burch sein eigen Blut. Eph. 1.

Gott hat gefribet burch bas Blut seines Sohnes Chrifti alle Ding, sie seinb auf Erben ober im himmel. Col. 1.

Christus Opfer Beriftus Sterke 3dem

Chriftus bat fich einft aufgeopfert. Bebr. 9.

Hebr. 10. Chriftus hat mit einem Opfer volltomen gemacht alle, die so in Ewigkeit geheiligt werben.

Aus dem Testament (Berbundtniss, Wiedergedachtnis oder Semächt haben sie sein Opser gemacht. Nam si ullum sacramentum est oblatio sive sacrificium, quare matrimonium non sit sacrificium?

Eucharistia si signum sit quo sit sacrificium?

## LII.

(Augsburg 1523.)

Bernardus Stengell Spalatino suo omnium doctissimo S. d.

Ex praedicaris humanitate, virorum praestantissime, ea praeditus morum clementia et genuina felicitate, ut et ab ineruditis litteras etiam barbaras summa animi alacritate suscipias. Quare ita animatus meis incultis litterulis te adire et alloqui decrevi. Nam haud compertum habeo quae illa quae non timent me tui esse immemorem? Quicquid ago praesto es, ludit ante oculos meos imago Spalatini itque reditque frequens. Sine te non dormio, non edo. Loqueris enim mihi cottidie, nec suavissima tua confabulatione fruor. Sed quid multis? Compertum habeas me infimae condicionis hominem clarissimo tuo principi dedisse litteras, quas forsan ipse legeris. Et huc usque responsione careo, illam ob causam, ut refert principis

Cancellarius, quia ignorat princeps et tua praestantia quid petierim. Et ut rem agam pinguiori Minerva, scitote mi humanissime, me auri vel argenti quid expectaturum a liberali principe, ut tandem potuerim melius consulere meis rebus, promisitque Cancellarius.... etiam hac nocte causam meam acturum apud principem, ut aliquid pecuniae possit extorqueri. Fac ergo quod in te est vir omnium doctissime, ut aliquid pecuniae habiturus sim a principe. Tunc nullus mortalium audiet me loquentem de Spalatino nisi tum amanter tum honorifice. Vale dulce decus meum.

Spalatins Hand:

Bernhardus Stengel 1533 Nurmbergae.

#### LIII.

Causae contra privatas missas. Aus Spalatins Handschrift im Weim. Archiv Reg. O., fol. 106—108. OD. Nr. 4. (1523.)

Ursachen, warum die privatae missae nicht zu billigen.

- 1. Das ist offentlich, das der Gegenteil schreibt und lert, das die Mess ein wert sei, das man appliciren moge für andere, todte und lebendige, ihnen dadurch Gnad ex opere operato zu verdienen, und nicht allein Gnad, sonder alle Güter zu verdienen, als Gesundheit, Sieg, Reichtum p. Dieses ist ein offentlicher Irrtum, derhalben kann man nicht willigen, Gedächtnuss wieder aufzurichten. Das aber gedachte Applicatio und dem Evangelio klar entgegen sei, ist offentlich, dann so ein werk kann gnad verbienen und und from machen, wie mans nemet ex opere operato, so wäre Gerechtigkeit nicht durch den Glauben. Nu weiß man offentlich, das Paulus leret, Gerechtickeit sei durch den Glauben ohn unser Werk.
- 2. Item. Es ift nicht anders, so man spricht, die Mess verbient ben andern, benn als spreche man: dieser prifter ift Christus,

bann so die Mess ein Genugtung für die Sünd ift, worzu dienet benn Christus Leiden? Ober es muß Christus Leiden und des pristers Werk gleich sein.

- 3. Item. So Christus Leiben reichlich für die Sünde genug gethan hat, wie die Schrift lehret: una oblatione consummati sunt sancti: Folget das nicht ferner ein Opfer zur Satissaction und Genugtuung not ist.
- 4. Item. Dieweil Christus gehent, babei an ihn zu benken, solget, bas bas sacrament nicht hilft benen, so nicht baburch ermahnet werben zu glauben. Nun werben ja die Todten nicht ermahnet, benn die sind nicht babei.
- 5. Item die Mess ist eingesetz babei zu predigen, wie Paulus spricht: Mortem Domini annunciaditis. Nu kann man ja den Todten nicht predigen.
- 6. Item bieweil bas heilig Sacrament zugleich für die ganzen Kirchen eingesetzt ist und kein Unterschied ist zwischen der Priester und der Lahen Communion, folget das ergerlich ist und confusio ministerii ein sonderliche Messe anzurichten ausser der gemeinen Communion, gleich als wäre der Prister Communion ein sonderlich Werk und mehr verdienlich denn der Lahen Communion.
- 7. Item. So ein Leh fur den andern wollt comunicirn, wäre solchs vergebenlich, ist auch des Pristers den andern nicht verdienstlich.
- 8. It. Im Sacrament gibt uns unser Herr Chriftus seinen Leib und beut uns Gnad an und alle Gliter des neuen Testaments. So nu Christus uns gibt, folget das nicht ein Opfer ist, da wir etwas geben.

## LIV.

Bas magister Alex. Colditius mit dem Spalatino gerebt hat.

(1524.)

Montag nach Alexii hat mir magister Alexius Erosner von Coldit in gehehm angeteigt, wie das im in turtverrückten tagen der Bischof zu Meissen geschriben und begert hett sich zu im zu-

fügen. Dann sein Gnab bett etwas mit im zureben, bas nicht auschreiben wer. Als wer er jum Bischof gin Stolpen geriten. Do bett im ber Bischoff angetzeigt wie bas mein Gnebiger berr bertog Georg zu Sachsen etc. anediglich begert er wolt sebner F. G. Prediger und Caplan werden und sepner F. G. bas Evangelion predigen. Dann man wolt boch sehner &. G. auslegen als were fie bem Evangelio entgegen. Nu bett fein F. G. in zu Meiffen beb ber Canonization geseben und ein gnebigen willen ju im gewunnen, Mit vil persuasion und bewegenben ursachen, barburch er sich bargu lassen vermugen. Und wiewol er magister Colditius fein entschuldigung barauf fürgewandt, als nemlich auch fein schwachebt, sein unschicklickeit, Auch bas man barvon rebeth bas man bem Evangelio bes orts entgegen etc., bennoch bett in ber Bischoff weil er on bas sein wiberweg bett auf Dresben aunemen muffen, so viel berebt bas er bes Bischoffs brief an Bertogen Georgen mitgenummen bett. Als wer er gin Dresben tummen und am tag Bisitationis in bie Schloff Cavellen gangen bas Ampt zuhoren. Sobalb Hertog George sein gewar worben, bett er nach im geschickt, und bo er sehner &. G. bes Bischofen brief geantwort, bett febn &. G. nach verlefung beffelben In wieder zu im bescheiben und nach mittag allerlet bovon mit im felbs gerebt und auf sein untertenig wegerung in umb Gottes willen gebeten sein Caplan zu werben und im bas Evangelion zupredigen, und aufs wenigst das ein Jar zuversuchen. man wolt sehner &. G. jumeffen als kunten sie bas Evangelion Ru solt er befinden das er es wolt mocht leiden. nit bulben. Allein das im die unschicklickeit nicht gefiele. Nu wüst sein f. G. bas er ein Zceit zu Bittenberg beb Doctori Martino geweft, bas er auch zu Lepptick gestanden wer, und nu mer weiss und schwart verftunde. Darumb wolten sein F. G. sich zu im verseben er wurd im bas Evangelion lauter predigen. Und wiewol er fich fast und fer entschulbigeth, boch bett er auf seiner &. G. feftes und gnedigs anhalden bewilligt bie zwischen Bartolomai seiner &. G. sein antwort ob er es im Jar versuchen wolt ober nicht zugeben. Darumb mar sein freuntlich bitt im mein bebenden was im in bem authun ober aulassen auvermelben. Darauf

17

ich sageth. Warlich er must den besten rat als den die sach selbs belangt bei im selbs haben. Dann sucheth er die ere Gotts darinn, so wurd sein fürnemen wol ungetadelt bleiben. Und nachbem er mich anhielt mich weiter zubedenken, liess ich mich versnemen, Ich wolt mit Gotts hills darauf denken.

Also kam magister Colditins Donnerstag Sant Marie Magdalene abent wider zu mir und sagt im auf sein erinnern und anregen bise mein torheit.

Ich wer noch der meinung wie jüngst das er den besten rat beth im selbs muss haben. Doch hett ich mich auf sein bitten des ein wenig bedacht und hielts dafür, wo er in den Dingen Gottes ere, gemein hehl und nut, sucheth und mehneth, so wurd sein surhaben wol unverkerlich sein. Solt er aber solche Dinst annemen und nicht das lauter Evangelion, sonder menschenhandt und alt herkommen etc. predigen, so hett er selbs zuachten, was guts und rums im darauss erwachsen würd. Wo ers auch sur gut achteth so mocht er mein Gnedigen Hern Herhogen Johansen zu Sachsen etc., als von der F. G. im vil gnaden erteigt, auch umb ein gnedigen rat bitten. Dann ich wolt im mit disem meinem bedenden kehn ziel noch mass geben haben.

Darauf sagt magister Colditius das wer ein erbars und Christ-lichs bedenden. Büst es auch nit zuverbessern. Derwegen wolt er demselben solgen, Sich mit dem sürderlichsten entweder durch schrist oder in eigener person zu meinem Gnedigen Hern Hertzog Johansen etc. verfugen, sehn F. G. auch meinen Gnedigen Hern Hertzog Johanns Friedrich umb iren gnedigen rat bitten. Bat mich auch mein Gnad ten Herrn den Chursursten zu Sachsen etc. umb sein gnedigen rat unterteniglich zu bitten. Welchs ich in nit hab wissen noch wollen vertrosten, sondern mich zu bevleissen ob es einst füglich bescheen mocht.

Der Colditius sagt auch nachdem er on alles seines vordenden und zuthun zu disen Dingen gezogen würd, wolt er je hoff, es solt zu Gottes ere reichen; bann wer wüst was Gott durch In als durch ein armen fünder wolt aussrichten. Er wolt ob Gott will so er solchen Dinst annemen würd, nichts anders denn das lauter Evangelion predigen, Herzogen und nymants angesehen. Kunt auch wol benden, weil man berapt allerleh borvon rebeth, so er das Evangelion nicht predigen würd, es würd im zum ergesten gedeutt werden. Er wolt sich aber mit gotlicher hülff in dem unverkerlich erheigen. Als ist er endtlich von mir geschien, der meinung wie er sich lief vernemen mein Gnedigen Hern Herhogen, Johansen zu Sachsen etc. in Kürtz deshalb untertenigslich zuversuchen.

## LV.

Ein Brief Spalatins an Joh. Spengler in Rürnberg. (29. September 1524.)

Ex autographo in Codd. chartac. tabularii Vimariensis.

Dem Ersamen hans Spengler, meinen besonder gunftigen Freundt zu Nurmberg.

Gottes Gnab ond Frib zuwor. Besonder lieber Freundt. Eur itigs Schreiben hab ich zusampt dem mandat Christi, auch eur hausfrawen ond tochter ganz zu sonderlichem Dand entfangen, bedanke mich des auch mit allem vleis.

Bill auch ben bem Hern Cantzler weiter anhalten, damit eur sach zum end lauffen möge. Hoff auch, ir solt bald zu beden teilen furbescheiben werden, die sach abzulehnen. Darzu sich der Cantzler gant willig erbeutt.

Das sich euer Bischof gegen eurn Probsten und prior so bischofflich erhaigt hat, ist ir mangr, weise und herbrachte und auf sie von phariseern ererbte gewonheit. Gott erleuchte sie noch, weil das liecht Gotswort in diser weld finsternus schenet.

Gefellt mir auch herzlich wol, das ir so keck auf das Ereut warteth. Dann Gott kan vnd mag vns wol helffen, vnd wie Peliseus zu seinen knaben sagt, Er seind vil mer beh vns denn bet inen. Ift Gott wie Sant Paul zun Romern sagt, mit uns, wer mag wider uns sein? Der ewig Gott stärke euch und uns alle. Grüffe mir eur hausfrawen, tochter, her prediger, vnd her Pauls treulich widwe. Dann wüst ich euch allen freuntlich dinst zuerzeigen, wär ich allzeit willig. Bitt Gott auch für mich. Datum Sontag nach Sant Michelstag anno Dni XV exxiiii.

G. Spalatinus.

#### LVI.

Ein Brief Spalatins an Joh. Spengler in Rürnberg. (21. Oftober 1524.)

Ex autogr. in Codd. chartac. tabularii Vimariensis.

Dem ersamen hansen Spengler, meinen besunder lieben Freundt in Christo zu Nurmberg.

Sottes Inab vnd Frib zuvor. Besonder lieber bruder in Christo. Eur schreiben, am 13. Octobers geben, hab ich heut dato entfangen vnd will euch im besten nicht verhalten, das noch gestern mich meines Gnedigen hern hertzog Pansen zu Sachsen etc. Canteler auf mein bitt vnd ansuchen bericht hat, das euch vnd den von Plawen vorbeschieden seh ungefärlich umb Sant Niclas' tag nechstäunsstig. Und der vorbeschied ist durch das Ambt zu Coburg bestellt, hoff, seh euch nu zukumen, oder soll euch je bald werden und die sach zum end laussen. Darzu sich berurter Canteler sast gutwillig erbeut.

3ch bedant mich auch mit vleis eurs gutigen erbietens.

Gott lob, mein Genedigster Herr vnd die seinen find noch gesundt. Gott geb weiter gnad.

Grüßt mir all die eurn, bevor eur weib, tochter und tochtermann und bitt je auch für mich armen schweis, das bin ich zu verdienen willig. Datum Sambstag nach Ursulae anno 1524.

G. Spalatinus.

## LVII.

Spalatin an Conrab Gerharbi.

(17. November 1524.)

Ex Apogr. in Cod. Chartac. Biblioth. Goth. No. 26. Qu. pag. 268. Conrado Gerhardo Decano in Aldenburg.

Gratia et pax. Nosti reverende D. Decane ut olim aulicus quam inique perferat aulatos, qui sese quibuslibet ingerunt negotiis. Hoc igitur me quoque sic docuit, ut vitem ubicunque possim, ne id ejusmodi me pistrinum conjiciam. Verum hoc tibi persuade, si unquam honesto usu eveniat occasio cum

Deo gratificandi vobis omnibus, me magna fide et pietate facturum. Ceterum audi, quid ego audire cogor; Primo nos istic Divi Georgii Canonicos nescio quoties quantam pecuniae sumam elocare in census et tamen semper conqueri, semper causari nescio quantas ineptias. Deinde nos fere eiusmodi esse, qui et dominum et Christum eius oderint, quo sic traditiones patrum mordicus tueantur, ut Judaeorum posteri possint videri, qui sic nihil suarum abominalium ceremoniarum abrogent, ut deplorati plerisque habeamur. Emersit fama, vos superiore aestate miro fasto, mira rusticitate inhibuisse agricolis, ne darent decimas parochis suis, hoc solum nomine, quod nollent celebrare impias illas missas, neque Christo, neque Apostolis ejus cognitas et nescio quas benedictiones repetere. Clamant pueri cum praeceptoribus quam nemo nostrum Doctorem Venceslaum neque audiat neque ferat. Haec et talia non parum, multa nos omnes tam insigni gravant invidia, ut magno me dolore afficiant, quoties audiam, quoties cogitem. Ego vero. quod solum interea possum, a Deo patre misericordiarum nobis omnibus meliorem mentem precor. Quorsum enim quaeso ista tam crassa impietas eo non profecta in tanta Evangelii luce, ut vel optemus saltem ad meliora converti. Mutant Nurnbergae, mutant alibi, abrogant, corrigunt multa in ceremoniis in multis Christiani orbis gentibus, quae ex diametro cum Christo pugnant, aut citra scripturae Dei auctoritatem, regem facierum, ut nominat Daniel, hactenus cum regno larvarum suarum contexerunt. Et nos, si Christo placet, nihil minus agimus, quam ut et ipsi cum plebe receptis oculis prospiciamus paulo longius. Ediderunt rationem S. Sebaldi et S. Laurentii Nurnbergenses praepositi, quare multa in templis suis illic abrogarint. Liber excussus typis circumfertur. Si istuc pervenerit, vide ne contemnas, sed emas et emptum cum judicio Dignum enim est, quem non solum legamus, sed etiam imitemur, quotquot nobis Christianorum nomine arrogamus. Quod in calce literarum adjecisti, utinam possem praestare, ut ecclesiae praelatus dignus contingat. Quod enim optabilius est, quam honorare ecclesiam, qui ei quam optime

praceant et qui tales agant ministros, quos Deus, quos ejus verbum approbat. Aliis enim sua non Christum, non pracpositi salutem quaerentibus quid opus est? His opus babemus qui Evangelion gratiae, salutis et vitae aeternae ministrant. Sic enim loquitur Epistolae ad Haebreos auctor: Mementote ministrorum virorum, qui vobis locuti sunt verbum Dei, quorum intuentes exitum conversationis imitamini fidem. Quid vero prosint? Quid prosint? Quid imperent, qui Dei neque verbum neque fidem habent? O seculum! O homines! Sed te nuae vale, mi D. Decane, et Deum pro me ora. Cursim ex arce Coldicia fere V. post Dei S. Martini MDXXIIII.

G. Spalatinus.

## LVIII.

Ein Brief Spalatins an Rurfürften Friedrich in Sachen feiner Entlassung.

(? Rovember 1524, Fritags Catharina.)

Sie scripsi ad principem nostrum Electorem de auferendo a me verbi ministerio et deserende Celibatu papiatice.

Gottes Gnad und Frid zuwor. Durchleuchtigster Hochgeborner Fürst, gnedigster Herr, E. E. G. bitt ich umb Gottes wissen hermachfolgende meine beschwerung meiner Gewissen gndeizich zuvernemen und zu irer Gelegenheit mir ein gnedige Antwort in geheim geben lassen. Dann weil E. E. G. mir so viel Jare her souil gnad und woltath aufs gnedigs beweist und erweigt haben, ber ich billich danchar, wiewol sie der große und merung seind, das ichs je nhummer mer zuverdanchen und vil weniger zwerzbienen weiss, und sonderlich so vil offt vertraweth haben, so wolt ich je E. E. G. als der tanchar untertanig Diener gern widerzumb vntertenigen glanden und trew beweisen.

Dennach clage E. E. G. ich unterteniglich zum ersten, das ich das hoch ambt Gotts wort zutreiben je lenger je mer in meinem gewissen beschwert bin. Erstlich aus dem das ich mein schwachheit und ungenügsamkeit wiewol ungenügsam erkenne, und solgend das ich vermard das E. E. G. hosgesind zu mir darzu

1

nit gnad hat, darob ich auch wider luft noch mutwillen noch gunft darzu kann haben. Hab auch darauf bet mir beschlossen mich hinfür des predigens gant und gar zuentschlaen, die fare die audern und mir darauf steeth zuverhüten. Und ist derhalben mein untertenigst bitten vurd Gottes willen, E. E. G. wollen nach Irem gnedigen willen mich also des ambts gnediglich entheben und darzu herussen wen E. E. G. gnediglich mügen leiden.

Dann wolten E. E. G. mich sonst zu einem armen ungeschickten Diener zu hof ober in ander wege gebrauchen, Wie ich mich doch je ungeschickt erkenne, so din ich E. E. G. in ander weg unterteniglich und treulich zudienen von herzen geneigt. Wiewol warlich ich als einer der nu mer im abnemen denn zunemen teglich wirt mer und mer sein, hinsur am besten in ahnem Windel stecketh und Gottes wort höreth und lese und zuweilen macheth und thet was ich kunt. Daran würden E. E. G. mich gnediglich zu einem Diener leiden, so wolt ich mein brot je ungern umbssonst essen.

Aunten aber E. C. G. gnebiglich leiben bas ich mich von hof teth, wie freilich mein beftes fein wurd, fo bitt ich auf's unterteniaft E. C. G. wolben mich gnebiglich von Iren C. G. fummen laffen. Dann ich wolt je ungern E. E. G. ober jemants so vil mir Gott gnab vorleiteth beschweren, must auch E. C. G. febus wegs für müstig geen omb so gnebige unterhaltung als mir bisber zu bof enverdient begegnet on sonderlich beschwerung meiner gewiffen und felideit gubitten. 3ch ertenn und betenn mich fouldig für so grosse vab manchfelbige gnaben mir erweigt E. C. G. mein leben lang zudienen, wenn ich mer mitglich wuft zudienen. Darumb fleust bije mein untertenig bitt nicht aus undaufparem gemüt und wilken, mich nu weil mich E. C. G. so milbiglich begnadt und begabt aus E. C. G. binftbardeit zuwirten, sonder allein aus ber forgfelbideit, weil ich mich binfur bes predigambts aus berürten und andern boben bewegenden ursachen mein sel, gewissen und felickeit belangend nit weiter ju unterfaben tan noch weiff. 34 mach als ein unnützer Diener E. C. G. ober jemants anders beschwerlied sein. Demnach ich unterteniger hoffnung bin, barumb ich auch umb Gotts willen bitt, E. E. G. werben mir also mein

gewissen sehner beschwerung gnediglich als ein Christlicher Chursfürft und mein Gnedigster herr helsen entlastigen und mir ein gnedig antwort darauf geben.

Zum andern weiss E. S. ich auch nit lenger unterteniger meinung zuverhalden, das ich je lenger je mer beschwerung hab in diser unteuschen keuscheit zubleiben. Und hab bet mir entschlossen, nit aus fürwitz sonder aus notturft meiner gewissen und meiner selen hehl mit Gottes hülff dem Unlust durch das hehlewertig gotselig mittel des Eestandts, den Gott selbs für gut und tröstlich aussgesatzt und gebenedeheth hat, zu entsliehen. Und wieswol ich mich zu vermuten hab das solchs mein fürnemen von vil leuten, die mer das urtehl der welt und menschen gesetz denn Gottes willen wort und gedet achten, allein für die fürwitz und leichtsertickeit wer geacht worden, so will doch mir von noten sein, wie auch Gott mir und menniglich gedoten hat, unvergleichlich mer seins gedots und worts denn aller welt satung, rede und meinung gewar zunemen.

3ch hab auch barauf mein gemüt, willen und meinung, in einer Stat unter E. C. G. auf armer leut kindt, ein junge arme arbeitsame jundfram geftellt, bie von menniglich ein gut lob vnd geteugnus irer guten Bucht vnb tugent bat, geftellt. Dieweil es aber noch nit beschlossen, die sach bes orts auch wol mocht abgeen, berhalb hab ich E. C. G. aus untertenickeit ben ort und verson nit vermelben wollen, unterteniglich umb Gottes willen bittend, wo es die weg erreicht, ich wer in oder aufferhalb E. C. G. Dienft, nach Gottes und E. C. G. gnebigem willen und gefallen, E. C. G. wollen als ein Chriftlicher Churfürst ir C. G. big mein fürnemen als ein Wefen Gottes wort gemeff gnediglich gefallen laffen. Denn wiewol ich nit weiß wie lang fich bit mein fürnemen noch ein weil vertieben mocht, wo Gott mir mein leben ond gefundt erftreden wurd, bevor wenn mir die berürte person werben mocht, so hab ichs boch kehns wegs E. C. G. lenger wiffen zuverhalten, als nit allein meinem gnedigften bern, fonder auch wol meinem Gnebigsten Batter, bomit nicht Jemants anbers mir fürkomme und ich on E. C. G. vorwissen in bem nichts beschlüsse.

Demnach an E. E. G. mein untertenigst bitt umb Gottes willen ist, E. S. wollen bebe erzelte mein beschwerung und sürnemen gnediglich vermercken und mein Gnedigster Herr um Christus willen bleiben und mir ein gnedig antwort geben, mein betrübt gewissen domit als ein Christlicher mitleidsarmer Chursfürst zutrösten und gedachter sehner beschwerung Gott zu eren und mir armen schweis zu hehl und selickeit helsen entladen. Wie ich mich benn diser und aller gnaden zu E. S. unterteniglich verssehe, ungezweiselt der Ewig Gott werd E. E. G., darumb ich auch billich so vil mir Gott gnad verleiteth mein leben lang bitten soll und will, widerumb trosten strecken und erhalten. So bin ichs mit meiner armen untertenickeit umb E. E. G. zuverdienen allzeit schuldig und willig. Datum Frehtags Catharine Anno Dni 1524.

E. E. S.

vnterteniger biener G. Spalatinus.

## LIX.

Spalatin an Beit Warbed.

(1524.)

Ex Apogr. in Cod. Chartac. Biblioth. Goth. No. 26 Qu. Pag. 265. Suo in domino fratri M. Vito Vuarbecco.

Gratia et pax! Quamquam abiturus hinc, mi cariss. frater Vite, nolebam tamen te tui amoris ergo celare, B. Hirsfeldium nuper mihi scripsisse, sese Sabbato divae Elisabethae nataliciis sacro exire ad socerum, habiturus nuptias cum Catharina Ernfridi ab Ende filia in arce Crimitschia fer. II postea proxime secuta, pridie quam nos hinc simul Aldenburgum proficisceremur. Deinde Lucas Cranachius mihi narravit, sibi Hirsfeldium huc eunti obviam factum dixisse, nuptias habuisse, et brevi huc venturum, ad principem. Deus igitur faxit, ut tanti amici nuptiae Deo sint gratae, ut certe ingratae esse non possunt ab eo institutae et consecratae. Reliqua deo volente reversus. Nunc vale et principem Franciscum cum suis meo nomine

dam redeo reverenter saluta et Deum pro nobis oro. Cursim fer. III Vigil S. Andreae MDXXIIII.

G. Spalations.

Eo audacia processi, ut principi nostro juniori pro responsione data sponte scripserim. Deus igitur bene vertat, qui vos omnes luseres, colluseres diu servet incolumes.

## LX.

## Spalatin an Beit Barbed.

(29. November 1524.)

(Cf. ep. Vigil St. Andreae et S. Cath. 1524 Sat.) Ex Apogr. in Cod. Chartac. Biblioth. Goth. No. 26. Qu. pag. 266.

Gratia et pax. Mutavi, mi frater Vite, ut vides epistolam ad praepositum. Talis igitur, nisi dissuaseris, ad eum ibit facietque me certiorem quid tu putes. Volebam enim hominem admonere officii, adeo superstitiosum, ut in ceremoniis impiis totum ecclesiae statum ponat, fortassis nescio a quibus seductus. Bene vale.

G. Spalatinus.

## LXI.

Spalatin an Heinrich von Bunau. (29. November 1524)

Ex Apographo in Cod. Chartac. Biblioth. Goth. No. 26. Qu. Pag. 267.

Ad novum Praepositum Aldenburgensem D. Heinrich a Bunaw ex Scolen.

Gratia et pax. Redii huc Aldenburgum, reverende D. Praeposite, non tam ob alia, quam ut reverentiam tuam adhuc
semel convenirem, antequam princeps noster clementissimus
Elector Saxoniae in Saxoniam rediret. Hoc autem potissimum
erat, quod tecum agerem, ut nihil magis ageres, quam ut datus
nobis praepositus, non ferres ceremonias verbo Dei contrariae,
qualescunque et quantaecunque sint. Neque permittas te in

diversam sententiam pro illis tuendis ab ullis corrampi mortalium, nam in rebus salutis libere agendum est, nullo vel amicerum vel consuctudinis vel praescriptionis, vel patram vel totius etiam mundi respectu. Ibi dicendum est cum apostolis: Obedire opertet magis Deo quam hominibus. Et quum omnia non sint, possint abrogari et aboleri. Procedamus in nomine Domini, paulatim, donec templum nostrum nibil nisi Christam resenct. Scio multitudinem et magnitudinem cantaum corumque partim longissimorum mire molestam multis ecclesiae hujus membris. Utinam igitur horae privatae porro relegarentur a. S. S. Martin. Praeterea quum ceremoniae sint corrigendae. videbit reverentia tua ex adjuncto libello, quem oro ut cum ipso remittat mihi, ubi statim acceperit, vel saltem mihi copiam Bene valeat reverentia tua in Christo memor christianae admonitionis optimi principis nostri et omnia sic agantur ut verbum et honor Dei et charitas proximi promeveatur. Haec enim vere, haec sela Christiani hominis vita est, ut haec scriberem benevolentia, imo et officium et debitum me impulerant. Erge non dubito, reverentiam tuam boni consulere curam.

Cursim Aldenburgi Vigil S. Andreae MDXXIIII.

G. Spalatinus.

## LXII.

Spalatin an Ronrad Gerhardi.

(1. Dezember 1524.)

(Cfr. ep. Vig. T. Andriae 1524 dat.)

Ex Apogr. in Cod. Chartac. Biblioth. Goth. No. 26. Qu. Pag. 272. Conrado Gerhardi Decano Aldenburgensi.

Dei gratiam et pacem. Consentit Princeps clementissimus noster in electionem novi Praepositi nostri D. Henrici a Bunaw ex Scolen. Quod faustum Deoque gratum sit. Neque dubito sperare Principem sic electum sic acturum omnia, ut nihil potius habeat, quam honorem et verbum Dei et charitatem proximi. Quem scopum si sequitur, dabit operam, ut repurget templum divi Georgii istic tot abominacionibns inquinatum,

ut alteram Bethaven possis dicere. Quid habent quod recta ad Christum nos adducat? Haeret menti meae responsum tuum heri datum mihi esse; quae possint opponi bonis a me adductis contra ceremonias nostras. Itaque te obsecro ut quicquid habes copiarum pro tuendis istius de adiuventionibus humanis educas et mihi scribas. Nam si tales sunt, ut scriptura defendi poterint, tecum sentiam; si vero alienae a scriptura et verbo Dei non patiar pro mea paupertate Sathanam proferri Deo. Crede mihi. daemonium est meridianum quod multis jam seculis imposuit plerisque impositurum usque ad consumationem seculi, perituris omnibus. Hic igitur Christus salvator audiendus est. Qui sunt in Judaea, fugiant in montes. Remedium enim aliud contra hanc pestem animarum non invenias etiam omnia scrutatus. Bene vale mi reverende D. Decane et pro nobis ora et responde. Cursim fer. VI S. Catharinae MDXXIIII.

Ideo cum tua Reverentia reverende D. Decane tam ample ago, quod bene de te spero et quod cupiam doceri quibus scripturae locis nostra tueri possimus. Sed hic Deo patre tractare opus erit, recta heri dicebas. Tantum abest, ut obesse quam prodesse malim. Deus nos omnes luce veritatis suae illustret!

#### LXIII.

Verzeichnus was an Bischoff zu Merseburgt burch Herrn Hansen von Mingtwitz Ritter etc. solgeworben werben.

(Die Rladde ift von Spalatins Hand. Sie ist stark korrigiert und bann abgeschrieben.)

(1524.)

Erftlich sol im nach überantworttung bes Eredentsbrifs unser gnedigsten und gnedigen Hern freuntlich zuerbietung vermelbt und volgend bise meinung angezeigt werden.

Gnebiger Herr, E. F. G. haben am nechften bem Durchlauchtigften hochgebornen Fürsten und hern hern Friberichen Bergog zu Sachse und Churfurst und unserm gnedigsten Brn geschriben und angezeigt, aus was ursachen E. G. bedacht, im gemebn behmsuchung burch E. G. Bistumb perfonlich anzustellen, und wess E. G. in solcher Brer Rabse hochgebachts unsers gnebigften orn Fürftenthumb und ftete bes Orts, soweit E. G. Bistumb und Beiftligfeit fich erftregit, beruren und borin übernachtig verharren und bleiben muften, haben f. &. G. gebeten, unfer gnogft. Or wolt E. G. barbu mit notturftigen gleit verfeben, E. G. auch etlich Brer Churf. Gn. Rethe alsbann guorben und bhichiden, neben E. G. die auffrürisch, vermesslich ober unbebechtigen geiftliche ober weltliche Ebel ober unebel wiber gemein Chriftl. gebrauch gehandelt und übertreten für E. G. und beffelben unfere gnedaft. Brn Rethe zu fordern, biejbenen die villeicht E. G. und unfere gogft. orn gutliche mehnung verachten mochten, von iren unbillichen Fürnemen und Irthumben mit Ernst abzuweisen und wie fich Inbalts Bebitl. und Rabr, gebotsbrieff berbalben ausgangen geburt zu ftraffen 2c.

Darauff hochgebachter vnser gnedigster Herr E. G. wiederumb hat schreiben lassen. Weil E. G. suchung fr. Churf. G. Brüdern unsern gnedigen Hrn Hoog Johannsen zu Sachsen nit weniger denn sein Churf. gn. belangen thet, sa wolten S. Churf. g. solch E. G. schrift an S. F. Gn. gelangen lassen, sich mit s. F. G. verehnigen und F. gn. mit ehgner Botschafft antwort geben.

Weil benn Sr. Churf. und F. G. sich in bem vereinigt, haben Sr. Churf. u. F. G. mich anher abgefertigt, mit bevelh E. G. erstlich das schriftlich glait, so E. G. gebeten, zu überantwurten, welches ich also hiemit thue, und E. G. darbeh weiter zuvermelben, das Ir Churf. und F. Gn. wol der zuversicht gewest weren, E. G. würden Irre Churf. u. F. G. vorigem bitten nach, so Ir Churf. und F. G. zu mermaln in schrifften und solgend auch durch Dr. Gregor Brücken Canzler und Hieronhmus Rudslauff Secretarien seligen bei E. G. haben fürwenden lassen, mit solchem ansuchen verschont haben.

Wenn nu F. g. auf irem Fürnehmen beharren wollen, so ist Iren Churf. und F. Gn. nit entgegen, das E. G. als der Orbinari ein gemeine Peimsuchung thue, wünschen auch E. G. gottes

quaden barbu und das sie in difen Dingen nach eigenschafft, ordnung und gutwillideit eines guten birten nach irem gewiffen auf gottes wort gericht, zu troft, bebl und seligkeit ber armen menschen banble und das fürdern und thun, das bem beiligen Evangelio gemäff und ber lieb gottes und bes nachsten binftlich fet. Dann ibren Churf. u. f. G. folt es ja nit lieb fein, bas beb Gren Zeiten und bevor in Iren Fürstenthumern und Landen E. G. fcreiben nach Irthumb und aufrur erwachsen und überhandt nemen, vil frumer menschen nit allein barburch geergert, sonbern auch vom Eriftlichen gebrauch abgewandt und in Ferligkeit Irer selen gefurt solten werben. Dafur auch Ire Churf. und F. G. als bie armen Sunber got nach verlebbung seiner gotl. gnaben wollen bitten, ungekehfelt ber ewige Got werd bie, so seinem bailigen lebendigen und ewigen Wort im glauben folgen nit in undriftliche Irtumb fellen. Denn es bat ja Chriftus felbs gefagt Job. am achten: Wer mir folget, ber wandelt nit in ber Finfternus, sondern wird baben bas Licht bes Lebens.

Wehl bann Ire Churf. und F. G. sich bisher als die Lehen in dise sachen nit eingelassen, so will Iren Churf. und F. Gn. schwer fürsallen, wie E. G. selbs zuermessen, sich in das so E. G. gesucht und gebeten zubegeben. Aber nichts wenigers haben Ir Churf. und F. G. mir bevholen, das ich mit E. G. an die Ort als gehn Grhm reiten soll, das ich mich auch also zuthun wil erboten haben.

Und weil E. G. sich kurylich hievor an (ohne) zuthun willen und wissen meines gubst und gn. Herrn understanden, die von Grhm und Born zuverbannen, so wollen Ir Churs. und F. G. dise Sache E. G. izigen Kürnhemens in E. G. gewissen und bebenden auch gestelt haben, u. Ir Churs. und F. G. zweyveln nit, E. G. werden in den sachen also handeln, wie E. G. mit gutem grunde gottlicher schrisst gegen got zuverantworten wissen. Wie den Ir Churs. und F. G. solchs hiedor in Irer Gu. schrissten und sonst auch E. G. haben anzeigen lassen.

Würd nu der Bischoff sagen, er wolt sich versehen, hr hans von Mindwig würd dermassen abgefertigt sein, das er neben im die aufrürischen, vermesslichen, unbedechtigen, geistlich oder weltlich,

ebel ober unebel, so wider gemehnen Eriftlichen gebrauch gehandelt, vor den Bischoff und Ine zufordern und von Irem unbillichen Furnemen mit Ernst abzuweisen und sie strafen.

Dagegen fol bem Bischoff anzuzeigen fein, er bet gebort aus welchen urfachen mein Gnebigfter und gn. herr beschwerlich fich in bife fach zubegeben und warumb 3r Chf. u. F. G. ime folche als bem Orbinari und Bischof bebm und in sein gewiffen ftellen theten. Und ob er gleich bafür wolt achten, als folten bie perfon, bie er vermeint anzugeben, vom Abel und andern erforbert werden, bett er boch zu bebenten, wie bise Forbrung in solcher Epl beideen mocht. Wann er aber unf. Gogft u. On. Herrn folchs zeitlich angezaigt und biejenen, so man erforbern sol, namhafftig gemacht bett, wolten Ir Churf. u. F. Gn. fich in bemfelben auch unverweifflich erzeigt haben. Wolt er aber bieselben aus trafft feines bischoft. Ambte erforbern und fie wurden erscheinen, wolt er gern barbet sein und anboren, was er benfelben fürhalten und mit In handeln wolt, und wir stellten in feinen zweivel, er würd als ber Orbinari mit Inen wol bermaffen zuhandeln wiffen, bomit fich niemant unbillicher beschwerung zubeklagen urfach bett.

Dan Irer Churf. u. F. G. will, gemüth und mehnung, on rum zureben, ist nie anders gestanden, sol auch sovil inen got gnad verleihet hinfur nit anders stehen, denn was die Ere gottes, serckung und ausbreitung seines heiligen worts und die lieb des nechsten belangt, treulich und sovil an Inen zusürdern.

Derhalben Irer Churf. und F. G. freuntlich Bitt ift, E. G. wollen diese zuentbietung nit anders den freuntlich vernemen. Das seind Ir Churf. u. F. G. umb. E. G. zubeschulden geneigt.

Das habe ich E. G. aus hochgenannter meiner goft u. gb. hern bevelh nit verhalten wollen.

5.

# Die Methode der reformierten Dogmatil.

Bon

## Lic. Dr. 3. Bohater in Salle.

Es ift ein gewaltiges Brogramm, welches Rupper bem von ibm bochgeschätten Calvinismus - Diefes Wort im wiffenschaftlichen Sinne als Lebensrichtung und sprinzip genommen — ftellt. Er foll jum Ausgangspunkt aller Zweige ber Wiffenschaft gemacht werben. Die Theologie, die Jurisprudenz, die sozialen Wiffenschaften, Die Bhilosophie, Die Literatur, Linguiftit, Die Psphologie, die Afthetik, ja auch die Medizin und die Raturwiffenschaften muffen in allen ihren Pringipien mit ben Pringipien bes Calvinismus verglichen werden. Die "Biographie" und "Biologie" biefes wichtigen Faktors muß felbstverftanblich grundlich erkannt werben 1). Dag babei bie calvinistische Theologie nicht ausgeschloffen bleiben barf, ift evident. Eins ihrer Sauptgebiete, bie Dogmatit, bat eben für die modernen geistigen Bewegungen, nicht bloß für die Theologie, eine gang besondere Bedeutung. Satte bie reformierte Dogmatit für bie gleichzeitigen geiftigen Probleme immer ein scharfes Auge gehabt - bavon zeugen namentlich ihre gang unbefannt gebliebenen gablreichen Abhandlungen aus ber älteren Zeit, die unter bem Titel: "De origine errorum" erschienen find -, so muß fie es für ihre Bflicht halten, fich mit ben Problemen ber Gegenwart naber zu befassen 2). Es ift ihre

<sup>1)</sup> Es ware nur zu begrüßen, wenn sich auch andere Wiffenschaften an biesem Studium beteiligten; es ist ein erfreuliches Zeichen, daß z. B. M. Weber die soziologische Wiffenschaft auf den Calvinismus hingewiesen hat.

<sup>2)</sup> Die Bebentung ihrer Hauptlehre (Prädestinationslehre), um nur eins zu nennen, hat Lupper mit zwei Worten turz gekennzeichnet: Elektion — Selektion; ganz neuerdings hat Tröltsch (Chr. Welt 1907, S. 81) auf die verschiedenen Geistesrichtungen hingewiesen, die mit dem Prädestinationsgedanken wesensverwandt sind, wenn auch dessen anthropomorph=dogmatische Ausssührung und der alte Name Prädestination sehlt. Es sind: die Raffenlehre,

große Aufgabe, nicht bloß das reiche, geschichtlich überkommene Material weiterzugeben, sondern auch dessen Grundprinzipien zu werten, in Auseinandersetzungen mit modernen Geistesströmungen zu verwerten und so für die lebendige Fortbildung der resormierten Theologie zu sorgen. Es ist klar, daß die Probleme und Stoffe der resormierten Dogmatik zunächst geschichtlich ihrem Wesen nach klar erstätt und erkannt sein wollen, erst dann wird man bestimmen können, wo die Weiterbildung ansetzen darf, wenn nicht damit sosort eine Verbildung des Wesentlichen einschleichen soll.

Es könnte naheliegen, ben zentralen Glaubensinhalt unter Zerssprengung ber alten Form mit modernen wissenschaftlichen Mesthoden darzustellen, wenn nicht in der genuinreformierten orthodoxen Dogmatik, ihrem Charakter gemäß, das Wesen mit der Methode verwachsen zu sein schiene, welch letzteres Schweizer 1), Ebrard 2) und neuerdings Em. Weber 3) behauptet haben; von der Unklarheit ganz abgesehen, die in der Bestimmung des Prinzips der resormierten Dogmatik herrscht, — haben sich doch Gelehrte, wie Schweizer und Baur, von Schneckenburger sagen lassen müssen, daß sie ihre Methode ihrem Prinzip zuliebe konstruiert hätten!

Wenn Ebrard diesen Borwurf noch dadurch verstärkt, daß er im Prinzip Schweizers, teilweise mit Recht, den Schleiermacherschen Pantheismus sindet, so benutte er selber die Foederaltheologie des Coccejus und Burmann als Grundlage seiner Weiterbildung der resormierten Dogmatik, da er in ihr Keime zur innerlichen Überwindung des Prädestinatianismus wahrnahm, die er nach Krästen weiter entwickeln wollte. Er glaubte daher auch ihre Methode im wesentlichen insoweit akzeptieren zu dürsen, als er,

ber Darwinismus, die aristotratische Abneigung gegen die Sozialdemokratie, die ästhetisch moralische Neigung zur Differenzierung, der rein psychologische und psychospathologische Determinismus usw. Eröltsch fügt mit Recht hinzu, daß nur eine Bertiesung und Belebung der religiösen Stimmung eintreten dürse, um die Motive der Prädestinationslehre zu beleben.

<sup>1) &</sup>quot;Glaubenslehre ber evangelischeref. Kirche", 1844.

<sup>2) &</sup>quot;Chriftl. Dogmatit", 1851, 52.

<sup>3) &</sup>quot;Der Einfing ber protestantischen Schulphilosophie auf die orthodoxlutherische Dogmatil", 1908.

bie Hauptaufgabe ber Dogmatit in ber wiffenschaftlichen Darftellung ber Sonthese zwischen bem menschlichen Erlösungsbedürfnis und ber göttlichen Erlösungstatsache febend 1), es unternahm, "erftlich in formeller Sinsicht in ben Rapiteln, wo er bie einzelnen Offenbarungs- und Erlösungstatsachen aus ber Beiligen Schrift zu entwickeln batte, diese Entwicklung historisch darzustellen". Sobann versuchte er in materieller Hinsicht, "bie Grundibee bes Coccejus, burch bie berfelbe bem Brabeftinationismus Biberftanb leistete, b. b. bie wahrhaft anthropologische Anschauung bes Berbaltniffes ju Gott, bes foedus als eines folchen, wobei Gott es ber Freiheit bes Menschen überlaffen bat, ob er fich in freiwilliger Unterwerfung als ein Empfangenber gegen Gott verhalten ober in gezwungener Unterwerfung bie Schöpfergewalt Gottes fublen wolle - biese Anschauung in die Bebandlung ber Dogmatit und aller ihrer Teile einzuführen" 2). Ebrard bat, wie wir icon im voraus bemerten und weiter ausführlich zeigen werben, burch biefe feineswegs, wie er fagt, "aftenmäßig" erwiesene Tenbeng jur Uberwindung bes Prabeftinatianismus Die Lebensteime ber reformierten Doamatit erftict und nicht eine Beiterbilbung, sonbern eine Umbilbung bes reformierten Wefens vollzogen 3).

Die vorliegende Untersuchung will, indem sie zunächst ganz von der Frage nach dem Wesen und Prinzip der resormierten Dogmatik absieht, seststellen, welche Methoden von den Dogmatikern wirklich angewendet worden sind, ob und inwieweit ihnen die letzteren einen besonderen Wert beigelegt haben; erst dann kann die Frage entschieden werden, welche von den Methoden weitergebildet werden darf.

1.

In ben reformierten Dogmatikern ift bas Bewußtsein, baß sie ben von ihnen behandelten bogmatischen Stoff organisch und methobisch zu gestalten hatten, nicht immer lebendig gewesen. Die

<sup>1)</sup> A. a. D., S. 101. 2) S. 103.

<sup>3)</sup> Bon Heppe, Dogmatit ber ref. Kirche, Elberfelb 1861, ber auf eine Milberung bes Prabestinatianismus hinzielte und ebenfalls bie Offenbarungs-wahrheiten unter die Bundesidee subjumiert hatte, mag hier, da er bloß referieren will, abgesehen werden.

Institutio Calvins hat es mit ihrem fest begründeten ordo recte docendi nicht verhindern können, daß einige Theologen in der ältesten Zeit entweder bewußt, mit ganz ausdrücklicher Motivierung, jeder organischen Gestaltung, jeder, wie sie sagten, "Definitionsund Syllogismussucht" widerstredten und durch ihr freies Anseinanderreihen der einzelnen loci nicht nur jede innere organische Begründung sallen ließen, sondern auch undewußt die loci salutares mit fremdartigem, nicht einmal der theologischen Hemisphäre angehörendem Gewächs überwucherten. So gesteht z. B. Chr. Beslargus 1), die hergebrachte Einteilung Galens in methodus constitutiva, resolutiva et definitiva zu kennen; er könne sich aber, da er nicht die integritas locorum communium beabsichtige, für keine der genannten entscheiden und wähle lieber die in der Schrist sanktionierte, jeden locus durch Thesis und Antithesis analhsierende einsache Behandlungsweise<sup>2</sup>.

Der Ungar St. Szegebinus faßt unter die drei Hauptteile seiner tabellarischen loci ein buntes Allerlei von dogmatischen und undogmatischen termini 3) zusammen, die er auch loci nennt, so daß seine theologia "sincera" nicht weniger als 334 loci dietet 4). Die Sache wäre nun begreislich, wenn Szegedin die einzelnen rein prosanen Objekte in irgendeinen Zusammenhang mit den loci sacri gebracht hätte, wie es von Zwingli jun. in seiner aus versichiedenen Borarbeiten Zwinglis und Bullingers zusammengestellten Synopsis locorum communium (Tig. 1594) geschehen ist.

Diefer Umftand läßt fich, falls bier nicht rein personliche Ab-

<sup>1) &</sup>quot;Idea locorum communium", Frantfurt 1604, praef.

<sup>2)</sup> Diese Art hat später noch Rikolaus Gurtlerus in seinen "Institutiones theologicae", Amsterdam 1694, beibehalten. — Daß der Widerspruch gegen die Methode Galens noch nicht direkt zur Aushebung derselben führen muß, zeigt das Beispiel Pezels, der im Anschluß an den von ihm kommentierten Strigel die Melanchthonische "historica series" beibehält.

<sup>3)</sup> In dem generellen locus de deo wird z. B. auch von Satramenten und Amtern, im locus de homine von der "lepra et leprosis, sepultura, cura et ornatus sepulturae, locus sepulturae" gehandelt.

<sup>4)</sup> So unterscheiben sich seine "Theologiae sincerae loci communes", Basel 1593, nicht wesentlich von Alftebe "Enchiridion locorum communium", die in gewissem Sinne eine biblische Kontorbanz sind.

neigung gegen jebe spftematische Behandlungsweise vorlag, wie bei Belargus, ober man sich nicht bei ber großen Unzahl ber Dethoben vor einer neuen scheute, nur baraus erklären, bag bie loci communes nicht bloß als Lehrbücher für Studenten ber Theologie herausgegeben wurden 1), sondern auch eine Schatfammer für biejenigen sein sollten, qui scholae pariter et ecclesiae praesunt2). Es genüge nicht, sagt Musculus, daß ber concionator nur postillariter die Schriftstellen, und, falls er einen locus ju erflären hat, diesen confuse, indigeste et impertinenter behandle, sondern daß er ihn möglichst erschöpfe. So erklart sich nun, daß der sonft so ftreng spftematisch bentende und um die Chriftologie ber Reformierten hochverdiente Musculus Die einzelnen Gigenschaften und Werte Gottes zweimal behandelt. In ber erften Erörterung überwiegt mehr ber thetische, in ber zweiten ber apologetische Befichtspunkt; offenbar in ber Absicht, feinen Lefer bem 3mede bes Buches gemäß aufs genaueste zu orientieren.

Hierher gehören aber nicht die den loci parallel gehenden Problemata, die nach Altings Zeugnis zum ersten Male Bened. Aretius in Bern eingeführt hat 3); sie beanspruchen nicht, ein System zu sein, und wollen ohne prunkhafte Methode die einzelnen strittigen oder unklaren loci auslegen, resp. verteibigen.

Die Sache wurde allerdings anders, als man die Glaubenslehre als ein corpus integrum, ein Shstem, zu behandeln sich anschickte und dazu die Mittel der kursterenden wissenschaftlichen Methode zu gebrauchen sich genötigt sah, oder, mehr oder weniger spontan, ohne sich von vornherein formelle methodische Fesseln anzulegen, die ganze Abhandlung um einen leitenden Begriff zu gruppieren suchte 4). So sehen wir denn die Dogmatiker zwei

<sup>1)</sup> Für biese wurden nur methobische Kompendien versast. Daher begegnet uns saft in jeder praesatio die Bersicherung des Autors, er werde bestrebt sein, eine die memoria unterfilitzende Darlegung zu bieten, so namentlich bei Alting und Sohnius.

<sup>2)</sup> Musculus, Loci communes Amst. 1499, praef.

<sup>3)</sup> Gegen Sonedenburger, Theol. Sahrbücher, 1848, S. 76.

<sup>4)</sup> Filt die Notwendigkeit der Methode werden folgende Gründe angegeben: 1) deus auctor methodi, 2) die Theologie ist ein Kompler homogener Dogmen,

hergebrachte Methoden, die synthetische und die analytische, answenden 1).

2.

Die Anficht, bag auch bie analytische Methobe in ber reformierten Dogmatik binreichend gepflegt wurde, bat fich nur allmablich Bahn gebrochen. Begen Schweizer, ber in ber reformierten Dogmatif wesentlich bie fonthetische, beduzierende Methobe entwidelt findet, trat Schnedenburger 2) mit ber Behauptung auf, feit bem Erscheinen bes Beibelberger Ratechismus babe fich bie bogmatische Sauptarbeit ber reformierten Rirche faft ein Jahrhundert lang auf Behandlungen und Explifationen biefes Lebrbuchs bezogen. Hat Ebrard biefe Bemerkung Schneckenburgers mit großer Emphase gegen Schweizer ins Gelb geführt, so macht Weber in seiner oben genannten scharffinnigen Schrift auf bie andern icon von Calovius und Heppe als Analytifer angeführten Theologen (Boquinus, Olevian, Trelcatius, Bucanus, L. Crocius) aufmertfam, wobei er aber bemerten muß, daß Calov ichwerlich unrecht bat, wenn er in ber reformierten Theologie nirgends bie analytische Methobe wirklich burchgeführt finbet 3).

<sup>3)</sup> ber mit Gebächtnis anzueignende Stoff muß kar sein, 4) man muß damit den Anabaptisten, Enthusiasten und Fanatikern entgegentreten. Sohnius, Opera I, S. 90 sf.; Mastricht, Theol. theoretico-practica, S. 4. 5.

<sup>1)</sup> Wegen seiner Auriosität sei hier noch ein aus dem Widerwillen gegen die aristotelische und philosophische Methodologie erstandener Bersuch einer "disblischen" Methode angesührt. Er ist von einem holländischen Anonymus entworfen unter dem Titel: "Prodromus corporis theologias, quo tota sidei ac morum doctrina, historia item et prophetia, methodo pariter ac vordis sacris, secundum rerum V. T. illisque respondentium N. Seriem multisariam asseruntur", Hagae 1612. Der Bersasser sinden des sides alttestament-lichen Schristseller analytisch, die neutestamentsichen aber synthetisch versahren, und will eine den beiden Testamenten gemeinsame, deren Aussagen versöhnende "mystische" Methode kreieren: diese sei die "methodus Mosaica", mittels deren er die an den einzelnen Schöhfungstagen geschehenen Taten mystisch beutet und mit den "korrespondierenden", die mysteria entsaltenden neutestamentsichen vergleichen und so den athei die Konzinnität der göttlichen Offenbarung beweisen will.

<sup>2) &</sup>quot;Stub. u. Krit." 1847, S. 963 ff. "Theol. Jahrb.", 1848, S. 76.

<sup>3) 6. 42.</sup> 

Was zunächst Schneckenburgers Behauptung betrifft, so ift fie in bem von Ebrard verftandenen Sinne, daß eine ganze Reibe bogmatischer Rommentare über ben Beibelberger Ratecismus eine arofie miffenschaftliche Bebeutung baben, für bie Dogmatit, bie theologia didactica, so lange bebeutungelos, bis man nachweift, baß es Glaubenslehren gab, bie bas Spftem nach ber Methobe bes Beibelberger Ratecismus felbständig verarbeitet haben. Denn, mögen sich auch in ben wirklich schätzenswerten Rommentaren manchmal auch rein spekulative Abschnitte finden 1), sie bereichern nur ben Inhalt und außern fich feineswegs über bie Form; fie find eben ausführende Rommentare und teine Spsteme. Das bestätigen uns die Dogmatiker, welche neben den Kommentaren zum Beibelberger Ratecbismus auch felbständige Lebrbucher verfaßt haben; in ihren Rommentaren treten fie oft warm für bie analhtische Methode bes Katechismus ein 2) und befolgen bennoch in ibren loci die funthetische Methode.

Da benkt man zunächst an die Verkasser bes Heibelberger selbst. Haben sie auf ihre dogmatischen Werke auch die analhtische Methode angewendet? Für Olevian gibt das Weber unsumwunden zu 3), Ursin zeige aber in seinen Explicationes cat. Palat. nicht das mindeste Bewußtsein von der Besonderheit der analhtischen Methode des Katechismus, was auch aus seiner Neigung zur Zweiteilung: lex et evangelium erhelle. Ursins Zweiteilung in lex und evangelium hat jedoch mit der von ihm angewandten Methode nichts zu tun 4). Wie bei Melanchthon, so

<sup>1)</sup> So bei dem Cartesianer H. Groenewegen, Erklärungen über dem Heidelberger Katechismus oder Hauptstüde der christlichen Gottgelehrtheit, Bremen 1692; Momma, Meditationes in catechesin Heidelbergensem, Lugd. Bat. 1684.

<sup>2)</sup> Miting, Opera III, S. 7.

<sup>3) 6. 23.</sup> 

<sup>4)</sup> Daß lex und evangelium für eine "logica methodus" nicht außereichen, fühlt schon Martinius, Methodus ss. theol. 191; benn: ubi docebitur de deo? Lex de eo docet; docet de eo evangelium. . . . Et naturae ordo jubet, ut prius noris eum, cui ferendae legis sit potestas et autoritas plena, quam ut de lege audias. Diese Einteilung passe mehr für die popularis institutio.

bieten auch bei Ursin die Zentralbegriffe lex et evangelium gleichsam den inneren Einteilungsgrund; auf sie ist ja der ganze innere Prozes bezogen. Äußerlich geht Ursin korrekt analytisch vor. Den Abschnitt über den scopus doctrinae schließt er ab: "Quoniam illa vera, sirma atque unica sidelium consolatio scopus est totius doctrinae Christianae: et quoniam ad illam consolationem haec tria necessario requiruntur, miseriae scilicet hominis, liderationis et gratitudinis consideratio: constat haec tria praecipuas esse doctrinae christianae partes. Proinde de iis ordine deinceps agemus 1)."

Sonst hat meines Wissens nur Christ. Schotanus in Francker ben Stoff bes Katechismus mit hilse ber definitiones, divisiones, argumenta, canones und porismata ber medulla theologiae bes Amesius in ein Spstem umzuwandeln versucht?), in welchem die Glieberung und die analytische Methode des Katechismus beibehalten blieben, und ein Kompendium versaßt, welches mit großem Geschick und gelehrtem Apparat zunächst nur positiv 3) die einzelnen Begriffe in wohlgeordneten Abschnitten entwickelt.

Unter direktem Einfluß der klassisch ausgebildeten neuscholastischen Methode stehen Reckermann, der die letztere von Zabarella übernommen und als erster in die Theologie eingeführt hat, Trelscatius und Erocius '). Der letztere bleibt dem lutherischen System am nächsten, da er von Calixt abhängig ist, wenn auch Weber wohl nicht leugnen wird, daß Erocius in der Bestimmung des subjectum (civis regni Dei b)) der Heibelberger Tradition (Olevian!) treu geblieben ist. Die beiden ersteren haben den Grundsgedanken der analytischen Methode, der ihr wesentlich den Sinn gibt, nach Weber verkannt. Trescatius glaube der analytischen Methode ihr Recht werden zu lassen, wenn er in den einzelnen loci den Stoff analytisch im alten Sinne wie Flacius und Pezel

<sup>1)</sup> Doctrinae christ. compendium, Genev. 1539, S. 14.

<sup>2)</sup> Partitiones theologicae seu ars Ursino-Amesiana.

<sup>3)</sup> Er beabsichtigte, auf bieser Grundlage auch die sententise patrum und die Bolemis, namentlich mit den Juden, hineinzuarbeiten.

<sup>4)</sup> Beber a. a. D., S. 41 ff.

<sup>5)</sup> Syntagma s. theologiae, Brem. 1636, S. 407.

erhebt. Er befolge mit Bewußtsein die spnthetische Methode, obswohl er in der Begründung seiner Einteilung den Eindruck eines korrekten Analytikers mache. Das Subjekt sei bei ihm nicht der homo peccator, sondern der Mensch in seinen verschiedenen status. Bei Reckermann gehe das Berständnis der religiösen Praxis über das moralissierende seiner Konsessionsberwandten nicht hinaus.

Würde es sich hier bloß um einen Unterschied zweier scholaftischer Spielereien handeln, so wäre diese Erscheinung ziemlich
indisserent. Weber geht aber tieser; er fragt nach dem inneren
Werte dieser Methode, nach der Ursache, warum die resormierte Theologie sich so kalt zu der analytischen Methode gestellt hat, und findet dafür Antworten, die die Burzeln des resormierten Wesens tressen. Er argumentiert, kurz gesagt, solgendermaßen: Die analytische Methode ist Methode der praktischen Wissenschaften; die Resormierten haben die analytische Methode nicht kultiviert, weil sie die Theologie meistens nicht als eine praktische Wissenschaft desiniert haben. Haben sicht als eine praktische Wissenschaft desiniert haben. Haben sicht das richtige gewesen, wie auch der Glaube bei ihnen nicht das richtige gewesen, wie auch der Glaube bei ihnen nicht die praktisch-religiöse Lebenssunktion sei, sondern, intellektualistisch-moralistisch gefärbt, eher in die Nähe bes arminianischen Berständnisses gerückt werden müsse.

Wie haben nun die Reformierten die theol. practica des finiert 1)?

Im weiten Sinne ist die ganze Theologie praktisch. Sie ist nicht kontemplativ, nicht spekulativ; ihr Ziel ist die Ehres Gottes und das ewige Heil des Leibes und der Seele, was alles principaliter praktisch ist?). Es handelt sich in ihr nicht um eine bloße Erkenntnis, vielmehr haben die Glaubensobjekte, die scheins dar nicht auf ein noartor re hinauskommen (Deus est trinus etc.),

<sup>1)</sup> Das Berzeichnis ber ben praktischen Charafter ber Theologie berstretenben Theologen bei Weber ift unvollständig. Es sehlen: M. Lepbeder, Veritas euangelica, 1689, I, S. 32; Burmaun, Synopsis theol. Cocceius, Summa theol., 1655, S. 3. Rardius, Christ. theol. medulla, 1742, S. 8 (potius practica). Heibanus, Corpus theol., 1686, S. 7.

<sup>2)</sup> Benbelin, Christ. theol., S. 3ff.

ihre Beziehung zu bem sinis ultimus (ut Deum colamus, glorificemur), zu welchem eben die cognitio nur ein Mittel ist. Insbesondere für die Glaubenslehre ist zu betonen, daß es sich nicht
um die contemplatio Gottes als eines ens metaphysicum hanbelt, sondern eines Objekts des Glaubens, Liebens und Hoffens,
um, wie sich Heidanus äußert, einen Deum soederatum, qualiter
illum cognoscere nostra interest. Neque simpliciter ut Deum,
sed ut Deum nostrum. Mastricht 1): necessum est, persuasi
simus, 1. Deum esse, 2. Talem esse, qui sidi et nodis persecte
sussiciat 2).

Danach gestaltet sich auch der Glaubensbegriff. Zwar ist bei den orthodozen Dogmatikern das Wesen des Glaubens (sidei cardo) nicht in den assectus, in das eor gelegt; die siducia tritt oft dei ihnen als actus concomitans oder sequens der notitia hinzu, oft hängt sie recht locker durch den Begriff des assensus mit ihr zusammen (Melchior). Der praktisch-siduziale Charakter schwindet aber nie 3); es ist bezeichnend, daß der Scholastiker Maccovius die Melanchthonische Desinition des Glaubens beibes hält (Loci comm. 1658, S. 686).

<sup>1)</sup> Theol. theoretico-practica, S. 123.

<sup>2)</sup> Mit ber flotifiischen Begrundung ber theologia practica waren fie nicht einverftanden. Bgl. Beiban, S. 6.

<sup>3)</sup> Weber hebt besonders den ausschließlich intellectualistischescherulativen Zug im Glaudensbegriff des Amesius hervor. Amesius sagt aber ganz ausschildsich, daß der Glaude ein actus totius hominis ist, quae actui intellectus nullo modo conveniunt (S. 5). Fides ista, qua credimus non tantum Deum, aut Deo, sed in Deum, est vera ac propria siducia. Fiducia prout respicit Deum in praesentia se offerentem, est ipsa sides. Es sei unrichstig, daß der Glaude teils im Intellect, teils im Willen liege, quia est una et simplex virtus et actus elicit homogenios non partim scientiae et partim assectuum (S. 9). Credere ist inhaerere Deo, inniti Deo, acquiescere in Deo tamquam in vita ac salute nostra omnisussiciente (S. 8, bes. S. 9, cap. III, Abs. 22: particularem istam certificationem intellectus in quibusdam deesse ad tempus, qui tamen sidem veram in cordibus suis habent interim latentem). — Si vero a voluntate pendeat sides, necesse est ut primum principium sidei sit in voluntate (S. 235). Wenn sich Weber auf die Desinition des Amesius derust, wonach die sides divina die per-

Im engeren Sinne verstehen die Resormierten unter der theol. practica die theol. moralis einerseits und die praktische Theologie in unserem Sinne 1) anderseits. Ihre praxis ist in der Tat "moralisierend". Sie geben uns dafür gute Gründe an 2).

Es war zunächst das Bewußtsein der Wichtigkeit der theoslogischen Ethik. Amesius und batavische Theologen überhaupt — mit Ausnahme vielleicht Heereboords 3) — haben es unangenehm empfunden, daß Keckermann die Ethik von der Theologie geschieben hat als eine Disziplin, die im Unterschiede von der Glaubensslehre nur mit einem relativum donum zu tun habe. Amesius zeigt in seiner Technometria 4), daß die Ethik sowohl ihrem Zwecke als auch ihrem Subjekt und Objekt nach christlich sei und darum mit der Theologie verbunden werden müsse. Ferner sind durch die socinianischen und arminianischen Gegner 5) wegen ihrer bloßen Bes

sectio intellectualis ist, so vergist er, daß Amesus, hier offenbar mit Maccovius polemisierend, in diesem Zusammenhang nur den Autoritätsglauben im Auge hat, der nur unter der Kategorie des verum und falsum zu betrachten ist; Amesus begrenzt dies ganz ausdrücklich S. 372: sides de qua agitur in ipsa thesi . . . collocatur in intellectu.

<sup>1)</sup> Bgl. Achelis, Die Entflehung ber "Pratt. Theol." in "Stub. u. Krit." 1892, G. 27 ff.

<sup>2)</sup> Bgl. Maftricht a. a. D., praef. Lepbeder l. c., S. 38. Boetius, Disp. sel. III, 4.

<sup>3)</sup> Exercitationes ethicae, Amft. 1655, S. 3.

<sup>4)</sup> Philosophemata, Amft. 1651, S. 28 ff.

<sup>5)</sup> Durch ben socinianischen und arminianischen Gegensat wurde auch die häusige Nebeneinanderstellung der fildes und odoedientia veranlast (Braun, Doctrina soederum, Amst. 1688, S. 6). Man darf sie daher nicht, wie Weber es tut, in die unmittelbare Nähe der arminianischen Anschauung rücken, wonach die Heilstaten Gottes am Gläubigen nur als zum Pflichtleben antreibende promissa sind. Die sormelle Analogie mag hier sein; aus ihr darf aber keineswegs die Mangelhaftigkeit des evangelischen Berständnisses des Glaubens die den Resormierten deduziert werden. Für die Arminianer ist sowohl der Glaube als auch die odoedientia ein opus; wie zut evangelisch man unter den resorm. scholastischen Moralisten über das Berhältnis der siedes zur odoedientia als der Betätigung des Glaubens dachte, darüber vergleiche man die interessante Polemit des Boetianers Cloppenburg (Theol. opera I, S. 600 ff.) gegen den Arminianer Poppius, und Boetius, Disputsel. III, 502. Ebensalls ist aus die dem Berhältnis: sides et odoedientia

tonung ber philosophischen Woral (mera moralia) verschiebene corruptiones ber Kirche zugeführt worden, die nur durch die Pflege der vera praxis, welcher auch die Spekulation dienstdar gemacht wers den muß, als auch mit Hilse der sich darauf beziehenden Doktrin abgeschafft werden können. Schließlich hatten die durch die cartesianische Philosophie in die Kirche eingedrungenen meistens theoretischen Kontroversen in den dadurch verbitterten Theologen die Sehnsucht hervorgerusen, der vernachlässigten Disziplin wieder zur Blüte zu verhelsen.

Behalt man biefen geschichtlichen Hintergrund im Auge, wird man vielleicht trot eines gewiffen Wiberwillens gegen bas minutiofe tafuiftifc-methobifche Trachten nach ben Ertennungezeichen (Semiotit) bes Glaubens 1) für biefe reformierte "moralifierenbe Braris" 2) ein Verftandnis baben. Wenn die lutherischen Dogmatiter von diesem Studium bonorum operum (πραξις ενσεβειας) bie Prazis bes Glaubens, die fiducialis meriti Christi et promissionum evangelicarum apprehensio unterschieben, so war bie lettere auch ben Reformierten nicht fremb's). Daß fie aber für bie spezielle, als bie functio theologorum propria gebeutete, praxis fidei, welche sogar als finis theologiae proflamiert wurde, nicht viel Ginn hatten, ift wohl zeitgeschichtlich bebingt gemesen. Wie jeber usus führte auch biese praxis fidei in ber lutherischen Rirche jum abusus, ber bann bie beiben Schwefterfirchen voneinander Der gefteigerte, von Beghus und Strable ausgebilbete Amtsbegriff, ber noch bis jum Anfang bes 18. Jahrhunderts in



<sup>(</sup>observantia) entsprechende Bezeichnung der Theologie als "theoretico-practica" kein besonderer Nachdruck zu legen; denn ein sie gebrauchender Schüler des Amesius. Mastricht, sühlt ganz deutlich deren Unangemessenheit: Quin et negamus esse theoretico-practicam, proprie et in se, quamvis ex modo tractandi ita eam insigniverimus: sed practicam dicimus et  $l \in \chi_{\infty}$  practicam. . . . Quid si autem dicamus esse theoretico-practicam? Dixerimus ea ratione, per apertam contradictionem idem subsistere sua natura in nuda theoria, et etiam sua natura vergere ad praxin, l. c.. § 27.

<sup>1)</sup> Boetius l. c. II, 503 ff.

<sup>2)</sup> Gegen diese Bezeichnung wehrt sich allerdings Lepbeder: vera praxis non ethica, sed evangelica, l. c. 38; gemeint ist offenbar die philosophische Cthik.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 280, 281.

Joh. Fecht in Rostod u. a. seine Berteidiger fand, hat es versschuldet, daß man von einer tyrannis des Predigtamtes, des akabemischen Katheders, der Theologie und des Konsistoriums sprach, der gegenüber die Gemeinde nur die "gloria odoedientias" besaß. Den Resormierten erschien er als ein Rückfall ins Kastholische.

Es bleibt noch ber Borwurf Webers zu besprechen, als ob ble Reformierten in ihren Ausführungen nicht an ben subjektiven gegenwärtigen Stand bes Menfchen antnupfen, sonbern ein mit bem Beileglauben nicht bireft zusammenbangenbes Bilb bes Urmenfchen und feine ewige icopfungemäßige Beftimmung jum beberrichenden Gesichtspunkt erhoben baben. Weber benkt babei namentlich an Trelcatius und Boquin 1). Gang tonsequent muß man bann allerbings biefen Borwurf auch gegen bie lutherischen Dogmatifer erbeben. Quenftebt 2) erörtert nicht bloß unter bem "finis" bie icopfungemäßige Beichaffenbeit bes Menichen, fonbern auch in bem zweiten von bem Subjekt banbelnden Teil weift er birekt auf seinen vorsündlichen Zustand bin 3). 3m allgemeinen legen die Reformierten bem Urftand feinen besonderen Bert bei, ba er ihnen nur bie erste Ctappe bilbet zu ber burch Chriftum uns erichloffenen, in bem Stand ber Gnabe fich entfaltenben neufreatürlichen Herrlichkeit 4). Das Wert bes Trelcatius, nament= lich feine partes araoxevaorexal, ist gegen Bellarmin gerichtet. ber bie veritas naturae et qualitas ejus burch bie gratia gratum faciens aufgehoben und ben habitus gratiae nicht ber Art, fonbern ber Natur nach von ber justitia originalis unterschieben benkt. Da es Trelcatius febr darauf ankommt, das mabre Befen ber Natur ju ergrunden, beschreibt er bie verschiebenen status, fie miteinander vergleichend. - Die Bestimmung ber imago Dei bei Boquin verliert ihren wohl icopfungemäßigen Charafter. wenn wir erwägen, daß die mit ihr gegebene communio wiederhergeftellt ift in ber perfonlichen, mpftischen copulatio, societas mit

<sup>1)</sup> S. 42, 71. 2) Theol. didact. polem. I, 511 ff.; II, 1 ff.

<sup>3)</sup> Bobei fünf status erörtert werben!

<sup>4)</sup> Lepbeder a. D., S. 46; van ber Baepen, Summa theol., S. 143.

bem Mittler Christus, daß sie schon in der seligen Heilsgegenwart genossen wird, der vollkommenen Fülle allerdings harrend 1).

Auf diese Beise tann ben reformierten Dogmatitern nur ber eine Borwurf nicht erspart werben, daß sie das Axiom von dem Ausammenhang ber analytischen Methode mit ber praktischen Theologie nicht beberzigt haben. Tatfächlich sind auch die für ben praftischen Charafter ber Theologie eintretenden Dogmatifer 2) ibntbetisch verfahren 3). Wir burfen aber nicht subtiler fein ale fie es waren und fie wegen ber Nichtbeachtung biefes Axioms zur Rechenschaft ziehen, ba fie fich an bem Wefen nicht vergriffen haben. Daß auch die rein analytische Methode vor dem Intellektualismus, namentlich in ber Gotteslehre, nicht schütt, muß Weber selbst zugeben. Und wiederum: Gin ausgesprochener Spnthetifer tann, wie ein Analhtifer, als subiectum theologiae ben homo peccator bezeichnen 4). Man barf eben bie Methobe nicht ausbeuten und ausbeuten. Es tann bas Wefen in feinen Wirfungen und Ergebniffen gemeinsam sein und boch bas zufällige Sofein ber form, Die Ausprägung wechseln, fich auf mannigfachen Stufen, Silfswegen, vielleicht auch methobischen Reben-, 3rr- und Umwegen, bewegen. Daber haben bie reformierten Analytifer bei fester Überzeugung von der alleinigen Bortrefflichkeit ihrer Methobe boch andere nicht verurteilt 5).

Die Richtigfeit bes eben Dargestellten wird sich uns auch bei

<sup>1)</sup> Boquin, Exegesis divinae atque humanae zovrarlas, S. 166 bis 179, vgl. S. 9-14.

<sup>2) 6. 10.</sup> 

<sup>3)</sup> Lepbeder l. c., S. 38 muß gegen die Arminianer und Sozinianer bemerken, daß in der resorm. Theologie die echt praktische, analytische Methode in den libri πρακτικώτατοι fruchtbar gemacht wird, sügt aber hinzu: theoreticam tamen methodum ordinario sequimur. praesertim quando cum Adversariis agimus, vel udi demonstramus ex principiis per certas et connexas conclusiones, nostras veritates.

<sup>4)</sup> So 3. B. Baepen 1. c., S. 56.

<sup>5)</sup> Redermann (Syst. theol. 213, 214): Veram et rectam partitionem non posse esse nisi unicam — aber auch: non reprehendo theologiae partitiones ab aliis doctissimis viris usurpatas. Erocius (a. a. O. 268: "nihil cuiquam detrahentes"). Er sitiert (269) das Bort Augustins: Theologiam potius exigere sirmamenta quam ornamenta.

zwei nicht unter bem Einfluß ber klassischen Methobe stehenben Analytikern erweisen.

Schweizer bat Calvin zu ben Sonthetikern gerechnet, weil er sich zu äußerlich an die Einteilung ber institutio hielt. Und Weber, ber weiß, daß sich Trelcatius auf Calvin als Analytiker berufen bat, und überzeugt ift, baß sich die Babrbeit ber analb= tischen Methobe irgendwie auch bei synthetischem Berfahren geltend machen muß, bat mit Unrecht bei feinem Suchen nach bem Urfprung ber analytischen Methobe erft beim Beibelberger Ratecismus eingesett. Den finis gibt Calvin icon in ben befannten erften Worten seiner Institutio von 1559 an: tota fere sapientiae nostrae summa, quae vera demum ac solida sapientia censeri debeat duabus partibus constat, Dei cognitione et nostri; unb noch beutlicher I, cap. 3, 3: si ea conditione nati sunt omnes ac vivunt ut Deum cognoscant, Dei autem notitia nisi huc usque processerit, fluxa est ac evanida: eos omnes a creationis suae lege degenerare palam est, qui non ad hunc scopum universas suae vitae cogitationes actionesque destinant 1). Dieser Amed muß irgendwie allen Menschen befannt sein; barum entwidelt Calvin in ben erften Rapiteln bie, wenn man fie bei ibm fo nennen will, theologia naturalis. 216 Subjett ber Theologie tritt ebenfalls im erften Rapitel ber Mensch, wie er baftebt, mit feinem mundus miseriarum, bem Bewuftsein feiner ignorantia, vanitas, inopia, infirmitas, pravitas et corruptio. Zu ber wahren Gotteserkenntnis führt ihn ber menschgeworbene Bottesfohn, beffen bona und gratia ibm ber beilige Beift, erleuchtend und wiebergebarenb, innerlich appliziert und burch bie externa media von neuem verbürgt. Bas biefe Methobe auszeichnet, ift 1) ihre praktisch = subjektive Antnüpfung, und 2) ihre driftologische Farbung. Die erftere äußert sich in ber Scheu vor jeber frigida speculatio über Gott, welcher bie vera notitia gegenübergestellt wirb: quod de eo (Deo) scire nostra refert; quid iuvat Deum cognoscere, quocum nihil sit nobis negotii. Die cognitio dei et sui sind Korrelatbegriffe; ber erhabene Gott, ber fich nicht entthronen und zu einem Boftu-

<sup>1)</sup> Bgl. auch Frage 7 bes 2. Genfer Ratech.

late machen läßt, und der von ihm abhängige, ihm unentrinnbare, als Mittel seinen Zwecken dienende und doch in Aindesverhältnis zu ihm stehende Mensch gehören zusammen. In dem Abschnitt de deo creatore wird auch die Darlegung der Schöpsung des Menschen und seines Charafters, abgesehen von der Sünde und Erlösung, in dem Abschnitt de deo redemptore die des heilsbedürstigen Menschen vorangestellt. Es ist daher der Borwurf, der Calvin schon von Calov 1) und anderen gemacht worden ist, er ignoriere den anthropologischen Standpunkt, unbegründet. — Sind dei Calvin alse metaphhsischen Hisslinien der Gotteserkenntnis beseitigt, so legt er um so mehr auf die cognitio dei in Christo 2), auf die Erkenntnis Gottes als unseres Baters, Nachdruck, so sehr, daß der Abschnitt erst von dem christlichen, soteriologischen Gesichtspunkt beherrscht und verständlich 3) wird.

Eine eigentümliche Färbung hat die analytische Methode in der cartesianischen Theologie erhalten. Sie ist selbstverständlich ein wenn auch vorübergehender Bersuch, die mathematische Unisversalmethode des Cartesius auf dem theologischen Gebiete zu ersproben. Ein surchtlos und scharf spürender, scheidender, klarer Leidener Theologe, Chr. Wittich, wollte mittels ihrer alle diaslettischen Cindildungen, durch welche unsinnliche Wahrheit getrübt, entstellt, verzerrt wird, auslösen. So hat er es unternommen, die sputhetisch versahrende Ethik Spinozas zu widerlegen dund positiv, induktiv und inkuitiv den ontologischen Gottesbeweis zu liefern. Auf den Meditationen seines Meisters weiters bauend, ist er nicht bloß, wie Cartesius, zu der letzten Bestimmung Gottes als des absolut wahren und wahrhaftigen geslangt, sondern hat, indem er einerseits mit Besonnenheit seine

<sup>1)</sup> Syst. loc. theol. II, 12.

<sup>2)</sup> Corp. Ref. 65, 402, Inst. 1559, III, 2, 16, 22, 86 und öfter.

<sup>3)</sup> Bgl. G. Hoffmann, Die Lehre von ber fides implicita, Bb. II, S. 200, gegen E. B. Maber. Ich füge noch hinzu: ber mahren göttlichen Providenz können sich nur die Gläubigen, die die gratia gekoftet haben, ersfreuen (I, 16, 1).

<sup>4)</sup> Antispinoza, sive examen ethices Benedicti de Spinoza et commentarius de Deo et eius attributis, Amst. 1690.

tirchliche Bofition manchen bebenklichen Beftimmungen feines Meisters (Indifferenz des Willens) gegenüber mabrte, anderseits auf ben bubitativen Charafter ber Methobe allzu großen Bert legte, faft alle in ber Bneumatologie erörterten Gigenschaften Gottes bedugiert. In feiner Methodologie ift Wittich allerbings nicht birekt von Cartesius abhängig, wie überhaupt die cartesianischen Gebanten in die reformierte Theologie, namentlich fpater, nicht unmittelbar bineinftromten. Die Tatfache, bag Cartefins in feinem Shitem nicht einfach mit ber Scholaftit gebrochen, fonbern vieles aus ihr übernommen hatte 1), hat gang natürlich zu bem Berfuche geführt, nicht nur einzelne Begriffe und Gebantengruppen, sondern gange Spfteme und Disziplinen ber alten Scholaftit burch bie neuen Gebanten ju befruchten, ju anbern, umgugestalten, ja geradezu mit ihnen zu konfundieren 2). Freudenthal 8) fieht in bem Utrechter Beereboorb, bem Schuler und Berehrer Descartes' und Anhanger bes Ramus, ben Sauptreprajentanten biefer wiedergeborenen Scholaftit. heereboord bat zwar die icholaftische Naturphilosophie ben Gebanten seines Lebrers zu attommobieren versucht 4), auch in feiner Logit finbet sich mehr ober minber ramiftisch 5) gefärbtes, taftenbes Suchen nach neuen Babnen: eine flare Sonthese bat er aber nicht erreicht. Es ift Clauberg, bem an ber Scholastif und Baco geschulten cartesianischen Bbilosophen gelungen. Schon ber Titel seiner Logif ift bezeichnend: Logica vetus et nova, quadripartita 6). Hier sollen Aristoteles, Baco und Cartefius versöhnt werben 7). Da Wittich von biefer Logit abhängig ift, so soll sie hier nur ganz turz nach ihrer Be-

<sup>1)</sup> Bgl. Hertling, Descartes' Beziehungen zur Scholastif, Sitzungsberichte b. phil. Raffe b. bapr. Afabemie 1897, 2, 1899, 1.

<sup>2)</sup> Der Berfaffer biefer Zeilen will bemnächft biefen intereffanten Prozest beleuchten in ber Schrift: "Der Cartesianismus in ber reformierten Dogmatil."

<sup>3) &</sup>quot;Spinoza und die Scholaftil" in "Phil. Auffate E. Zeller gewibmet", S. 92.

<sup>4)</sup> Philosophia naturalis, Amstd. 1665.

<sup>5)</sup> Meletemata phil. 28. 6) Amft. 1654.

<sup>7) &</sup>quot;Utriusque generis doctrinas coniugio quodam admirabili sic studui sociare, ut et vetera multa hic essent, quae hodie multis videntur nova, et nova essent, quae vetera."

bentung, soweit es zur Beleuchtung ber Methobe nötig ift, Miggiert werben.

Ihr Rennzeichen ift bie psphologische Grundlage: logica mentem humanam in rebus percipiendis, iudicandis memoriaque retinendis dirigens. Clauberg vermift in ben bisberigen logiten. bie boch eine ars sein sollen, bie Auseinandersetungen über bie attentio paranda, bie memoria firmanda, diligentia excitanda, perceptio clare distincteque reddenda). In ber mit biefen Begriffen arbeitenden Logit muß allerdings die Methode bas nächste Riel baben. eine clara und distincta perceptio, aus ber fich erft bann bas rechte Urteil ergibt, ju erreichen. Die Methobe, Die ihrer Art nach spnthetisch ober analytisch ift (S. 53), gibt ben Mobus an, wie die Erkenntnisobjekte zu zergliedern und aneinanderzureiben find. Die lettere idreitet von ben particularia zu ben universalia. bie erftere umgekehrt. Wittich fonnte, ba es ibm junachft um bie Biberlegung ber Ethit Spinozas zu tun war, die bekanntlich mit ben universalia anhebt, natürlich nur bie analytische, bie er auch demonstrativa nennt, in Anwendung bringen. Sie habe ja einen unbeftreitbaren Borgug vor ber fonthetischen 1): Methodus Analytica nihil assumit, quod quovis modo sit obscurum, sed ex iis, quae per se sunt clara, ad alia, quae obscura sunt, progreditur, atque ita illa ipsa ex claris notionibus elucidat et non minus perspicua menti reddit, quam ea, quae per se erant evidentia: Summam autem requirit attentionem, qua posita, nihi] quicquam corum, quae per se sunt clara, mentis assensum effugere potest. Sic autem suspenso et tardo gradu procedit eamque ordinem tenet, quem ipsa natura sponte subministrat. Non congerit ergo notiones cognitas easque simul praemittit ignotis, utitur cognitis, quas sponte ipsum examen rei, quae inquiritur, offert; nec coacervat Axiomata clara et evidentia, quae omnibus aliis praeponat, sed uti fuerit opus, ea ex mente depromit et rei praesenti applicat: At Methodus Synthetica cum pro fine habeat potius, ut mentem de veritate convincat, quam ut clare explicet naturam rei, de qua vult convincere,

<sup>1)</sup> Antispinoza, de methodo demonstrandi. Theol. Stub. Jahrg. 1908.

congerit notiones et veritates natura cognitas, praemittit suis demonstrationibus, definitiones et axiomata evidentia, quorum assensum postulat, eoque impetrato, si in sequentibus conclusio obveniat, quae per se assensum non impetrat, ad eum mentem cogit per istas definitiones et axiomata praecognita et prius admissa. - Da bie analytische Methobe Unbefanntes aus Befanntem bedugieren und nicht bireft überzeugen will, fo gebt fie ben richtigen bemonftrativen, ber nach Ginfachheit und Plarbeit ftrebenden Natur angemeffenen Beg. Sie ftellt also nicht apriorische Allgemeinbegriffe, Ibeen voran, um die partifularen nach ihnen zu normieren. Der Hauptfehler Spinozas befteht nach El. darin, daß er mit abstraften Allgemeinbegriffen, wie substantia, essentia, subjectum, attributum usw. begonnen babe. Er habe babei vergeffen, daß diese Begriffe oft miteinander vermengt werben können. Spinoza batte eber mit ber allen gemeinsamen Bottesibee anfangen und biefe nicht mit abftratten Begriffen fonfundieren sollen. Nach biesem Gesichtspunkt unternimmt auch Bittich an ber hand ber clara et distincta perceptio bie ftellenweise umftanbliche Widerlegung der Ethik Spinozas und mit benfelben Boraussehungen baut er auch seinen schon ermähnten pofitiven Gottesbeweis in dem commentarius. — Leider bat Wittich teine Dogmatit verfaßt, in ber er biefe Bringipien jum Ausbrud gebracht batte. Seine hauptschrift, Die "Theologia pacifica". enthält nur lofe apologetische Rapitel gegen Marefius. Überhaupt ift nur die oft mit seltener Bernunftrube geführte Apologetik feine Starte. Aus biefer Bernunftrube fließt aber feine nimmer mube Unruhe, all die universellen, im Rampfe um bas neuscholaftische Weltbild gegebenen Probleme mittelft ber eben getennzeichneten Methobe burch= und auszudenken. Wie ift es aber möglich, daß diese analytische Methode, die doch ben integrierenden Beftandteil bes cartefianischen Dentens gebilbet batte, nicht in bie fbstematischen Werte ber anderen cartesianischen Theologen (Beidanus. Burmann, Braun ufm.) eingebrungen ift, bag Burmann gang bebenklich sogar nach Spinoza schielt? Der Grund scheint zunächst im Charafter ber Methobe ju liegen. Als bemonftrative beanspruchte fie nur in bem Teile Anwendung ju finden, wo die reine Bernunftigteit zulässig war, also in der theologia naturalis. Nun ist sie aber auch in diesem Gebiet von den Dogmatikern nicht angewendet worden. Der Grund muß also tieser gesucht werden.

Wir haben schon oben bemerkt, daß Wittich mit einem Grundbegriff ber cartesianischen Methode operiert, mit ber dubitatio. Dieser Begriff ist nicht nur von den Scholastikern (Boetius, Maresius), sondern auch von den cartesianischen Theologen gesmieden worden. Während Clauberg in seiner scharssinnigen, in 25 Punkten zusammengestellten Apologie 1) ihn nur für die Metasphysik und Philosophie (nicht aber für die theologia naturalis) reserviert hatte, ist er von Wittich auch in die Theologie eingesührt worden. Aber nicht gerade zum Borteil der Sache.

Batte er fich barauf beschränkt, bie dubitatio bloß auf bie Bernunftobjekte anzuwenden und durch auf rein analbtischem. dubitativem Bege erfolgte Gegenüberstellung ber rationell erreichbaren Bahrheiten gegen bas Intommensurable bes Glaubens zu zeigen, mas an ber Theologie Dialektik und nicht Natur mar fo batte er wenigstens erreicht, was andere nicht zerftoren wollte n einen Bruch mit ber ohnebin erschütterten Scholaftif. Bon biesem Stanbort aus batte fich bann eine gang neue Berfpettive für bie reformierte Theologie ergeben. Denn keiner von ben cartefianis ichen Theologen weist eine so tiefgreifende naturwissenschaftliche Bilbung auf, wie eben Wittich. Da er aber bie zweifelnbe ratio als Magftab ber Offenbarung über bie Offenbarung ftellte, rief er bie icon gegen Cartefius von Boetius erhobenen Anklagen wieder hervor, daß er die Grundlagen der Religion zu ericuttern ftrebe. Es waren alfo wohl nicht theoretische Bebenten. sondern Furcht vor Umwälzungen bes praftisch-firchlichen Lebens. bie auch andere Cartesianer mit dem bie "gangraena novitatum" befämpfenden Maftricht 2) teilten. Man fürchtete, es werbe burch die Einführung des Zweifels in die Forschung die fides divina beseitigt und ftatt bessen bie ignorantia jur Berrichaft gebracht, ber

<sup>1)</sup> Initiatio philosophi sive dubitatio Cartesiana. Lugd. Bat. et Duisburgi 1655.

<sup>2)</sup> Novitatum cartesianarum gangraena. Amst. 1677.

vorsätliche Unglaube entschulbigt, bie "Baggelmutsen" befräftigt, ben "Seefers und Quaters" und ben Enthusiaften überhaupt Tur und Tor geöffnet, die Befahr, ben Eid auf die Ronfession au verweigern, unumganglich und ber Steptizismus in alle Schichten ber Bevölkerung eingeführt 1). Dabei hatten allerbings bie Anticartefianer tein Verftanbnis für bie Behauptung ber Gegner, bag ber 2meifel nur ein theoretifcher ("tamquam, ale ob!"), nur eine suspensio iudicii fei, daß er sich nicht auf Gott und göttliche Dinge Obwohl Boetius und bie Orthodoren auch eine milbe suspensio iudicii, eine docta ignorantia 2) annahmen, — allerbings nicht als Prinzip, was auch die cartesianischen Theologen nicht behaupten wollten -- blieben sie bennoch bei bem ceterum censeo: "Dubius in fide est haereticus" und verurteilten die cartefianische Theologie als Byrrhonismus, eine non Veronensis, sed Placentina theologia. So ift es geschehen, bag 3. B. Burmann und Beiban in den akademischen Disputationen in Utrecht und Leiden, benen fie prafibierten, alle bie dubitatio betreffenben Themata, teils aus Borficht, teils auf Beranlaffung bes Magiftrats fernzuhalten beftrebt waren 3). - Die Methobe bat fallen muffen, weil fie ben Inhalt bedrobte.

3.

Borin besteht die synthetische Methode? Sie ift sicherlich nicht schon konstituiert, wenn sie mit dem Gottesbegriff beginnt (Calvin!). Darin hat Ebrard (S. 60) entschieden recht. Seine Begriffsbestimmung leidet aber an großer Berwirrung. Einmal scheint ihm das Besen der Methode darin zu liegen, daß sie von der objektiven Seite (Gott als die ewige Ursache) ausgeht und als solche sich fast ausnahmlos in der reformierten Dogmatik sindet, also nicht nur die der protestantischen Scholastiker ist. Das andere Mal sindet er ihr Wesen im Gegensatz zu der subjektiveans

<sup>1)</sup> Boetius, De theologia dubitante in Disp. sel. III, S. 826 ff. Maftricht, Gangraepa S. 29 ff.

<sup>2)</sup> Boetins a. a. D., S. 682 ff. 845.

<sup>3)</sup> Maftricht a. a. O., S. 17. Marefius, De abusu phil. Cartes., § XXIII. Bittich, Theol. pac., § XXXVI.

thropologischen Anfnüpfung, wonach also die Coccejaner ebenfalls. wie Melancthon, nur icheinbar ihnthetische Methobe angewendet batten. Synthetisch ware ibm bann ibentisch mit spekulativ 1) Dag biefe lettere Deutung Chrards eine ungeschichtliche Ronftruttion ift, beweift die Tatfache, daß fast alle Föberalisten, sofern fie nicht icon analytisch verfahren, ben Bang ber fonthetischen Methode beibehalten 2). - Die Haffische synthetische Methode bat erst Alsted eingeführt. Er weist zwar in der praesatio darauf bin, baß er in seiner Methobe nur ben novi doctores scholastici reformati, ben Sabeel, Zancbius, Dangeus und Junius folge. — Diese aber, namentlich bie beiben erfteren, beschränken bie "scholaftische" Methode auf ihre Disputationen, die den Zweck haben "Sophistarum calumnias enecaro". Sabeel unterscheibet folgerichtig bei allen bogmatischen Abschnitten bie theologica tractatio von ber scholastica. Zanchius gebraucht bie lettere namentlich jur Wiberlegung ber Ariani nostri temporis, qui scire nolunt. bamals ziemlich gebrauchte Methode barf man aber nicht fonthetisch nennen. Abgeseben bavon, bag bie brei erftgenannten tein Spftem ausgebildet baben, barf bas bamals typische Berfahren ber Disputationen, wobei die einzelnen loci nach Belieben ausgewählt und nach einem thpischen Mufter ausgelegt wurden, zwar als eine methodus scholastica, nicht aber synthetica bezeichnet werben. Es ging babei immer voran eine Stelle ber Bibel, welche sich auf ben zu behandelnden locus bezog; dann folgte die ana-Intische Erklärung besselben; bierauf erschienen die Thesen, bie baraus gezogen werben konnten. Diese wurden bialektisch burchgeführt; wenn aus ber Hauptstelle nicht alle zu dem locus geborenden Sate folgten, fo wurden biefe binzugefügt, um das Sanze zu vervollständigen; bei Behandlung ber einzelnen Sate wurden querft die Anfichten ber Ratholifen und ber Baretiter widerlegt, worauf julet bie Darftellung ber orthoboren Lebre

<sup>1)</sup> Bgl. S. 71: "fpstematifierenber Trieb"; opp.: biblischer Trieb (S. 75: "echt biblisch-anthropologisch").

<sup>2)</sup> So schon M. Martinius, den Heppe (Dogmatit des deutschen Prostefiantismus im 16. Jahrh., Bb. I, S. 186) zu den Bewußtseinstheologen rechnet.

folgte, nebst ben Beweisen aus ber Schrift, ben Kirchenvätern und, wenn es möglich war, ben Konzilien und ben Scholastikern. Diese Kollegien gingen, wie es scheint, von bem symbolum apostolicum und ben zehn Geboten aus und wurden von ben Stubenten auswendig gelernt 1).

Eber könnte man als Borganger Alftebs Sohnius 2), Bolanus 3), M. Martinius 4) bezeichnen. Trop ber ftaunenswerten Berglieberungefunft ift aber bei Sobnius die die fontbetische Methode Alfteds caratterisierende Parallelisierung der executio operum Dei mit ben immanenten Aften ber providentia et praedestinatio nicht vollständig burchgeführt. Bolanus und Wolleb 5), die die Theologie amesianisch nach dem Schema: fides et opera einteilen, verfahren zwar wesentlich sonthetisch. Bestimmen sie aber die Theologie als vornehmlich prattische Difziplin, so befinden wir une mit ihnen noch nicht in ber Reit ber flaffischen Dethobe. Als ein birefter Borganger Alftebs barf M. Martinius gelten. Er bisponiert: I. de Deo, ut prima causa efficiente et fine. II. de effectis Dei in genere et in specie, de primis et aeternis primae causae effectis, decretis nempe, providentia et praedestinatione. III. de decretorum exsequutione in genere: et in specie de prioribus effectis in tempore, respondentibus providentiae, creatione nimirum et gubernatione. IV. de posterioribus Dei effectis in tempore, respondentibus praedestinationi, quae videlicet spectant angelorum aeternam salutem vel exitium. In bem III. und IV. nach bem scholaftischen .. modus docendi et implendi " verfahrenben Teil wird bie pactio foederis naturae und pactio foederis gratiae eingeschaltet. Wenn Alfteb bas mabre Wesen ber fontbetischen Methobe barin findet, daß sie von Gott als ber prima causa ausgebend ju feinen ewigen immanenten Defreten übergebt, um bann bie temporariae creationis et liberationis actiones umb sobliefició die

<sup>1)</sup> Sabeel, Opora theol., S. 13. Zanchius, De natura Dei, praef. (Opp. Teil II).

<sup>2)</sup> Opera. 3) Syntagma theol.

<sup>4)</sup> Methodus theol.

<sup>5)</sup> Compendium theol. christ.

actio glorificationis zu betrachten 1), so hat dies Martinius ebenso getan. Kommt aber bei dem letzteren die executio praedestinationis zu kurz, und hat er das Bewußtsein von der Anwendbarkeit der sputhetischen Methode ausschließlich auf die theoretischen Wissenschaften noch nicht zum Ausdruck gebracht, so sinden wir ihn in beiden Stücken dei Alsted ergänzt. Von Alsteds scholastischen Nachsolgern bewahrt diesen Grundsatz, ohne ihn auszusprechen, noch Maresius 2), der den "argumentativen" Sharakter der Theologie hervorhebt. Für Wendelin 3) ist die Theologie eine praktische Disziplin. Der spekulative Maccovius 4) spricht zwar mehr die scholastische Sprache des Suarez als die Sprache Kanaans, seine Methode weicht aber von der streng scholastischen Alsteds ab, indem er sich an den einsachen trinitarischen Faden hält; die Theologie ist für ihn partim theoretica, partim practica.

Bei naberem Zuseben bat aber bie Betonung bes Zusammenhanges ber sonthetischen Methobe mit bem theoretischen Charafter der Theologie, so bezidiert sie auch klingen mag (Theologia scholastica non est practica, sed theoretica, tradenda igitur erit methodo synthetica, Praef.), wohl nicht die Bedeutung, wie die parallele ber lutherischen Unalbtifer. Saben bie letteren bie gange Theologie als prattifche Difziplin angefeben, fo barf mabrscheinlich biefe Aussage Alftebs nur für einen Zweig ber Theologie, eben bie theologia scholastica, gelten. Denn wie mare es fonst erklärlich, daß er in seiner Panacaea 5) behauptet, die Theologie sei gerade so wie die Grammatik, Jurisprudenz und Medizin als praftische Wiffenschaft analytisch ju behandeln? Rann fich Diefer Widerspruch nicht vielleicht fo lofen, daß Alfted an die in feiner Methodus theologiae 6) neben ber theologia didactica aufgezählten: theologia catechetica, soteriologia (gymnasium logicum) also die prattische Theologie im modernen Sinne gedacht

<sup>1)</sup> Er fnühft bamit an Röm. 8, 28-30, bie "aurea salutis catena", an (a. a. O., S. 5).

<sup>2)</sup> Systema maius, 1656.

<sup>3)</sup> Systema theol., 1662, S. 4.

<sup>4)</sup> Loci communes, Amst. 1658.

<sup>5) 6. 30. 6) 1611.</sup> 

haben wird? Schließlich gibt Alsted selbst bas Hauptmotiv für bie Heranziehung der synthetischen Methode an. Sie werbe in den Schulen traktiert, sei klar, und daher accuratior quam popularis illa, quae in occlosia obtinet 1).

Dag es sich ibm in erfter Linie um die Aufnahme ber scholaftischen und nicht gerabe ber spnthetischen Methode als solcher handelte, kann man indirekt auch baraus erseben, daß er sich auf Die eben ermabnten erften Scholaftiter als feine Bemabremanner beruft, bei benen ja die synthetische Methode nicht gebräuchlich Warum er fie gerade mit ber icolaftischen identifiziert, erbellt mohl baraus, daß die sonthetische Methode nur für die theologia positiva seu thetica im Unterschied von ber in ben Difputationen in Anwendung gebrachten eigentlichen "icholaftischen" Methode in Betracht tam. Run geboren aber fur bie Scholaftifer die theologia didactica und elenchtica als Unterabteilungen ber theologia acroamatica innerlich jusammen 2), und barum ist es erflärlich, daß Alfted in seiner Methodus noch beide Arten zu einer Difziplin zusammengefaßt bat. Die fpater eingetretene Scheibung in theologia didactico-scholastica unb polemica 3) ift nur aus formellen Gründen geschehen, um nämlich die Darftellung burch Auseinandersetzungen mit ben Gegnern nicht zu unterbrechen.

Es sind vermutlich die arminianischen Streitigkeiten gewesen, die Alsted, der als Mitglied der Dortrechter Spnode — er vertrat dort die nassausiche Kirche — teils noch vor der Spnode, teils auf der Spnode selbst 4) und dann aussührlicher später in der theologia polemica aufgetreten ist, veranlaßten, die theologia scholastica, die Fundgrube aller minutiösen dialektischen Mittel zur solida refutatio der alten und neuen Häretiser 5), zu bearbeiten. Daher beziehen sich die bei Polanus und Wolleb noch nicht vorkommenden, Alsted charakterisierenden, scholastisch ausgelegten Antinomien sastause auf die gegenüber den Arminianern strittig gewordenen

<sup>1)</sup> Praef.

<sup>2)</sup> Boetius a. a. D., G. 27, 28.

<sup>3)</sup> Praef.; bie Theologia polemica erschien 1630.

<sup>4)</sup> Bgs. Acta Synodi, S. 204.

<sup>5) 1618</sup> erfcbienen.

Bartien: "decreta Dei omni modo sunt libera et certo modo necessaria; praescientia Dei est causa rerum et non est" (S. 165).

Diese Antinomien sind nicht willfürlich, sondern absichtlich und dienen dem Zwecke, die Allwirksamkeit Gottes zu wahren und dabei nicht bloß alle Ursache, sondern auch jede Beeinflussung des Bösen von Gott abzuwälzen, also den strengeren Supralapsarismus zu mildern. Namentlich sind da die Aussührungen Alsteds über die praescientia theoretica et practica — eine Unterscheidung, die Alsted von Petrus Lombardus herübernimmt — für unsere Bermutung ausschlaggebend.

Wie Alfted, geben auch die wolffisierenden Theologen als Grund für die Übernahme ber synthetischen methodus scientifica ihre "Durchsichtigkeit" an. Der scopus ber Dogmatit beruht in ber convictio de veritate 1); auch die revelata veritas ist dazu ba, um flar erfannt ju werben. Die Dienste jur Erreichung biefes 3medes leiftet bie alteste methodus scientifica. Sie muß von bem Shitem angeeignet werben, wenn biefes überhaupt Biffenschaftlichkeit beansprucht. In der Theologie tommen oft ausammengesette Begriffe vor; sie wollen in einfachere zergliebert werben. Dit fann man ben flaren Zusammenhang ber Dogmen (concatonatio) und ihre Abhangigfeit voneinander nicht gleich erkennen. Die Methobe foll zeigen, wie bie termini gut befiniert, bie propositiones richtig gestellt und bewiesen, und die einzelnen Babrbeiten aus ben vorhergebenden richtig abgeleitet werden muffen 2). Ericeint biefe Methobe nur als ein Gegenftud zu ber bemonftrativen Methode Wittichs, so unterscheibet sie sich von ihr badurch, daß Bittich bie convictio nur auf bem analytischen Wege zu gewinnen glaubte. Wenn die Dogmatiter biefer Methode absoluten Wert beilegen, so steben fie unter ber Berrichaft ber bamaligen auch bie Lutheraner bezaubernben wolffisierenben Zeit, bem pruritus definiendi, fo febra), bag man berechtigt ift, biese Erscheinung

<sup>1)</sup> Byttenbach, Tentamen theol. dogm. I, S. 14; Stapfer, Instit. theolog. polem. I, S. 66 ff.

<sup>2)</sup> Bbttenbach l. c., G. 15.

<sup>3) &</sup>quot;Es ging eine Sucht burch jenes Zeitalter, alles nach fzientifischer Methobe zuzurichten und bie Marften Dinge noch Marer zu machen. Man

nicht wesentlich auf die Rechnung ber objektiv spekulativen Eigensart ber Reformierten zu sehen.

Biel wichtiger erscheint bagegen bie Frage, ob die Brabeftinationslehre auf die Geftaltung ber ihnthetischen Methode eingewirft hat. Ebrard behauptet nämlich: "Bon Calvin rührt bie Einführung ber Prabeftinationslehre in bie reformierte Dogmatit — eine Schattenseite berselben — ber. Hierburch murbe der sontbetische Charafter ber Methode noch erhöht." Diese Behauptung scheint Ebrard vier Seiten nachber vergeffen zu haben, benn er schreibt in ber Anmerkung, Die Brabeftination tritt (bei Calvin) nicht als decretum Dei, sondern - ganz anthropologisch! — als electio Dei im britten Teil auf. hat sich Ebrard mit diefer richtigen Bemerkung felbst besavouiert, so ift noch hingugufügen, daß auch einige fpatere Dogmatiter bie Brabeftinationslehre in die Detretenlehre nicht eingearbeitet haben. Analytiker behandeln biefe Lebre im britten Teil (modia). **B**ei Bucanus steht sie wie bei Calvin zwischen bem locus de oratione und de resurrectione finali; bei Amefius bagegen nach ber applicatio Christi (b. b. feiner redemptio) mit bem bemertenswerten Sat: Nullam disparitatem internam facit (Deus) in ipsis praedestinatis ante applicationis huius actualem dispensationem. Hulfius handelt von ihr zwischen ber ecclesia und vocatio, P. Marthr an ber Spite ber causae universaque ratio, qua in Christi et salutis possessionem mittimur et retinemur.

Daß die Bradeftinationslehre keineswegs mit der spnthetischen Methode zusammenhängt, wird vollends klar, wenn wir ganz kurz erwägen, daß die erstere im allgemeinen nicht als Folgerung aus der Gotteslehre angesehen werden darf 1). Dafür sprechen folgende zwei Gründe.

Erstens der von Schneckenburger 2) angeführte, daß der Instralapsarismus in der reformierten Theologie Oberhand gewonnen hat. Man muß diesen Gedanken um so mehr hervorheben, da

beilte, bichtete, tatechisierte Bolffiich" (G. Frant in "Proteft. Realeng." 1, 28b. XXI, S. 528).

<sup>1)</sup> Gegen Stange, Theol. Auffate, S. 38.

<sup>2) &</sup>quot;Stub. u. Krit." 1847, S. 957.

sich die Dortrechter Synobe und die in ihren Tendenzen lehrenden Theologen sonft vor feiner Ronsequenz fürchteten und, wie ibre subralapsarischen Begner, Die Souveranität Gottes zu mabren fuchten, indem fie ben Gunbenfall gerabeso wie alles Geschehen von ber göttlichen Orbination abbangig machten. Zweitens bilbet bie innere Zuversicht, die Gewißheit bes Beils im Glauben, bei ben Reformierten wie bei ben Lutheranern ben grundlegenden Teil ber Brabestinationslehre, bem felbstverstandlich eine objektive tatfacliche Festigkeit ber Beilsveranstaltung entsprechen muß. Auch bie strengen Supralapsarier können ben Subjektivismus nicht verleugnen 1). Als Beilsgrund ift bie Pradestinationslehre auch ben Reformierten ein unendlicher Quell des Trostes. Dies ift nicht bloß bei Calvin und, wie man gewöhnlich annimmt, bei ben beutschen Bewußtseinstheologen ber Fall, vielmehr suchen auch bie rein sonthetisch verfahrenden Dogmatifer, wie Alfted, in bem emigen Beilsbetret die anchora fidei und consolatio consolationum 2) und erzählen breit von bem beilsmäßigen Usus ber doctrina de praedestinatione. (Bolanus, De aeterna Dei praedestinatione 1618, Walacus, De utilitate doctrinae de praedestinatione.)

4.

Als besonders charakteristisch für die reformierte Dogmatik bezeichnet Schweizer 3) die Unterscheidung von verschiedenen Stusen der erlösenden Gnadenreligion, tres oeconomiae soederis gratiae, ganz folgerichtig vollendet in der Foederalmethode, die dem resormierten Thus völlig angehört. Seine Aussührung dieser These hat aber einen lebhasten Widerspruch dei Baur 4) und Ebrard 5) gefunden, so daß es sich lohnt, zunächst an seine Erörterung anzuknüpsen.

Obwohl die Foederalmethode der Grundlage nach schon von Anfang an der reformierten Theologie eigen war, ist sie, so meint

<sup>1)</sup> Beza, Summa totius christianismi in Tract. th. I. S. 175.

<sup>2)</sup> A. a. D., S. 183. 3) l. c., S. 103 ff.

<sup>4) &</sup>quot;Theol. Jahrb." 1847, S. 342—350.

<sup>5)</sup> Dogmatik I, S. 98-99.

Schweizer, vollständig erst von Cocceius angebahnt und von seinen Rachfolgern ausgebildet worden. Cocceius unterscheide zweierlei nebeneinander hergehende Religionsarten, soedera Dei cum hominidus: 1) das soedus naturae s. operum, b. h. das Verhältnis des Menschen zu Gett noch ohne die Ideen der erlösenden Offendarung und Gnade, wie man sie vor allem Sündensall rein realisiert vorstellte und sie geschwächt noch vorhanden sei, 2) das soedus gratiae, vom Sündensall an die allein erlösende, wirklich seligmachende Religionsart, sich bewegend durch die dreisache oeconomia ante legem, sud lege, post legem, s. sud evangelio.

Ebenso charafteristisch und mit der Lehre von zwei Bunden verwandt sei die bedeutend hervortretende, "scholastische" Unterscheidung einer theologia naturalis et revolata, welche durch Answendung der cartesianischen Philosophie noch geschärft worden sei, erst später aber sorgfältiger als zusammengehörige Einheit des dogmatischen corpus gesaßt wurde 1). In der theologia naturalis werde das philosophischerationale Ersennen als genügend für die Basis der Religionslehre anersannt, ohne darum die höher stehenden Offenbarungslehren zu gesährden.

Die erwähnten beiben Unterscheidungen seien aber verwandt, ohne daß dieser Zusammenhang klar erkannt worden sei 2). Was die soedera unterscheidet, sei der Begriff der Erlösung und Gnade; er sehle dem soedus naturae et operum, begründe hingegen das soedus gratiae. — Ein ähnlicher 3) Gegensat bestehe zwischen der religio (theologia) naturalis et revelata. Der Unterschied dieser beiden parallelen Reihen, der scholastischen und soederalistischen, bestehe nur darin, daß in der ersteren mehr die abstrattere Offensbarung und die auf dieser beruhenden articuli puri der Bernunft

<sup>1)</sup> **6.** 107. 2) 110.

<sup>3)</sup> Baur gibt S. 343 bie Meinung Schweizers nicht torrett wieder, wenn er sagt: berselbe Segensat bestehe usw. Er mag bazu burch die etwas unklare Ausbruckweise Schweizers (S. 112) veransaßt worden sein. Schweizer hat seine Meinung bann ("Jahrbücher" 1898, S. 10. 11; vgl. S. 53) in dem oben angegebenen Sinne zum Ausbruck gebracht. Nach dieser Erklärung ist daher der Borwurs Ebrards, als ob Schweizer beide Unterscheisdungen hätte konsundieren wollen, unverständlich.

und den von ihr gebildeten articuli mixti, in der letteren die tontrete Offenbarung (Gnade, Erlösung) den Gesetseswerken (Natur) gegenübergestellt werden.

Run ift nach Schweizer weber ber eine, noch ber anbere Gegensat als ein absoluter ju fassen, als ob in ber religio naturalis ichlechthin noch nichts von Offenbarung mare, in ber revelata ichlechthin nichts von ber Bernunft ber; und ebenfo, als ob foedus naturae et gratiae nur im Gegensat queinanber ftanben. Natur fei freilich im Gegenfat ju Gnabe, ftebe aber augleich in positiver Beziehung zu biefer. Urgiere man bas negative Berhalten, so werbe bas Natürliche als etwas Berlorenes und Ungenügendes betrachtet; bas positive Berhalten tomme bei bem icolaftischen Berfahren in ber Bertung bes emigen Moralgesetes jum Ausbrud; bei bem foeberaliftischen bagegen in ber Unterscheibung breier Btonomien bes foedus gratige. Denn bie beiben noch unvolltommenen Dionomien ante legem et sub lege seien ja von ber volltommenen post legem sive evangelica wesentlich nur baburch unterschieben, bag bort bie bas foedus gratiae tonftituierenbe erlofenbe Offenbarung noch latitiere im blog natürlichen und nur gebunden an biefes wirtfam fei. Ratur und Gnade seien also auch an- und ineinander.

Wir muffen zunächst über den Begriff soedus im klaren sein. Ebrard 1) wirft Schweizer vor, er vergesse, daß die Foederalisten objektiv-historische konsekutive Perioden des objektiven Reiches Gottes und die Periode vor dem Fall soedus naturae nennen, und daß hingegen die Cartesianer, vom subjektiven Bewußtsein des gefallenen Menschen ausgehend, das, was dieser noch als Tatsache in sich trägt, als theologia naturalis bezeichnen. Nun aber verzisch wieder Ebrard, daß in dem soedus nicht bloß die objektive, geschichtliche Selbstdarbietung Gottes zum Ausdruck kommt, sondern auch das, durch den Begriff restipulari, promittere usw. auszederückte subjektive Eingehen des Menschen auf dieselbe (soedus dlnlevoor). Der Foedusbegriff ist der Religionsbegriff der Ressormierten. Daber beißt das soedus naturae bei Alsted und

<sup>1)</sup> l. c. I, **6**. 98.

Martinius auch foedus religionis naturalis. Das foedus naturae ist ein Zustand, in welchem sich ber Mensch vor ber Belehrung so lange bem Gesetz und bessen rechtlichen Forberungen verpflichtet fühlt, bis die Gnade ihn erfaßt.

hatte nun Schweizer recht, die beiden oben erwähnten Unterscheidungen miteinander zu kombinieren? Es ist unstreitig der Offenbarungsbegriff, der den Gegensatz des soedus naturae und der theologia naturalis einerseits und des soedus gratiae und der theologia revolata anderseits bedingt. Wir müssen aber näher zusehen, ob die für Schweizer so wichtige Unterscheidung eines abstratten und konkreten Offenbarungsbegriffes zulässig ist.

(Soluß folgt.)

<sup>1)</sup> Alfieb l. c., S. 387, Martinius, De gubernatione mundi, S. 224. Aber auch bei bem lutherischen Foeberalisten Pufenborf, Jus feciale, S. 92 ff.: "Ex eo intelligitur verae religioni inesse pactum aliquod inter Deum et hominem. Pactum eium est duarum voluntatum circa idem unio, seu consensio et conspiratio. Quando igitur Deus indicat, quomodo ab homine coli velit, et homo in se recipit, eum se cultum obire velle, tum existit consensio voluntatis divinae et humanae, ac homo fidem in Deum, ac religionem habere dicitur, quam ante istam consensionem non habebat."

<sup>2)</sup> Eglin, De foedere gratiae (Marpurgi 1613), S. 31: "Dicitur et foedus naturae eo quod naturaliter hominum cordibus ab initio salutari Dei digito fuerit inscriptum, cuius nunc remorsus conscientiae duntaxat remanet ad reddendum hominem ἀναπολόγητον, quippe omni vera iustitia et sanctimonia ad beatam illam vitam degendam necessaria penitus exutum et in peccatis mortuum."

## Gedanken und Bemerkungen.

1.

Jer. 35, 2 und 1 Ron. 3, 21.

Bon

Brof. Adolf Ramphausen in Bonn.

Bor Jahren hatte ich bei der Prüfung der deutschen Boltsbibel das Glück, einen übrigens sehr verzeihlichen Fehler Luthers
zu verbessern, der den zahlreichen Kritikern der 1883 im Waisenhause zu Halle erschienenen sogenannten Probedibel entgangen war.
Ich meine in der Erzählung von den Rechaditern (Jer. 35, 1—11)
den zweiten Bers. Hier läßt die deutsche Bibel in allen Ausgaben den Besehl Jahwes an den Propheten lauten: "Gehe hin
in der Rechaditer Haus." Da die Rechaditer keine Häuser
bauen dursten, sondern in Zelten wohnten, so muß natürlich übersetzt werden: "Gehe hin zum Hause der Rechaditer." Dieses
bestand ja aus den Menschen, die sich zur Nachkommenschaft
Rechads rechneten. Das Bild vom Hause konnte aber, wie Luthers
Beispiel zeigt, leicht mit einem wirklichen Hause verwechselt werden.

Die Cansteinsche Bibel-Anstalt, beren 795ste Auflage (Halle, 1873) mir vorliegt, hat viele tausend Exemplare mit diesem kleinen Fehler verbreitet, ber die im Februar 1892 erschienene, im Auftrage ber Deutschen Evangelischen Kirchenkonserenz durchgesehene Ausgabe nicht mehr verunziert. Der Fehler ist harmlos, sosern er auch vom ungelehrten Leser bemerkt werden kann. Weil aber

möglichst Richtiges geboten werben soll und für unser Bolt das Beste gerade gut genug ist, so sei mir bei dieser Gelegenheit eine kurze Bemerkung im historischen Interesse gestattet. Trot der eifrigen Mitarbeit der Leipziger Theologen Ahlseld, Gustav Baur und Franz Delitzsch an der Durchsicht der deutschen Bibel sindet nämlich die sast im ganzen evangelischen Deutschland einzesührte durchgesehene Ausgabe gerade in Leipzig noch nicht die gebührtende Berücksichtigung. Sonst würde die angesehene 3. C. Hinrichsiche Buchhandlung in ihrer zur Empsehlung der Regenzbogenbibel herausgegebenen, mit 14 Abbildungen geschmückten Broschüre (1906, 40 S. 4°, Preis 50 Ps.) schwerlich unter der Ausschützsch, Lutherbibel" alte Bestandteile der Cansteinschen Ausschlaften durchgesehenen Ausgabe fremd und zum Teil geradezu salsch sind.

An die Rechabiter wurde ich erinnert, als ich fürglich eine ebenfalls bem ungelehrten Lefer leicht einleuchteube Berbefferung bes Grundtertes fand, beren Mitteilung zeigen mag, wie warm ich bie Meifterichaft bes großen Überfeters Luther anerkenne. Der unferm Luther und, soviel ich weiß, allen bisherigen Auslegern entgangene Textfehler betrifft in ber Ergählung von Salomos weisem Urteil (1 Ron. 3, 16 ff.) ben 21ften Bers. Borber (B. 17 f.) lefen wir, daß die beiden später um ben lebenden Sohn ftreitenden huren allein in einem und bemfelben Saufe wohnten, alfo, wie wir etwa (vgl. Matth. 5, 15) fagen konnten, in berfelben Stube schliefen, ohne daß fonft jemand bei ihnen und dem eben geborenen Sohne bes mit Recht fich beschwerenben Beibes war. Da gebar balb nach beffen Geburt auch bas andere Beib. Beiter berichtet (B. 19f.) bie Mutter bes lebenben Kinbes: "Da ftarb ber Sobn biefes Beibes in ber Racht, benn fie batte ihn im Schlaf erbrückt. Sie aber ftand mitten in ber Racht auf, nahm meinen Sohn von meiner Seite, während beine Dagb fcblief, und legte ibn an ihren Bufen; ihren toten Sohn aber legte fie an meinen Bufen." Beiläufig fei bemerkt, daß ich mit ber um die Feststellung bes richtigen hebraischen Textes bochverbienten Regenbogenbibel, bie wir für bie Königsbücher Stabe, Sowallo und Baul Samt verbanken, annehmen möchte, bie in LXX fehlenden Worte "während

beine Magd schlief" seien eine Erweiterung des ursprünglichen Textes, zumal da sie etwas ganz Selbstverständliches aussagen; ebenso zeigt sich in B. 22, wie die Regendogendibel wohl mit Recht urteilt, ein unnützer und in LXX sehlender Einschub, der aus B. 23 d in den masoretischen Text geraten ist.

Beben wir nun naber auf B. 21 ein, ben R. Rittel in feinem noch immer nütlichen Rommentar (Göttingen, 1900) fo überfett: "Als ich nun am Morgen aufftand, mein Rind zu fäugen, fieb' ba, ba war es tot, und als ich es am Morgen genau anfah, fieb' da, da war es nicht mein Lind, das ich geboren hatte"; in ber 1905 erschienenen Biblia Hebraica will bann Rittel bas erfte "am Morgen" tilgen. Der Diebstahl war natürlich nur baburch möglich, daß die Diebin mabrend bes Schlafes ber anderen Frau aufstand und die Beraubung ausführte; aber bas in B. 20 begreifliche Aufsteben ift in B. 21 völlig unbegreiflich. An bem zweimaligen "im Morgen" bes hebraischen und auch bes griechischen Textes nimmt meines Erachtens die Regenbogenbibel ohne genügenden Grund Anstoß; sie schreibt: can be read only once. Jedoch mit ber Weglaffung entweber an ber erften ober an ber zweiten Stelle ift wenig gewonnen. Auch Luther bat ben Sauptanftoß, ber in bem unbegreiflichen Aufsteben liegt, nicht meggeschafft, bringt uns aber mit feinem wunderbar feinen Gefühl etwas weiter.

Luther übersett ben B. 21 in folgender Beise: "Bnd da ich bes morgens auff stund meinen Son zu seugen, sibe, da war er tod, Aber am morgen sabe ich in eben (die durchgesehene Ausgabe ersett das veraltete Wort richtig durch "genau") an, vnd sibe, es war nicht mein son den ich geborn hatte." Lassen wir Luthers eigentümliche Orthographie auf sich beruben, so ist doch bemerkenswert, daß er, wie so häusig, sich nicht mit bloßer Wiederholung begnügt, sondern je nach dem Zusammenhang einen Wechsel im Ausdruck vornimmt, wie er dem ihm zu Gebote stehenden Reichtum der deutschen Sprache angemessen ist. Auf "des Morgens", wodurch wir in die Zeit der noch dunkeln Nacht versetzt werden, solgt in der durch "Aber" eingeleiteten zweiten Bershälfte das später oder erst nach Ablauf einer Zwischenzeit eintretende und den

20

mirkichen Tagesandruch (vgl. Gen. 41, 8) bezeichnende "am Monseen". Zum Gäugen des Kindes konnte die Mutter sicherlich, nicht aufstehn wollen; sie wußte ja nicht anders, als daß sie den Sohn an ihrem Busen habe. Der richtige Text wird erst gewonnen, wenn wir "aufstand" in "aufwachte" verbossern. Ein Deutscher kinnte beinahe meinen, "sand" sei ein Drudsehler sür "wachte"; bei vorchristlichen Texten kann natürlich nur von Schreibsehlern. die Rede, sein. Ein solcher liegt in der Tat hier augenscheinlich, vor, und zwar ein sehr leichter, da sich's nur um einen einzigen-Buchsben handelt. Schreibe nach Bergleichung von B. 21 mit B: 15 ein u statt des u [ppin statt wyden, resp. word, so haft den urspringlichen Text wiederbergeskellt.

## Rezensionen.

1.

## Erwiderung

auf Prof. F. Giefebrechts Besprechung von H. Gresmanns "Ursprung der: israelitisch=jüdischen Eschatologie" in Jahrgang 1907, S. 619 s.

Bunachft mochte ich ben Herausgebern biefer Beitfcrift banken, bas fie mir ben Raum für eine Erwiberung freundlicht zur Berfügung gestellt haben, fobann bem Referenten, herrn Brof. D. Biefebrecht, bag er bei aller Scharfe ber Bolemit rein fachlich verfahren ift, was fich - nicht von felbft verfteht 1). Meine Antwort wird in ber Sache nicht minber icarf fein, boch wird jeber, fo hoffe ich, herausfühlen, bag ich meinen Gegner perfonlich wie wiffenicaftlich boch fcate. 3ch habe Anlag, bas befonders hervorzuheben, weit Giefebrecht in feiner Regenfton öfter Ausbrude gebraucht, die seine eigene Bostion berabziehen und von benen ber unbefangene Lefer, ber mein Buch nicht tennt, glauben muß, fie feien meiner "Eschutologie" entnommen. 3ch habe benen, bie anderer Deinung find als ich, niemals ein , gang oberflächliches Urteil" jugefprochen und vermahre mich entschieben gegen folde Behauptung. Rach meiner Anschanung banbelt es fich nicht um oberflächliche ober tiefe, sonbern um richtige ober falfche Urteile.

1. Ich beginne mit benjenigen Sagen Glefebrechts, die meine Resultate völlig entstellen und ins Gegenteil verlehren. a) Obwohl ich auf das schärfte die Auffassung von Jahre als einem "früheren Gewittergott" für einseitig und ungenügend erkart habe (Esch. S. 58), operlert Giefebrecht (S. 627) mit dieser von mir bekämpsten Anschauung so,

<sup>1)</sup> Byl. die unschlie, perföulich verlehende: Kitit Dettlis, "Dess. Jahresbericht" (Jordan), 1907, S. 18.

als ware fie von mir algeptiert. Giefebrecht fagt: "Run wird freilich Jahre als früherer Gewittergott gegen biefe , blose Bilberfprache ' in [Zefaja] Rapitel 2 eingewendet." Ich frage, wo ich bas getan habe?b) Giefebrecht fagt: "Ber gibt uns bas Recht, aus bem Born Sabres ploglich ben Blig Jahwes [sic] ju machen?" Ich frage wiederum, wo ich bas getan habe? — c) Giesebrecht sagt: " Das eine Mal ift gang beutlich von ber Art gerebet, Die er gegen ben Balb fowingt; ift nun an ber anberen Stelle von ber Sonne gefprocen, die bie Stamme von innen beraus totet? Angebeutet wird bas [vom Text] nicht." Das tlinat fo, als ob ich bas angebentet ober angenommen batte. 3ch frage, wo ich bas getan babe? 3ch babe nur behauptet, "bag man eine eschatologische Bermuftung ber Balber und Anen . . . burd Jahre erwartete. Diefe Ibee verwirklicht fich nach ben verschiebenen Anschauungen balb durch ein gener balb burch einen Sturm balb burch eine Art Jahres" (Csc. S. 54). In biefem Zusammenhang ift weber vom "Blip" noch von ber "Conne" bie Rebe, fonbern gang fimpel vom "Balbfener 3abres". - d) 36 frage ferner, wo ich im Anschluß an Bef. 10 von einem "gefpenftijchen Geifterhelben" gefprochen habe? 36 habe vielmehr genau jo wie Giefebrecht von "Syperbeln" "Charafteriftisch . . . find bie ungeheuren Syperbelu, Die einen Stich ins Fabelhafte zeigen" (Cod. G. 175), alfo eben nicht mythijd find. e) 3d habe nirgenbe behauptet, bag bie Gechatologie por Amos forift. lich fixirt gewesen sei, habe im Gegenteil, vielleicht nicht oft genug, betont, baß der Brophet aus ber "mundlichen Uberlieferung" (Gich. G. 157) fcopft. Gine foriftliche "eschatologifche Borlage" babe ich bei ben alteren Bropheten nirgends vorausgesett, am allerwenigften Jef. 2, wo ich biefen von Giefebrecht in Anführungeftrichen gebrauchten Ausbrud gar nicht verwandt babe. Go liegt mir bie absurbe Borftellung, Die mir Giesebrecht unterfciebt, völlig fern, als feien die vorexilifden Bropbeten "Budmenfden" gewesen (auch biefer Ausbrud fehlt bei mir) und batten "in großen Balgern bie Butunft nachgefclagen und fic banach bas Rommenbe ausgemalt?" - f) Rirgends babe ich ferner eine "Lehre von ben letten Dingen" bei ben vorexilischen Propheten behauptet. 3ch habe im Gegenteil, an Joels Benfdredenplage antnupfend, ausgeführt, wie erft fur bie Apotalpptit ber Tag Jahres ju einem "Dogma" (Ged. S. 94), ju einem Synem mit bestimmten Lehren, geworden ift. Jenen Musbrud findet man bei mir überhaupt nur in ber Ginleitung, wo ich bamit ben Begriff Eschatologie babe befinieren wollen. 3m übrigen habe ich teinen 3weifel baran gelaffen, bag bie vorexilifden Bropbeten teine "Lebre", tein Syftem überliefert erhielten. 3mmer wieber habe ich ben fragmentarifden, brudftudartigen Charafter ber Eschatologie betont (Esch. S. 147. 191 f. 237. 245 ff.). Barum gebraucht benn Giefebrecht alle biefe Ausbrude, bie ich mit Absicht vermieben habe und bie meine

Auffassung nur entstellen? Barum sagt Giesebrecht: "Man hat nicht ben Ginbrud, daß dem Propheten schon vorher betannt war, was die Zukunft dem Bolke bringen sollte oder wollte"? Das ist ja ganz meine Meinung, die ich oft ausgeführt habe, z. B. Esch. S. 155: "Bon der Zukunft redet man nicht mit wissenschaftlicher Klarheit ... denn wie soll man genau wissen, wie genau schildern, was kommen wird?" Demnach darf ich — im allgemeinen — sagen: Bas Giesebrecht bestreitet, behaupte ich nicht und:

- 2. Bas Giefebrecht behauptet, bestreite ich nicht. 3ch ftimme ibm in allem Befentlichen ju, mabrend er mich ju befampfen meint. fallt mir nicht ein, bie "Muffaffung von ben Bropheten als Bolitikern" aufzugeben ober gar bie "Bewunderung fur biefe machtvollen Charattere" berabjubruden. 3ch leugne feineswegs, bas ber Brophet alles "erlebt haben muß, mas er beschreiben will", daß feine Bormurfe gegen bas Boll Ifrael fontret, burchaus bem Beben entnommen" finb. In meiner Esd. 6. 153 fage ich: "Diefe Gemifheit ber Propheten über bas bereinbrechenbe Enbe mar ... auf ihren gewaltigen Rorn über bie Sunde Ifraels gegrundet. Sie faben, wie bas Bolt trop all feiner Opfer und Rulthandlungen und Tempel tief in bie Gunde verftridt mar. An ben Beruntrenungen ber Beamten, an ber Bollerei und Ungucht, an ber Bebrudung ber Armen, an ben Bflichtverfaumniffen ber Briefter und an bem Beibentum im Gottesbienft marb ihnen ber Ernft ber Lage flar und erschien ihnen bas Ende unabwendbar." Den größten Teil seines Referates bindurch bemubt fic Giesebrecht zu zeigen, wie konfret bie Unfitten Jiraels von ben alteren Propheten geschildert und gegeißelt werben. Ceine Bemertungen find alfo eine bantenswerte Bestätigung beffen, mas ich in den gitierten Gagen turg ausgeführt habe. 3ch glaubte mich über biefen Buntt um fo furger faffen gu tonnen, je weniger er umftritten ift; langft Befanntes zu wiederholen, hatte ich feine Luft und teinen Raum, ba ich genügend Reues ju bieten hatte. Tropbem habe ich mit aller Scharfe betont, baß gerabe "bie ethifche Bertiefung ber Unbeilseschatologie ein neues und bleibenbes Berbienft ber Bropheten" Bierin bin ich mit Biesebrecht völlig eine und unterschreibe burchaus, mas er von Dicha (G. 625) und von Jefaja (G. 622f.) in warmen und beredten Borten bervorbebt. 3d mußte bemnach nicht, warum bie "Bredigtweise" Befajas, refp. bie Bolemit Gielebrechts geeignet fein follte, "bie Bhantafien Gregmanns ju Boben ju fcmettern".
- 3. Run stellt Giesebrecht an den Schluß dieser Ausführungen folgende Sate, die er als die Quinteffenz anzusehen scheint: "Fesselt uns gerade in ihren Sittenschilderungen die Plastit eines sehr naturwahren Realismus, dann haben wir teine Beranlassung, die Propheten in ihren Zutunftsschilderungen für verstiegene oder verwässerte [vio] Phantasten zu halten. Dann sind auch diese [Inkunstsschilderungen] nicht sowohl Abzüge und

, :

gwar mehr ober weniger beutliche Abglige von Rutunftsbilbern ihrer Borganger ale vielmehr ber Birlliciteit entnommene, gang toutret gebachte Schilberungen." Siefebrecht vereinigt bier zwei Schluffe, von benen ber eine noch tichner ift als ber andere : a) Wenn die Sittenschilberungen venliftifc find, tonnen auch Die Butunfteschitbewungen nicht "fo abswalt ... fein, wie man uns glaublich machen will". Barum muß bas fo fein? Der Schles ift absolut nicht zwingenb. Rann nicht ein Brebiger noch beutzutage bie Disftande feiner Gemeinde febr fontret und realiftifd fchilbern und bann etwa das gottliche Gericht mit Feuer und Schwert ankindigen, ohne daß biele Schilberung bes Gerichtes tonfret ausgemalt wurbe unb ohne bag fie wortlich verftanben werben busfte? Do bas fo ift, muß in jebem Gingelfalle unterfucht werben. Diefe Untersuchung ber prophetischen Drobung (refp. Berheißung), ber mein ganges Buch gewibmet ift und bie tatfacilic eine Differeng zwifden ber Sitten- und Aufunftsicilberung ergibt, Abergeht Giesebrecht mit Stillschweigen. Überbies bat er bie Gegenfabe völlig verlannt; benn fie lauten nicht; tontret-abstralt, sonbem politifdnaturbaft. b) Benn aber bie Butunftsichilberungen realiftifc finb, bann tonnen fie nach Giefebrecht nicht von Borgangern entlehnt ober burch fie beeinflußt fein. Alfo 3. B.: Benn fich etwa bei einem mobernen Schriftsteller bie realiftifche Befchreibung eines Sturmes auf bem Bierwalbstätter See fanbe, bann tonnte fie nach Giefebrecht niemals von Relier endehnt ober beeinflußt fein - allein icon beshalb nicht, well fie realistisch ift. Und burd folde baltiefen Schläffe meint Giefebrecht bie Bhantafien Gregmanns ju Boben gu fomettern"?

d. Das in meinem Buche unter anberem auch "Bhantasien" begegnen, bas zu behaupten muß ich meinen Gegnern erlauben, obwohl sie mich bisher noch nicht bavon Aberzeugt haben. Ich erwarte aber auf ber anderen Seite auch bas Zugeftändnis, bas ich ernsthasse Probleme aufgezigt und zu lösen versucht habe. Giesebrecht hat var allem meine Ausstählung ber Unheilseschatvlogie, b. h. ber prophetischen Zusunftsbrohungen, angegriffen, hat aber bem Leser bas Problem nicht so vorgesührt, wie ich es sehe und wie sebermann es sehen sollte.

Als ich meine Untersuchung begann, glaubte ich, was alle glaubten, baß die Propheten seit Amos die Bennichtung Fraels durch die Affprer erwarteten und ankandigten. Mochten sie auch die Affprer, was mir damals begreislich schien, nicht mit Namen nennen, so mußte man doch jedenfalls voraussehen, daß sie eine politische Ratastrophe schilderten. Geht man daraushin ihre Julunstsdrohungen durch, so tann man die merkwürdige Beodachtung machen, daß zwar am einigen Stellen eine berartige Schilderung tatsächlich vorhanden ist, daß aber an anderen und soger den meisten Stellen (in allen vorexilischen Prophetenschiften, schon von Amos an) statt der politischen wer mit der politischen Katastrophe verquidt eine naturhafte beschrieben wird. Da die Propheten — wie

Giefebrocht von neuem bestätigt hat — sich vor allem gegen die Sünde Fraels, also gegen Menschen und nicht gegen die Ratur wenden, so läßt sich aus ihren Sprüchen zwar die Erwartung einer politischen, d. h. über die Menschen, aber nicht die Erwartung einer naturhaften, d. h. über die Natur ersolgenden Katastrophe begreisen. Wenn die lettere tropdem voolliegt, so haben wir es hier mit einem Frem derper zu tun, der aus der Berufstätigkeit der Propheten nicht erklärt werden kann. Daraus sichloß ich, daß dieser Fremdlörper auß der mündlichen Tradition—nicht des Bolles, sondern — bestimmter Kreise (vielleicht der Rebi'sm) stamme.

Ich ließ bie politische Rataftrophe beiseite und untersuchte bie naturbafte genauer. Da biefe überall von Jahre verurfacht wirb, fo bat ifie überall mythischen Charatter. Überdies ging aus mehreren Tatfacen, die in meinem Buche aufgegablt find, bervor, daß biefe naturbafte Rataftrophe urfprunglich nicht nur über Ifrael, fonbern über bie gange Erbe verbangt werben follte, alfo univerfal gebacht mar. 36 erfannte ferner, baß fie febr verfchieben gefchilbert wirb, balb als Erbbeben, balb als Sturm, balb als Bultan, balb als Feuer, balb als Gewitter. 3d batte mich bamit begnugen tonnen, biefe eschatologifden Raturfdilberungen berauszuheben und gufammenzuftelten. Aber ich wollte fie nicht nur registrieren, sonbern auch verfteben, und bas ichien mir nur möglich, wenn ich die Raturoffenbarung Jahres überhaupt — auch abgesehen von ber Eschatologie - untersuchte. So reihte ich bie eschatologischen Ibeen in einen größeren Ausammenhang ein und fliggierte Die Erfcheinungen Jahres im Erbbeben, im Sturm, im Bullan, am Sinai, im Feuer, im Gewitter.

5. Deine Bauptthefe, bag bie Cochatologie nicht von ben Bropheten gefchaffen, fonbern aus ber munbliden Trabition übernommen ift, babe ich an vielen Beifpielen gu bogrunben gefucht, aus benen Giefebrecht Jef. 2 herausgegriffen bat. Er muß einraumen, bas bort eine "wirkliche" Theophanie — gibt es benn auch "unwirkliche"? gefchilbert wird, behauptet aber jugleich, baß fie nur an bas Dothifche "anklingt". 3d weiß nicht, welchen Begriff Giefebrecht mit bem Worte mythisch verbindet. Im allgemeinen nennt man, wie ich es getan babe, jede Botterergablung einen Drthus und jebe antile" Gottesvorftellung mythifd. Biefebrecht icheint, wie viele andere, eine mir unertiarliche Angft por bem Borte mythifd an empfinben, als murbe bamit etwas gang Ungebeuerliches, bie ifraelitische Religion Degrabierenbes ausgefagt. In Bahrheit ift es eine gang harmlofe Sache. Benn er g. B. nicht ich! - Jahre ale einen "fruberen Gewittergott" bezeichnet, fo fpricht er bamit etwas Mythifches von ber Gottheit aus. Gine Theophanie muß eo ipso mythisch sein, ba fie von ber Gottheit hundelt, tann jeboch nicht an Mothifches "antlingen". Biefebrecht fabrt fort: "Gine Theophanie

aber, wenn sie auch an bas Mythische sich anlehnt, braucht boch nicht notwendig eine Reminizenz an mythische, grobsinnliche Götterpersonistationen zu enthalten." Allerdings nicht! Denn es kann überhaupt von keiner "Reminizenz" die Rede sein, da die Theophanie ja selbst eine Götterpersonistation zum Gegenstande hat: "Jahre steht auf — wie eine Berson! — zu erschüttern die Erde". Wie wenig plastisch oder "grobsinnlich" nach meiner Meinung die ifraelitischen Gotteserscheinungen sind, das kann jeder in dem § 13 meiner Esch. nachlesen, der von der "Bersonlichkeit Jahres" handelt, der den gewaltigen Unterschied zwischen den Theophanien Homers und des Alten Testaments heroorhebt und betont, daß "die Jsraeliten von alten Zeiten ber eine große Scheu gehabt haben, die Gottheit in menschlichem Bilde zu malen, und daß sich gerade darin in besonderem Maße die Krast ihres Glaubens zeigt" (Esch. 6. 121).

Das Problem, das Jes. 2 bietet, ift folgendes: Wie ist es zu erklären, daß Jesaja ein Tun Jahves schildert, während er nach unserer Erwartung ein Tun ber Menschen schildern sollte? Daß er ben Untergang Palästinas (resp. der Erde) beschreibt, während er nach unserer Erwartung den Untergang Jsraels beschreiben sollte? Daß er eine naturhaste Ratastrophe ausmalt, während er nach unserer Erwartung eine politische Katastrophe ausmalen sollte? Giesebrecht hätte, wie mir scheint, zugestehen müssen, daß hier ein klar gestelltes Problem vorliegt und daß es sich nicht um einen vereinzelten Fall, sondern um eine von Ansang die zu Ende durchgehende Eigentümlichkeit der Unheilseschat ologie handelt, die man früher einsach nicht beachtet hat. Wenn er das zugäbe, wären wir immerhin schon einen Schritt weiter.

Bie loft nun Biefebrecht bas Broblem? "In biefem Fall füber alle bie anderen Falle, bie ich in meinem Buche bervorgeboben babe, foweigt Giefebrecht] handelt es fich augenscheinlich [sio] ... barum, daß bie religiose Kraft bes jugenblichen Feuertopfe in mediam rom hineinspringt, ftatt bei ben politischen Ereigniffen ju verweilen, die icon Amos und Sofea hauptfächlich betont hatten. Richt weil Jefaja am Mythifchen flebt [sio] und vor [follte "von" beigen] ben überlieferten Formen bes Jahregerichts [sio! 3ch babe biefen Ausbrud aufs schärffte als irreführend abgelehnt und nie gebraucht; Coch. S. 7] nicht los tann, fcilbert er hier eine Theophanie, fondern umgelehrt, wegen der Fulle ber religiofen Rraft, bie ibn antreibt, begnugt er fich nicht mit einer Befdreibung bes Affprerguges, fonbern ftellt Jahre fofort in feiner gewaltigen Rajeftat bar." 3d frage junachft: Bober weiß Giefebrecht, daß die politische Ratastrophe, von ber hier gar nicht gesprochen wird, nach ber Erwartung unferes Bropheten gerabe burch bie Affprer erfolgen follte? Im Text fteht nichts von ben Affprern. Ich berufe mich auf Amos, wo allerlei politifche Feinbe genannt werben, bie Affprer aber nicht einmal bem Ramen nach portommen. Dag er bas Unbeil von ben Affprern erwartete, ift zwar ein weitverbreitetes, bennoch aber falfches "Dogma" - wie ich beweisen tann. Bei hofea ericeinen gwar bie Affprer neben ben Agyptern als Bernichter Fraels, aber bie Manpter fteben in erfter Reibe. Satte alfo Jefaja fpeziell bie Affprer im Muge, bann mußte ber horer (refp. Befer) foon ein Bellfeber fein, um hinter ber Schilberung Jahres im 2. Rap. bas vom Bropheten Bemeinte ju erkennen! Überbies ift es nichts als eine burch bie Trabition geheiligte Sprothefe, bie bie Tatfachen vergewaltigt, bag Amos und Sofea "fcon hauptfaclich bie politifchen Greigniffe (ber tommenden Rataftrophe) betont batten". Die politischen Greigniffe fpielen vielmehr eine nur nebenfacilice Rolle neben ben naturhaften, Die bei beiben beutlicher beschrieben werben. Dasfelbe lagt fich in Bef. 2 tanftatieren, wo bie politischen Greigniffe überhaupt fehlen und ftatt ihrer, wie auch Giefebrecht jugibt, eine Theophanie geschilbert wirb.

Bir merben nun burd Giesebrecht weiter belehrt, bag bieje Theophanie bie "media ree" fei, auf bie es bem "jugenblichen Feuertopf" por allem antomme: also bie naturtataftrophe ift ibm bie Sauptfache, bie politische bagegen Rebenjache - gerabe umgekehrt wie bei Umos und hofea nach ber Meinung Biesebrechte. Folglich batte bier Jesaja etwas absolut (ober relativ?) Reues gebracht, aber ber Regenfent bleibt uns ben Radweis ichulbig, wie bies Reue aus ber Anschauungswelt bes Propheten organisch berausgewachsen und organisch mit ihr vertnüpft fei. Rebewendung, bag ibn "bie religiofe Rraft antreibe", befagt gar nichts, ba fie alles befagen tann. Trieb etwa "bie religiofe Rraft" nicht auch einen Amos ober Hosea an? Barum baben benn biefe nicht auch Theophanien oder Naturfataftrophen geschilbert ober wenigstens biefe Schilberungen in ben Borbergrund gerudt, mas fie ja nach Giefebrecht nicht getan baben follen? hier zeigt fich wieber einmal, mas bie fo viel gerühmte "pfpchologische" Erflarungeweise leiftet. Sie klingt febr plaufibel. Sobald man aber genauer jufieht, gerrinnt fie wie Bachs vor ber Sonne. Man made fich bie Behauptung Giefebrechts an Jefaja felbft tlar: Überall ba, wo biefer feine naturhafte, fonbern eine politische Ratastrophe beschreibt, ba bat ibn "augenscheinlich" bie "religiofe Rraft" nicht angetrieben !? Wenn ferner ber Brophet einmal erfannt batte, bag politifche Bertzeuge ben gottlichen Urheber in ben Schatten ftellten, baß es barum "religiofer" fei, die menfchlichen gattoren ganglich auszuicalten und die Bottheit allein wirten ju laffen, wie fonnte er bann von ber Bobe biefer Ertenntnis wieber berabfinten? Dann burfte er überbaupt feine politische Ratastrophe mehr fcbilbern, sonbern mußte fich auf bie Naturmunder beschränfen, um nicht für fich und andere bie gottliche Urface in ben hintergrund zu brangen! Barum enblich begnugte er fich nicht - wie anderswo - bamit, die Affprer als die Ruchtrute Jahves barzustellen? Ober warum ließ er nicht Jahve an der Spize ber Affgrer erscheinen und vor den Goldaten her durch ein Erdeben Zob und Berberben verbreiten? War damit nicht die religiöse Forderung befriedigt? Das wäre psychologisch verständlich gewesen.

Bipchologisch unverständlich bleibt es, wie ein Brophet, ber angeblich Die Bernichtung bes Boltes burch bie Afforer beschreiben will, fatt beffen feine Bernichtung burch ein Erbbeben befichreibt. Denn fo, wie bas Rapitel lautet, find bie Affprer einfach ausgeschloffen. Aberfest man bie religiofe Boefie in Die nuchterne Brofa, bann befant Jef 2: Richt ein Arieg, fonbern ein Erbbeben wied Afrael und die Belt beimfelben. Wer bier bie Affgret ober ben Rrieg einträgt, beffen Behauptungen werben vom Text, weil biefer teinen Anlag bagu gibt, fondern fie verbietet "ju Boben gefcmettett". Pfpcologifc unverftanblich bleibt smeitens, ber Biberfprud zwifden ber et bifden Rabnrebe bes Bropbeten, auf die Giefebrecht felbft ben Sauptnachbrud legt, und ber unethifden, naturbaften Bulunftebrobung. Wenn fich Jefaja gegen Struel wenbet und feine Gunben geißelt, warum follen bann bie Bebern Bibantons und bie Giden Bafans, die Berge und Bugel, bie Turme und Manern, Die Schiffe und Bimpel beftraft werben, bie bod an allebem gang unidubia And? Dag bamit auth "ber Sochmut ber Menfchen" - nicht blog Afracis! - ju Hall tommt, ift ja klar und wird ausbruttlich bemertt. Aber bie .. modia roo" ift nach Giefebrecht bie Theophunie, bie in ber Naturlataftrophe erfolgt. Barum funbigt Jefaja nicht eine Beft wer eine Bungerenot ober wilbe Tiere an, bie ja auch von Jabbe gefittt werben und boch nur bie foulbigen Denfthen babinraffen? Bon muß bas Unbeil bie gange Belt treffen, wie es fcheint, wenn Ifrael allein ber iculbige Zeil ift? Dit ber religiofen Rraft' ift augenfdeinlich" nichts ertlart, ba fie bei allen Bropheten wirtfam ift. Bielleicht verfucht es Biefebrecht einmal mit ber "poetifchen Rraft", Die bem Propheten eine grandiofe Form für ben Gebanten ber Belitataftrophe infpiriert bat! Damit ware bie gorm erflart.

Der Gebanke ber Welklatastrophe aber ist alter als Jesaja, alter als Umos, alter als unsere Propheten. Beweis basür ist einmal die einsache Erwägung, daß mythische Ibeen — und wenn Jahre handelt, so ist das eine "mythische" Ibee — aus der primitiven Zeit stammen, die vor der geschichtlichen Zeit liegt. Auch in der geschichtlichen Zeit werden Danblungen von der Gottheit ausgesagt, aber sie tragen nicht mehr den "mythischen" Charakter der "Antike" oder, wenn sie es doch tun, so sind sie eben aus einer alteren Tradition gesäusig. Ich behaupte, daß in der historischen Zeit keine mythischen Borstellungen neu geprägt werden. Der Mythus und das mythische Motiv gehören überall in die Kindheitskuse der Menscheit. Bei mythischen Borstellungen ist das nicht immer beutlich zu beweisen, wohl aber bei Mythen. Ran zeige mir einen

Mythus, ber in historischer Beit — nicht umgebeutet ober übertragen, sondern neu — geschaffen ist, und man wird vergebens danach suchen. Es gibt tein einwandfreies Beispiel.

Immerhin, da man dies eine potitio principii nennen tonnte, fo verweise ich zweitens auf eine andere allgemeine Ermagung, Die vielleicht eber auf Buftimmung rechnen barf. Wenn wir bei Baulus ober Auguftin ober Goethe Ibeen finben, Die fich nicht organisch aus ihrer Lebens- und Wettanicauung ertlaren laffen, bann werben wir unbebentlich auf frenche Elemente foliegen, bie fie von irgendwoher übernommen, aber fich innerlich nicht gang angeeignet haben. So baben wir in ber prophetifchen Aufunftebrobung zwei Twen tonftatiert, von benen ber eine, in beffen Mittelpuntt eine politifche Rataftrophe fteht, aufs engfte mit ber prophetifchen Mabnrebe gufammengebort, mabrent ber anbere, in beffen Dittelpmilt eine naturhafte Rataftrophe fieht, fich mit ber prophetischen Berufstätigkeit nicht recht reimen lagt. Bas liegt naber, als biefen Typus einer alteren Beit gugumeifen, gumal wir aus Amos 5, 18ff. wiffen, daß bie Borftellung vom "Tage Jahres", b. b. bie Eschatologie, fon vor Amos eriftierte! Dber will Giefebrecht biefe Stelle nicht für beweistraftig halten? Daß bie Propheten, auch von biefer Stelle abgefeben, von ber Bergangenheit abhangig maren, ift boch felbstverftanblich, ober ift bas etwas Bunberbares und bochft Erftainliches? Benn ich basselbe von Soethe behamptete, wurde man mich bann nicht einfach auslachen? Der find jene Manner vom himmel gefallen und ichleppen nicht, wie wir alle, bas Erbe ber Bergangenheit mit fich berum? Dber fürchtet Biefebrecht fur bie Große und Driginalität ber Bropbeten? Ihr Mobrud gu tun, liegt mir fern, und ich meine auch in meinem Buche fie gebubrend gewätbigt und bas Reue, bas wir ihr verbanten, ftart unterftrichen gu haben (694). G. 152-156. 249 f.). Rur weußten biefe Dinge in ben hintergrund treten, weil meine Aufgabe barin bestand, bem nachgufpftren, was an eschatologifden Borftellungen vor ber "fdriftftellernben" Bropbetie ertennbar und vorhanden fei.

Ich berufe mich brittens auf die Seibenoralel; ich mache einen scharfen Unterschied zwischen den Drohungen der Propheten gegen Jirael und ihren Drohungen gegen die Selden, was Girsebrecht nicht beachtet. Er sagt: "Auch die Strafreden der Propheten scheinen und prächtig vereindar mit ihren Aufgaben, wie wir sie bisher auffasten. Aber wir haben ums grimmig getäuscht. Es ist ein ganz oberstächliches Urteil, das wir gefällt haben, wenn wir der Meinung waren, Amos wurde nicht in Bertegenheit gekommen sein, wenn man ihn um die drei ober vier Sunden von Damastus oder Philista oder Moaditis befragt hatte. Da Amos nur eine kontrete Sunde nennt, so ist es unnut darüber zu stretten, ob er auch die anderen drei oder vier irgendwie hatte bezeichnen konnen. Mir handelt es sich um etwas ganz anderes, nicht um das einzelne

Beibenoratel, fonbern um bie Battung. Go beift es in meiner Сеф. S. 148: "Die Entftehung ber Beibenoratel als Gattung erflart fic am einfachften burd bie 3bee einer universalen Rataftropbe, mabrend die einzelnen Beissagungen natürlich durch besondere zeitgeschicht: liche Umftande veranlagt und mobifigiert wurden." Und 6. 153 fügte ich bingu: "Alle Bropbezeiungen vom Ende Ifraels find . . . burch irgendwelche Gunben bes Bolles motiviert, bei ben Trohungen gegen bie Beiben aber findet fich eine gange Reibe, in ber jebe ethifche Begrunbung fehlt. hier bat fich bas Urfprungliche erhalten. Das tonnte um fo leichter geschen, als man bie Gunben ber Beiben nicht fo gut tanute wie bie Fraels. Bugrundegeben mußten beshalb jene Bolfer boch" eben wegen bes Universalis mus ber naturhaften Rataftrophe. Dies ju betonen und ju bemeifen, mar meine Abficht. Giefebrecht ift barauf gar nicht eingegangen, sonbern bat fich eine Stelle berausgegriffen, bie vielleicht ju feiner Theorie paßt, weil fie verschieben aufgefaßt werben tann. 3d will ibm eine andere Stelle nennen, an ber feine Theorie gericelt: bie Drobung Bephanjas 2, 4-7 gegen Bhiliftaa und Rreta. Bo ift benn da die von Giesebrecht fo febr gepriesene tonfrete Schilberung ber fittlichen Buftanbe burch bie vor egilifden Bropheten? Es wirb überhaupt feine Gunbe ermahnt, um berentwillen fie vernichtet werden follen. Hie Rhodus, hie salta! 3ch bemerte jum voraus, bag ich eine Streichung biefer Berfe als eine Bestätigung meiner Anschauung anfebe.

6. Giesebrecht batte wenigstens andeuten muffen, baß fich ber zweite Teil meines Buches mit ber Beilseschatologie ober ber Butunfte verbeigung beschäftigt. 36 bin junachft auf bie allgemeinen Borftellungen eingegangen, die ich unter bem Titel "bas golbene Beitalter" jufammengefaßt babe. hier fuche ich, ebenfo wie bei ber Unbeilseschatologie. au zeigen, baß die Bropbeten von einer Tradition abbangig find, Die ebenfalls munblich verbreitet war. Die Beweisführung ift auch bier ber Art nach biefelbe: es finden fich überall mythifche Glemente, bie ju ber fittlichen bobe und ber religiofen Tiefe ber Bropbeten nicht paffen, bie barum als Frembtorper einer alteren Trabition entftammen muffen. Merkwurdigerweise baben fie alle, balb mehr balb minber beutlich, benfelben Uriprung: fie geben famtlich jurud auf bie 3bee von ber Biebertebr bes Barabicfes ober bes golbenen Reitalters". Co weit bie Satfachen, bie fich fcwerlich leugnen laffen. Run ber Schluß: Da von einem Barabies nur am Anfang einer Belt gefprochen werben tann, ba aber tropbem von einem neuen himmel und einer neuen Erbe - vor Deuterojesaja - nicht gesprochen wird, jo muffen wir folgern, bag bie ursprungliche 3bee ber Belterneuerung in alterer Beit zwar notwendig vorhanden gewesen sein muß, aber in ber prophetischen Beit bereits verdunkelt war. Der Charafter ber Beilfeechatologie ift bemnach ebenfo

fragmentarisch wie berjenige ber Unheilseschatologie. Allein so viel ist gerade hier beutlich, daß es sich ursprünglich um das Paradies, die Welt und — nicht um Palästina gehandelt hat. So entsprechen sich Unheil und heil: bort die Beritorung, hier die Erneuerung einer Welt. Darum gehoren beide notwendig zusammen. Das Unheil ist nicht ohne das heil dentbar. Und daß beide Partien der Eschatologie gleichalt sind, wird durch den ursprünglich mythischen Charakter bestätigt, der überall durchscheint — wenn man ihn nicht hinwegpsphologistert!

36 glaube bewiesen gu baben, baß bie 3been ber Bropheten über bie Beilszeit - bie fogenannten "meffianifden Beisfagungen" - alter find als Amos, bag man folglich im allgemeinen gar teinen Grund bat, bie Butunftehoffnungen ber alteren Bropheten ju ftreichen. In einem besonderen Baragraph 22 babe ich einige generelle Gesichtepuntte gegeben, wie fich mir die Echtheitsfrage barftellt. Ich bebaure heute, baß ich mich nicht icon bamals tiefer in bas literartritische Broblem eingelaffen und an einigen Brophezeiungen nach ber rein "literarhiftorifchen Methobe" gezeigt babe, baß fie notwenbig vorexilifc fein muffen und baß ibr angeblich nacherilifder Urfprung nur auf einem "Dogma" beruht. Bielleicht bate ich bann auch biejenigen überzeugt, bie meine jetige Beweisführung nicht verfteben. 3d hoffe aber, bas Berfaumte balb nachaubolen und bei berfelben Gelegenheit Giefebrechts mertwürdige Theorie von ber "unwillfürlichen Gebantenfolge" bes "normal organifierten" Brophetengeiftes ju widerlegen, weil mich bas bier ju weit fuhren murbe, auch nicht direft bierber gebort.

In meinem Buche folgen bann Untersuchungen über ben "Messa", wo ich besonders den Paragraph 23, der vom "Hoftil" handelt, geneigten Lesern zur Weiterarbeit empschle. In dem Abschnitt über den "Ebed Jahve" habe ich mich vor allem mit Giesebrecht auseinandergeset — weil er die gegnerische Position am schärfsten und besten vertritt — und ihm gegenüber die individuelle und eschatologische (wenn man will "messanische") Fassung, wie ich meine, mit guten Gründen behauptet. Ich mache besonders auf den Paragraph 30 ausmertsam, der "das große Mysterium" von Jes. 53 und seinen geheimnisvollen Ton zu schilchen versucht. Endlich habe ich das "Menschenschn" problem wesentlich in dem von Bousset angedeuteten Sinne weiterzusühren getrachtet.

Berlin.

finge Greßmann.

# Miszellen.

1.

#### Programm

ber

Haager Gefellschaft zur Verteidigung der chriftlichen Religion für bas Jahr 1907.

Folgende Preisfragen werben vom Borftanbe ausgeschrieben.

I. Zur Beantwortung vor bem 15. Dezember 1908:

"Eine Untersuchung über die Eigenart und die Bebeutung des Christentums im Lichte der vergleichenden Religionsgeschichte."

II. Zur Beautwortung vor bem 15. Dezember 1909:

"Eine Untersuchung über ben Ursprung und die Beftimmung der sogenannten , geiftlichen Güter" (geesteliste
goederen) in den Riederlanden und deren Gebrauch im 17. Inhehundert."

Auf solgende Fragen kann noch die Antwort eingesandt werden vor dem 16. Dezember 1907:

Die Gesellschaft verlangt "ein wissenschaftliches Handbuch ber Sittenlehre auf ber Grundlage ber von ber liberalen Theologie vertretenen Prinzipien". Bor bem, 15., Dezember 1908:

Die Gesellschaft verlangt "eine wissenschaftliche Untersuchung über ben Einfluß religiöser Glaubensäberzeugungen auf bie Beantwortung von Fragen auf bem Gebiete ber Ethit, ber Politit und ber sozialen Einrichtungen und Berhältnisse".

Mich mas, nach bem angegebenen Termin, einläuft, wirb ohne Beurteilung beifeite gelegt:

Für, die ausreichende Beantwortung jeder Preisfrage wird eine Summe von 400 Gulben ausgesetzt, welche Summe die Bersasser gang, in Geld empfangen, wenn sie nicht die goldene Medaille der Gesellschaft (im Werte von 250 Gulden) und 150 Gulden in Geld, oder die silberne Medaille und 385 Gulden in Geld vorziehen. Außerdem werden die so gefrönten Preissschriften von der Gesellschaft unter ihre Werke ausgenommen und herausgegeben.

Der Borstand behält sich das Recht vor, eine Preisschrift mit einem Teil des ausgesetzen Preises zu bekrönen, entweder mit oder ohne Aufnahme unter die Werke der Gesellschaft. Letzteres erfolgt in diesem Falle aber nur mit Zustimmung des Bersfassers.

Die Abhandlungen muffen, um zur Mitbewerbung um ben Preis zugelassen zu werben, beutlich geschrieben sein (Maschinensichrift hat ben Borzug) in niederländischer, lateinischer, französischer ober beutscher Sprache, im letten Falle mit lateinischer Schrift. Arbeiten, die mit beutschen Buch staben oder nach der Ansicht des Borstandes und eutlich geschrieben oder schlecht typiert sind, werden nicht berücksichtigt. Anappheit, soweit sie die Ansorderungen der Wissenschaft und des Gegenstandes nicht zu kurz fommen läßt, gereicht zur Empfehlung.

Die Berfasser nennen ihren Namen nicht, sondern zeichnen ihre Abhandlung mit einem Motto, und senden dieselbe mit einem versiegelten Namensbillett, das das gleiche Motto als Aufschrift trägt, postfrei an den Schriftsührer der Gesellschaft Dr. T. Cannegieter, Professor der Theologie an der Universität Utrecht.

Bon ben gekrönten Schriften, welche unter die Berke ber Gesellschaft aufgenommen sind, durfen die Berfasser weber eine neue oder eine verbesserte Auflage, noch eine Übersetung versöffentlichen, ohne zuvor die Erlaubnis des Borstandes erhalten zu haben.

Jebe Abhanblung, die nicht von der Gesellschaft herausgegeben wird, kann vom Berfasser selbst veröffentlicht werden. Das von ihm eingesandte Manuskript aber bleibt Eigentum der Gesellschaft; es kann aber dem Berfasser auf sein Ersuchen zurückerstattet werden.

Nicht zurückverlangte Abhandlungen werben nach fünf Jahren vernichtet.

Exemplare biefes Programmes find auf portofreie Anfrage zu erhalten beim Schriftführer ber Gefellschaft.



# Abhandlungen.

1.

#### Jahwe und seine Anffassung in der ältesten Zeit.

Bon

Brof. Rarl Marti in Bern.

Die Ansichten über die Bebeutung Jahmes in ber älteften Zeit geben beute mehr benn je auseinander. Wollen die einen babei auf die primitivften Borftellungen zurückgreifen, so sinden andere mit bem Namen Jahwe von Anfang an febr bobe, ja selbst bie bochften Anschauungen verknüpft. Die einen berufen fich auf einzelne merkwürdige Erzählungen bes Alten Testamentes, in benen Jahme fich nur wenig von einem gewöhnlichen Nachtbamon unterscheibet; bie anbern bagegen weisen auf ben weiten Horizont bin. ben bie Entbedung ber babylonischen und ägyptischen Rultur für Die Jahrtausende vor der Entstehung der ifraelitischen Religion eröffnet, von dem aus auch ein helles Licht auf die ursprüngliche Auffaffung von Jahme falle. Deswegen braucht nun aber hier die Frage des Panbabylonismus nicht aufgeworfen zu werden. Denn mit ber allgemeinen These von ber babylonischen Beeinflussung bes ganzen vorberen Orients ift nichts Sicheres für unsere Frage gewonnen, wenn nicht ber tatfächliche Rachweis eines wirtlichen Zusammenhanges im einzelnen geliefert werben kann. foll nicht die Zahl der verschiedenen Meinungen über die ursprüngliche Auffassung von Jahme um eine neue vermehrt, sondern nur Theol. Stub. 3abra, 1908. 21

Digitized by Google

ber Bersuch gewagt werben, burch Unterscheibung einige Klarheit zu gewinnen und so ber Lösung des Problems näher zu kommen, das in dem Jahwenamen und in der Jahwenauffassung liegt. Es wird daher auch zu entschuldigen sein, wenn mit keinem neuen, sondern nur mit wohlbekanntem Material operiert wird.

Ruerst ift zu fragen, wo ber Jahmename vortommt; benn bag ber Name Jahme ber ureigenfte und ausschliefliche Befit ber Ifraeliten sei, ift nicht mehr festzuhalten. Zwar barf man fich für bas Bortommen bes Namens Jahwe als Namen eines Gottes auch außerhalb Ifraels nicht mit Sicherheit auf die beiben in Geschäftsurfunden aus ber hammurabi-Beit, also aus bem Ende bes 3. Jahrtausends v. Chr. gelesenen Ramen: Ja-u-umilu und Ja-PI-ilu ober Ja-'-PI-ilu berufen. Denn ber erftere: Ja-u-um-ilu ift boch nicht ohne weiteres = Jahweilu au seten, und die Lesung bes letteren ale Ja-we-ilu ober Ja-a-we-ilu ift bei ber Mehrbeutigfeit bes Zeichens PI teineswegs sicher. Sei bem aber, wie ihm wolle, fo fehlt bas Götterbeterminativ vor bem erften Beftanbteil bes Namens, bas nach ber Regel 1) vorhanden sein sollte, wenn Ja-wo (ober wie au lefen ift) ein Gottesname mare. Es bleibt baber bie Bermutung viel mahrscheinlicher, daß ber erfte Teil des namens (nämlich Jawe resp. Jaawe) ein Abjektiv ober ein Berbum sei, wie in fo vielen hebräischen Eigennamen, 3. B. deprin (= Gott ist start), בווייאַל (= Gott erfreut), ידוייאַל (= Gott handelt) usw. Unb bie Möglichkeit ift nicht von ber hand zu weisen, bag bas 3mperfett jawe refp. jaawe bemfelben Stamme angebore, von bem ber Gottesname יהוה herkommt, ja daß es geradezu irgendwo und irgendmann jum Gottesnamen geworben fei. Wertvoll mare es au wiffen, mas mit ber Ausfage jawe refp. jaawe über bie Gottheit gesagt fein follte. Aber auch ohnebies ift es wichtig, baß in biesen alten Namen aus bem Enbe bes 3. Jahrtausenbs

<sup>1)</sup> Immerhin scheint diese Regel von den Schreibern nicht überall durchgeführt worden zu sein; so soll bei aus einem Gottesnamen und ilu zusammengesetzen Eigennamen das Götterbeterminativ sogar gewöhnlich sehlen, s. Lagrange, Encore le nom de Jahwe in Revue Biblique internationale 1907, S. 384.

v. Chr. der als Jahwe gelesene erste Bestandteil, wenn auch nicht sicher als Gottesname, so doch als Aussage über eine Gottheit figuriert.

Auf etwas festeren Boben treten wir im 2. Jahrtaufenb. Auf einem von Sellin bei ben Grabungen im alten Ta'anak gefunbenen, an Istarwasur gerichteten Briefe, ber in Reilichrift geschrieben ift und etwa aus ber Mitte bes 2. Jahrtausenbs ftammt, nennt fich ber Abfender Ahi-ja-mi. Hrozný (f. bei Gellin Tell Ta'annek, Wien 1904, G. 116) bemerkt, bag bier bas Fehlen bes Gottesbeterminative vor ja-mi feine Inftang gegen Annahme eines Gottesnamens in eben biefem ja-mi bilben konne, ba ber Schreiber auch bem Namen ber Göttin Istar in bem Eigennamen Istarwasur bas Gottesbeterminativ nicht vorgesett babe. Nimmt man ferner an, daß, wie im Babylonischen, auch bier m jur Biebergabe von w biene, fo läßt fich nicht verkennen, baß ja-mi bem Gottesnamen Jahme entspricht und in Ahija-mi ein genaues Aquivalent bes altteftamentlichen Namens Achijjahu אַרַיַּרָהָר (1 Reg. 14, 4), resp. einer vorauszusetenben älteren Form אַרְיַרְהָה (= Jahme ift Bruber [Berwandter]) vorliegt. Danach ift mit großer Babricheinlichkeit anzunehmen, baß Jahwe als Gottesname ben Kanaanitern schon um bie Mitte bes 2. Sabrtausenbs bekannt, also icon vor bem Einbringen ber Ifraeliten in Kanaan, natürlich neben anderen Göttern wie g. B. ber burch benfelben Brief bezeugten Istar, wenigftens von einzelnen verehrt war.

Für ungefähr bieselbe Zeit, aus ber die Ta'annek-Taseln stammen, ist das Borkommen des Gottesnamens Jahwe auch in Babylonien zu belegen. Denn man liest auf Taseln aus den Tempelarchiven von Nippur, die der Kassitenperiode (zirka 1700 bis zirka 1150 v. Chr.) angehören, Namen wie Ja-â-u, Ja-a-u und Ja-û-da-ni, unter denen der letztere besonders aussallend ist, da er die interessante Parallele zu dem bekannten Eadani bildet und so auss deutlichste Ja-û als Gottesnamen aussweist. Übrigens ist Ja-û auch dadurch als Gottesname bestätigt, daß in eben dieser Periode zu Nippur eine seminine Gottheit-Jaût [um] vorkommt, deren Namen nur die seminine Form des

Namens Ja-û ift. Daß aber babplonisches Ja-û hebräischem entspreche, ist kaum in Frage zu stellen und es barf baher als sicher gelten, daß um die Witte des 2. Jahrtausends in Babplonien der Gottesname Jahwe bekannt war 1).

Rann ber Steptiter bei all ben bisber angeführten Belegen noch zu Zweifeln geneigt sein, so ift ohne Frage fichergeftellt, baß im 8. Jahrhundert Ja-u, was boch nichts anderes als Jahwe fein tann, als Gottesname einen Bestandteil von Ramen norbfprischer Fürften gebildet bat. Denn es findet fich in ben Unnalen Tiglatvilesars für ben Mürften bes nordaramäischen Landes Ja'ubi (= יארי in ben Sondsirli-Inschriften) ber bem bebräischen Azaria vollständig entsprechende Name Azrija-a-u. Bier eine Berwechslung mit Azarja-Uzzia von Juda zu vermuten, verbietet ber auf verschiebenen Inschriften Sargons gelesene Name eines Rönigs von Samath: Ja-u-bi-'-di (Jaubi'di), ein Rame, beffen erftem Element Jau auch gang richtig bas Gottesbeterminativ vorgeset ift und für ben die bedeutsame Bariante Ilu-bi-'-di vorkommt, fo bag uns also bie schönfte Barallele zu ben beiben Namen bes brittletten judaischen Ronigs Jojakim und Eljakim geboten ift 2). Der Name Jahme fehlt zwar in ber Lifte ber Götter von Ja'ubi auf ber Hababinschrift; tropbem ift mit Eb. Meber (Die Ifraeliten und ihre Nachbarftamme, S. 247 f.) anzunehmen, daß ber Gott Jahme, wenn er auch nicht als ein Hauptgott galt, boch in Hamath und bem gleichfalls aramäischen Ja'ubi Berehrung erfuhr.

Die weite Berbreitung bes Namens bes ifraelitischen Gottes ift eine ebenso merkwürdige Erscheinung, wie sein Borhandensein schon ehe es ein Bolk Israel gab. Leider läßt sich aber den angeführten Nachrichten über sein Borkommen außerhalb Israels nicht entnehmen, welche spezielle Auffassung man mit dem Jahwenamen verband; auch läßt sich vorderhand daraus nicht erschließen, wo der Ursprung der Verehrung Jahwes zu suchen ist. Es wäre sehr voreilig, einsach wegen der vermutlich ältesten Spur der

<sup>1)</sup> Bgl. hiern A. S. Sance, The Name of Jeho, Jahveh in The Expository Times, Vol. XVIII, Nr. 1 (Oft. 1906) S. 26 f.

<sup>2)</sup> Bgl. RUE. \* S. 465 f.

Existenz des Jahwenamens in Babylonien und wegen der allgemeinen These von der Ausbreitung der babylonischen Kultur nach Westen Babylonien als Ausgangspunkt des Jahwenamens und der Jahweverehrung anzunehmen. Man müßte denn doch erwarten, daß in der babylonischen Literatur von einem Gott Jau weit mehr zu hören wäre, als was die zerstreuten Restchen in Eigennamen weit auseinanderliegender Länder und Zeiten besagen.

Bielleicht werben wir ber Entscheidung ber Frage nach bem Ausgangspunkt ber Jahweverehrung näher geführt, wenn wir barauf achten, bag mit ben genannten Bolfern ber Babblonier. Ranaanäer und Aramäer ber Preis, in dem außerhalb Ifraels Jahme Berehrer fand, noch nicht abgeschloffen ift. Es gebort zu bemselben noch eine ganze Bölterschaft, nämlich bie ber Reniter. Bon biesen ift bekannt, bag fie ftets mit ben Ifraeliten in freundlichstem Berhältnis ftanben, baß fie aber im Unterschied von ihnen nie recht anfässig geworben find, sonbern meift nomabifiert haben, wie wir fie fo im Guden unter ben Amaletitern (gur Beit Sauls. 1 Sam. 15, 6), aber einige auch im Norben bes Landes (jo im Deboralied Jub. 5, 24) antreffen. Da fie Num. 24, 21 f. und Bub. 4, 11 auf einen Stammvater Rain gurudgeführt werben, so hat man ein Recht, die Erzählung von Kain, dem unstet und flüchtig herumgiebenben, burch bas Jahmegeichen Geschütten, nicht Gebrandmarkten, herbeizuziehen und die Reniter überhaupt als Träger bes Jahmezeichens, also als Jahmeverehrer zu betrachten. Durch die Erzählung von dem Stammvater Rain soll bas sonderbare Los bes steten Romabisierens seiner Abkömmlinge mitten unter Ifrael erflärt werben 1). Nebenbei gesagt halte ich auch jest noch fest, daß die Lesung קניתי איש את יהוה (ftatt 'ק' א' אַת-ר') die befte lösung ber Schwierigkeit in jener Stelle sei, die den Ramen Rain burch ein Wortspiel mit ach erklären will (Gen. 4, 1)2). Rur so vermag ich win diesem Sape erträglich zu finden: "ich habe einen Träger bes Jahmezeichens bekommen". Gilt nun

<sup>1)</sup> Bgl. Stabe, Das Kainszeichen, in JAB 1894, S. 250—318, wieber abgebruckt in Stabe, Ausgewählte akabemische Reben und Abhandslungen. 2. wohlseile Ausg. 1907, S. 229—273.

<sup>2)</sup> Bgl. Lit. Centralbl. 1897, Rr. 20, Sp. 641.

nach einer Tradition (Jud. 1, 16; 4, 11) auch der Schwiegersvater Moses als Keniter und empfängt Mose die entscheidende Offenbarung Jahwes in der Nähe seines Schwiegervaters, der doch sicherlich irgendwie im nordwestlichen Arabien lokalisiert wird, so ist es wahrscheinlich, daß eben da der Ausgangspunkt sowohl der Keniter als auch der Jahweverehrung zu suchen ist.

Man hat ben Kreis ber Jahmeverehrer noch weiter ziehen Weil Bileam als Prophet Jahmes erscheint, bat man baran gebacht, in seinen Boltsgenoffen Jahmeverehrer feben ju müffen. Leiber ift aber bie Bertunft Bileams nicht ficher ju ftellen: man bat selbst im Alten Testament keine einbeitliche Trabition hierüber: Nach Rum. 23, 7 ("Bon Aram bat mich Balat geholt, von ben Bergen bes Oftens") ftammt er aus Aram ober ben Bergen bes Oftens (Rebem), nach Rum. 22, 47 (PC) wohl aus Mibian, und nach Rum. 22, 5 (wo nach einzelnen Manuftripten und einigen Übersetungen בכר עבור ftatt בכר עבור gelesen wird) vielleicht aus Ammon. Wir können die Frage auf fich beruhen laffen, brauchen auch nicht zu erörtern, ob am Enbe Ebom für Aram in Num. 23, 7 zu lesen sei; benn auch wenn feftgeftellt mare, bag bie Beimat Bileams Aram, Ammon, Ebom, Mibian ober Rebem sei, so bürfte sicher baraus nicht geschloffen werben, daß alle Angehörigen bes betreffenden Bolfes nach ber Meinung ber Erzählung Jahwe verehrten. Es ift nicht zu vergeffen, daß die fromme naive Auffassung die dem Bolte Ifrael gunftigen Erscheinungen auch außerhalb Ifraels auf Jahme zurudführte und besonders die jum Beile Ifraels wirkenden Berfonlichkeiten auch außerhalb Ifraels als Jahweverehrer betrachtete, bies nicht etwa weil Jahwe als ber universale eine Gott geglaubt wurde, sondern gerade weil er ber Spezialgott Ifraels war. So ift selbst Rabab in Jericho, die die Rundschafter beberbergte, ja fogar ber Pharao ein "Jahmeverehrer" geworben, weil er Joseph so freundlich behandelte und von Jahme bedeutsamer Träume gewürdigt wurde 1). Es bleibt also schwierig, auf Grund ber

<sup>1)</sup> Bgl. Martin Peister, Die Beziehungen ber Richtifraeliten zu Jahve nach ber Anschauung ber altifraelitischen Quellenschriften, 1907 (Beisheft XII zur ZAB.), S. 9f. u. sonft.

Bileamerzählung irgendein anderes Bolk in den Kreis der Jahweverehrer einzurechnen. Bielleicht ift an die Midianiter zu benken,
weil nach der gewöhnlichen Tradition Jetro, Moses Schwiegervater, ein Midianiter ist und in ihrem Gebiete oder in der Nähe
desselben der ursprüngliche Sitz der Jahweverehrung, wie schon
erwähnt ist, zu suchen sein wird. Immerhin darf auch hier nicht
vergessen werden, daß erst die naive Auffassung die Angehörigen
von Moses Schwiegervater in den Kreis der Jahweverehrer einbezogen haben kann.

Aber es genügt, daß mit Sicherheit sestgestellt werden kann, daß der Name Jahwe nicht auf Ifrael eingeschränkt war und sich Jahweverehrer nicht nur unter den Ifraeliten befanden. Ebenso ist nach dem Borhandensein des Jahwenamens dei Babyloniern und Kanaanäern anzunehmen und aus der Existenz der Keniter, die von Ansang an neben den Israeliten da waren und deren Jahwezeichen die Berwunderung der Israeliten erregte, zu schließen, daß Jahwe ein vorisraelitischer Gottesname ist. Und endlich ergibt sich als sehr wahrscheinlich, daß der Ausgangspunkt der Jahweverehrung im nordwestlichen Arabien zu suchen ist, von wo im Laufe der vorchristlichen Jahrtausende wie später vor und nach dem Ausstommen des Islams "arabische" Stämme auswanderten und den Namen des Gottes Jahwe in ihre neuen Wohnsitze nach Babylonien, Kanaan und Aram mitnahmen, von wo auch die Keniter ausgingen und ebenso die Israeliten kamen.

Die Bebeutung Jahwes, die Auffassung, welche man in vorsisraelitischer Zeit mit dem Jahwenamen verband, sestzustellen, reichen aber die erwähnten, dis jetzt bekannt gewordenen dürstigen Notizen nicht hin. Man kann höchstens sagen, daß ihm nirgends eine besondere Stellung eingeräumt ist und er nirgends eine nachbaltige Wirkung ausgeübt hat. Wie bereits hervorgehoben wurde, erscheint er auch in Aram nicht in der Liste der sprischen Hauptgötter, und ebenso ist nicht zu bestimmen, was er für die Keniter bedeutete. Doch mag immerhin die weite Verbreitung davon überzeugen, daß er in seiner Heimat eine angesehene Gottheit war.

Eine andere Götter überragende, über bie Linie gewöhnlicher Gottheiten hinausreichende Bebeutung besitzt Jahwe erft bei ben

Ifraeliten, die ihn als ihren besonderen Gott verehrten, welcher sie zusammenhielt und ihnen sesten Wohnsitz im Lande Ranaan verschafft hatte. Bielsach herrscht nun die Meinung, daß von den Erzählungen des Alten Testamentes auf die frühere Auffassung von Jahwe zurückgeschlossen werden könne. Man bemerkt nämlich sosort, daß in diesen Darstellungen Elemente verwendet werden und Züge erscheinen, die einer Stuse der Gottesvorstellung angehören, welche nicht an die Bedeutung Jahwes für die Israeliten heranreicht. Aber die beinahe als Axiom angesehene These, daß diese niederen Züge in der alttestamentlichen Darstellung zur Gewinnung der ursprünglichen Jahwevorstellung verwendet werden dürsten, ist meines Erachtens durchaus unrichtig. Es gilt hier genau zu unterscheiden.

Das mit ber genannten These bezeichnete Berfahren halte ich einmal icon für verfehlt, weil es zu ben allerverschiebenften Refultaten geführt hat. So fleht ber eine in Jahwe einen früberen Gewitter- ober Bultangott, weil in vielen Darftellungen ber Theophanie von Sturm und Gewitter bie Rebe ift und er darin noch die Rachwirkungen einer früheren Stufe zu erblicken meint, auf welcher Jahme Gewittergott gewesen sei. Ein anderer weist barauf bin, daß in febr altertumlichen eigenartigen Erzählungen Jahme mit Menschen ringend bargestellt werbe, bag er nachts mit Jatob getämpft und Dofe nachts in der Berberge überfallen habe, und schließt baraus, bag Jahme unzweifelhaft ursprünglich als ein Nachtbämon aufgefaßt worben sei. Wieber ein anderer tann an bie eberne Schlange erinnern, die seit ber Zeit Moses mit bem Jahwefult in Berbindung ftebe, und auf den Gebanken kommen, Jahwe sei, ba die Schlange einen chthonischen Damon repräsentiere, ursprünglich eine chthonische Gottheit gewesen. Und noch ein anberer tann die ursprünglichften Züge barin erkennen wollen, bag bie Gegenwart Jahmes fich im Rauschen ber Baume tundgegeben habe, und bemgemäß in Jahwe eine alte Baumgottheit seben. So aber gibt es ber Möglichkeiten noch viele: man tann in Jahme einen verwandelten alten Beftgott ober nach ber bilblichen Darftellung in Rind ober Stier irgendwie eine Gottheit bes Aderbaus vermuten uiw. uim. 3ch gebe ju, bag eine biefer Borstellungen bas richtige treffen kann, also vielleicht bem entspricht, was man einst in uralter Zeit von Jahwe bachte. Aber es liegt bann nur ein glücklicher Zufall vor; benn welche Vorstellung die richtige sei, läßt sich bei Befolgung dieser Methode nicht heraus-bringen.

Dem ift aber fo, weil biese Methobe zweitens fich ben Urfprung ber altteftamentlichen Darftellungen nicht flar macht. Denn Die Boraussetzung, von ber fie ausgeht, ift falich, bag bie nieberen Rüge in ben Erzählungen aus einer Beriode einer niebereren Auffaffung Sabwes in fruberer Zeit berftammen. Es banbelt fich vielmehr um Übertragung von Erzählungen über andere gottliche Machte auf Jahme. Gin Banbel bes Subjettes liegt in diefen Ergablungen vor, nicht ein Überbleibfel und Reft einer früheren Auffassung besselben Subjektes. Wenn also jett 3. B. vom Rampfe Jahmes mit Jatob und Dofe in einer Beife erzählt wirb, die an einen Nachtbamon erinnert, so ift Jahwe an Die Stelle eines Nachtbamons gefett, von bem ursprünglich erzählt wurde. Jahme bat alle solche niederen Gottheiten verdrängt, ihre Funktionen und auch ihre Buge übernommen. Die Gottbeiten find nach und nach alle (Damonen, dthonische Götter, Lotalnumina usw.) in Jahme aufgegangen. Die nieberen Elemente und Züge in solchen alten Darstellungen sind somit viel richtiger als Dofumente ber religiojen Anschauung ju benuten, welche vor. eventuell am Anfang noch neben ber Berehrung bes ifraelitijden Sabwes berrichte. Richt bie ifraelitische, sonbern die porifraelitische Religion ift aus ihnen fennen zu lernen.

Im Grunde ist mit dieser Feststellung eigentlich nichts Neues gesagt; denn man erklärt schon längst: Baal ist in Jahwe aufgegangen, Baals Land ist Jahwes Land und die Rultstätten Rasnaans sind Jahweheiligkümer geworden. Aber die weittragenden Konsequenzen dieses Satzes sind nicht eingesehen und nicht gezogen. Denn so wenig Baal ein Mittel an die Hand gibt, die genuin-istraelitische Borstellung von Jahwe zu gewinnen, ebensowenig kann das literarische Material ohne weiteres tale quale mit seinen Darstellungssormen dazu dienen. Jedensalls müßte vorerst eine sehr genaue und eingehende Untersuchung angestellt

werben, ob irgendwo sicher Erzählungen vorliegen, welche ohne alle fremde Beimischung auf frühere Borstellungen von Jahwe zurückgehen. Aber eine solche Prüfung dürste schwerlich viele Stoffe als wirklich intakt und genuin-ifraelitisch erweisen, und das Urteil wird bleiben, daß die Gesamtmasse nach Stoff und Form von kanaanitischem Gute durchsett ist, ja im Grundstock reichlich kanaanitische Elemente enthält. Dies Urteil wird um so mehr Geltung haben, als gerade die Tatsache der Absordierung der niederen Gottheiten durch Jahwe diesen als verschieden von ihnen und andersartig als sie hinstellt und somit Jahwe einen ganz anderen Charakter vindiziert.

Die Richtigkeit biefer Beurteilung ber ifraelitischen Erzählungen wird sowohl burch die Religionsgeschichte überhaupt, als auch burch ben weiteren Berlauf ber Geschichte ber ifraelitischen Religion felbst bestätigt. Die Absorbierung niederer Gottheiten burch bobere wird burch bie Religionsgeschichte auch sonft bewiesen. An eine sprechende Analogie sei bier turz erinnert, bie Sam Bibe in feinem jungft erschienenen Artitel über "Chthonische und bimmlische Götter" im zweiten heft bes Ardivs für Religionswiffenschaft biefes Jahres (1907, S. 257-268) uns an bie Sand gibt. Er schreibt (S. 257): "Daß himmlische Götter mitunter zu chthonischen werben, ift eine Tatsache, die sowohl in der griechischen Religion wie in anderen Religionen beobachtet wird. 3m Rampfe gegen bie vorgriechischen lotalen Götter, bie wohl zum großen Teil chthonisch maren, haben sich die olhmpischen Götter oftmals bequemen muffen, ben Rultus ber verbrangten Götter und bie bamit verbundenen göttlichen Funktionen ju übernehmen". Besonders inftruttiv ift, mas über Zeus feftgeftellt wird: "Beus, ber bochfte unter ben Olympiern, bat es nicht verschmäht, die Büge eines finfteren Unterweltgottes anzunehmen, und Zeus meiliziog wird sogar als Schlange bargestellt" (a. a. D. S. 257). Das ift eine außerorbentlich intereffante Parallele ju ber ehernen Schlange, bem Nechustan, im Tempel ju Jerufalem. Ebenso wichtig ift, was Wibe S. 261 fcreibt: "Nach uralter griechischer Anschauung tommen bie Träume von ber Erbe, aber in ber Ilias A 63 kommt ber Traum von Zeus". Jebermann benkt doch hier an Jatobs Traum von der Himmelsleiter in Bethel, den Jakob nach der ganzen Darstellung der Erzählung durch Inkubation (also von der Erde her) erhält, und daneben an die Träume, die Jahwe in der Josephsgeschichte und sonst verursacht. Wohl muß Sam Wide daneben bemerken, daß disweilen auch chthonische Götter zu himmlischen wurden, aber er konstatiert auf S. 258: "Als die olhmpischen oder "homerischen" Götter die griechische Welt zu erobern versuchten, stießen sie überall auf uralte Lokalfulte, deren Inhaber zum großen Teil chthonisch waren. Die alten Gottheiten haben sich natürlich aus allen Krästen gegen die Eindringlinge gewehrt, aber im großen und ganzen haben die Olympier gesiegt, wenn auch nicht ohne Mühe und zahlreiche Kompromisse."

Bas bier im großen und ganzen von ben Olympiern gesagt ift, bas gilt, so meine ich, in ausschließlichem Sinne von Jahme, bem ifraelitischen Gotte. Ebe baraus Schluffe auf feinen urfprunglichen Charafter gezogen werben, fei auf ben vollftanbigen Sieg bingewiesen, ben Jahme, wie bie Geschichte ber ifraelitischen Religion bezeugt, in ber Folgezeit errungen bat. Der Prozeß ber Abforption ber anderen Gottheiten ift bei Jahme bis zum Enbe burchaeführt: Wie bie Damonen ift Baal gang aus bem Felbe geschlagen, alle Funktionen Baals bat Jahme übernommen und aller Kultus Baals ift zum Kulte Jahwes geworden. Und was noch mehr ift, vor ihm find alle Götter ber Welt verschwunden; Die Erzählungen von den Großtaten babblonisch-affprischer Götter haben nicht nur die Farben für die Darftellung des Wirtens Jahmes gelieben, ihre Taten find bie seinigen geworben und ftill= schweigend find vor ibm bie affprisch-babylonischen Gottheiten, wie vorber die Dämonen und Lofalnuming, vom Schauplat verschwunden, wenigstens überall ba, wo Jahme auftrat und wo er was zu fagen batte.

Dieser Prozeß, dieser Sieg auf der ganzen Linie offenbart uns, denke ich, etwas von der Macht und Energie Jahwes. Schreibe ich auch den universalen und definitiven Sieg über die Götter der Heiden der vertiesten religiös-ethischen Gotteserkenntnis der Propheten zu, so wird es doch wohl berechtigt sein, den Sieg,

ben Jahme über alle bamonischen Geftalten, über bie Lotalnumina in Balaftina, ja über Baal bavongetragen bat und ber fich gerabe jo beutlich und flar in ben ältesten alttestamentlichen Erzählungen schon botumentiert, als einen Beweis für die besondere Art, ja bie böhere Art Jahmes in Anspruch zu nehmen. Jahme war bei ben Ifraeliten von Anfang an mehr als ein gewöhnlicher Damon, mehr als ein lokales Numen, mehr auch als Baal und Affarte, die Spender des Segens der Natur und Familie; er war, wir burfen gewiß fagen: etwas boberes, mag auch bas ift babei nicht ausgeschlossen — bas Bolk noch an bie Eriftenz ber niederen Geftalten zuerft geglaubt baben. Wie wir bas Wefen Jahwes genauer zu befinieren haben, wird immer noch fraglich bleiben; aber es genügt wohl nicht, ihn im Gegenfat zu othonischen Gottheiten nur als eine himmlische zu fassen. Man wird ben Sieg und ben ganzen Brozeß seines Sieges taum anders versteben, als wenn man in Jahwe von Anfang an bei ben Ifraeliten eine geiftige Gottheit sieht, welche foziale Ordnungen garantiert und nicht nur natürliche Areise zusammenhält, sondern jedenfalls an diese soziale und ethische Forderungen stellt. tommt es vor, als ob die Formel: "Jahme, ber Gott Ifraels, und Ifrael, bas Bolt Jahmes" nicht fo nichtsfagend ift, wie man jüngst behauptet bat, sondern im Gegenteil immer noch am besten bas Befen ber ursprünglichen ifraelitischen Jahweauffassung barftellt, sobald man nur baran bentt, bag Jahme jugleich auch bie geiftigen Interessen, Die sozialen Berhaltniffe und geschichtlichen Schickfale seiner Berehrer unterstellt waren. Doch es soll kein Gewicht auf biese Formulierung gelegt sein; es ist schon genug gesagt, wenn man beistimmt: Jahme war bei ben Ifraeliten von Anfang an mehr als ein gewöhnlicher Damon, mehr auch als ein Berggott vom Sinai ober ein Gott ber Luft, bes Wetters und bes Bulfans.

Bas Jahwe vorher (bevor er so ber Gott ber Israeliten war) gewesen ist, weiß ich nicht zu sagen. Er mag, das kommt mir nicht unwahrscheinlich vor, der Gott gewesen sein, der in einem Teil, vielleicht auf einem möglicherweise einstmals vulkanisschen Berg des nordwestlichen Arabiens seinen Wohnsitz hatte.

Aber ich wiederhole, daß ich für diese Ansicht nicht die Schilberung ber Theophanie in Form eines Erbbebens ober eines vulfanischen Ausbruches anrufe 1). Mich bestimmt hierzu, bag ich einen festen Mittelbunkt für bie fo weit gerftreuten Spuren bes Jahwenamens haben muß und biesen nach ber Geschichte ber semitischen Bölkerwanderungen am besten in jener Gegend Nordarabiens finde. Jebenfalls geben bis jett auch die Reilinschriften über Jahmes vorifraelitische Art keine Auskunft. Wie es kam, baß Jahme bei ben Ifraeliten von vornherein als ein anderer verstanden wurde, ist eine untergeordnete Frage ber Konstatierung ber Tatsache gegenüber, baß er so verstanden war. 3ch bente babei an bie Tätigkeit und ben Ginfluß einer prophetischen Geftalt (etwa Mofes). Jedenfalls aber möchte ich es burchaus ablehnen, daß dazu irgendwie der imaginäre altorientalische Monotheismus mitgewirkt habe. Soweit ich seben kann, finde ich biesen Monotheismus bes alten Orients nur in ber Bhantafie einiger moberner Gelehrten, aber nirgends in ben Aulturgentren und Priefterfreisen bes vorberen Orients. Zubem bat es die babylonisch-assprische Religion ihr Leben lang nie ju einem wirklichen Monotheismus, ber diesen Namen verdiente, gebracht und ist auch ber Gott Ifraels am Anfang, so febr er eine bie Damonen und andere göttliche Mächte überragenbe Bebeutung besaß, noch lange nicht ber eine Gott gewesen.

<sup>1)</sup> Gresmann, Der Ursprung ber ifraelitischeinschen Eschatologie 1905, S. 42 f., vergleicht 3. B. 31 Ex. 19, 16 ff. ben Bericht eines Angenzengen über ben Ansbruch bes Mont Vele am 8. Mai 1902.

2.

### Fünfundzwanzig Jahre Lutherforschung.

1883 bis 1908.

Bon

Oberfonsiftorialrat D. G. Kaweran in Berlin.

I.

Es werben in biefem Herbft 25 Jahre, bag bie beutsche evangelische Chriftenbeit die vierte Zentenarfeier ber Geburt Lutbers festlich beging. Es war natürlich, daß diese Festfeier schon in ber Borbereitung auf sie und bann in ihren Nachwirkungen ber Beschäftigung mit Luthers Wert und seinen Schriften, mit ben Broblemen feines Lebens und feines Charafters, mit ber Entwidelung und Bebeutung feiner Theologie einen träftigen Antrieb bot. Festschriften erschienen damals in Rulle, die Festreben. bie in jenen Tagen gehalten wurden, konnten einen ftattlichen Band füllen, große wiffenschaftliche Bublikationen traten in bem Jubilaumsjahre an die Öffentlichkeit, und ba von tatholischer Seite im voraus die Barole ausgegeben worben war, uns Evangelischen die Freude am Feste zu verberben, indem man die gebaffige Bolemit alten Stils in Brofduren und in Zeitungsartiteln wieder aufleben ließ, so wurden auch evangelischerseits manche Febern in Bewegung gesett, um biefer Pamphletliteratur wirkfam zu begegnen. Als würdiges Lutherbenkmal wurde im Jahre 1883 bie Berausgabe einer neuen fritischen Lutherausgabe, ber Weimarer, burch Bereitstellung von Mitteln seitens ber preußischen Staatsregierung möglich gemacht, und inmitten ber Borbereitungen auf bas Fest erfolgte bie Gründung bes Bereins für Reformationegeschichte. Go erscheint es berechtigt, mit bem Jahre 1883 einen Einschnitt in ber Geschichte ber Lutherforschung zu machen, und ich folge gern ber Aufforderung ber Rebattion biefer Blätter, nunmehr, nach Ablauf von 25 Jahren, einen Rücklick auf bas. was in diesem Zeitraum gearbeitet worden ift, und einen Überblid über die Fortschritte auf den einzelnen Gebieten dieser Forschung zu geben. Natürlich handelt es sich hier nicht um eine vollständige Bibliographie aller in diesen Jahren erschienenen auf Luther bezüglichen Arbeiten 1), sondern nur um eine Heraushebung der bedeutenderen, für den Fortgang der Forschung charakteristisschen Schriften.

Als ber bekannteste und allgemein anerkannte Luthergelehrte ftand bamale unzweifelhaft Julius Röftlin ba. Seinen Ruf in biefer Beziehung verbantte er feiner zweibanbigen Lutherbiographie, die querft 1875 erschienen mar. hier mar gum ersten Male eine wissenschaftlichen Anforderungen entsprechende, unser gesamtes bamaliges Wiffen um ben Lebensgang und bie fcbriftftellerische Tätigfeit bes beutschen Reformators ausammenfassenbe Darftellung gegeben. Zwar war Röftlin nicht Rirchenhiftorifer, fondern Bertreter ber spstematischen Theologie; nicht burch umfaffende reformationsgeschichtliche Studien mar er auf feine Aufgabe vorbereitet gemesen, sondern er mar von ber Beschäftigung mit ber Theologie Luthers jur Biographie vorgeschritten. mit ber ihm eigenen Gründlichfeit, Zuverlässigfeit und Nüchternbeit batte er das ibm erreichbare gebruckte Material burchforscht und geordnet und auch bereits bas Material ber gebruckt vorliegenden Tischreben burch Benutung ber banbschriftlichen Sammlung bes Bal. Bavarus (auf ber Gothaer Bibliothef) vervollftanbigt. In einer Darftellung, bie zwar auf jede bobere Runft pointierter Diftion verzichtete, aber schlicht und zuverläsfig und in ftrittigen Fragen mit vorsichtigem Urteil ben gewaltigen Stoff übersichtlich zum Bortrag brachte, batte er ber Lutherforschung jum erften Male eine fo vollftanbige Geschichte bes Lebensgangs, ber inneren Entwidelung und ber ichriftftellerischen Arbeit Luthers gegeben und dabei in Anmerkungen die Quellen für seine Erzählung so vollständig nachgewiesen, daß alle fernere Forschung

<sup>1)</sup> Wer sich über biese in ihrer ganzen Fülle orientieren will, ber sei auf bie Jahrgänge bes "Theologischen Jahresberichtes", ber "Jahresberichte ber Geschichtswissenschaft", ber "Jahresberichte sür beutsche Literaturgeschichte", sowie auf die Besprechungen in einigen Jahrgängen ber "Zeitscher kirchensgeschichte" und sür die letzten Jahre auf das "Archio f. Ref.-Gesch." verwiesen.

hier die sichere Unterlage sand, auf der vervollständigend oder berichtigend weitergebaut werden konnte. Wohl war es unbequem, daß er seine Quellennachweisungen in der Regel nur für größere Abschnitte seiner Darstellung zusammenfassend gab; es ist daher schon wiederholt geschehen, daß andere in ihren Arbeiten die Bemerkung machten, Röstlin behaupte dies oder jenes "ohne Quellenangabe". Aber solche Ausstellungen kamen doch nur daher, daß die Autoren seine Art, über die benutzten Quellen Rechenschaft zu geben, nicht richtig erfaßt hatten. Tatsächlich hat er mit der größten Gewissenhaftigkeit für jeden Zug seiner Darstellung auch eine Quelle nachgewiesen; es ist nur nicht immer bequem, die gerade in Betracht kommende aus seinen Zusammenstellungen herauszusinden.

Im Lutherjahr erschien nun Röftlins Biographie in einer aweiten, febr bebeutend bereicherten und verbefferten Auflage, ber fofort eine britte, fast gleichlautenbe folgte 1). Es trat bier beutlich hervor, was für einen Impuls zu neuer Arbeit auf biefem Bebiete bie erfte Auflage gebracht batte. Bunachft mar er felbft in ber Zwischenzeit mit zwei einsamen Luthergelehrten in nabere Fühlung gekommen, die mit ihrem reichen Detailwiffen ihn unterftütten. Der eine mar ber Dresbner Baftor emer. 3. R. Seibemann, ber andere ber Botsbamer Rabettenbauspfarrer Rarl Anaate. Seibemann batte icon feit Jabrzebnten als Baftor in Eschoorf bei Dresben mit unermüblichem Fleiße banbschriftliche Schätze aus bem Dresbner Haupt - Staatsarchiv mit peinlicher Sorgfalt ebiert, Archivalien, Die ber Erläuterung ber Reformationsgeschichte, besonders im Albertinischen Sachsen, Dienten ober einzelne Personen und einzelne Ereignisse ber Reformationszeit naber beleuchten fonnten. So waren schon in ben Jahren 1842 bis 1846 feine "Erläuterungen gur Reformationsgeschichte" und feine "Beitrage zur Reformationsgeschichte", sein "Thomas Münzer", sein "Miltit,", feine "Leipziger Disputation" erfcbienen, Schriften,

<sup>1)</sup> Die "vierte" Auflage war dann nur eine neue Titelaustage ber Resteremplare der 3. Auslage, als diese ein neuer Berleger erworben hatte. Als "neue" Auslagen tommen daher nur die 2. und dann erst wieder die 5. in Betracht.

bie bei ihrem Erscheinen nur einen gang kleinen Lefertreis gefunben, so bag ber mittellose Berfasser größere Teile ber Auflagen wieder als Matulatur hatte muffen einstampfen laffen — jetzt weiß jeder Antiquar den Wert der noch vorbandenen Exemplare wohl au fcaten 1). Bar boch Seibemann ein Gelehrter von peinlicher Sorgfalt in der Herausgabe von Urfunden und von profundem Biffen, aber freilich auch ohne jebe Begabung für geschichtliche Darftellung, wie er fich selber beurteilte, ein Mann ohne iebe tombinatorische Bhantafie (vgl. bas Borwort zu feinem "Miltig"), baber nur befähigt, dronikalisch einzelne Fakta zu registrieren. Diefer Gelehrte war nun aber auch schon feit einer Reihe von Jahren bireft an die Lutherforschung berangeführt worden. Er batte 1856 ben fechften Band ju be Bettes "Briefen Luthers" herausgegeben, der in reicher Fülle bisher übersebene ober unbetannte Briefe ans Licht gebracht und burch fein Register und bie biefem beigegebene Fille gelehrter Notizen be Wettes Wert erft recht brauchbar gemacht batte. Schon brei Jahre banach lieft Seibemann ein neues Beft "Lutherbriefe" erscheinen, ber icone Ertrag feiner raftlofen Fortarbeit auf diefem Gebiete. Als bann im Jahre 1866 ber Weimarer Archivbirettor Burtharbt seinen "Briefwechsel Luthers" erscheinen ließ, ber jum erften Dale ben Bersuch wagte, auch die an Luther gerichteten Briefe zu fammeln, wofür das Weimarer Archiv die reichfte Ausbeute gewährte, ba steuerte Seibemann aus seinen Sammlungen wieber eine ungemein reiche Mulle von Motizen zur Erläuterung biefes Briefwechsels bei 2).

Theol. Stub. Jahrg. 1908.

22

<sup>1)</sup> Noch im Jahre 1875, als Seibemann seinen "Jakob Schent" geschrieben hatte, erschien eine Rezension, die den Emeritus wie einen homo novus behandelte und ihm die freundliche Anersennung zollte, daß er recht sleißig gearbeitet habe. Was er für eine stattliche Zahl von Publisationen damals hinter sich hatte, ahnte der Rezensent offenbar nicht.

<sup>2)</sup> über was für Sammlungen Seibemann auf Grund einer langen Lebensarbeit verfügte, das zeigte sein Auffatz fiber Luthers Grundbesitz in "Zeitschr. f. histor. Theol." 1860, 475 ff., sowie seine Aufsätze ebb. 1873, 154 ff. und 1875, 115 ff., serner seine Rezension von Köhlers stücktigem Buch "Luthers Reisen", das erst durch die Rachträge und Berichtigungen Seibes manns brauchbar geworden ist, im Sächs. Kirchen- und Schulblatt 1878,

3m Jabre 1872 batte bann Seibemann burch bie Entbedung und Herausgabe bes Lauterbachschen "Tagebuches auf das Jahr 1538" ber Tischrebenforschung eine neue Babn gebrochen. Statt ber sekundaren Überarbeitungen ber Gespräche, bie Luther an seinem Tisch geführt batte, wie sie uns in ben bisber befannten Sammlungen nur zur Berfügung standen, trat zum erstenmale die ursprüngliche Art ber Aufzeichnungen biefer Tischreben in tagebuchartiger Gestalt vor uns bin und damit tam nun auch ber Wert biefer Rieberschriften für die Biographie Luthers und für die Erforschung seines intimen Lebens in die Erscheinung. Seit biesem aluctlichen Funde verfolgte Seidemann ben Blan, den weiteren noch in Bibliotbeten folummernben Aufzeichnungen biefer Art nachzuspuren, sie zu topieren und dann als Abschluß seines Lebenswerkes biese ganze Sammlung berauszugeben. Mitten aus bieser Riefenarbeit nahm ihn uns 1879 ber Tob. Aber vorber batte er noch zwei größere Arbeiten vollenden können, einmal 1876 bie Berausgabe ber in Dresben wieber aufgefundenen Banbidrift Luthers für seine ältefte Bfalmenvorlesung aus ben Jahren 1513 bis 1516, die einen Einblick in das Heranreifen ber neuen Theologie Luthers vor feinem öffentlichen Auftreten als Reformator geftattete; ferner hatte er eine Biographie bes Schulers ber Bittenberger, bes unruhigen und im Elend enbenden Jatob Schent aus vielen neuen Archivalien und aus bem Studium der Schriften Schents in feiner Beife ausammengefügt. Bu ibm war Röftlin in freundschaftliche Beziehungen gekommen, benen er besonders für bie neue Auflage seines "Luther" ben Einblick in die von Seibemann gefammelten Tischrebensammlungen verbankte.

Der andere einsame Gelehrte war Knaake. Schon als Kanbibat hatte dieser 1863 scharssinnig gegen Rückert und Heppe in die Luthersorschung eingegriffen mit seiner kleinen Schrift "Luthers Anteil an der Augsburgischen Konfession". Dann hatte er 1867 mit einer Herausgabe der Werke des Johann von Staupitz begonnen, die aber aus Mangel an Käusern über den ersten Band

sowie samtliche Beiträge, die er noch in seinen letzten Lebensjahren für dieses Blatt lieferte.

nicht hinaustam; barauf in Berbinbung mit Frang von Goben 1867 und 1872 in zwei Banben bas wichtige Briefbuch bes Rürnbergers Christoph Scheurl ediert und versuchte bann unter bem Titel "Jahrbucher bes Deutschen Reichs und ber Deutschen Rirde im Zeitalter ber Reformation" Banbidriftliches und feltene alte Dructidriften an Die Offentlichkeit zu bringen. blieb bas intereffante Unternehmen icon im zweiten Befte bes erften Banbes fteden; es enthält baber nur Scheurls " Beichichtbuch ber Chriftenheit von 1511-1521" und bann eine Anzahl Dotumente zum Augsburger Reichstag von 1518. Auch von biefem Werke befinden sich, nebenbei bemerkt, abnlich wie von Seidemanns älteften Schriften, nur gang wenige Eremplare im Banbel. Anaake war ein Sammler und Detailgelehrter allererften Ranges. Wie er mir selbst einmal erzählte, batten Schwierigkeiten, die ihm als jungem Mann bei Benutung ber Roniglichen Bibliothet in Berlin entftanden maren, ibn zu bem fühnen, ich mochte fagen tropigen Entschluß gebracht, fortan burch unermüblichen Auffauf von Schriften aus ber Reformationszeit und ber Silfeliteratur fich felbst eine Bibliothet zu sammeln, bie ibn von ber Benutung öffentlicher Bibliotheken möglichft unabhängig machte. Unter großen Opfern und Entbebrungen ift ibm biefe feine Absicht in ftaunenswerter Beise gelungen. Er bat nicht nur einmal, sonbern sogar zweimal nacheinander es fertig gebracht, eine ber größten und wertvollsten Sammlungen von Druden bes 16. Jahrhunderts qusammenzubringen. Denn nachdem er seine erste Sammlung an bie preußische Staatsregierung verkauft batte, bat er noch einmal im Alter eine zweite Sammlung größten Umfanges aufammenaubringen verstanden, beren größter Teil im vorigen Jahre aus seinem Nachlaß in Leipziger Auktionen verkauft — und damit leiber verftreut worden ift. Das Ziel seiner Bunfche bei seinen Sammlungen war bie Herausgabe einer wiffenschaftlichen Lutherausgabe. Anaate batte nach bem Erscheinen ber erften Auflage bes Röftlinschen "Luther" in ber "Zeitschrift für lutherische Rirche und Theologie" mit bem überlegenen Wiffen eines burch folche Sammlungen ausgerüfteten Detailforschers eine Reihe Berichtigungen zu beffen Arbeit gegeben, nicht fanft im Tone, aber aus 22\*

ber Kulle gelehrter Forschung heraus. Es ist mir immer als ein besonders schöner Zug im Charakter Köstlins erschienen, daß er, anstatt daß er über die Aritik, die Anaake an seinem Werke geübt hatte, verstimmt gewesen wäre, vielmehr den Entschluß saßte, diesem Gelehrten von seltenem Wissen und Scharffinn aus seiner Bereinsamung herauszuhelsen und ihm die Möglichkeit zu schaffen, sein Wissen und seine Sammlungen für die Wissenschaft nutbar zu machen. Seinen Bemühungen gelang es, ihm eine für wissenschaftliche Muße geeignete Pfarrstelle zu verschaffen und das preußische Aultusministerium für den Plan einer neuen großen Lutherausgabe unter Anaakes Leitung zu interessieren. Dasür konnte er aber auch nunmehr manche Frucht der Anaakeschen Studien in der zweiten Auflage seines Luther verwerten.

Aber neben ben beiben genannten Gelehrten waren bereits auch schon andere in die Arbeit eingetreten. hier ift vor allem ber Bfarrer Ludwig Enders in Oberrad bei Frantfurt a. M. zu nennen, ber 1906 als Konsistorialrat in Frankfurt nach schwerem Leiden verstorben ift. Seit dem Jahre 1862 mar biefer, anfangs wenig beachtet, allmählich in immer umfaffenbere Lutherforschung bineingeführt worben, indem er junachst bie Bearbeitung ber aweiten Auflage besjenigen Teiles ber Erlanger Ausgabe übernahm, welche Luthers Bredigten enthalt. Bei ben erften fünfzehn Banben, die er bis 1870 vollendete, war von dem Umfang feiner Studien noch wenig ju fpuren, ba es fich nur um ben Reubrud ber Haus- und ber Kirchenpostille Luthers handelte. Als er aber bann 1877 mit bem Drud ber "vermischten Predigten" Luthers einsette, ba trat jutage, bag er über febr umfängliche Studien zur Bibliographie verfügte, und es gelang ibm, aus einer wertvollen Bolfenbüttler Sanbidrift eine große Babl bisber unbekannter Bredigten an die Offentlichkeit ju bringen; und nun, im Jubilaumsjahre 1883, feste er wieber neu ein mit ber Reubearbeitung ber wichtigen Abteilung ber Erlanger Ausgabe, welche bie reformationshiftorifchen und polemischen beutschen Schriften umfaßt. Man tonnte ertennen, wie feine Bertrautheit mit ber Lutherbibliographie immer weiter gewachsen war, und die Ginleitungen, die er ben Schriften mitgab, behmbeten die Grundlich.

feit und Ausgebehntheit seiner reformationsgeschichtlichen Rennt-Schon im Jahre 1884 erfcbien baneben ber erfte Banb ber Abteilung ber Erlanger Ausgabe, bie in ber erften Auflage gang unvollftanbig geblieben mar, nämlich bes Briefmechfels Luthers. Bekanntlich batte bie Erlanger Ausgabe ihre Teilung ber Schriften Luthers in beutsche und lateinische mit feltsamer Ungeschicklichkeit auch auf bie Briefe ausgebehnt und in Band 53 bis 56 junachft nur bie beutschen Briefe berausgegeben, und zwar biese wesentlich im Anschluß an be Bette. Es fehlten vollftanbig bie lateinischen Briefe und alle an ihn gerichteten Schreiben. Run begann Enbers bie Lude auszufüllen mit feinem "Briefwechsel Luthers", von bem er in langfamem Fortschreiten, bas aber jum Teil auf Rechnung ber Berlagsbuchbandlung tam, zehn und einen balben Band felber bat berftellen können. Den elften babe ich selber fürzlich unter Benutzung seines banbschriftlichen Nachlaffes im Druck vollenden können. Freilich abgeschloffen ift bas Werk auch jest noch nicht; es bricht beim August 1538 jest ab. Ob es, wozu erhebliche Borarbeiten vorliegen, zur Bollenbung fommen wirb, das bangt von der Unterstützung ab, beren ber Berleger für die Fortführung bedarf. Enders bat fich burch biese lette, fast über ein Bierteljahrhundert ausgedehnte Arbeit einen Chrenplay in ber Lutherforschung für alle Zeiten erworben. Richt allein, daß seinem emfigen Forschen gelungen ift, die Babl ber bisher bekannten Briefe Luthers und besonders ber an ibn gerichteten um zahlreiche Stude zu vermehren, er bat auch burch fortgesetes Reisen im Interesse seiner Arbeit bie noch vorbanbene handschriftliche Überlieferung ber Briefe in Autographen und alten Abschriften in einem bisber unbekannten Umfange für bie Tertgestaltung verwenden können. Er bat seine Ausgabe aber auch mit einer Fulle von Anmerkungen ausgeftattet, in benen bie Frucht jahrelanger ausgebreitetster Studien bem Lefer bargereicht wird. Gewiß find biefer Ausgabe gegenüber noch manche Bunfche ju erheben. Man muß beklagen, bag er bie beutichen Briefe Luthers nicht noch einmal zum Abbruck bringen konnte, soweit sie in Band 53-56 icon mitgeteilt maren. Der Benuter ift alfo genötigt, neben ber Enbereichen Ausgabe beständig für biefe Briefe jene anderen Banbe ober be Bette ju vergleichen. Bu bebauern ift auch, daß die Grundfate ber Erlanger Ausgabe in bezug auf Orthographie und Interpunktion ju einer Textgeftaltung führen, bie sich vom Original boch unnötig weit entfernt. Natürlich fehlt es in der Fülle von Anmerkungen auch nicht hier und da an folden, in benen ber Berausgeber irregeht und ben Benuter feiner Ausgabe irreführt. Erheblicher scheint mir aber ein anderer Bunkt, ben meines Biffens bie Rritit bisber nicht beachtet bat. Bei ber Benutung alter Abschriften ber Briefe Luthers, Die uns beim Fehlen ber Originale lettere erseten muffen, bat Enbers unterlaffen, für bie Wertbeurteilung ber ihm vorliegenden Sanbichriften fritische Magstäbe zu suchen. Gin großer Teil ber von ibm benutten Abschriften gebort jenen Zeiten nach Luthers Tobe an, wo ein Aurifaber und andere geschäftsmäßig, en masse, Abichriften feiner Briefe anfertigten und bamit Geschäft trieben. Diefe Arbeiten find flüchtig gemacht und immer nur von fetundarem Berte. Wir besitzen aber noch für einen erheblichen Teil ber Briefe Abschriften erfter Sand aus bem Rreise ber Sausgenoffen, Amanuenses und Freunde Luthers, Sammlungen folder, benen bie Brieforiginale zugänglich waren. Solche Abschriften find noch vorhanden in Jena aus dem Nachlaß Georg Rörers und Michael Stiefels und in Nürnberg aus bem Rachlaß bes getreuen Beit Dietrich. Ebenso wird in Betracht tommen, was Stephan Roth in Zwidau gesammelt und hinterlassen bat. Es ift überraschenb, baß Enbers sowohl an ben Jenaer wie an ben bezeichneten Rürnberger Sammlungen bei seinen so weit ausgebehnten Forschungen vorlibergegangen ift. Soviel ich sebe, wird bei einem guten Teil ber Briefe, beren Text er nicht nach bem Original geben konnte, neue tritische Arbeit noch manches für bie Berftellung bes ursprünglichen Textes zu leiften imftanbe sein.

Mit Recht nennt Köftlin im Borwort zur zweiten Auflage seines "Luther" unter benen, benen bie Lutherforschung viel zu verbanken habe, Theodor Rolbe. Dieser Marburger, später Erslanger Kirchenhistoriter, hatte seine Mitarbeit 1874 begonnen mit einer Studie über ben "Kanzler Brud und seine Bebeutung für die Entwicklung ber Reformation" (in ber "Zeitschrift für histo-

rifche Theologie"), einer Arbeit, Die ber Berfaffer felber fpater in einem wichtigen Teile als einen jugendlichen Fehlgriff beurteilt bat. Wertvoller mar die zweite Gabe, seine im Jahre 1876 erschienene Schrift über Luthers Stellung zu Konzil und Kirche bis zum Wormser Reichstag. Seinen Ruf begrundete er bann burch seine britte Arbeit, Die vortreffliche Schrift über Die beutsche Augustinerkongregation, 1879, burch bie er jum ersten Male ben Orben, bem Luther angebort bat, nach seiner inneren Entwicklung wie nach feiner Ausbreitung in Deutschland, nach feiner theologischen Richtung und feinen inneren Rämpfen ins belle Licht ber Geschichte Er lehrte uns einen Broles und einen Staupit berfteben. rückte. er brachte Licht in die Konflitte im Innern der deutschen Kongregation, die Luthers Romreise veranlaßten, er machte uns aus ben Quellen bas Rlofterleben verftanblich, in bem Luther geftanben, und beleuchtete Lutbere Tatigkeit ale Diftriktevifar; er zeigte uns die Geschichte ber Auflösung ber größten Babl ber beutschen Augustinerkonvente unter bem Ginflug bes Auftretens Luthers. 1881 war eine Schrift über Friedrich ben Weisen gefolgt. hatte auch Rolbe als nächftes wiffenschaftliches Ziel sich die Abfaffung einer Lutherbiographie gestedt. Bas er zu biesem Zwede auf ausgebehnten Reisen in Bibliotheten und Archiven gefunden, bas veröffentlichte er im Jubilaumsjahr unter bem Titel "Analecta Lutherana", die reichbaltigfte Racblese und Erganzung zu Luthers Briefwechsel, Die wir feit Burtharbt erhalten haben. Wenn sich sein Abbrud handschriftlicher Texte bei ber nachprufung nicht immer als zuverläffig erwies, so muß ihm zugute gerechnet werben, daß ein großer Teil feiner Abschriften ursprünglich gar nicht unter bem Gefichtspunkte ber Beröffentlichung in biefer Geftalt gemacht mar, sonbern nur ben Wert von Notizen für seine Biographie batte baben sollen. 3ch bin ibm personlich für seine Analecta zu besonderem Danke verpflichtet, insofern ich burch seine Borarbeit auf bie im Berbster Archiv rubenben Reformatorenbriefe aufmertsam wurde. Nur burch biese Spur wurde es mir möglich, bie Briefe bes Juftus Jonas, mit beren Sammlung ich begonnen batte, in einer folden Anzahl zusammenzubringen, daß ich fie in zwei Banben 1884 und 1885 ber Offentlichteit übergeben konnte. Roch 1883 vollendete Kolbe ben erften Band seiner Lutherbiographie — er erschien mit der Jahreszahl 1884 - und 1889 vollenbete er bies Werk, mit einem zweiten Bande. Seine Biographie unterscheibet sich erheblich nach ihrer ganzen Anlage von ber Röftlinschen; fie verzichtet auf jene Bollftändigkeit, die Röftlin angeftrebt batte, und vermag baber bie bebeutenden Erscheinungen und Entwicklungspunkte in Luthers Lebensgange viel fraftiger berauszuarbeiten. Rolbe arbeitete ferner mit genauer Renntnis ber ganzen reformatorischen Bewegung und auch ber politischen Geschichte ber Zeit und tonnte biefe Renntnis als Einschlag in feine Darftellung bes Lebens Luthers viel fraftiger verwerten als jener getan. Auch feine Sprache ift lebhafter, und in ben bem zweiten Banbe beigefügten reichen Unmertungen gibt er von dem Umfang seiner selbständigen Forschungen Rechenschaft und vermehrt auch bie für Luthers Leben und für bie Zeitgeschichte in Betracht tommende Literatur nicht unerheblich über Röftlin binaus. Er ift feitbem ber reformationsgeschichtlichen Forschung treu geblieben und bat bie von ibm begründeten "Beitrage zur Baberifden Rirchengeschichte" überwiegend biefer Forschung bienftbar gemacht. Aus ben gablreichen Auffägen, bie er felbst zu biesen Beitragen beigefteuert bat, bebe ich, als fpeziell ber Lutherforschung bienend, seine Forschungen über Speratus und Poliander (1900) sowie über Arsacius Seehofer und Argula von Grumbach (1905) bervor; ferner aus feinen übrigen Arbeiten feine wertvollen Untersuchungen über Luthers "Schmalfalbische Artifel" sowie zur Borgeschichte bes Augsburger Reichstages und jur Geschichte bes Augeburgischen Befenntniffes 1). Gine Fulle von Ginzeluntersuchungen bat er in den Besprechungen niedergelegt, die er jedem neu erschienenen Bande ber Beimarer Lutherausgabe in ben "Göttingifcen gelehrten Anzeigen" wibmete.

In Röftlins Borwort war nicht besonders des Mannes Ers wähnung getan, der neben Kolde unter unseren deutschen Rirchen-

<sup>1)</sup> Ich nenne nur: "Der Tag von Schleiz und die Entstehung der Schwabacher Artikel" in "Beiträge zur Ref.-Gesch." (Festschrift für Köflin), 1896, und "Die älteste Redaktion der Angsburger Konsession" 1906 und seine zahlreichen Beiträge zur protest. Real-Enzyklopädie, 2. u. 8. Austage.

historitern speziell als Forscher auf dem Gebiet der Resormationsgeschichte Hervorhebung verdient: Theodor Brieger, denn es waren damals zwar schon seine bedeutsamen Forschungen über Contarini erschienen, aber zur Luthersorschung hatte er damals erst an einem Nebenpunkte mit einer scharssimigen Untersuchung eingesetzt mit seiner kleinen Schrift "Die angebliche Marburger Virchenordnung von 1527 und Luthers erster katechetischer Unterricht vom Abendmahl" 1881. Aber nun erschienen 1883 seine neuen Mitteilungen über Luther in Worms und 1884 seine vortressliche Ausgabe der Depeschen Aleanders vom Jahre 1521 und erwiesen ihn als einen Gelehrten, der über das volle Küstzeug historisch-kritischer Schulung verfügt, und als einen Forscher von seltener Sorgsalt und Zuverlässigkeit.

So war die Butherforschung von verschiedenen Seiten ber auch burch jungere Krafte energisch in Angriff genommen. Der Rampf, ben von tatholifder Seite ber Johannes Janffen ber evangelischen Wiffenschaft aufgenötigt hatte und ber in ber tatholischen Literatur bes Jahres 1883 burch gablreiche Streitschriften feinerer und gröberer Art bis zu ben orbinärften Bamphleten binunter bie Gemüter erregte, lentte bas Intereffe in einem bisber gang unbefannten Dage ber Lutherforschung gu. Dieje fand qunächft einen Sammelbuntt an dem großen Unternehmen ber Beimarer Lutherausgabe, beren erfte zwei Bande zwar Anaake selbst in rascher Folge erscheinen ließ, bei ber sich aber von Jahr ju Jahr mehr bie Notwendigkeit berausstellte, andere Rrafte jur Fortführung bes Wertes mit beranzuziehen. Es murbe allmählich burch ben Leiter, B. Bietsch, eine ftattliche Zahl von Mitarbeitern geworben, die an diesem Werfe vorübergebend ober bauernb beteiligt worben find. Freilich machte man auch je länger je mehr bie Wahrnehmung, bag bie großen bibliographischen Vorarbeiten, bie Anaate felbft mit jahrelangem Sammelfleiß ausammengeftellt batte, boch nicht ausreichten, daß es einem einzelnen auch bei ber intensivsten Arbeit nicht möglich gewesen war, die Fülle bes noch vorhandenen Materials ju überschauen. Niemand abnte im Jahre 1883, wieviel noch ungehobene banbschriftliche Schäte, jum Teil Schätze allererften Ranges, in Bibliotheten verborgen lagen. Erft im Berlauf ber Arbeit wurden zum Teil durch, man darf sagen, zufällige glückliche Funde, die einzelne machten, zum Teil infolge spftematischer Umfragen bei den beutschen Bibliotheken und Archiven diese unbekannten Stücke ans Licht gebracht.

Wenn unser Rudblid mit bem julett Bemertten vor bie Frage geführt ift, was uns die letten fünfundzwanzig Jahre an Lutherfunben gebracht baben, fo muß bes Mannes por allem gebacht werben, ber mit seltenem Finberglud eine Fulle neuen Materials uns bat bekannt werben laffen wie keiner vor ibm. Es ift bas Georg Buchwald, erft Oberlehrer, bann Bfarrer in Zwidan, jest Bfarrer in Leipzig. Er bat zuerst bie reichen Banbidriftenbestände der Zwidauer Ratsschulbibliothet 1) spstematisch im Intereffe ber Lutherforschung burchmustert und bie Nachschriften von Borlesungen und Predigten ans Licht gezogen, die bort aus bem Nachlaß bes Ratsschreibers Stephan Roth und bes Brebigers Andreas Boach aufbewahrt find. Er bat uns von bort auch wichtige Erganzungen zu Luthers theologischer Arbeit aus ber Reit vor 1517 gebracht, indem er in ben Bucherbeftanben ber Bibliothet verschiedene Drucke aus Luthers eigenem Besitz entbedte, bie Ranbbemerkungen von seiner Sand aufzeigen, aus benen fich mancher Einblick in sein Studium gewinnen läßt. Es fanden fich folde Randbemerkungen ju Schriften Augustins (1503), ju ben Sentenzen bes Lombarben (1510-1511), zu Taulers Bredigten (etwa 1516) und zu Anselm und Tritheim (etwa 1513-1516).

<sup>1)</sup> Bgl. seine kleine Schrift: "Die Luthersunde der neueren Zeit", Zwidau 1886. Nach Buchwalb hat dann besonders Otto Clemen unermüblich in zahlreichen kleinen Untersuchungen, die von den reichen gedruckten und handsschriftichen Schähen dieser Bibliothek ihren Ausgang nahmen, dann aber auch auf andere Bibliotheken und Archive sich ausdehnten, Biographisches und Bibliographisches zu Luther und dem Kreise um ihn ersorigt. Es wäre zu wönnschen, daß der Berk. ein Register seiner in den verschiedensten Zeitschriften verstreuten gelehrten Artikel veröffentlichte; es ist kaum noch möglich, die Fülle dieser meist kleinen Arbeiten zu überschanen. Nur ein kleiner Teil von ihnen ist in seinen drei heften "Beiträge zur Resormationsgeschichte", Berkin 1900s., vereinigt. Das Gebiet der Luthersorschung betrat er 1896 in seinem "Joh. Pupper von Goch", in dem er Luthers Epistola gratulatoria als Begleitwort zu einer Ausgabe der Schristen jenes wieder ans Licht zog.

Waren die Zwickauer Funde Buchwalds schon sehr erheblich. fo werben fie an Wert boch noch von bem weit übertroffen, mas ibm in ber Jenaer Universitätsbibliothet ju finden gludte. Bier ftieß er auf eine Reibe von Banben mit banbidriftlichen Sammlungen, die in ber hauptsache aus bem Nachlaß Georg Rorers ftammen, jum Teil Luthers Freunde und ehemaligem Orbensbruber Michael Stiefel angebort baben. hier fanben fich auker großen Sammlungen von Briefen und Tifchreben bie Nachschriften von Bredigten und Borlefungen, auch die wichtigen Brotofolle von ben Arbeiten zur Revision ber Bibelübersetung. andere haben burch wichtige Funde an ben verschiedenften Orten biefe neuen Materialien erheblich vermehrt. 3d nenne Efcadert. ber in Rönigsberg einen Band aus bem Nachlag Bolianbers genauer untersuchte und Rachschriften Lutherscher Predigten aus ben Jahren 1519-1521, jum Teil Nachschriften ober Auszüge, Die Melanchthon felbft von folden Predigten angefertigt hatte, ans Licht brachte. Bor allem aber sind die Funde zu nennen, die uns die Borlesungen Luthers vor 1517 und bamit die wichtigften Materialien jur Erforidung feiner theologischen Entwickelung aus ber Berborgenheit bervorzogen. Baul Bietich, Ritolaus Müller, Denifle und Johannes Fider find als bie Belehrten gu nennen, bie an verschiebenen Orten berartige Funde gemacht haben, wobei nur zu bedauern ift, daß von biefen umfänglichen Schäten bisber erft Bruchftude veröffentlicht worben find, und bag, jum Teil infolge unglückfeliger Umftanbe, auf bie ich bier nicht naber eingeben möchte, wir noch immer auf die herausgabe bes vollftanbigen Materials marten muffen. Welch ein neues Gebiet für bie Lutherforschung wird aufgeschloffen fein, wenn uns ftatt ber Bruchftude, bie bis jest nur veröffentlicht find, bie vollständige ältefte Borlefung jum Romerbrief und ebenfo bie jum Galaterund jum Sebraerbrief juganglich geworben fein werben! Welches Licht für bas Berftanbnis bes Durchbruchs ber neuen Gebanten bei Luther aus ber Borlesung jum Römerbrief ju gewinnen ift, bas bat uns bereits Loofs in ber vierten Auflage seiner Dogmengeschichte nachgewiesen. In bezug auf die Predig ten Luthers fteben wir jest, besonders auf Grund der Buchwaldschen Funde, einer faft erbrudenben Fülle von Material gegenüber. In einer ganzen Reibe von Banben ber Weimarer Ausgabe bat uns Buchwalb bereits ganze Jahrgange folder Prebigten mitgeteilt und außerbem in besonderen Schriften uns 1884 die von Luther 1580 auf ber Roburg gehaltenen Bredigten und in zwei unvollendet gebliebenen Halbbanben 1884 f. folde aus ben Jahren 1528, 1529 und 1537 mitgeteilt, bann 1888 elf Bredigten von 1539 und endlich 1905 aus einer Beibelberger Banbichrift in Aurifaberscher Bearbeitung die Jahrgange 1537-1540. Freilich bilben bie eigentlichen Nachschriften biefer Brebigten mit ihrem Gemisch von lateinischer und beutscher Sprache, ihren Abfürzungen und Andeutungen eine nicht gerade angenehme Lektüre. auch unbebenklich zugeben können, bag ber Berluft nicht groß ware, wenn manche biefer Nachschriften untergegangen maren; aber gegenüber ben Bearbeitungen seiner Predigten burch bie Band eines feiner Schuler, mit benen wir es meift bei ben früher im Druck erschienenen zu tun baben, ift es boch von bobem Werte, burch biese Rachschriften möglichft nabe an bas wirklich von Luther gesprochene Bort berantommen ju tonnen, und bie Unmittelbarkeit biefer Bredigten gewährt auch manche lebrreiche Ausbeute in Bezug auf Zeitgeschichtliches und auch perfonliche Erinnerungen Luthers. So ist, um nur eines zu erwähnen, erft jungft durch eine Bemertung in einer folden Predigthandschrift an ben Tag gekommen, was ben Biographen bisher unbekannt war, daß Luther einmal in Roln gewesen ift. Er ermannt bie beiligen brei Rönige und fügt bingu, bag er ihre Bebeine felber in Köln gesehen habe 1). Und ba auch, wie ich von Roffmane erfabre, in ben Brotofollen ber Bibelrevifion fich eine Bemertung Luthers über seine Anwesenheit in Roln befindet, so ift an ber Richtigkeit ber Angabe in jener Bredigtnachschrift nicht zu zweifeln. Wir erkennen nun, daß auch seine aus einer Tischrebe schon befannte Beschreibung bes Rolner Domes 2) auf eigener Beobachtung berubte, und auch eine Bemertung, die er einmal in einem Briefe über bie Größe ber Stadt Roln macht 3), gewinnt nun erhöhtes

<sup>1)</sup> Beimarer Ausgabe 34, 22; vgl. ebb. 93.

<sup>2)</sup> In Lauterbachs Tagebuch S. 43. 3) be Bette 6, 221.

Interesse. Mir scheint in seinem Leben die einzige Gelegenheit, wo er in Köln gewesen sein kann, jenes Augustinerkapitel gewesen zu sein, das zu Pfingsten 1512 dorthin berusen worden war zur Beendigung des Streites des Staupit mit der deutschen Kongregation. Die Bermutung liegt nahe, daß Luther dorthin beordert wurde, eben weil er in Sachen jenes Konsliktes nach Rom gesendet worden war. Damit würde aber zugleich für die Entscheidung der Streitsrage, in welchem Jahre jene Romzreise stattgesunden, ein neues Indizium gesunden sein, das für den Ansat dieser Reise auf den Winter 1511 auf 1512 spräche.

Wie für die Predigten, so liegt jest auch für die Borlesungen Luthers reiches neues Material vor. Es würde zu
weit führen, den Zuwachs, den in dieser Beziehung die Weimarer Lutherausgabe auf Grund neuer Funde teils schon gedracht hat, teils weiter bringen wird, im einzelnen auszusühren. Auch hier handelt es sich nicht nur darum, daß wir ein viel vollständigeres Bild als früher von seiner akademischen Tätigkeit erhalten, sondern daß wir auch in den Stand gesetzt sind, das, was er seinen Zuhörern in die Feder diktierte, mit der Überarbeitung zu vergleichen, in der einzelne seiner Schüler diese Vorlesungen, teils noch bei seinen Ledzeiten, teils bald nach seinem Tode herausgegeben haben.

Ein fast noch ganz unbekanntes Gebiet seiner Tätigkeit waren bisher die Disputationen gewesen, die er als akademischer Lehrer in Wittenberg veranstaltete. Wir kannten zwar die Thesen, die er für diese Disputationen aussetze, kannten aber von dem Verlauf derselben bisher nur ein Bruchstück, das einst Balentin Löscher mitgeteilt hatte, und die vollskändige Nachschrift einer einzelnen Disputation aus dem Jahre 1544, die Mollenhauer 1880 aus einer Dorpater Handschrift herausgegeben hatte. Wir danken es Paul Drews, daß er auf Grund mühsamer Forschungen in Münchner und in Wolsenbüttler Handschriften auch für diese Materie umfängliches neues Material entbedte, so daß er in einem stattlichen Bande 1895 uns die Nachschriften von vierumdzwanzig Disputationen aus den Jahren 1535—1545 vorlegen konnte, zum Teil in doppelter Rezension, darunter so wichtige wie die Disputationen gegen Agricola und seinen Antinomismus.

Besondere Erwähnung verbienen die neuen Entbedungen gur Beschichte bes Großen und Rleinen Ratechismus. hier verbanten wir junachft Georg Buchwalb bie Entbedung und Berausgabe breier Predigtzpflen, mit benen sich Luther 1528 auf bie Bearbeitung bes Großen Ratechismus vorbereitet bat. Dreimal batte er selbst ber Witteuberger Gemeinde im Mai. September und November 1528 ben Katechismusstoff in Bredigten vorgetrageu. Es ift intereffant zu seben, wie der Inhalt dieser Bredigten im Großen Katechismus Berwertung gefunden hat, und zugleich zu erkennen, wie ernft es Luther mit ber Ruftung auf biese Arbeit genommen bat. Sobann veröffentlichte Buchwald Bittenberger Briefe vom Jahre 1529, Die für den Rleinen Ratechismus überraschende neue Erkenntnisse boten. Hier war nämlich zu erseben, daß Luther biefen nicht junächst als Buch, sondern seine einzelnen Stude nacheinander als Tafelbrucke auf einzelnen Bogen beraus-Diese Entbedung bat eine boppelte Bestätigung gegeben batte. gefunden, einmal barin, daß Rietschel auf ber Leipziger Universitätsbibliothet einen solchen Tafeldruck von 1529, freilich nicht vom bochbeutschen Texte, sondern von einer Übertragung ins Rieberbeutsche entbeckte, und anderseits, daß D. Albrecht in einer Handschrift ber Jenaer Bibliothek auf eine Abschrift bes Aleinen Ratechismus ftieß, die offenbar nicht von einer Drudansgabe bes Katechismus genommen ift, sonbern von jenen Tafeln ftammen muß. Diefe neuen Aufschlüffe erklaren uns manche Ratfel, die uns bisber, namentlich burch die alteften plattbeutschen Drude bes Ratecbismus, aufgegeben waren und bisber ber Lösung barrten. In biesem Zusammenhange sei zugleich erwähnt, baß nun auch die Geschichte ber Drude bes Rleinen Ratechismus bei Luthers Lebzeiten und ber in ihnen vorliegenden Abanderungen icon burd bie unermüblichen Studien von Anote in Göttingen, besonders aber burch die vorzüglichen Untersuchungen von D. Albrecht so weit aufgeklart worben ift, als es bas erreichbare Material zur Zeit überhaupt ermöglicht 1).

<sup>1)</sup> Bgl. Karl Anole, Dr. Martin Luthers Aleiner Katechismus nach ben älteften Ausgaben, halle 1904; D. Albrecht, Fatsmile-Neubrud bes Kleinen Katechismus, Bittenberg 1536, Halle 1905; bers., Luthers Aleiner

Für die Lieber Luthers ist zwar der Zuwachs an neuen Kunden nicht so erheblich, boch find auch hier einzelne verschollene ältefte Besangbucher wieber ans Licht gefommen und Albrecht ift es gelungen, für einzelne Lieber ein sicher beglaubigtes, etwas früheres Datum zu ermitteln, als bisher bekannt gewesen, und für bas Lied "All Chr und Lob foll Gottes fein" Luthers Berfafferschaft wenigstens febr mahrscheinlich gemacht zu baben 1). Umsomehr aber ift bas öffentliche Interesse ber Lieberforschung wieder zugewendet worden burch die Bersuche einzelner Symno-Logen. Luthers Lieber teils aus außeren Grunden, teils auf Grund innerer Merkmale in viel frühere Zeit zu feten, als gemeinbin angenommen wurde. Um "Ein feste Burg ift unfer Gott" ift eine ganze Literatur entstanden, in ber von bem beglaubigten Jahre bes ersten Drudes 1529 rudwärts ichreitend, von ben Jahren 1528 ober 1527, bei benen vor fünfundzwanzig Jahren die Forschung halt machte, vereinzelt für 1525, bann aber im vollen Chorus wieder für 1521 (Wormser Reichstag - respektive Luthers Reise borthin) plabiert murbe. Mit außeren Zeugniffen für bas Jahr 1521 bat besonders Professor Brögler in Gisleben biese These verfochten 2), ein ftartes Aufgebot innerer Grunbe bat

Katechismus nach ber Wittenberger Ausgabe vom Jahre 1540, Ersurt 1904 (Jahrb. ber Königl. Alabemie, Ersurt, N. F. XXX); serner besselben Abhandslungen im "Archiv s. Ref.:Gefch." und in "Studien und Kritiken". Es liegen jett in Nendruden vor: ber niederbentsche von 1529 durch Möndeberg 1868; ein Ersurter und ber Marburger Nachbrud von 1529 durch Th. Hars nach 1856; besgl. Wittenberg 1529 (2. Buchausgabe) durch Harnack; ber andere Ersurter Nachbrud 1529 durch L. Hartung; Wittenberg 1531 durch Th. Schneider 1853; Wittenberg 1535 durch Knoke 1903; Wittenberg 1536 durch Albrecht 1905; Wittenberg 1537 durch E. Göpfert 1889; Wittensberg 1539 durch Harnack; Wittenberg 1540 durch Albrecht 1904; Wittensberg 1542 durch Calinich 1882.

<sup>1)</sup> D. Albrecht in "Reue Mitteilungen bes thuring.-fachs. Geschichtsvereins" 19, 601 ff.; "Studien und Kritiken" 1898, 486 ff., "Monatsschrift f. Gottesbienst und tirchl. Kunst" 8, 139 ff.

<sup>2) &</sup>quot;Mansfelder Blätter" 1908, 113 ff.; "Zeitschrift bes Bereins für Kirchengesch. ber Provinz Sachsen" 1904, S. 129 ff.; 1905, 259 ff.; bagegen Tich adert in "Rene tircht. Zeitschr. 1903, 747 ff.; 1904, 246 ff.; "Theol. Lit.-Blatt" 1905, 17 ff., 239 f.

Friedrich Spitta bingugefügt, ber feine Methobe auf famtliche Lieber Lutbers ausbehnte mit bem überraschenben Ergebnis, bag wir auch icon aus ber Stubentenzeit, aus ben inneren Rampfen seines Mönchslebens und aus ben erften Jahren seiner reformatorifchen Tätigfeit Lieber befigen follen. Rach biefer Annahme lage bie Blütezeit ber Lutherschen Lieberdichtung in ber Zeit vor feinem Entschluß, für bie Gemeinde und beren Gottesbienft Lieber gu bichten, und Luther batte bann febr allmäblich fich entschloffen Lieber, die er schon jahrelang besaß, nach und nach aus seinem Schreibtisch hervorzuholen und, jest zum Teil überarbeitet, ber Gemeinbe zu übergeben. Spittas glanzenbe Darftellung bat es vermocht, ben luftigen Gebilben seiner Bermutungen und Rombis nationen so viel Leben zu geben, daß ber größte Teil ber öffentlichen Kritik ihm bewundernd zugefallen ift 1). Nur eine Minorität von Gelehrten fteht bisher feinem Beweisverfahren topffcuttelnd und ablehnend gegenüber und vermag ihm auf bem schwankenben Boben folder Möglichkeiten nicht Folge zu leiften 2).

<sup>1) &</sup>quot;Monatsschrift f. Gottesbienst u. kirchl. Kunst" 1905, Mai und Junisheft; dann die große Schrift "Ein seste Burg ist unser Gott", Göttingen 1905; darauf gegen seine Kritiler in der "Monatsschrift" 1906, Juli u. ff. "Studien zu Luthers Liedern". Zustimmung hat er u. a. dei Albert Leits mann, M. Luthers geistliche Lieder, Bonn 1907, gefunden; zahlreiche andere zustimmende Außerungen sind registiert "Monatsschrift" 1906, 218.

<sup>2)</sup> P. Drews in "Göttingische gelehrte Anzeigen" 1906, 257 st.; B. Köhler in "Lierarisches Zentralblatt" 1906, Rr. 12 u. in "Theol. Jahresbericht", 1905, 596; 1906, 570 st.; G. Kawerau in "Deutsche-edang. Blätter" 1906, 814 st.; Tschadert in "Neue kirchl. Zeitsche" 18, 790 st.; ynleht ber Rezensent (3. Luther?) in "Archiv für Res.-Gesch." 5, 92 st. Die leiber besonders gegen Drews recht animos gehaltene Entgegnung Spittas gegen seine Kritiler hat, so viel ich sehe, keinen von diesen überzeugt. Wenn er mir besonders auch die Unwahrscheinlichkeit vorgersicht hat, daß jemand erst als Vierzigsähriger einer bisher bei ihm schummernden dichterischen Gabe sich bewußt werden sollte, so muß ich darauf erwidern, daß mir doch in meiner Bekanntschaft zwei Personen vorgekommen sind, von denen der eine erst als Familienvater bei speziellem Anlaß eines Familienseles seine ihm bisher völlig verborgen gebliebene Gabe entdecke und sortan sie psiegte, ein anderer erst als Bierzigzähriger unter starten Gemütsbewegungen den Drang, in Bersen zu schreiben, verspsitzte.

In bezug auf andere Schriften Luthers sei mur turg erwahnt, bag für etliche unter ihnen die einft in die Druderei gewanderte Originalbanbschrift Luthers wieder aufgefunden ift 1) und baf burch beren genque Beröffentlichung für die Beurteilung ber Frage, inwieweit bie Wittenberger Drude Luthers Sprache und Orthographie genau wiedergeben, eine fichere Unterlage gewonnen Die lette Streitschrift Luthers gegen die Theologen in Löwen, die unvollendet blieb, ift im Entwurf wieder aufgefunden 2). Für andere Arbeiten Luthers 3), die icon längft bekannt waren, gelang es, aus ber Zeitgeschichte ben Anlag zu ermitteln, bem fie bie Entstehung verbankten, und frühere irrige Rombinationen ju beseitigen. Für einzelne Schriften gludte es, seine banbschriftlichen Entwürfe und Borarbeiten aufzufinden 4). Für Luthers Bibelübersetzung ift jett sein Originalmanustript zu umfänglichen Teilen bes Alten Testamentes an die Öffentlichkeit gebracht mit allen Korrekturen, die er selbst bei biefer Arbeit an seiner Sandschrift vorgenommen bat 5), und die bereits ermähnten Revisionsprototolle gemähren auch für bie spätere Geftaltung bes Textes biefer Übersetzung und über bie Erwägungen, bie zu Abanderungen führten, lehrreichen Aufschluß 6). Daß zu ben Briefen Luthers nach ben Forschungen

23

<sup>1)</sup> Z. B. Luthers Handschrift seiner Auslegung von Ps. 109 (110) Beim. Ausg. 9, 180 st.; des "Sermons von den guten Berlen" ebb. 9, 229 st.; von "Ein Urteil der Theologen zu Paris" ebb. 9, 716 st.; ein Teil der Handsschrift von "Wider den falsch genannten geistlichen Stand" ebb. Bb. X, 2, 121 st.; von dem "Brief an die Christen im Niedersand" ebb. 12, 77 st.

<sup>2)</sup> G. Budmalb, Luthers lette Streitfdrift. Leipzig 1898.

<sup>3) 3.</sup> B. für die Schrift "An die Herren beutschen Ordens" (Beim. Ausg. 12, 228 ff.) und für die Thesen "Do digamia episcoporum" (wgl. Kawerau, Do digamia episcoporum, Riel 1889, und in "Beiträge zur baperischen Kirchengesch." 1904, 119 ff.).

<sup>4)</sup> Freitag, über bie Entwürfe Luthers ju ben Schriften "Bon ber Binkelmeffe und Pfaffenweihe" 1583, "Barnung an feine lieben Dentschen" 1581 usw. in Roffmane, Die hanbschriftliche überlieferung von Berken D. M. Luthers I (Liegnit 1907), S. 1 ff.

<sup>5)</sup> Beim. Musg. Deutsche Bibel I, 1ff. (Thiele u. Bietfc).

<sup>6)</sup> Bur Orientierung bient einstweilen Reichert, Die Bittenberger Bibelrevifionstommiffionen von 1581 bis 1541 in Roffmane, Die handsfortstliche überlieferung usw., S. 97 ff. Bieviel für die Erforschung ber hands

von Seibemann, Burtharbt und Rolbe nicht gerade viel mehr auf unferen Bibliotheten und in ben Archiven ju finden fein wurde, war ja gewiß; gleichwohl hat nicht mur Enders das Briefmaterial noch um manche Rummer vermehrt, g. B. noch um fünf Stücke ans ber Rorrespondeng awischen Luther und Ed 1), sondern auch andere haben uns fast Jahr für Jahr noch irgend welche neuen Funde mitteilen können, julest noch einmal Burthardt, ber auf Grund fortgesetter Forschungen im Weimarer Archiv noch Die reiche Nachlese von 30 Rummern uns geschenkt bat 2). Gelegentlich schwand freilich die Freude an neuen Funden bald wieder babin, ba fich erwies, daß ber Rame Luthers in einer alten Sanbidrift mehreren Briefftuden ju Unrecht beigefdrieben mar 3). Sebr erbeblich ift, mas in biefen Jahren bie Tifchreb en forschung ans Licht gezogen bat. Seibemann batte, wie erwähnt, in bem Lauterbachschen Tagebuch von 1538 jum erften Male Tischreben in ihrer nabezu ursprünglichen Geftalt uns vorgelegt 4).

schriftlichen Überlieferung in neuester Zeit, besonders auf Grundlage der Funde in Zwidau und Jena geschehen ift, und welche Aufgaben für weitere Forschung und Untersuchungen damit gestellt find, zeigt Roffmane a. a. D. S. III ff.

<sup>1)</sup> Enbers, Briefmedfel Luthers 5, 1 ff.

<sup>2) &</sup>quot;Archiv für Reformationsgeschichte" IV, 184 ff. — Rach einem übersichlag, ben ich zu biesem Zwed rasch gemacht habe, sind es — abgesehen von bem in Enders' Brieswechsel und jüngst durch Burthardt zuerst veröffentslichten Stüden — gegen 90 Briese, die seit 1883 bekannt geworden sind. Dazu sinden sich noch immer wieder früher schon einmal gedrucke, aber unbeachtet gebliebene und in Bergessenbeit geratene Stüde. Und zu hoffen ist, daß namentslich aus den Archiven der Städte, speziell der süddeutschen Reichsstädte, noch manche Briese zum Borschein kommen werden.

<sup>3)</sup> Bgl. Kolbe und Flemming in "Beiträge zu Baperischen &G." VIII, 114 ff. und bagegen Haußleiter ebb. S. 188 ff. (es handelte fich angeblich um zwei neue Briefe Luthers an U. Abegins und einen Brief biefes an Luther).

<sup>4)</sup> Roffmane ift natürlich im Rechte, wenn er betont (a. a. O. S. XVIII), baß wir auch bier noch nicht "zu ben wirklichen Quellen" vorgebrungen seien, nämlich zu ben Zetteln, auf benen bie jüngeren Tischgenossen bie Gespräche bei Tisch auffingen. Was wir sinden können, sind nur die Umschristen von diesen Zetteln zu tagebuchartigen Auszeichnungen. Daß die Schreiber dieser dabei zugleich gelegentlich einen Brief aus denselben Tagen, dessen sie eine Buchinschrift von Luthers Hand.

folgte Brempelmeyer, ber in einer Sanbidrift in Bellerfelb bie Sammlung bes Freundes und Hausgenoffen Luthers Conrad Corbatus auffand und biefe veröffentlichte. Derfelbe bat auch noch neuerbings aus einer zweiten auf Corbatus zurückgebenben Sanbidrift (auf ber Berliner Roniglichen Bibliothet) wenigftens eine Anzahl Abschnitte veröffentlicht 1). Dann brachte Preger ans einer Mundener Sanbidrift bie Aufzeichnungen bes Johann Schlaginhaufen ans Licht; Georg Loefche ebierte eine Mürnberger Handschrift, die auf Luthers Freund Johann Mathesius, freilich mur abgeleiteter Beise, jurudgeht, und Ernft Rroter fand in ber Leibziger Stadtbibliothet eine umfängliche Sammlung wieder auf. bie unmittelbarer, als bie von Loesche herausgegebene, uns bie Sammlungen bes Matbefius aufbewahrt bat. Andere berichteten über weitere Tischrebenhandschriften in Breslau, in Dorpat usw., und besonders gebührt Wilhelm Meber in Göttingen bas Berbienst, burch seine scharffiunigen Untersuchungen an verschiebenen Handschriften bie Tätigkeit aufgehellt zu haben, die Lauterbach an ber Ordnung und Gruppierung ber von ihm angesammelten Tischreben zu verschiebenen Malen ausgeübt bat. Und ba wir nun auch wissen, wo noch andere Aufzeichnungen erster Hand zu finden find und ein großer Teil von biefen in Seibemanns forgfältigen Abschriften schon zur Benutung vorliegt, fo ift biefes Stud ber Lutherforschung balb an ben Buntt gelangt, bag eine fritische Ausgabe bes reichen Materials in seiner ursprünglichen Fassung möglich wirb.

bis 86.

28\*

bie sie schiennigk kopierten, in ihre Tischrebenheste mit ausnahmen, ja wohl auch Angerungen Luthers in Predigten und Borlesungen, die sie besucht hatten, einmengten, stört ja den Charakter dieser Sammlungen als Tischred en schäddigt aber ihren Wert als Tagebücher aus Luthers Hause nicht. Die Berwirrung beginnt doch erst da, als einzelne solche Sammlungen nach sachsen Gesichspunkten umarbeiteten und dabel Worte aus den verschiedensten Jahren in neue Berbindungen brachten und dann weiter die überlieserben Borte überarbeiteten, breiter ausssührten u. dgl. Uns kommt es darauf an, Anthentisches und möglichst genau Datierbares zu gewinnen. Den Dienst leisten uns aber schon manche der Sammlungen, die wir jeht kennen.

Im Rudblid auf bas, was für Luthers Schriften, seinen gefamten literarischen Rachlaß, in biesen fünfundzwanzig Jahren geschehen ift, fei schließlich noch erwähnt, daß uns bieje Sabre außer ber Beimarer Ausgabe noch zwei andere Lutherausgaben gebracht haben. Die eine ift bei uns faft unbefannt. Die beutichen Lutheraner Nordamerikas, die Missourier voran, empfanden bas Bebürfnis nach einer vollftanbigen Lutherausgabe, bie freilich mit Rudficht auf ihre Baftoren alle lateinischen Schriften in beutfcer Übersetzung geben follte. Sie tamen baber auf bie prattische Ibee, einen Reubruck ber alten Balchschen Ausgabe zu veranstalten, merkten aber febr balb, daß ein bloger Abdruck boch nicht mehr möglich war, und haben baber mit anerkennenswerter und babei schnell geforberter Arbeit bie neuen Funde und Ergebniffe ber beutschen Lutherforschung bineinzuarbeiten versucht. sviegelt benn besonders ihre Ausgabe ber Tischreben und ber Briefe Luthers Die Fortschritte wieder, Die inzwischen in Deutschland gemacht waren, und vermittelt ben Theologen Amerikas ein gut Stud biefer Forfchung. Auch haben fie zum Teil weit beffere Übersetzungen der lateinischen Texte gegeben, als bei Balch zu finden find 1). Je mehr fie aber auf unserer Arbeit, speziell in ben Briefen auf ber Arbeit von Enders, fußen und ungeniert bas gelehrte Material seiner Anmertungen ausschreiben, um so kleinlicher nimmt es fich aus, wenn fie gewiffenhaft in Anmerkungen notieren, wo sie einmal einen Druckfehler ober auch einmal einen kleinen Irrtum bei ihm erwischt haben. Um so befannter ift in Deutschland die Lutherausgabe geworden, die unter der Agide von Röftlin und unter ber rebaktionellen Leitung von Martin Rabe in acht Banben "Luthers Berte fürs beutsche Saus" veröffentlicht hat. Das Werk bat so erfreulichen Absatz gefunden, daß eine zweite, leiber burch anaftatisches Berfahren bergestellte, baber auf Nachbesserungen Bergicht leiftende Ausgabe veranstaltet werben tonnte, die nun noch in zwei Supplementbanden auch größere latei-

<sup>1)</sup> Ich habe einen Teil ber neuen Übersetzung ber lateinisch geschriebenen Briefe Luthers nachgeprlift und sast burchweg trene und zwerlässige Wiebergabe bes Sinnes gefunden, auch an Stellen, die Schwierigleiten boten.

nische theologische Schriften (do votis monasticis und de servo arbitrio) in neuer Übersetzung und mit eingehenden Erläuterungen mit aufnahm. Unter den mancherlei Ausgaben Lutherscher Schriften in Auswahl ist diese unzweiselhaft die vollständigste und brauchbarste. Sie bringt die lateinischen Schriften in neuer sorgfältiger Übersetzung, gibt geschichtliche Einleitungen und den zum Berständenis erforderlichen geschichtlichen und theologischen Kommentar. Besonderes Lob verdienen in dieser Beziehung die von Scheel bezarbeiteten Supplementbände.

Aber ber Lutherforschung sind auch außer ben Arbeiten, welche birett Luthersches Gut publizierten, zahlreiche andere Beröffentlichungen zugute gefommen, bie neues Material an Briefen, Urfunden und bergleichen uns befannt machten. 3ch nenne bier für Wittenberg die vier Brogramme, in benen Röftlin die Regifter ber Baccalaurei und Magiftri ber Wittenberger Universität mabrend ber Reformationszeit herausgab, eine wichtige Quelle für bie Berfonalgeschichte ber Zeitgenoffen und Schüler Luthers. Daß auch bas Wittenberger Album, beffen erften Teil Förstemann einst 1841 berausgegeben, ber aber längst vergriffen war und bei bem Mangel eines Registers ber Benutung außerorbentliche Schwierigkeiten bot, jest einen Neudruck erfahren bat und mit bem unentbehrlichen Register ausgestattet worben ift, muß hier erwähnt werden. Dazu tommt jest bas Wittenberger alteste Orbinanbenregifter, beffen Auffindung wir Rietschel und beffen Berausgabe wir der flinken Sand Buchwalds verbanken. Lettere Entbedung bietet genauen Einblick in die Tätigkeit, Die teils Luther, teils Bugenhagen als Ordinatoren ausübten, und ift baneben eine Fundgrube für die Bersonalien ber ersten Generationen evangelischer Geiftlicher. Beitere Einblide in bie Wittenberger Stadt= und Universitatsgeschichte sowie in die buchhändlerische Tätigkeit der Druckereien dieser Stadt gemähren die Bublikationen von Buchwald aus bem Briefwechsel bes Zwidauers Stephan Roth 1). hier ift mancherlei Aus-



<sup>1)</sup> Es kommen besonders folgende zwei in Betracht: "Jur Bittenberger Stadt- und Universitäts-Geschichte der Resormationszeit", Leipzig 1893, mit Auszilgen aus 217 Bittenberger Briefen, und "Stadtschreiber M. Stephan Roth in seiner literarisch-buchhändlerischen Bebeutung" in "Archiv für Ge-

beute für Luthers Lebensgeschichte und für die genauere Datierung seiner Schriften zu finden. Daran reiben fich die gablreichen und 2um Teil umfänglichen Bublikationen bes Briefwechfels anberer Bittenberger und folder Perfonlichkeiten, Die zu Bittenberg in naben Beziehungen franden. hier find besonders zu nennen: bie Sammlungen bes Briefwechsels bes Juftus Jonas 1), bes Johann Bugenhagen 2), bes Herzogs Albrecht von Preugen 3), auch jüngft bes Briefwechsels bes Freundes ber Reformatoren und Bertrauten bes Fürften Georg von Anhalt, bes Georg Belt 4). Letterer beleuchtet in mannigfacher Beise ben berglichen Berkehr, ber zwischen Luther und ben Anhaltinischen Fürsten bestand. gewähren auch bie zahlreichen neuen Beröffentlichungen aus Delandthons Briefwechsel und aus ben vielen Erzählungen, die bieser nicht nur bei Tische, sonbern auch in seinen Borlefungen zu geben liebte, manderlei Ausbeute über seinen Berkehr mit Luther und feine Erinnerungen an ibn 5). Aus bem Briefwechsel Georg Spalatins, um ben sich neuerbings wieber verschiebene Gelehrte bemüht haben 6), scheint leider das wichtigste Stück, die hunderte

schichte bes beutschen Buchhanbels" XVI (1898) G. 6—246, mit Auszügen aus 821 Briefen.

<sup>1) &</sup>quot;Briefwechfel bes 3. Jonas", herausgegeben von G. Kawerau, Halle 1884 und 1885.

<sup>2) &</sup>quot;I. Bugenhagens Briefwechsel", herausgegeben von D. Bogt, Stettin 1888; dazu Rachträge von Enders in "Studien und Kritifen" 1889, S. 787 ff.; von Bogt in mehreren Jahrgängen der "Baltischen Studien"; von Thommen in "Mitteilungen des Instituts filr Österreichische Geschlichtsforschung" XII (1891), S. 154 ff., und von mehreren anderen, zulezt von D. Clemen in "Mitteilungen des Bereins f. Lübeckische Gesch." 12, 97 ff.

<sup>8)</sup> Paul Ticadert in "Urfunbenbuch jur Reformationsgeschichte bes herzogtums Prengen" II u. III, Leipzig 1890.

<sup>4) &</sup>quot;Georg Helts Briefwechsel", herausgegeben von D. Clemen. Leipzig 1907 (Ergänzungsband II zum Archiv für Resormationsgeschichte).

<sup>5)</sup> Genannt seien die Melanthoniana von Karl Krause, Zerbst 1885, Karl Hartselbers Melanchthoniana paedagogica, Leipzig 1892, Loesches Ichen erwähnte Analocta Lutherana et Melanthoniana, Gotha 1892.

<sup>6)</sup> Drews, D. Clemen, Berbig in "Zeitichr. für Rirchengeld." XIX, XX, XXIII, "Stub. u. Rrit." 1904, 8 ff., 1907, 518 ff., 1908, 27 ff. — Benig Ausbeute für Luther bietet ber von Loefche gefammelte Briefwedlet

von Briefen, die er an Luther gefdrieben, mit Ausnahme einiger fparlicher Überrefte unwiederbringlich verloren ju fein. Barges fleißige Sammlung ber noch auffindbaren Stücke aus ber Rorrespondenz Karlftabte ift natürlich auch für ben Lutherbiographen von bobem Wert. Giniges bietet bas von Enders in ben Beitragen jur Baberifden Rirchengeschichte Iff. berausgegebene Briefbuch Caspar Loners. Recht intereffantes Material enthalten etliche Stude aus bem Briefmechfel bes Augsburger Monches Beit Bilb (in Zeitschrift bes biftorischen Bereins für Schwaben und Rürnberg XX [1893]), und beachtenswert ift ber in ber St. Gallener Geschichtszeitschrift allmablich veröffentlichte Briefwechsel Ba-Geringere Ausbeute für die Lutherforschung bieten bie bians. Sammlungen bes Briefmechfels ber Größen bes humanismus, bes Conrad Mutian in Gotha 1), bes Beatus Rhenanus 2) und bes Erasmus 3). Doch seien aus bem Briefwechsel bes Rhenanus

bes Joh. Mathesius, in bessen Biographie, Bb. II (Gotha 1895), S. 229 ff., etwas mehr ber von Tschadert herausgegebene Brieswechsel bes Antonius Corvinus, Hannover und Leipzig 1900. Auch das sieine Hest mit Briesen an Joh. Lang, hreg. von Anaate und Hering, Halle 1886, und die Chusliche Sammlung von A. Arause, Zerbst 1888, seien genannt.

<sup>1)</sup> Es war ein ärgerliches Zusammentressen, daß zwei Gelehrte gleichzeitig sich an die Arbeit gemacht, diesen Briefwechsel für die Herausgabe vorzubereiten; da eine gütliche Berkändigung unter ihnen nicht erreicht wurde, so erschienen nach einander erft die 700 Seiten "Briefwechsel des Mutianus Ansis", gesammelt von Karl Krause, Kassel 1886, und dann die 800 Seiten "Briefwechsel des Conradus Mutianus", gesammelt von Karl Gillert, Halle 1890. Ratürlich besand sich der zweite Herausgeber dabei in der bes vorzugten Lage, die Arbeit des Borgängers im vollen Umsange benutzen zu können und sie dadurch zugleich entbehrlich zu machen.

<sup>2) &</sup>quot;Brieswechsel bes Beatus Menanus", gesammelt von Ab alb. horawit und Karl hartfelber, Leipzig 1886. — Darin die interessanten Briese bes in Wittenberg studierenden humanisten Albert Burer vom 30. Juni 1621 (siber Luthers Berschwinden auf der Alldreise von Worms), vom 19. Obtsber 1521 (siber Karlstadt) und 27. März 1522 (siber Luthers Rücklehr nach Wittenberg).

<sup>8)</sup> Wir erhielten neuerdings erft von Joseph Förftem ann und Otto Gänther eine Sammiung von 232 Briefen an Erasmus aus bem Jahre 1520 bis 1535, Leipzig 1904 (aus der Leipziger Universitätsbibliothet) umb dann von L. A. Enthoven eine Sammiung von 163 Briefen an benselben

einige Schreiben eines Wittenberger Stubenten von 1521 und 1522 bervorgehoben. Auch bie politische Korrespondenz jener Jahre, die burch mancherlei Bublifationen einen beträchtlichen Buwachs erhalten bat, bietet für die Lutherforschung manche neue urtundliche Nachricht. Bor allen find bier zu nennen bie wichtigen Depeschen bes Aleander aus ber Zeit bes Wormser Reichstages 1) sowie Brebes Ausgabe ber Wormser Reichstagsalten, ferner die Berichte des Hans von der Blanis vom Rürnberger Reichsregimente ber an ben Rurfürsten von Sachsen 2), bie Aften umb Briefe zur Kirchenpolitit Bergogs Georg von Sachsen 3). Aus den Nuntiaturberichten ist die Depesche des Bietro Baolo Bergerio über feine Begegnung mit Luther in Bittenberg (November 1535) besonders hervorzuheben, die zwar gammer schon früher bekannt gemacht batte, die aber jest in ber Bublikation von Friedensburg in befferer Ausgabe und im vollen Zusammenhang seiner Reise burch Deutschland erscheint 4). Gobann der Brief-

aus bem Jahre 1518 bis 1536 (aus einem Codex Rhodigoranus ber Bres-lauer Stabtbibliothel), Straßburg 1906. — Bon ber sehnlich erwarteten neuen Bearbeitung bes ganzen Briefwechsels bes Erasmus, die uns jeht ein englischer Gelehrter, P. S. Allen, bringt, enthält ber 1. Bb. (Oxford 1906) erst die Briefe von 1484 bis 1514, kommt also für Luther noch nicht in Betracht.

<sup>1)</sup> Rächst Th. Brieger hat ber Schiller hermann Baumgartens, Paul Raltoff, sich bas Studium ber Aleanber-Depeschen und überhaupt ber Geschichte bes Wormser Reichstages, seiner Borgeschichte und seiner Nachwirtungen zum Arbeitsgebiet erwählt. Genannt seien nur die 2. Aussage seiner beutschen Ausgabe jener Depeschen, halle 1897, seine "Briefe, Depeschen und Berichte über Luther vom Wormser Reichstage", halle 1898, und dann weiter die beiben hefte über die Ansänge der Gegenresormation in den Niederlanden, Halle 1903 und 1904.

<sup>2)</sup> Beransgegeben von Bullder und Bird, Leipzig 1889.

<sup>3)</sup> Herausgegeben von Felician Geß, Leipzig 1906. — Beibe Publistationen gewähren Einblid in die Stellung der sächsischen Fürften, ebenso Friedrichs des Weisen wie Herzog Georgs, zu Luther und ihre dadurch bestimmte Politik, und find wichtig für die Geschichte der Schriften Luthers von 1522.

<sup>4)</sup> Auntiatur-Berichte I (Gotha 1892), 589 ff. — Lammer, Analocta Romana, Schaffhausen 1861, S. 128 ff. — Eine wichtige Ergänzung bazu bilben die von Frieden sburg in der "Zeitscher, f. Kirchengesch." nach und nach (XX ff.) veröffentlichten Briefe katholischer Theologen der Reformationszeit.

wechsel bes Landgrafen Philipp mit Buger (hrsg. von M. Lenz), der für die Geschichte der Berhandlungen des Landgrafen mit Luther in Sachen seiner Doppelehe von Bedeutung ist, und die Alten zur Geschichte des Aursürsten Morit in Brandenburgs Ausgabe sind zu nennen. Schließlich sei hier erwähnt, daß wir von den Sabbata des St. Galler Resler 1902 eine vortrefsliche neue Ausgade ershalten haben, die wegen der bekannten Schilderung des Schweizzers von seinem Zusammentressen mit Luther im Schwarzen Bären zu Jena (1622) und wegen seiner lebendigen Schilderung der Wittenberger Persönlichkeiten von hohem Interesse ist.

So ift mabrend ber verfloffenen 25 Jahre bas Quellenmaterial. mit bem bie Lutherforschung beute ju arbeiten bat, um ein fo bebeutenbes Teil vermehrt, wie in feinem früheren Zeitabichnitt. Ift auf ber einen Seite bie Mitarbeit auf biefem Gebiete jett baburch erschwert, daß der Apparat, bessen es dabei bedarf, ganz außerordentlich angewachsen ift, so ift andrerseits die Arbeit boch auch wieder in mancher Beziehung baburch erleichtert worden, baß wir jest hilfemittel haben, Die manche fdwierige Borarbeit abnehmen. Wie viel leichter ift bas Studium ber Briefe burch bie Enbersiche Ausgabe mit ihren Erläuterungen geworben, als es bamals war, als man nur auf de Wette angewiesen war; wie ist auch ber Gebrauch ber Schriften Luthers burch bie Ginleitungen und die Anmerkungen ber Weimarer Ausgabe erleichtert worben im Bergleich zu bem, mas die Erlanger Ausgabe in diefer Begiebung bot, und wie ermöglichen bie Lutherbiographien von Rolbe und von Röftlin-Rawerau jest bie literarische Orientierung, wo jemand an irgendeinem Bunkte in die vorhandene Literatur einaudringen versuchen will! Freilich ift auch die Fülle ber Publitationen auf biesem Bebiete so groß, daß wohl teiner unter ben Spezialforschern von sich wird sagen mögen, daß er alles, speziell alles in Zeitschriften Erschienene fennen gelernt und beachtet babe; jeber von uns muß gewärtig fein, daß ibm felbft ein Rezensent gelegentlich nachweift, er habe bies ober jenes in ber Literatur überfeben. (Soluk folgt.)

3.

## Bilhelm Farel, der Reformator der frangofifden Soweiz.

Ein Lebenebilb

nad

R. Mulot, Pfarrer in Ballhaufen.

I.

# Farels Belehrung, seine Flucht nach Bafel, Bernfung nach Mömpelgard.

1509 bis 1525.

In ber Nähe von Gap, ber romantisch gelegenen Hauptstadt bes französischen Departements Hochalpen, ift ber Mann geboren, beffen Lebensbild in biefen Blattern gezeichnet werben foll. Es war im Jahre 1489; noch abnte niemand die blutigen Glaubenstämpfe, die balb barauf balb Eurnpa erzittern machen follten. In bem Baus ber Eltern Farels, vermöglicher Butsbefitersleute, wußte man nichts von religiösen Zweifeln. Strenggläubig wurden die Kinder erzogen, die mit aufrichtiger Liebe an der katholischen Rirche und beren Einrichtungen bingen. Der Bater hatte feinen Gobn Wilhelm für bie militarische Laufbahn beftimmt und gab nur ungern bem wiffensburftigen Anaben bie Erlaubnis, Theologie zu ftudieren. Rachdem dieser zuerft in der Beimat die befferen Schulen besucht hatte, begab er fich um bas 3ahr 1509 nach Baris. Auf seiner Wanberung babin lernte er zum ersten Male die Welt auch von ihrer schlechten Seite tennen. Boll Entrüftung und Etel fehrte er Lon ben Ruden, "ber Stabt, wo Tag und Nacht die Rirchengloden ertonten, aber die Berberbnis so groß war, daß er nicht begreifen tonnte, warum Gott nicht über diesen Ort das Schickfal von Sodom und Gomorra bereinbrechen ließ" 1). In Paris fühlte er fich wohler, er hatte bort

<sup>1)</sup> La Correspondance des Réformateurs par Herminjard, Genf-Baris 1866 5is 1897. I. 178.

reiche Gelegenheit, seine Renntnisse zu erweitern und seine Frommigkeit jum Ausbruck zu bringen. Der berühmte Theologe Lefebre b'Etaples, auch Jatob Faber genannt, war fein Lehrer geworben. "Niemals, erzählte Farel später selbft, habe ich einen Briefter bie Messe mit größerer Andacht verrichten sehen als ihn, niemals hat ein Mensch bie Beiligenbilber glübenber verehrt, lange lag er vor ihnen auf ben Anieen und betete. Wie oft habe ich ihm hierbei Gesellschaft geleiftet, gang felig, in ber Rabe eines solchen Mannes weilen zu bürfen" 1). Und wehmutig bekannte er von biefer Zeit: "Unmöglich haben die Teufel ein armes Menschenberz mehr verführen können als das meine; wahrlich das Papfitum felbst war und ift nicht so papstlich als mein Berg es gewesen ift." Dem eifrigen Studenten fehlte es nicht an Anerkennung bei feiner vorgesetten Beborbe, wir seben ibn im Anfang bes Jahres 1517 als Magister ber freien Künfte und kurz barauf als Lebrer ber Bhilosophie und Theologie an bem Rollegium bes Karbinals Le Eine glanzende Laufbahn schien sich ihm aufzutun, als Moine. ibn die Borsehung auf Bege wies, die zu ganz anderen Rielen führen mußten. Den Anftog bierzu batte ber alte Lefebre gegeben; burch ernstes Studium in ben paulinischen Briefen war er mehr und mehr zu ber Überzeugung gekommen, daß die Rechtfertigung aus bem Glauben tomme. "Es gibt eine Gerechtigkeit aus ben Werken und eine solche aus Inaben, die eine kommt von ben Menschen, die andere von Gott, die eine ift irbisch und verganglich, die andere göttlich und ewig. Die Religion bat nur einen Grund und einen Inhalt und ein Biel: Jefus Chriftus, fein Rreuz ift's allein, bas ben himmel öffnet und bie bolle veridliekt" 2). Das waren Borte, wie fie in Frankreich noch nie gebort worben waren, und ber erfte, in bem fie einen fraftigen Wiberball fanden, war Wilhelm Farel. Er bat felbst von seinem Lebrer befannt: "Lefebre bat mich burch feine Worte berausge-



<sup>1)</sup> Epistre à tous Seigneurs et Peuples et Pasteurs, enthaîten in Farel. Du vray usage de la Croix de Jésus Christ, Genève 1865, S. 164 ff. Egl. Corresp. des Réf. I, 481.

<sup>2)</sup> Junob: Farel, Réformateur de la Suisse Romande. Reuchatels Paris 1865, S. 5f.

riffen aus ber Irrlehre von ber Wertheiligkeit und mich gelehrt, bag wir fein Berbienst batten, sonbern bag alles nur aus ber Gnabe und Barmbergigleit Gottes tomme" 1). Denfen wir aber nicht, biefe Bandlung babe fich bei ibm ohne innere Rampfe voll-Ein Brief an seinen Freund Noël Galeot lagt uns einen Einblick in fein Innerstes gewinnen; ba beißt es, ein verzehrender Durft nach Frömmigkeit habe ibn auf ber Universität burchbrungen, ben er vergebens ju ftillen versucht babe in Beiligenlegenden und ben Buchern ber berühmtesten Dottoren, in ber Philosophie eines Aristoteles und felbst in ber Letture ber beiligen Schrift; endlich habe Gott fich feiner erbarmt und ihn, als er fich fo tief ungludlich gefühlt, burch Chriftus jur Babrbeit und jum Frieden gebracht 2). Der völlige Bruch mit ber romischen Rirche war aber damit noch nicht erfolgt. Lefebre besonders scheute vor biefem Schritt jurud in ber Überzeugung, bie außere Teilnahme an Bebrauchen, die an und für fich gleichgültig und unschädlich feien, konnte bas Glaubensleben nicht berühren, auch hoffte er auversichtlich, daß eine friedliche Lösung biefer ernften Fragen berbeigeführt werben tonne. Diese Illusion wurde ihm allerbings bald genug genommen: von den Professoren der Sorbonne wegen Reperei angeklagt, war er gezwungen, so schnell als möglich aus Paris zu flieben. Er wandte feine Schritte zunächst nach Meaur, wohin auf seine Bitten auch Farel mit einer Anzahl Gesinnungsgenoffen fich geflüchtet batte.

Hier schien sich ben Freunden ein reiches Arbeitsselb zu bieten, ba der Bischof des Städtchens ihnen ansangs freundlich entgegen kam. In der Geschichte von Meaux wird berichtet: "Die Didzese von Meaux ist die erste in Frankreich, die den Resormatoren ein Aspl geboten hat. Es hatten sich nämlich daselbst unter dem Epissopat des gelehrten und eifrigen Prälaten Wilhelm Brisonnet im Jahr 1521 eine Anzahl wissenschaftlich hervorragender Männer zusammengesunden, um mit dem Geist der klassischen und biblischen Bildung in der Landschaft Brie die ersten Samenkörner der Lehre

<sup>1)</sup> Epistre à tous Seigneurs S. 171.

<sup>2)</sup> La Corresp. des Réf. II, 41.

auszustreuen, die Awingli und Luther bamals in Deutschland ver-Der berühmte Wilhelm Farel, Jatob Fabri, Michael b'Arand und Gerard Rouffel gewannen burch ihre Gelehrsamteit ben Bifchof von Meaux auf ihre Seite, beffen Bahlfpruch lautete: "Wir brauchen bas Wort Gottes, sonft nichts." Er verlieh ihnen Firchliche Umter, und es batte nicht viel gefehlt, fo ware er wegen Reterei angeklagt worden" 1). 3m Jahre 1523 veröffentlichte Lefebre seine Übersetzung bes Neuen Testamentes, Die im Bolf mit großer Begeifterung aufgenommen wurde. Der Bischof felbft liek eine Anzahl Exemplare an arme Leute unentgeltlich verteilen und wies die Brediger an, täglich Unterrichtsftunden in vopulärer Art über bie Evangelien und die Briefe des Paulus zu erteilen. Alles war im schönften Bang, als die Sorbonne ju Baris aufs neue ihren Ginfluß gegen bie Bewegung geltenb machte. Gie er-Marte, ber Gebanke, auch die Laien in das Studium ber Beiligen Schrift einzuführen, entspringe ben Irrlehren ber "Armen von Lyon" 2); es ware angesichts ber Zeitumftanbe febr schablich, bie verschiebenen Bibelübersetzungen unter bas Bolf zu bringen, man muffe fie unterbruden, ftatt ju forbern. Das Parlament batte fic benn auch bewegen laffen, ben Bertauf frangofischer Bibeln burch ein Chift zu verbieten, allein ber Ronig verbinderte beffen Ausführung. Auch die Monche in Meaux nahmen jest ben Rampf auf, benn Farel und einige feiner Rollegen waren bei ber einfachen Berlefung und Erflärung ber Evangelien nicht fteben geblieben. fondern hatten angefangen, durch Schriften Luthers in ihrer Überzeugung befräftigt, in öffentlichen Bredigten die Rechtfertigung aus bem Glauben zu lehren und Beiligenverehrung, Fegfeuer. Meffe und andere Irrlehren mit scharfen Worten zu verdammen. Schon wagte man es im feinblichen Lager, laute Drobungen gegen bie Reformatoren auszustoßen. Als Lefevre in einer Berfammlung bie Überzeugung aussprach, bas Evangelium werbe fich noch über gang Frankreich ausbreiten, und es werbe die Zeit kommen, ba man nichts mehr wiffen wolle von Lehren, die menschliche Phan-

<sup>1)</sup> Histoire de Meaux S. 185 f.

<sup>2)</sup> Rame für bie Balbenfer.

tafte erbacht, rief ber Jatobinermonch Jean be Roma, ber spätere Inquifitor ber Walbenfer: "Ich und bie übrigen Orbensleute werben einen Areuzzug veranftalten und ben König burch seine eigenen Untertanen aus bem Reich jagen laffen, wenn er bie Berklindigung bes Evangelismus geftatten sollte" 1). Und mun wurde auch von einer Seite ber, wo man es am wenigsten erwartet hatte, ein Schlag ge-Der Bischof Briconnet hatte aus Angft, seine Stelluma ju verlieren, ploplich die Gefinnung gewechselt. Rurger Sand enthob er Farel seines Amtes und verbot bie Bredigt bes Evangelimms; jugleich erschienen aus seiner Feber zwei Runbichreiben an die Gläubigen und ben Alerus seiner Diözese, worin er alle anfforderte, aufammenaufteben, um bas Bestgift ausaurotten, bas burch Luther in die frangofischen gande bereingeworfen worben fei 2). Wer biefe Schreiben mit bem Bekenntnis vergleicht, bas ber Bischof furz vorber veröffentlicht batte, tann fich eines verächtlichen Gefühls gegen biefen Mann nicht verwehren. Barlament und ber theologischen Fakultät fiel es nun nicht mehr schwer, von ber Regierung bie Erlaubnis zur gewaltfamen Unterbrudung der Reformationsbestrebungen in Meanx auszuwirten. Gludlicherweise tam bie Nachricht hiervon so frühzeitig an, baß es ben Freunden gelang, ihr Leben in Sicherheit zu bringen. Babrend Lefebre und Rouffel junachft in Stragburg und bann au Mérat am Sof ber Königin Margarete eine Buflucht fanben. gelang es Farel, nach burgem Aufenthalt in seiner Beimat, wo er bas Evangelium zu predigen versuchte, aber ber Gewalt bes Bischofs von Gap weichen mußte, nach Bafel zu flieben. fand eine bergliche Aufnahme in bem Hause bes Otolambabius und an diesem Mann selbst einen aufrichtigen Freund umb Berater.

Farel brannte vor Begierbe, seine religiöse Überzeugung vor ber Welt zum Ausbruck bringen zu bürfen; er entwarf kurz nach seiner Ankunft 13 Thesen im Stil bersenigen Luthers, die er in einer öffentlichen Bersammlung gegen sebermann zu verteibigen

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. VIII, 275.

<sup>2)</sup> La Corresp. des Réf. I, 156 ff.

bereit war. Der Rat ju Bafel batte feine Buftimmung gegeben und den Termin der Disputation auf den 23. Februar 1524 festgesett; um ben Widerstand ber Brofessoren und Briefter au brechen, fühlte er fich ju folgendem Rundschreiben veranlaft: "Rachbem wir gesehen, daß bie von Farel vorgelegten Artifel ben Evangelien entsprechen und infolgebeffen bazu angetan find, eine Distussion berbeiguführen, die ben Leuten nur von Ruten fein tann, fo baben wir bem genannten Bilbelm Farel bie Ermächtigung gegeben, in bem Rollegienfaal ber Universität über bie betreffenben Thefen eine Disputation in lateinischer Sprache abzuhalten, bamit unsere Brediger baraus etwas lernen können. Bir befehlen also. baß jedermann, besonders die Prediger, Priefter, Studenten und Universitätsbeamten ihr anwohnen sollen, um jo viel als möglich neue Renntniffe aus ber Beiligen Schrift ju gewinnen : bie Diffachtung unferes Befehls wurde ben Berluft ber Rechte auf bie Mühlen, Backaufer und Martte, fowie ber Benefizien und Leben ber Stadt nach fich ziehen" 1). Dies war die Antwort auf einen Erlag bes Universitätsvorftandes, ber ben Brieftern und Studenten Die Teilnabme an ber Disputation bei Ausschluß und Bann verboten hatte. Über ben Gang ber Berhandlung ift uns nichts Räberes bekannt, bagegen find die Thefen felbst noch vorhanden. fie ftellen in ber Hauptsache folgendes fest: Jesus Chriftus bat uns bie allein volltommene Lebensregel gegeben, er ift ber Leits ftern in all unserem Tun; die Rechtfertigung kommt allein durch ben Glauben. Alles Zeremonienwefen, Faften, Chelofigkeit, lange Gebetsübungen. Beiligenverehrung wibersprechen bem Geift bes Sriftentums. Die Briefter haben bie Pflicht, fich ernftlich mit bem Studium ber Bibel au beschäftigen und ibre freie Zeit mit einer nütlichen Arbeit auszufüllen 2). — Trothem auch Ofolampadius fraftig in die Berhandlungen eingriff, scheint nichts erreicht worben zu fein. Die Gegner aber rachten fich fur bas freimutige Borgeben Farels mit fold gebässigen verfonlichen Angriffen von ben Rangeln berab, daß die Behörben sich gezwungen saben, auf

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. I, 197.

<sup>2)</sup> La Corresp. des Réf. I, 198 ff.

berartige Beschimpfungen eine ftrenge Strafe ju setzen. Es blieb jedoch bei ber Drobung, und die Stellung bes Reformators wurde unbaltbar, als er es auch wagte, ben befannten Erasmus öffentlich in scharfer Beise anzugreifen. Die Chrsucht bes gelehrten Dottors, sein Bublen um die Gunft ber Groken in Staat und Lirche, seine Furcht, er könne sich zu weit in reformatorische Babnen treiben laffen, mußten einen Mann wie Farel aufs tieffte emporen. Daß Erasmus bei all seinen Berbiensten ber Borwurf ber Unbeftanbigkeit, ja selbst ber Charafterlosigkeit nicht erspart bleiben tann, bat fein fpateres Leben, befonders fein Berbalten gegen Luther und hutten gur Benuge gezeigt. Es ift intereffant, bas Urteil zu bören, bas ber Bhilosoph und Theologe Le Clerk über ihn gefällt hat: "Erasmus beflagte fich bei Gott und Welt balb über die Monde bald über die Reformatoren, und man konnte nicht flar barüber werben, von wem er eine folimmere Meinung batte. Wenn man lieft, was er über bie Lutberaner und Reformierten Schlechtes gesagt bat, so begreift man nicht, warum biefe Leute, wenn dies alles mahr gewesen ift, nicht ben haß und bie Berachtung ber ganzen Welt auf sich gelaben haben, und bag es ihnen überhaupt möglich war, sich zu halten. Bei aller Achtung, bie man bem Anbenken jenes Mannes schulbet, muffen wir ibm boch bies entgegenhalten: folch abscheuliche Menschen batten niemanben bazu bewegen fonnen, sich für ihren Glauben verbrennen au laffen, und boch lebrt bie Geschichte jener Zeit bas Gegenteil. Sein Groll gegen biefe Leute entsprang offenbar ber Angft, es könnte bei ben Mönchen ber Berbacht entsteben, als ob er jenen ben Weg gebahnt batte; barum reute es ibn, sich bisweilen für bie evangelische Freiheit ausgesprochen zu haben. Schrieb boch berselbe Mann in einem Briefe an seinen Freund Birtheimer: ,3d weiß nicht, wie andere über die Autorität ber tatholischen Rirche benten, mir felbst fieht fie fo bod, bag ich auch ben Glauben ber Arianer und Belagianer annehmen wurde, wenn fie ibn billigte.' Erasmus bat nach meiner Überzeugung nur besbalb ben Glauben an die Rirche so offen jur Schau getragen, weil er bies für bas sicherfte Mittel bielt, im Genuß feiner Ginkunfte bleiben zu können. Go handelte man nicht etwa aus Furcht, im

Suchen nach Wahrheit irregeben zu können, sonbern aus Furcht, feine Bequemlichkeit einzubugen" 1). An Pfingften 1524 erhielt Farel vom Rat den Befehl, die Stadt Basel innerhalb dreier Tage zu verlaffen. Mit Trauer sab Ötolampabius ben mutigen Rollegen icheiben, ben er bei all feinem Ginflug nicht ju ichugen vermochte. Es scheint, daß dieser die Absicht gehabt batte, sich nach Wittenberg zu wenben, benn Otolampabius batte an Luther ein Empfehlungsschreiben gefandt, worin er ben Gifer bes Freundes rühmte, ben diefer bei Disputationen und öffentlichen Borlefungen an ben Tag gelegt babe, und ibn als einen Mann schilberte, ber bas Zeug in sich babe, es mit ber ganzen Sorbonne aufzunehmen. "Es gibt feinen eifrigeren Menschen als ibn; manchen mare es allerdinge lieber, wenn er feinen Gifer gegen bie Feinde ber Babrbeit etwas mäßigen wurde, allein ich febe darin eber eine lobenswerte Tugend, die in unserer Zeit ebenso notwendig ift als bie Milbe, vorausgesett, daß fie am rechten Ort fich zeigt, boch bu wirft ja felber icon bei ber erften Begegnung merten, mas für ein Beift in ibm wohnt" 2). Es war Farel nicht vergönnt, ben größten ber Reformatoren tennen zu lernen, benn auf unerwartete Beise öffnete fich ibm in ber Nabe ein neuer Birtungstreis.

Um jene Zeit hatte nämlich ber Herzog Ulrich von Bürttemberg, aus seinen Erblanden vertrieben, in der ihm gehörigen Grafschaft Mömpelgard seine Residenz ausgeschlagen. Hier war es Hartmut von Aronderg gelungen, den tief gedemütigten Fürsten
für die Lehre des Evangesiums zu gewinnen, und dieser bat num
den Ötolampadius, sich in Mömpelgard als Prediger niederzulassen oder an seine Stelle einen passenden Mann zu senden. Bas
lag näher als an Farel zu denken, und dieser nahm auch nach
kurzem Bedenken die Stelle an. "Im Hindlick auf meine schwache
Arast", schrieb er später, "hätte ich nie den Mut gehabt, ein
Predigtamt zu übernehmen, in der Überzeugung, daß der gnädige
Gott hierzu tüchtigere und bewährtere Männer berusen würde;

<sup>1)</sup> Rucat, Histoire de la Réformation de la Suisse, Genève 1757, II, 569 f.

La Corresp. des Réf. I, 214 f.
 Theol. Stub. Safrg. 1908.

als mich jeboch biefer fromme Mann, ber rechtmäßig im Dienft ber Rirche ftanb, im Namen Gottes beschwor, glaubte ich bem Rufe nicht mehr langer wiberfteben zu burfen" 1). Bon Ofolampabius feierlich ins Amt eingeset, traf Farel Ende Juli 1524 mit zwei anderen vertriebenen Brotestanten in Mömpelgard ein Das Bolt ftand bier ben reformatorischen Gebanten nicht mehr gang fremd gegenüber bank ben Bemühungen bes bergoglichen Raplans Wilhelm Gabling, eines ebemaligen Schülers von Luther. Run galt es, burch Predigt und Schriften bas angefangene Bert fo raid als möglich zu förbern. Der Buchbanbler Johann Baugris hatte eine Anzahl neuer Teftamente toftenlos zur Berfügung gestellt, und Farel selbst überwand seine Abneigung gegen bie Schriftstellerei und gab eine populare Auslegung bes Baterunfers und ber Glaubensartitel beraus. Daß feine Bemühungen nicht erfolglos maren, feben wir aus einem Schreiben bes Dfolampabius, worin es beißt: "Ich bin bocherfreut, daß die driftliche Lebre burd beine Arbeit solche Fortschritte macht, und mein Gebet ift, es moge berjenige, ber burch bich pflanzt, auch begießen, was bu gepflanzt baft, und es ichüten vor Zerftörung burch Ruchfe umd Wilhschweine. Es ift schon, daß bu ein Feld gefunden haft, wo die Saat so schnell aufgeht, aber glücklich werden wir erft bann sein, wenn bie Früchte reif geworben und unsere hoffnungen uns nicht betrogen haben werben. Doch sollten auch unsere Erwartungen fich nicht erfüllen und bas beilige Brebigtamt in schlechten Ruf tommen, so barf bie Schuld nie an uns liegen. Darum ftrebe banach, die Menschen nicht etwa bloß gelehrt, sondern gut ju machen, b. b. ju Menschen, die in Gott gelehrt und in ber Babrbeit gefestigt find; leicht ist's, seinen Zubörern eine Anzahl Glaubenefate beizubringen, boch Bergen zu anbern, ift göttliches Werl" 2). Raum batte Ötolampabius biefen Brief abgeschickt, als ihm die Nachricht zuging, daß es in der Grafschaft zu folimmen Auftritten zwischen ben Monden und Reformatoren gekommen sei. Umgebend sandte er an den Rollegen einen zweiten

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. I, 247, Mnm. 4.

<sup>2)</sup> La Corresp. des Réf. I, 258 f.

Brief ab mit ber Mahnung: "Da bu jur heftigkeit geneigt bift, mußt bu bich um so ernftlicher in ber Mägigung üben und ben Mut bes löwen burch bie Sanftmut ber Taube banbigen. Menichen wollen geleitet und nicht getrieben fein. Lag uns ftets bas eine im Auge behalten, wie wir die Seelen für Chriftus gewinnen können, und barüber nachbenken, welche Art bes Unterrichtes uns gefallen wurde, falls wir noch in Finsternis und im Bann bes Antidriften liegen wurden" 1). Balb barauf fühlte er fich gezwungen, noch ftartere Tone anzuschlagen: "Du bift gefanbt, ju segnen und nicht ju fluchen. In beinem übermäßigen Gifer icheinft bu bie Schwächen beiner Brüber ju vergeffen; es gefällt mir nicht, wenn du nur zu benen freundlich bift, die bas Wort Gottes icon lieb haben, fiebe ju, bag bu auch die Feinde gewinnst. Eble Menschen gurnen nur, wenn es berechtigt ift; banble, wie ber in bir wohnende Chriftus banbeln wurde, und lerne von ibm Demut und Milbe. So lange bu ben Fluch boren lässeft, schreckft bu bie Leute ab und kannst fie unmöglich jur rechten Weibe führen; zeige bich als Evangelift und nicht als thrannifcher Gesetzeber. Nimm biese Mahnungen entgegen von einem Freund, ber es gut mit bir meint und gu Gott fleht, er moge burch bich noch große Dinge vollbringen" 2). Diese Briefe und bas Dazwischentreten bes Bergogs verfehlten ibre Birtung nicht. Farel jog fich vom Rampfplat jurud und machte fich an bie Ausgrbeitung einiger Schriften, von benen nur eine einzige, aber obne Zweifel die bedeutendste erhalten geblieben ift. Sie ift besonders wichtig als die erfte reformierte Dogmatik, die wir kennen: ibr Titel lautet: "Le Sommaire, bas ift eine furze Erklärung ber Sauptftude, bie ein jeder Chrift tennen muß, ber im Gottvertrauen und ber Nachstenliebe fich üben will" 8). Leiber murbe ber Reformator balb wieber genötigt, scharf aufzutreten. In ber Gegend von Mömpelgard war ein Reliquienbandler aufgetaucht, ber burch Monche von ben Rangeln berab für seinen Rram Bro-

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. I, 255.

<sup>2)</sup> La Corresp. des Réf. I, 265.

<sup>3)</sup> Die 1. Ausgabe ift verloren gegangen, die 2. vom Jahre 1534 ift von Professor Baum in Genf 1867 veröffentlicht worben.

paganda machen ließ. Farel eilte mit Gabling jum Stabtrat und verlangte ein Berbot dieses schamlosen Treibens. Auf ben Bescheid bin, bies stebe nicht in ber Dacht ber ftabtischen Beborben, richteten bie beiben an ben Bergog ein Schreiben, worin fie barüber flagten, wie fie vergebens bem Rat die Gefahren bes Reliquien= und Ablaghandels als eines feelenmorberifden Bertes vor Augen geftellt, ja fich bereit ertlart batten, bie ftrengften Strafen ju erbulben, wenn fie ihre Anklage nicht beweisen könnten. Solchen Schurten gegenüber bleibe bas Schwert verroftet in ber Scheide steden und werbe wohl auch nie gezogen werben, benn bie Kurcht sei nur zu begründet, daß das Wort des Jesajas fich erfülle: "Deine Fürften find Abtrunnige und Diebesgefellen", barum foll ber Bergog eintreten für bie Chre Chrifti und feiner armen Untertanen 1). In ber Tat verweigerte biefer bem Dominikaner ben Zutritt in sein Land, aber für Farel wurde biefes icarfe Borgeben verbangnisvoll. Die tatholischen Kantone verlangten von Ulrich aufs entschiedenste die Ausweisung des Predigers mit ber Begründung, es konnten bie Ideen von der religiofen Freibeit für das Land gefährlich werden und eine Revolution unter ben Bauern bervorrufen. Der Herzog hielt es für bas befte, nachaugeben; er entließ Gabling, Farel aber mußte im Februar 1525 aus ber Grafschaft flüchten, ba burch bie Rücklehr Ulrichs nach Württemberg ihm jeber Schutz genommen war. Sein Anbenten erlosch nicht; in einer Urkunde über die Reformation in Mömpelgarb ift zu lefen: "In biefer Schloftirche prebigte ber berühmte, eifrige und erleuchtete Bilbelm Farel, ein Ebelmann aus ber Dauphine. Im Jahre 1523 aus Baris vertrieben, batte er nach einem turzen Aufenthalt in Stragburg und Basel sich nach Mömpelgard begeben, allwo ber großmütige und unerschrockene Ulrich von Burttemberg feine Refibeng aufgeschlagen batte, nachbem er vom ichmäbischen Bund ungerechterweise aus feinem Erbberzogtum vertrieben worden war. Farel batte in beiligem Gifer gebrannt, bas Evangelium in feiner Reinheit all benen zu predigen, bie frangösisch sprachen und in tiefer Finfternis ber Unkenntnis,

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. I, 302 ff.

bes Aberglaubens und aller Art beilsgefährlicher und schäblicher Irrtumer versunken waren. Nachbem er von bem Fürsten bie Erlaubnis zur Berkundigung bes Evangeliums erhalten, gab er fich nicht eber gufrieben, als bis es ibm im Laufe eines Jahres gelungen war, burch öffentliche und private Belehrung ber Burger allem, mas auf bie Religion Bezug batte, ein neues Geprage an geben. So fab man benn fpater mit Staunen, wie die Domberren biefe ibre Rirche laut eines Bertrages vom 30. Mara 1530 an ben burchlauchtigften Bergog abtraten, ber bann ben Gottesbienft nach ber von ber Augsburgischen Konfession vorgeschriebenen Form einrichtete. Die Meffe und ber gange römische Rultus, ber bis babin in lateinischer Sprache abgehalten worben mar, wurde durch die Berordnungen vom 17. November 1538 und 6. August 1539 abgeschafft. Bon biefem bentwürdigen Zeitpuntte an wurde bie Schloßfirche ju Mömpelgard jur Pfarrtirche ber Stadt, und ber evangelische Gottesbienft wurde in beiben Boltssprachen, beutsch und frangofisch abgehalten. Diese Einrichtung beftand 69 Jahre lang, alfo bis jum Jahre 1607" 1).

#### II.

## Farel als Prediger in Aigle, Murten und Reuchatel 1525 bis 1532.

Im September 1525 treffen wir Farel in Straßburg, bem Sammelplat der Flüchtlinge. Die Stadt hatte im Jahre zuvor die Reformation proflamiert, und es handelte sich darum, in gemeinsamer Arbeit für die Organisation der Kirche zu sorgen. Leider zeigte es sich bald, daß die nötige Einigkeit sehlte, und Farel besonders fühlte sich unbefriedigt. Die Ängftlichkeit eines Lesdere und Roussel, die sich nicht entschließen konnten, mit der römischen Kirche völlig zu brechen, mußten ihn tief kränken. Auf seine Mahnung, Lesdere möchte doch der Worte gedenken, die er einst zu ihm gesprochen: "Mein Sohn, Gott wird die Welt erneuern, und du wirst Zeuge davon sein", hatte der Greis nur die Antwort:



<sup>1)</sup> Histoire de Besançon par J. S. Chifflet. Bgl. Goguel, Histoire de Guillaume Farel, Montbeliond-Renchâtel 1873, S. 61 ff.

"Ja, Gott wird die Welt erneuern; o mein Sohn, fabre du fort, bas beilige Evangelium Gottes mit Mut zu verfündigen "1). Dazu tam, daß ber unter ben Protestanten ausgebrochene Abendmablsftreit auch in Strafburg die Bemuter zu erregen begann. aller Entschiedenbeit ftellte Farel fich auf die Seite Zwinglis und versuchte in einem ausführlichen Schreiben an Bugenhagen feine Anschauung zu begründen und die Annahme einer realen Gegenwart Chrifti im Abendmabl als binfällig zu beweisen 2). Worte fanden kein Gebor, und als sich bann auch in Strafburg bie Gegensätze immer mehr verschärften, jog er es vor, bie Stadt zu verlaffen, fich fehnend nach freier, felbständiger Arbeit. Bergunftigung, nach Frankreich zurückehren zu burfen, die Lefebre. Rouffel und anderen gewährt worden war, blieb ibm verfagt, und so wandte er sich junachst nach Basel, um mit feinem Freunde fich zu beraten. "Wohin willst bu geben?" fragte bieser. "Ich weiß es nicht", antwortete Farel, "ich weiß nur, daß mich mein Berz mit Gewalt bazu treibt, in ben Bredigtbienst zu treten." bann begib bich nach Bern, bort ift die Morgenröte bes Evangeliums aufgegangen, aber miffe, daß bich Rreuz und Berfolgung baselbst erwarten." "Ich weiß es, aber ich fürchte mich nicht, benn ich habe feinen boberen Wunsch, als ben, ber Unkenntnis bes Boltes aufzuhelfen und anberen bie Gnabe zuteil werben zu laffen, die ich felbst von Gott empfangen babe" 8). Auf ben Rat Hallers entschloß er sich jedoch, nach Aigle zu geben, einer Stabt, bie in einem Abbangigkeitsverhaltnis zu Bern ftanb. 3m November 1526 traf er bort ein. Um nicht von vornherein an= gefeindet zu werden, übernahm er unter bem Namen Wilh. Urfinus eine Schulftelle, woburch es ibm möglich murbe, eine Zeitlang im ftillen in gablreichen Familien bem Evangelium Gingang zu verschaffen. Aber bald magte er es, öffentlich aufzutreten, und ber Rat von Bern sandte ibm einige Monate barauf jum Danke

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. I, 5, Anm. 1. Bgl. Farel, Du vray usage, S. 170.

<sup>2)</sup> E6b. I, 393 ff.

<sup>3)</sup> Junob S. 48f.

für seine Erfolge ein Patent, das ihn zum Prediger in Aigle ernannte 1).

Es war fein angenehmer Poften, benn unter ben Leuten war ein zucht= und fittenloses Leben eingeriffen. In einem Brief vom Juni 1527 2) schilberte Farel bem Berner Rat die Berhaltniffe: Leichtsinnige Gibe, Flüche und Gottesläfterungen feien im Schwang gewesen; unter ber Jugend habe Bietätlosigfeit und unter ben Alten Gehässigleit und Streitsucht geberrscht; vor Diebstahl und Unterschlagung babe man nicht zuruckaeschreckt, und bie Maitreffenwirtschaft habe zu offenem Chebruch geführt. Er sei mit aller Strenge gegen biefe Lafter vorgegangen, aber bies habe bie Beborben von Aigle, Ber und Olon fo erbittert, bag fie feine Musweisung verlangt und auch ausgewirft batten, wenn nicht Joh. v. Ber. bes Stattbaltere Stellvertreter, für ibn eingetreten mare; er bitte um energischen Schut für feine Miffion. folgte ein icarfes Schreiben von Bern an ben Statthalter Satob v. Roverea, aber die Behörden, hierdurch noch mehr erbittert, veranstalteten am 25. Juli eine Boltsversammlung, in ber beschloffen wurde, Farel zu verjagen und Bern ben Gehorsam ju verweigern. Bobl tam ber Beichluß nicht jur Ausführung, aber die Erbitterung gegen ben Reformator, ber in feinem Teuereifer Altare und Bilber hatte zerftoren laffen, mar fo groß, daß man für fein Leben fürchten mußte. Da trat ein Ereignis ein, bas mit einem Schlag ibm jum Sieg verhalf. In Bern hatten ber große und kleine Rat, die sog. Zweihundert, den Blan gefaßt, burd ein Religionegefprach eine Enticheibung berbeiguführen, ju bem alle Briefter und Belehrten ber verbunbeten Stabte ein= geladen murben. Die Thefen, die von Saller und Rolb verfaßt und in Deutsch, Frangösisch und Lateinisch gebruckt worden waren, hatten jum Inhalt: Jefus Chriftus ift bas alleinige haupt ber tatholischen Rirche, nur bas Wort Gottes, aus bem fie geboren, hat bindenbe Rraft; Befus ift ber alleinige Weg jum Beil. Gine reale Gegenwart bes Leibes und Blutes Chrifti im Abendmahl

<sup>1)</sup> Corresp. des Réf. II, 15, Anm. 7.

<sup>2)</sup> La Corresp. des Réf. II, 22 f.

gibt es nicht, bie Deffe ift schriftwibrig und ein Greuel vor Gott, besgleichen bie lehre vom Fegfeuer, von ber Beiligen- und Bilberverehrung; Chelofigkeit ift in ber Beiligen Schrift nicht geboten 1). Bu ber Disputation, die am 5. Januar 1528 ftattfand, hatten sich aus beiben Lagern eine Menge Theologen eingefunden, besonbers gablreich waren bie Broteftanten vertreten und unter ihnen Berfonlichkeiten wie Zwingli, Bullinger, Bellican, Blaarer, Bucer, Capiton und Dtolampadius. Farel war der Auftrag geworden, die Berteidigung ber lateinischen Thefen zu übernehmen. Die Berbandlungen bauerten bis jum 27. Januar und hatten ben Erfolg, bag eine große Bahl ber Anwesenden bie Thesen unterschrieb und für sofortige Ginführung ber Reformation stimmte. Bern machte ben Anfang und am 7. Februar ericbien mit Billigung ber Burgericaft ein Religionsebitt, bas von ben Untertanen ber Stadt bie Annahme ber Thesen forberte. Aigle, Ber und Olon waren bie ersten, die sich ber Neuordnung fügten, und am 22. Mai erhielt bie Gemeinde zu Aigle aus Bern folgenden Erlaß: "Es bat Euch Meister Wilhelm Farel bis baber bas Wort Gottes in unserem Sinn und Auftrag gepredigt, ohne mit einem gebührenden Gehalt bedacht worden zu fein. Dies ift nicht billig, benn ber hirte foll teilhaben an ben Borraten seiner Schafe. Wir haben es barum für recht gefunden, den Bfarrberrn von Diesbach mitsamt seinem Bitar von ber Pfarrei Aigle ju entheben und befagten Bilbelm Karel in dieses Amt einzuseten und zwar mit dem Genug ber Früchte, Baufer, Ginfunfte, Felber, Beinberge und all beffen, mas jur Pfarrei gebort: einen Biberspruch bulben wir nicht. Der Bitar aber foll sofort seinen Plat raumen und fich aller Ginmischung in bas Amt enthalten, widrigenfalls er unsere Unanade auf fich laben murbe. Ferner befehlen wir Euch ausbrucklich, genannten Meifter Wilhelm Karel als Guren Brediger und Pfarrer aufzunehmen und ihn ehrerbietig zu behandeln, und bies ohne Biberfpruch; follte ibm irgendein Berbruß ober Schimpf angetan werben, fo mußte eine ftrenge Beftrafung folgen. Sabet darum Sorge, diesem unserem Befehl nachzukommen, falls Euch

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. II, 59 f. Bgl. Ruchat II, 25 ff.

baran liegt, unsere Ungunft und eine ftrenge Strafe zu verhüten" 1).

Die Gemeinden hatten fich verhaltnismäßig rasch mit ber neuen Ordnung ausgeföhnt, und ber Reformator batte endlich Belegenheit gehabt, im Frieden und in gesicherter Stellung ju arbeiten, allein fein Gifer trieb ibn an Orte, wo ber Brotestantismus noch feine Wurzeln geschlagen batte. Nachbem er Sorge getragen, daß die jungen Gemeinden mit tuchtigen Bredigern verfeben wurden, lenkte er feine Schritte nach Murten, einem Stabtden, bas Bern und Freiburg jugleich untertan mar. Er gewann bier in turger Zeit auch so viele Anbanger, bag bie Hoffnung berechtigt ichien, die evangelische Sache auf einer Burgerversammlung jum Sieg ju führen, jumal auch bie Berner ihren gangen Einfluß hierfür geltend machten. Begen alle Erwartung wurde jedoch von ber Mehrzahl beschloffen, bem alten Glauben treu zu bleiben. Die Briefter batten gesiegt, Farel aber mar flug genug, bie Bemuter nicht weiter zu erregen und unternahm einige Reisen in bie umliegenden Städte. Die Einwohner von Laufanne waren burch ein Schreiben von Bern auf feinen Besuch vorbereitet . worben, nichtsbestoweniger murbe er mit seinen Begleitern von bem bortigen Bifchof und bem Rlerus mit Schimpf empfangen und unter Dighandlungen jur Stadt binausgejagt. Beffer erging es ibm in Serrières, wo er auf Berlassung bes Priefters vor einer großen Buborerschaft auf bem Friedhof eine Predigt bielt, bie einen tiefen Einbruck hervorrief. Der Stein, ber ihm als Rangel bienen mußte, ift beute noch ju feben. Als im Jahre 1830 bie Gemeinde in Serrières bas Jubilaum ber Reformation feierte, wurde er an ber Mauer ber Kirche aufgestellt und barüber folgende Inschrift angebracht:

> "En 1529, le 14 décembre C'est dans ce lieu sacré, sous la voûte des cieux Que de notre pays réformateur heureux Farel a commencé d'annoncer l'Evangile, D'auditeurs attentifs il peuplait cet asyl,

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. II, 137 ff.

Puisse son zèle ardent, tout puissant sur les coeurs Revivre dans les successeurs." 1)

Auf Deutsch: "An bieser geweihten Stelle hat am 14. Dezember 1529 unter freiem himmel Farel, der glückliche Reformator unseres Landes, das Evangelium zu predigen begonnen inmitten einer Schar andächtiger Zuhörer, möge sein glühender Eiser, der die Herzen mit Allgewalt bezwang, immer wieder neu aufleben in seinen Nachfolgern."

Diese Bredigt batten auch Leute von Neuchatel mit angebort. bie ben Reformator veranlagten, auch in ihrer Gemeinde Ginkehr zu balten. Die Wege maren bem Evangelium bier icon fo weit geebnet, bag es zur Entscheidung tommen mußte. Der Chronift Bulliemin ergablt: "Farel batte bie Migbrauche ber romischen Rirche mit folder Bucht befämpft und die Übereinstimmung feiner Bredigt mit ber Beiligen Schrift fo flar bewiesen, bag bas Bolf laut rief ,wir wollen ber evangelischen Religion folgen, mit unseren Rinbern wollen wir in ihr leben und fterben'" 2). Boren wir noch ben Bericht, ben ber Geschichtschreiber Gobet über bie Ereigniffe jener bedeutungsvollen Tage gegeben bat: "Um 22. Oftober begannen bie Anhänger ber Reformation bie Bilber in ber unteren Stadt zu zerfioren und bald barauf ftiegen fie, unterftut von einem Trupp Bewaffneter, die furz zuvor aus bem Feldzug gegen Savopen zurückgekehrt waren, bie Schloftirche binan, entschloffen, bie ftummen Kanonici jum Reben ju bringen, ober fie aus ihren Wohnungen zu vertreiben. Auf die Nachricht hiervon eilte ber Statthalter berbei und brachte es fertig, ben Sturm zu beschwören. Allein lange mabrte die Rube nicht. Der barauffolgende Tag war ein Sonntag. Farel predigte in ber Hofpitaltapelle, bie aber viel ju flein mar, um bie Menge ber Buborer ju faffen. Bas lag näber, ale an bie Schloffirche ju benten, ba befannt mar, daß ber Rat sich einige Tage zuvor babin verständigt batte, sie für die Feier des evangelischen Rultus zu weiben. Farel wirft bie Frage auf, ob benn bas Evangelium nicht ebensoviel Ebre

<sup>1)</sup> Junob S. 81.

<sup>2)</sup> La Corresp. des Réf. V. 419, 21nm. 8-9.

verdiene als die Messe und nicht ebenso gut in der großen Rirche gepredigt werben solle. Ram biefes Wort, in biefem Augenblick bingeworfen, von Gott ober von einem Menschen, aus bem 3mpuls des Geiftes ober der Ungebuld des Herzens? Die Lage war eine außergewöhnliche, und ein Urteil abzugeben, mare beinabe Aber wie bem auch fei, bas Wort gunbete wie ein Funte im Bulver. Bur Rirche, jur Rirche', rief's wie aus einem Mund. Man reift Farel mit fort und eilt die Schloßftrage binan. Die Ranonici und ihre noch zahlreichen Unbanger suchen ben Zugang ju sperren, aber bie Menge ber Reformierten läft fic burd nichts aufbalten. Die Notre-Dame-Rirche wird erfturmt und Farel richtet feine Schritte gegen bie Rangel, boch fie ist umringt von ben Ranonici und beren Freunden, die bereit find, fie zu verteidigen. Die Bürger ihrerseits haben ben Reformator in ihre Mitte genommen. Will man fich schlagen, foll Blut fliegen in bem gebeiligten Ort bes Friedens? Rein, ber himmel läßt es nicht ju; bie Begner zieben sich jurud, und ber Brediger Gottes besteigt die Rangel, obne daß ein Tropfen Blut vergoffen wurde. Dann spricht er und ber garm legte fich, selbst bie Feinde schweigen. 600 Jahre schon ftand biefes Gotteshaus, und noch niemals batten seine Hallen widergeflungen von ber Predigt des reinen Evangeliums. Jest hatte bas Wort Gottes in ber Berfon Farels feinen Gingug gehalten und es mar, wie ber Chronift bezeugt, eine ber machtigften Bredigten, Die er je gehalten bat. In bem Bergen eines jeden Buborers ichien in Diesem Augenblick eine abnliche Erleuchtung vorzugeben, wie Farel felbft fie erlebte, als Chriftus und fein Wert ibm jum erften Dale in seiner gangen Bebeutung jum Bewuftsein tam, und ju ben Füßen bes Berherrlichten bas gange Gebäude ber falschen Frommigteit einstürzte, auf bie er bis babin sich verlaffen batte. Go fiel an biesem Tag in ben Gewiffen aller, die auf ibn borten, bas Bebaube ber papiftischen Lehre in nichts zusammen, und es schien, als fpürten fie bas Weben bes beiligen Beiftes. Balb aber braufte ein anderer Sturm burch bie aufgeregte Menge. Der Ruf erfcoll: ,auf, lagt une bie Bogenbilber gerbrechen, wenn fie in Studen liegen, werben auch bie Zauberer fich uns anschließen!' Und nun geht es gegen die Beiligenbilder los, als galte es einen Felbzug gegen ben Feind. Die 30 Rapellen, die um die Rirche ber liegen. werben burchsucht, fein Altar bleibt fteben, bie Bilber werben in Stude gerriffen und vom Gelfen binab in bas Tal Eclufe aeschleubert, wo sie vom Fluß Sevon fortgetragen werben. hoftien fogar werben verteilt und wie gewöhnliches Brot gegeffen. Bei biefem Anblick fturzten bie Ranonici und Raplane, Die bis babin bem Treiben ftarr jugesehen hatten, ju bem Gouverneur Georges be Rive und baten ibn verzweifelt, Die Ordnung wieber berzuftellen. Diefer befahl ben Anhängern ber reformierten Bartei. vor ihm zu erscheinen. , Sagt bem Gouverneur', antworteten ftolg die Burger, , bag er uns in Sachen, die Gott und unfere Seelen betreffen, nichts ju fagen bat', und biefer muß erfahren. baß es eine Macht gibt, bor ber bas Ansehen menschlicher Gewalt erlischt, nämlich ba, wo bie Menschenseele mit ihrem Gott in Berbindung tritt. Alles mas er tun konnte, mar, einige Bilber, bie unbeschäbigt geblieben, in bas Schloß zu retten. "Rettet Guere Bötter', bohnten bie Burger, ,und bewahrt fie ficher hinter feften Berschlägen, bamit tein Räuber fie Euch ftehlen fann' 1).

Am 4. November wurde die Reformation im Rat der Bürger von Neuchatel mit 18 Stimmen Mehrheit eingeführt. In der bortigen Schloßkirche ist heute noch die Inschrift zu lesen:

"L'an 1530 le 23 d'Octobre fût ostée et abolie l'idolâtrie de céans par les bourgeois".

Auf Deutsch: "Am 23. Oftober bes Jahres 1530 wurde allhier ber Götzendienst durch die Bürger von Grund aus zerstört." Und über ber Kanzel steht der Vers:

> "Oktobris quum sol ivit ter quintus in octo Lux vitae castri luxit in urbe novi." 2).

Auf Deutsch: "Wit ber Sonne bes 23. Oktober ging in Neuchktel bie Sonne bes Lebens auf." Als bie evangelische Gemeinbe ber Stadt im Jahre 1830 ihr brittes Resormationsjubiläum feierte,

<sup>1)</sup> Junob S. 94 ff. 2) E6b.

wurde in ber Schloßkirche ein Stein angebracht mit ber einfachen Inschrift:

"Guillaume Farel Reformateur 1530 Gloire à Dieu" 1).

Es währte nicht lange, so tehrte auch in Neuchatel Ruhe und Frieden ein, und die Protestanten konnten den planmäßigen Aufbau der Gemeinde in Angriff nehmen. Antoine Marcourt wurde zum zweiten Prediger ernannt, damit Farel Zeit sinden könnte, in die Dörser und Weiler der Grafschaft Predigtreisen zu unternehmen. Er hatte auf diesen Gängen unter der Feindseligkeit der Einwohner viel zu leiden. So berichtet Meuron in seiner Gesschichte des Bezirks Landeron: "Im Lande existiert ein altes Denkmal, das an eine stürmische Zeit erinnert, es ist die Kanzel, die einst der Resormator Wilhelm Farel benutzte. Aus grobem Holz gezimmert, liegt sie, wurmstichig geworden, in einer dunksen Ecke bes Rathauses, und folgende Verse sind noch darauf zu lesen:

"Farel prêchant en cette chaire Le jour devant la Passion Fust asailly à coups de pierres Par filles et femmes de Landeron." <sup>2</sup>)

Auf Deutsch: "Als Farel auf bieser Kanzel am Mittwoch vor Gründonnerstag predigte, wurde er von den Mädchen und Frauen von Landeron mit Steinwürfen empfangen." In dem benachbarten Grandson wurde er so schwer mißhandelt, daß er längere Zeit das Bett hüten mußte. Ein Chronist erzählt hierüber: "Die Ratholiten, die seit einer Woche alle Gottesdienste hatten einstellen müssen, saßten endlich wieder Mut und wagten es, mit Wassen und Stöcken versehen, die Messe abzuhalten. Dies geschah am Samstag, den 23. September 1531, am Sonntag darauf bestiegen die Prediger einer nach dem andern die Ranzel, wenn der eine ausgehört hatte, sing der andere an zu sprechen, damit die

<sup>1)</sup> Farel, Du vray usage, G. I.

<sup>2)</sup> La Corresp. des Réf. IX, 91, Mmm. 4.

Gegner nicht Zeit finden sollten, die Messe zu lesen. Um nun boch zu ihrem Rechte zu kommen, forderten die letzteren die Frauen auf, in die Kirche einzutreten, was diese denn auch unter großem Lärm taten. Die drei Prediger aber, die sich Farel, Rongneux und Grivat nannten, wurden überfallen und äußerst übel zugerichtet." Ein Mitglied des Berner Rates, Ioh. de Watheville berichtete: "Den Predigern ist das Gesicht so zerschunden, daß man meinen könnte, sie hätten mit Katen gekämpst; die Sturmsgloden wurden geläutet, als sollte es zu einer Wolfsjagd gehen".

Tros alle dem sab fich Farel für seine furchtlose Arbeit reich entschädigt. In Murten war am 7. Januar 1530 bie Reformation eingeführt worben, und in Orbe ward ihm die Freude, Beter Biret, ber im stillen ber Reformation zugetan war und fich in biefe Stadt geflüchtet batte, für bas Bredigtamt zu gewinnen. "Nicht ich flebe bich barum an", rief er ihm zu, "fonbern Jefus Chriftus, benn biefer ift's, ber bie Bergen mit ben feurigen Pfeilen feines Geiftes burchbohrt" 2). Welch große Rolle biefer Mann fpater in der französischen Reformation gespielt hat, ist bekannt. Auch ein anderer Erfolg fei noch erwähnt. Als Farel in Murten auf bem Rrankenbett lag, um sich von ben erlittenen Migbandlungen zu erholen, ließ fich ein junger Mediziner namens Chriftoph Fabri bei ihm melben. Der Mann war in ber Absicht gekommen, ben Reformator persönlich tennen zu lernen, und trat nun mit ben Worten an bessen Lager: "3ch habe alles verlassen, meine Familie, meine Stellung, mein Baterland, um an Eurer Seite ju fampfen: Meifter Wilhelm, bier bin ich, macht mit mir, mas Guch gefällt" 3). Wie Biret blieb auch Fabri in innigster Freundschaft mit Farel verbunden, mit mabrer Sohnesliebe bat er ftets zu feinem Lebrer aufgeschaut. — Für biefen tam nun eine Zeit wohltuender Rube, als er jusammen mit Fabri, ber auf feine Bitte bin jum Silfsprediger in Neuchatel ernannt worben war, an biefer Gemeinbe arbeiten burfte. Doch nur zu schnell wurde er auch bier wieber

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. II, 362, Anm. 1.

<sup>2)</sup> La Corresp. des Réf. II, 372, Anm. 8. Sgl. Junob 6. 114.

<sup>3)</sup> Ebb. II, 395, Anm. 1. Bgl. Junob S. 117.

aus seinem Frieden berausgeriffen. 3m Juli 1532 erschienen einige Frembe, die ihn bringend baten, einer Spnode beizuwohnen, bie im September biefes Jahres in bem Tal von Angrogne in ben piemontesischen Alpen abgehalten werben sollte. Unbekummert um die Gefahren, die ihm auf bem Weg borthin brobten, machte er fich mit seinem Gehilfen Antoine Saunier auf die Reise. Wie es sich berausstellte, war er gerufen worben, bamit unter seinem Einfluß bei ben bortigen Protestanten eine völlige Lostrennung von Rom zustandetomme. Es wurde benn auch ein Glaubensbetenntnis nach feinem Sinn abgefaßt und von ben Mitgliebern ber Synobe Besonders freudig wurde der Borschlag aufgenommen, für Berbreitung ber Bibel in ber Boltssprache Sorge zu tragen. Auf Farels Beranlaffung reifte fpater Robert Olivetan nach Piemont, um sich an bieses Wert zu machen, bas ihm so trefflich gelang, daß seine Bibelübersetung allen späteren in biefer Sprache zur Grundlage biente. Der Reformator aber lentte nach feiner Rudtehr feine Schritte nach Genf, ju feben, wie er fich äußerte, ob er bort nicht jemand fanbe, ber ihn boren wollte.

(Solug folgt.)

4.

### Die Methode der reformierten Dogmatil.

Bon

Lie. Dr. 3. Bohater in Halle. (Shing.) 1)

Bei der Behandlung der Trinitätslehre begegnet uns tatsächlich der erstere — abstrakte — Offenbarungsbegriff, indem die

<sup>1)</sup> Bgl. oben 6. 272 ff.

Dogmatiker von ber Trinität im Anschluß an die Gigenschaften Bottes banbeln, ohne birett bervorzuheben, daß fie erft burch bie foteriologisch = driftologische Beleuchtung einen Wert bat. haben allerdings erklärt, daß die Trinität als ein mysterium ber theologia revelata angehört, haben sie auch ziemlich furz in ber Gotteslehre besprochen; aber ba fie babei zu febr mit ben metaphysischen Hilfsmitteln 1) overiert und bas Soteriologische guruck geftellt haben, ift ihnen, trop ihrer Erflärung, die ratio fei babei nur als Schiederichterin zwischen bem Bernunft- und bem Offenbarungemäßigen zu betrachten und biete nur bie zur Erflarung biefes fdwierigen locus notigen metaphyfischen Schemata, von ibren Gegnern 2) bie Rationalisierung bieses Dogmas vorgeworfen Diesem Borwurf baben sich einige Foeberaliften, wie Meldior, entziehen können, ba fie bas trinitarische pactum, welches amischen ben göttlichen Bersonen als bie vorzeitliche Abumbration bes in ber Geschichte sich realisierenben foedus gratiae geschloffen wird, in den Borbergrund ruckten. Da ist der Trinität wirklich bie ihr gebührende Stelle in ber Beilslehre bewahrt. Lepbeder 3) hat die rein soteriologisch 4) aufgefaßte Trinitätslehre feinem gangen Shitem zugrunde gelegt. — Einige von ihnen haben aber ben abstrakten Trinitätsbegriff nicht vermeiben können, indem fie was Schweizer zu vergeffen scheint 5) - lehrten, bag ber Sobn Gottes und die Trinität dem Abam icon vor bem Gundenfall befannt mar 6).

<sup>1)</sup> Seibanus l. c., S. 55.

<sup>2)</sup> So bem Bittich von Marefius; vgl. bes erfteren Theologia pac., S. 4ff.

<sup>3)</sup> De veritate religionis reformatae seu euangelicae, Amst. 1689.

<sup>4)</sup> Religionis christianae summa est, unitatem in trinitate et trinitatem in unitate venerari; id est, unum et trinum Deum profiteri, qui trina sua gratia salutem peccatoris pro sua sapientia, misericordia et potentia exequitur, l. c., S. 1.

<sup>5)</sup> Rach ihm hat es sich im soedus naturas nur um Manisestationen, betreffend bas Geset und die Pflichten ber Gesetzesbesolgung, gehandelt.

<sup>6)</sup> Cocceius, Summa theol., 281: Filius Dei Adamo manisestatus in symbolo et sacramento ut causa viae; Brann, Doctrina soederum, S. 128: mysterium (trinitatis)... Adamo quoque in statu integritatis notum suisse certum est; er begrenzt biese Aussage aber, was sür die abstrukte Fassung

Lassen sich also bas soedus naturae und die religio (theologia) naturalis insoweit kombinieren, als in ihnen beiben der abstrakte Trinitätsbegriff vorkommt, so spricht für die Berbindung noch der Umstand, daß der recta ratio, deren Diktate an sich allerdings keine lex sind, wie bei den Stoikern, in dem soedus naturae ein gewisses Recht eingeräumt wird 1).

Nun fragt sich, ob biese Annäherung beiber Unterscheibungen, weil einzeln nur und flüchtig, nicht eine rein zufällige ist, ober ob wir doch reformierte Dogmatiker sinden, die diese beiden Unterscheidungen wissenschaftlich zu kombinieren versucht haben.

Ebrard 2) bat Schweizer gegenüber behauptet, daß beibe Einteilungen nie zugleich angewandt, b. b. vermischt ober gar ibentifiziert worden find. Dag biefe Erklarung bes "angewandt" nicht im Sinne Schweizers ift, haben wir oben gesehen. Sicher ift es aber, bag beibe Methoben zugleich tatfächlich angewandt worben find. Zwar nicht von Beibanus - bies bebt E. richtig bervor 3) gang ficher aber bon Burmann. Der lettere ftellt gwar eine foeberaliftische Disposition voran: origo, administratio (foedus operum et gratiae), consummatio (status gloriae). Wenn aber ber locus de religione et theologia (S. 3), sowie de sacra scriptura ausbrudlich nicht in die foeberaliftische Haupteinteilung mit einbegriffen ift, fo verrat ferner die gange Gotteslebre (G. 89 ff.). auch wenn Burmann nicht ausbrücklich am Anfang seines locus de existentia Dei barauf aufmertfam machte (Abschnitt 1 und 2), gang beutlich, bag bier ber Gesichtspunft ber icholaftischen Ginteilung prävaliert und nicht bloß, wie Ebrard fagt, "berücksichtigt" wirb. Bon einer Rombination beiber Methoden fann bier ebensomenig geredet merben, wie bei Coccejus. Des letteren Schrift: "De theologia et eius methodo", in ber bie gesuchte Berbinbung

bes Eximitatsbegriffs um fo mehr spricht: Utrum autem specialem huius mysterii habuerit revelationem, an vero innatam ideam Dei in isto statu perfecto ac nos post corruptionem, non opus est, ut inquiramus.

<sup>1)</sup> Seibegger, Corpus theol. S. 309. 2) l. c. I, 84.

<sup>3)</sup> Deibanus teilt aber die Theologie nicht in naturalis et revelata, wie E. behauptet, sondern in fides et opera, wobei er nur gelegentlich die erstere Disposition berührt.

vollzogen sein soll, führt Schweizer 1) mit Unrecht gegen Ebrard an. Denn wenn auch der Foedusbegriff für Coccejus ein zentraler ist, so hat er doch bewußt die cognitio dei naturalis von dem soedus operum getrennt; vom letzteren wird nach der Lehre vom Ebenbild und vor dem Abschnitt über die Sünde geshandelt.

In ber praesatio au seiner "Doctrina soederum sive systema theologiae didacticae et elencticae" aufert 3. Braun, ein feiner cartefianisch benkenber Spftematiker bes Foeberalismus, die vielversprechende Absicht, die gange Theologie als doctrins foederum au begrbeiten, ben Foedusbegriff aur formalen Einteilung bes Stoffes zu benuten ("eo quidem ordine, quem postulat natura foederis") und fo bem burchgreifenben biblifchen Gebanten auch formell — in allen Lehrabschnitten — jur Berrschaft zu verbelfen. Worin liegt nach bem Gelbstzeugnis Brauns 3) ber Fortfcritt feiner Methobe? "Non naturam foederum tantum et corum occonomias expono; sed ad foedera etiam refero scripturam sacram. Deum et hominem; ut, cum multi ex viris doctis duas tantum partes huius doctrinae exponant, ego omnes quatuor tractem. I. De instrumento foederum II. De foederatis, sive de Deo et homine III. De foederibus ipsis IV. De administratione, sive de oeconomiis foederum. Deinde ipsa dogmata, sive theologiae capita eo ordine examinavi, ut ipsa natura foederum id postulare videbatur. Quemadmodum igitur in omni foedere requiruntur tabulae, sive aliquod instrumentum, quod omnes foederis conditiones totamque eius rationem atque naturam contineat, ita et in foedere Dei: illud autem est scriptura sacra. Ante omnia itaque de scriptura sacra agendum fuit. Deinde in omni foedere debent esse foederati,

<sup>1)</sup> Theol. Jahrb. 1851, S. 480.

<sup>2)</sup> S. 97: ut doctrina de foedere et testamento Dei ... tradi possit, necesse est, animum auditoris firmari in cogitatione, quod Deus ait...; baher gleich barauf bie Abgrengung biefer theologia naturalis gegen bie revelata.

<sup>3)</sup> Er ift auf feine Rouftruttion nicht wenig ftolg: Si ea (methodus) alicui displicuerit, is procul dubic erit ex numero illorum, qui nihil rectum putant, nisi quod ipsi fecerint.

qui foedus ineant; ita et in foedere sacro, per quod obtinemus salutem. Hic autem foederati sunt Deus et homo: ideo de Deo et homine secundo loco agendum fuit. Tertio ipsa natura, conditiones et tota ratio foederum a foederatis sciri debet. Agendum itaque fuit de foederibus ipsis. De foedere in genere, eius natura atque conditionibus; de foedere operum, de eius natura et abolitione per peccatum, ubi agendum erat de peccato: ut et de novo foedere gratiae, et cum foedus gratiae illud sit, per quod obtinemus salutem; ideo etiam illud praecipue et fusius explicandum fuit. Cum autem foedus contineat quatuor partes sive conditiones I. Stipulationem II. Promissionem III. Adstipulationem IV. Restipulationem, ideo totam naturam foederis gratiae examinavimus eo ordine quo hae conditiones inter se nectuntur. Quoniam autem foedus gratiae innititur mediatori, ideo ante omnia de mediatore agendum credidi, et quia stipulatio a parte Dei praecedit omnes foederis conditiones, idcirco, cum fides sit stipulatio foederis gratiae, statim agendum fuit de fide et de iis, quae sunt tamquam effectus fidei, de iustificatione, sanctificatione, de bonis operibus et de aliis quae inde fluunt. Deinde examinanda fuit promissio et comminatio foederis gratiae, id est agendum fuit de vita et morte aeterna. Ut autem tertio homo adstipuletur stipulationi Dei, foedus gratiae debebat promulgari, ideo post doctrinam de vita et morte aeterna agendum fuit de promulgatione, sive vocatione ad fidem. Statim enim inquirendum fuit, quibus viribus homo adstipulari possit Agendum itaque fuit illico de libero arbitrio et de gratia Dei ad conversionem hominis. Et cum primus homo foedus operum per peccatum ruperit eoque exciderit, examinandum fuit utrum fideles etiam excidere possint foedere gratiae; ordo igitur exigebat, ut ageremus de constantia foederis gratiae, sive de perseverantia sanctorum ... Inde procedimus ad quartam et ultimam partem, quae agit de foederum oeconomiis - ". Braun fühlt richtig: Die Dogmatik braucht die Steigerung ber spftematischen Geschloffenbeit. Soll fie als ein einheitliches Gebäube feststeben, so ift es nötig, baß über all ben Saulen und Bogen hinweg fich eine einheitliche 25\*

Ruppel wölbt, die weithin blickt und als Herrin über allen Ginzelnbeiten bes Baues thront. Das foll eben ber Foedusbegriff Indesten die Methode Brauns ift trot seiner Bersicherung nicht einheitlich. Schon die Trennung der vier ersten Kapitel bes III. Teiles, die von den beiben foedera banbeln, von dem II. Teil (de Deo et homine) zeigt uns beutlich wieder ben uns bekannten Doppelgang ber Methobe. Tatfachlich wird im II. Teil, wie bei Cocceius, Beibanus und Burmann, fo ziemlich vollftanbig ber Gesichtspunkt ber icholaftischen Methode (Bernunftbegriff, abstratter Offenbarungsbegriff) in ben Borbergrund gestellt; um bie cartesianische, für die theologia naturalis so charafteristische idea innata gruppiert sich bas 1. Kapitel bes II. Teiles: De existentia Dei. Wenn bier Gott und Menfc als außer aller Begiebung zueinander ftebend gedacht werben, wobei ber Gottesbegriff rein spetulativ (bie immanente Trinitat), ber Begriff bes Menschen nur pipchologisch orientiert ift, wenn außerbem obne jebe Begrunbung die Engellehre bier eingeschoben wird, so entspricht ber Inbalt jedenfalle nicht ber Überschrift: de partibus foederatis. Diefer Intonginnität mar sich Braun offenbar nicht bewußt, wie schon ber lette Sat bieses Abschnittes beweift: Sequitur pars secunda, scilicet de partibus foederatis. Deo et homine, ubi obiter quoque suo loco (!) agetur de angelis. Duplici modo Deus in suo verbo se manifestat Ι οὐσιοδως in sua natura atque sententia, prout ex ipsa ratione demonstrari possit, II υποστατικώς qualis est in sua subsistentia, pater, filius et spiritus sanctus; quae non tam naturalis, quam revelata cognitio Dei est (S. 50). - Die Behauptung Dieftels 1), bag bei Braun "ber Begriff bes foodus in so ausgezeichneter und bominierenber Beise hervortritt wie er bei Momma zurücktritt", ist nach bem Dargestellten zu modifizieren und bochftens für ben III. und IV. Teil richtig, obwohl auch hier, namentlich in ber Eschatologie, eine feste Bezugnahme auf ben Foedusbegriff erheblich jurudtritt.

Es ift bem Herborner Dogmatiker Joh. Melchior († 1689) gelungen, die Sonthese ber beiben Methoden zu vollziehen 2). In

<sup>1)</sup> Jahrb. für beutsche Theologie, Bb. X, S. 258.

<sup>2)</sup> Deffen seinerzeit oft herausgegebenes Rompenbium scheint Schweiger

ber Einleitung zu feinen "Fundamenta theologiae didascalicae" 1) bespricht und motiviert er ben organisch genetischen und logischen Gang seiner Methode. Ordinem autem illum nos credimus observasse, qui et minimum requirat repetitiones earundem rerum neque confundat ea quae per oeconomiae diversitatem gradibus distinguenda sunt 2). Praemisimus quae ad naturalem spectant relationem inter Deum et hominem, et tum perreximus ad commercium gratiae. banbelt Melchior in dem caput praeliminare de theologia eiusque principio, im 1. Hauptteil von Gott und Menschen im allgemeinen, und zwar fo, bag bier bas Bezogenfein bes letteren auf ben ersteren ausbrudlich hervorgeboben wirb. Die Synthese ber religio naturalis und bes foedus operum wird turz in einem Sat ausgebrückt 3): Atque ita ratione naturalis conditionis, in qua homo a Deo constitutus erat, confoederatio quaedam inter utrumque obtinebat 4). Es ist auch charatteriftisch, daß die Trinitätslehre, ihrem Offenbarungecharakter gemäß, erft im II. Teil: de negotio gratise in genere jur Darftellung fommt.

Baur mißbilligt an der Schweizerschen Konstruktion das Bestreben, den offenbaren Gegensatz von foedus naturae und soedus gratiae einerseits, von theologia naturalis et revelata anderseits wieder in einen relativen zu verwandeln. Gegen Schweizers Bestauptung, die beiden noch unvollkommenen Ökonomien ante legem et sud lege seien nur dadurch verschieden, daß dort die das soedus konstituierende gratia oder die erlösende Offenbarung noch latitiere im bloß Natürlichen, so daß also Gnade und Natur ans

nicht gekannt zu haben, er führt ihn auch meines Biffens in seiner Glaubenslehre nirgends an. Denn wie wäre es sonst erklärlich, daß er an diesem Kronzengen für seine so angesochtene These vorbeigehen konnte?

<sup>1)</sup> Opera II, 47—176, Herbornae 1693.

<sup>2)</sup> Eine methobische Finesse, bie spater Ebrard (l. c. 102 [§ 54]), ohne biesen seinen Borganger zu tennen, empfiehlt.

<sup>3) 6. 77.</sup> 

<sup>4)</sup> BgI. auch McIchiors "De obligatione naturali inter Deum et hominem opera II, S. 339 ff., namentlich 343 ff.

und ineinander seien — wendet Baur ein, daß bier Schweizer bas in ber Dogmatik tatfächlich gelehrte An- und Nebeneinanderfein von Natur und Gnabe mit einem permanenten Ineinanderfein verwechselt. Baur will ber Gnabe, die allerdings fich icon vom Sündenfall an in ben Borötonomien ante legem et sub logo entwidelte, ibre felbständige Sphare ber Bernunft gegenüber Die Unterscheidung jener brei Ötonomien babe baber mit bem Gegensatz ber beiben foedera gar nichts zu tun. Diesen wesentlichen Begensat bemühe sich aber Schweizer in einen bloß graduellen Unterschied zusammenfließen zu lassen, indem er bartut, daß nach der reformierten Lehre alles Religiöse, zuerst mehr aus unserem Zusammensein mit ber Welt sich bilbenb, sobann burch das erwachte sittliche Bewuftfein gehoben, endlich burch unmittelbare Erlebung bes Göttlichen im Gemut (Offenbarung) zur vollen Belebung gebracht, auf allen brei Stufen entweder bie form eines Rechtsvertrages annehmen, foedus operum fein könne, ober aber die Form bes Gnaben- und Bertrauensverbaltniffes, foedus gratiae. Saben nun jene beiben Formen gang biefelben Stufen ber Entwicklung, fo muffen fie felbft wefentlich jufammenfallen, und wenn bie beiben erften Stufen als bie bes Raturbewußtfeins und des fittlichen Bewuftseins und die britte als die ber Offenbarung bezeichnet werben, so fei tlar, bag ber spezifische Unterschied ber beiben foedera in bie graduelle einer von Stufe zu Stufe fortgebenden Entwicklung umgesett, und auch badurch bie Meinung begründet werbe, bie Offenbarungereligion bes foodus gratiae fei nur ein boberes Moment besfelben religiöfen Brogeffes, welchem auch das foedus naturae angehöre. Da nun brei Ötonomien zu unterscheiben für die driftliche Dogmatit von Wert sei nur in bezug auf die Erlöfungereligion, fo feien nach biefer Unschauung der in Chrifto vollendeten Religion felbst zwei vorbereitenbe Stufen vorauszusenben, welche im Unterschied von ber vollendeten Religion religio naturalis beißen, nach ihrem positiven vorbereitenden Berhältnis aber felbft icon Erlösungereligion in sich gebunden enthalten und von biefer Seite betrachtet foederis gratiae oeconomia ante legem et sub lege genannt werben. Durch biefe Darftellung werbe gerabe bas Eigentümliche ber echt reformierten Lehre von den beiden foedera verwischt, indem das foedus gratiae erst die dritte Stuse sein soll, während es doch das Interesse der reformierten Lehre sei, beide soedera von Ansang an, wenn auch in verschiedenem Verhältnis nebeneinander hergehen zu lassen. Werde dagegen die oeconomia soederis gratiae ante legem et sud lege im Unterschied von der vollendeten religio naturalis genannt, so sei diese religio naturalis nichts anderes, als das soedus naturae et operum, und es werde so das Nebeneinandersein der beiden soedera, im Widerspruch mit der resormierten Grundanschauung zur Auseinandersolge zweier verschiedener Perioden der Religionsgeschichte gemacht.

Wenn man bas foedus naturae nach feiner objektiven Seite betrachtet, bann fann man billig von einem Rebeneinandersein beiber foedera reben, benn bem foedus naturae, welches in ber Geschichte fortbauert 1), - so daß Mastricht 2) sagen tann: foedus gratiae foederi naturae non tam successit, quam accessit — läuft schon feit bem Günbenfall parallel bas foedus gratiae mit feinen Ötonomien. Inwieweit sich biese beiben Reiben berühren, barüber geben, namentlich bei ber Schätzung bes Defalogs, Die Dogmatiter auseinander. Die einen, wie Cocceius, rechnen es icon jum foedus gratiae, indem fie barin tein eigentliches Befet, fondern nur eine Sammlung von Mahnungen erblicken fonnen; bie anderen, wie Melchior, verteilen es unter bie beiben foedera. Der Grund für bie Beibehaltung bes foedus operum war neben ber Wertschätzung bes Gefetes (auch im Gnadenstand) bas Gefühl bes Berpflichtetseins bem Schöpfer gegenüber; benn bie oboedientia ift fcon bor ber Foedusstiftung mit bem Schöpfungsaft felbft mitund vorausgesett worben.

Darf baber in bezug auf die objektive Btonomie- und Gesehesveranstaltung von einer Aufeinanderfolge der Perioden im



<sup>1)</sup> Es ift antiquiert worben nur quoad vim iustificandi, rigorem quatenus sub comminatione mortis, plenitudinem obcedientiae ut et poenam inobcedientiae iam non exigit ab ipsis electis, quoad vim maledicendi (Mastricht, l. c. S. 671) unb quoad possibilitatem vivisicandi; sie gilt aber quoad stipulata.

<sup>2) 6. 672.</sup> 

Sinne Baurs nicht die Rebe fein, fo fragt es fich, ob bies im fubjekiven Prozeß nicht möglich erscheine. — Es mag Baur gugegeben werben, bag bei Schweizer größtenteils bas ju feiner Zeit beliebte Beftreben, bie Gnabenoffenbarung und bie Bernunft ju barmonisteren, leitenb mar; Schweizer gibt es auch gewissermaßen au 1). Der von ihm aufgezeigte Stufengang von bem natürlichen zum sittlichen Bewuftsein bes foedus naturae ift eine an ben Quellen scheiternde Konftruktion 2). Calvin z. B. muß zwar zugeben, daß ein Same ber Gotteserkenntnis uns aus ben wundervollen Werken ber Natur gufließt 8), daß bie Gottesibee unserem Geifte immanent ift; er ift aber überzeugt, daß bie Beftaltung einer wenn auch bunklen natürlichen Gotteserkenntnis von ber fittlichen Beschaffenbeit beeinflußt wirb, welche freilich bie Gottesibee und ertenntnis nicht ausrotten, wohl aber ihren richtigen Ausbruck verdunkeln und ibre Bebeutung ftrittig machen tann 1). - Schweizers Berfuch aber, ben ermähnten Gegensat ju milbern, entspricht ben Quellen. Es ift jedoch nicht fo febr ber icon oben (S. 389) erwähnte Begriff ber ratio, ber die Berbindung ber beiben gegenfatlichen Glieber an-Baur 5) tann nicht begreifen, wie man auf die mit ber Lehre von den foedera zusammengeborende Unterscheidung einer theologia naturalis und revelata fo großes Gewicht legen fann, ba bas auch von Schweizer behauptete völlige Unvermögen ber Menschen zum Guten bas gleiche intellektuelle Unvermögen als Folge bes Sundenfalles voraussett, mit anderen Worten, bag man die ratio als ein Mittel- und Bindeglied ber beiden gegenfählichen Bebiete ansehen barf; man mußte baber einfach bei bem

<sup>1)</sup> Theol. Jahrb. 1848, S. 12: Außerbem hat er auch seine in der Glaubenslehre I, 113 noch vertretene Ansicht, leider ohne jede Motivierung, in den Jahrb. 1848, S. 9, wieder ausgegeben. Er sagt hier nämlich ganz ansdrücklich: soedus naturae et operum (ist) durchaus bloß die gegensähliche Boraussetzung des soedus gratiae.

<sup>2)</sup> Er trägt sie fibrigens mit einer gewissen Reserve vor ("es ließe sich"); auch in der Dogmatik (I, 158) betrachtet er das natürliche und sittliche Bewußtsein des Menschen als gleichzeitig austretend; nur den Wirkungen nach sei das sittliche das nachsolgende.

<sup>8)</sup> Inst. I, 5, 15. 4) l. c. 5, 11. 12. 15.

<sup>5)</sup> A. a. D. S. 348, Anm.

von ben Dogmatitern flar gelehrten Begenfage bleiben, refp. bie burch ben Sündenfall geschehene Abrogation bes foedus naturae betonen. Wir burften Baur unbedingt guftimmen, wenn biefes Binbeglied eben die reine ratio ware, und wenn 3. B. Braun bieses nicht in dem Begriff ber conscientia fande, welch lettere nicht bloß im foedus naturae eine große Rolle spielt 1), sonbern tief im Gnabenleben wurzelt 2). Braun, G. 99, 100: Wenn es feine conscientia gabe, so tonnte niemand überzeugt sein nec de regeneratione sua, nec de salute aeterna. Die Bernunft tann es nach Braun nicht; fie tann täuschen. Der Beift ift allerbings nach bem Sunbenfall verborben, biefe Wahrheit muffe man gegen bie Belagianer, Socinianer, Remonstranten usw. immer wieder hervorheben 8); aber: etsi corrupta sit mens, tamen non est destructa. At mens plane esset destructa, si conscientia non sana et falli nescia remansisset. Nulla enim esset in mente scientia, si nulla conscientia. — Bas versteht aber Braun unter ber conscientia? Nihil enim aliud intelligimus per conscientiam quam clarissimum istud lumen, per quod non tantum cognoscimus omnes nostras cogitationes, sed per quod etiam plenissime sumus persuasi de veritate rerum, in verbo Dei aut in sana ratione revelatarum, ita ut ne minimum quidem contradictio, aut dubium in mente nostra amplius possit habere locum (S. 92) 4).

<sup>1)</sup> Bgl. and Scibegger, l. c., S. 305 f.: Atque hi cum sint foederis Dei cum homine actus, iusta eosdem naturaliter cognosci potest Deo foedus cum homine intercedere. Conscientia enim hominis dictat Deo creatori et Domino hominis fas esse obcedientiam ab eodem ceu creatura stipulari et eundem seu optimum omnisque boni autorem unice diligendum esse etc.

<sup>2)</sup> Dies ift leiber von Someiger unberüdfichtigt geblieben.

<sup>3) 6. 106.</sup> 

<sup>4)</sup> Die Bebeutung ber conscientia als eines nicht irrenden und nicht trügenden (conscientiam falli nec fallere unquam posse) Faktors im inneren Leben bemüht er sich in 13 Punkten zu deduzieren. Wie Braun, sieht auch Melchior in seiner Demonstratio veritatis ad conscientiam (Opp. II, 543 st., vgl. auch: Principium credendi rationale Orthodoxorum, Op. II, 493) in der letzteren hominis maxime decus, wenn auch der Begriff bei ihm eine etwas andere Bedeutung hat. In dieser conscientia, diesem unmittele

So zeigt sich bas innere Leben bes Menschen nach ber Befehrung nicht toto coolo verschieden von bem natürlichen. Die in der Wiedergeburt und Erneuerung tätige Gnade knüpft nicht an die menschliche Bernunft an - diese ift blind; nicht an ben Willen - biefer ift gebrochen. Rein, in bas "Gemiffen" greift fie hinein; bort liegt ber Abel bes Menschen, bas Chenbild Gottes. Man mag es vielleicht bedauern, daß das Ethische in diesem " Sewissensbegriff" schwindet und er mehr intellektualistisch gefarbt ist — das Gewissen dient nach Braun zur empirischen Selbstvergewisserung um ben Gnabenstand - eins ift sicher, bag bier Braun und Melchior nach einem Ausbruck rangen, in welchem fie das Belagianische und Sozinianische überwinden könnten und das bem Menschen burch bie bewahrende Gnade belaffene Ebenbild nicht abzusprechen brauchten. So ift bas Problem: Inabe ober Natur mittelft bes hilfsbegriffes ber conscientia bei ihnen gelöft worden: Gnabe und Natur. Die Hauptsache aber, ein flarer Fingerzeig, wie sich bas Übergeben aus bem Naturstand in ben Gnadenstand psphologisch vollzieht, fehlt leider bei Braun und Melcbior.

Bleibt diese Lösung, die, wie wir sehen, viel zu wünschen übrig läßt, den beiden Dogmatikern eingentümlich, so haben alle Foederalisten das Verdienst, in dem Begriff des soedus als convenientia zwischen Gott und dem Menschen den Begriff der Bersönlichkeit herausgearbeitet zu haben. Wird dies allgemein zusgegeben, so entsteht die wichtige Frage: Sind sie aber dann mit ihren prädestinatianischen Gedanken nicht in Konslitt geraten?

baren Selbstewußtsein (ipsemet sibi [homo] conscius est) kann man Gott unvermittelt haben, genießen, mit ihm im Wechselverhältnis stehen. Wenn von dieser eigenen innersten Innerlichkeit aus dann alle Welt- und heils- erkenntnis gewonnen (551 ff.) und die reinsten Mpsterien in die reinste Sub- jektivität übersetzt werden können (voniamus in rom praesentem et videamus obiter, qua ratione veritatis radii in abstrusissimus mysteriis sese conscientiae insinuent, S. 552) so haben wir in Melchior einen deutlichen Weg- weiser auf Schenkel, mit dem Unterschied, daß bei letzteren nicht, wie bei Melchior, das Gottesbewußtsein durch Weltbewußtsein sollizitierend zur Entwicklung gelangen kann.

Ebrard will nun, um ben "anthropologisch-soteriologischen" Charafter bes Foeberalismus im Gegensat zu bem prabeftinatianischen ber reformierten Scholaftit bervorzuheben, bem erfteren bie Brabestinationslehre überhaupt absprechen. hingegen ift es ja Tatfache, bag alle Foeberaliften Brabeftinatianer 1) waren, ja Beibanus und Braun fogar Supralapfarier. Berfehlt ift es aber auch, wenn man bas vorzeitliche pactum bes Baters mit bem Sobne, ein Korrelat bes sich in ber Geschichte realisierenben foedus gratiao, mit bem wefentlichen Inhalt bes absoluten, alles beterminierenden Defretes Gottes verhupft. Go tut 3. B. Dieftel 2). Er beruft sich auf die orthodore, in den Rampfen mit den Soginianern und Arminianern festgehaltene Dottrin, die Defrete feien in Gott ein actus unicus et simplicissimus, ihre Differenzierung geschehe nur für unsere Anschauung. Das Detret sei schlechthin absolut und habe bie gloria Dei in Erweisung feiner Barmbergigteit an ben electis und feiner Gerechtigfeit an ben reprobis ju seinem nächsten Objette. Und da ja nun der Sohn seine sponsio nur ewig vollziehen tonne vermoge feiner trinitarifchen Stellung und Teilnahme an jener Absolutheit, so musse notwendig Art und Beitpunkt ber Erfüllung jener sponsio schlechthin gleichgültig fein im gangen Beilswerke.

Die Foederalisten aber unterscheiden das Prädestinations det ret von dem pactum salutis und der darin ausgedrückten sponsio (sideiiussio) silii als dem Mittel der executio dieses Beschlusses. Bestont dies Schneckenburger die micht dieset, so ist seine Behauptung, diese executio beziehe sich nicht direkt auf den absoluten Willensentschluß Gottes, sondern erhalte dadurch eine Beziehung zu dem Wesen Gottes selbst, daß es mit der Trinität in Verbindung gesetzt werde, irresührend. Das decretum praedestinationis et reprodationis ist allerdings nur vom Bater absolut gewollt, bei dem pactum salutis betätigt sich die ganze Trinität. Aber auch diese

<sup>1)</sup> Bgl. auch Schweizer in Jahrb. 1851, G. 423 ff.

<sup>2)</sup> Jahrb. für beutsche Theol., Bb. X, G. 249.

<sup>3)</sup> Bergleichenbe Darftellung bes luth. und reform. Lehrbegriffs, berausgeg. von Güber, II, 136 ff.

executio ift vom Bater notwendig (necessum 1)) gewollt, er hat fie dem Sobne vorgelegt 2) und ibn mit ber Ausführung seines mandatum betraut, welche biefer allerbinge libere vollzogen bat 3). Da in bem pactum nur die electi berücklichtigt werden, so ift fein Inhalt jedenfalls nicht wesentlich mit bem bes Defrets ibentisch, wie Dieftel will. Mit bem Berlegen bes pactum in bas vorzeitliche Dasein haben die Dogmatiter die Bedeutung der Gefcichte nicht entleeren wollen; eben die Beilstaten Chrifti in ber Befcichte, welche, obwohl ibeell icon im Defret bestimmt, auf freier Entscheidung Chrifti als bes trinitarischen Logos beruben, haben als geschichtliche Taten Wert und Bebeutung in Gottes Augen. Das pactum geschieht überhaupt nur im Hinblick auf bie Beschichte; es bezieht sich auf die Welt, in welcher die gloria Dei als redemptor und Chrifti als Gottmenfc manifestiert werben foll. Für sein inneres Leben braucht Gott diese gloria nicht 4). — Sandelt nach bem Bisberigen Chriftus aus freien Studen als ber Loyog, als die Person ber Trinität, so tritt uns allerdings ein anderes Bild entgegen, wenn wir ihn unter dem Gesichtspunkt ber Prabestination betrachten. Er tritt bier vorwiegend als instrumentum Dei, als Mittel in ber Ausführung ber Defrete Bottes auf ben Plan, bamit wird ber absolute Wert ber gottmenschlichen Leiftung bes Erlöfers bebrobt.

Dieser doppelte Gesichtspunkt macht sich auch bei den mit Christo mustisch verbundenen Gläubigen geltend. Da das pactum, wie wir sahen, nur ein vorzeitlicher Resser des innerzeitlichen soedus gratias ist, so werden sie infolge der mustischen Einwohnung Spristi in ihnen gleichsam mit ihm in das vorzeitliche Dasein versetz und vollziehen in ihm als "intellegible Paciscenten" b) eine vorzeitliche Tat des Bertrages; sie treten hier ihrem Wesen und Wert nach als wirkliche Persönlichseiten auf. In diesem Zussammenhange werden die innerhalb der Prädestination vorsommenden Ausdrücke: instrumentum, Tops usw. mit denen der filii Dei, sideles, electi vertauscht; es stehen wertvolle einheitliche Größen

<sup>1)</sup> Meldior, l. c. 100. 2) Bgl. auch Baepen, l. c., S. 250.

<sup>3)</sup> Beibegger, l. c. 370. 4) Sonedenburger, l. c. II, S. 144f.

<sup>5)</sup> Sonedenburger, l. c. II, 138.

da, die mit ihrem Gott, in seinem Sohne zu Ehren gekommen, von Person zu Person als ethische Individuen verkehren. — Umsgekehrt in der Prädestinationslehre. Wie Christus, so sind auch sie, und zwar in und mit ihm als Mittel des göttlichen Ratsschlusses, prädestiniert.

Diese verschiedene Betrachtung der Person Christi, resp. der Erwählten, einmal als Subjekt, das andere Mal als Objekt der göttlichen Wirksamkeit, bringt die Prädestinationslehre begreislichers weise in eine gewisse Spannung mit der Trinitätslehre. Es wäre daher begreislich, daß mit der frästigeren Akzentuierung der einen die andere in den Hintergrund treten müßte. Ist das Gleichgewicht dennoch erhalten geblieden, hat die ökonomische Trinität, wonach der Sohn und der Geist dem Bater als dem Allwirkenden gewissermaßen subordiniert erscheinen, die innere Wesenstrinität nicht verdrängen und sich an ihrer Sentung zur Tiese erheben können, so ist dies nur aus einem zähen Festhalten an der althergebrachten, für die immanente Wesenstrinität lebhaft eintretenden Tradition zu erklären 1). Die Spannung süblt

<sup>1)</sup> Sonedenburger, ber auf biefe Spannung richtig binweift, geht enticieben ju weit (S. 151), wenn er bie Distrepang zwischen bem Unfang- und Enb= puntt ber göttlichen Detrete auch als ein Zeichen biefer Spannung feststellt. Am Anfang, in ber Prabeftination, fei bie absolute Bestimmtheit bes Subjetts gefett; am Enbe bange es aber von bem Subjette ab ("tonfrete Gelbftentwidelung"), ob "bie Spiegelung jenes gottlichen Urverhaltniffes in ihm fich urfräftig wieberholt ober basselbe nur als Machtfioff bes Sohnes ber von ihm burchlebten erften Form ber gottlichen Tätigkeit ber vindicta, bie aber in casu wesenerschöpfend ift, unterfiellt bleibt." Auch am Enbe ber Entwidelung tritt aber bas Interesse ber Brabestination in ben Borbergrund. Zwar nicht in Bezug auf Chriftus, ber bier als Beltberricher, als Richter, als Inbaber ber ihm vom Bater gegebenen Dacht erscheint; wohl aber in Bezug auf bie seiner Machtgewalt unterstellten Menschen. hier wird nämlich freng unterschieben werben zwischen benen, bie in grege externo Christi suere et cum eo habuere negotium, und benen. Die außerhalb biefer Gemeinschaft ftanben; bie ersteren werben wieber in bie pii und impii geschieben werben. Wenn ben pii ihre Werte werben vorgehalten werben, so wird es geschehen, um bier bie Berechtigung und Gilligkeit bes ur= und vorzeitlichen bualiftischen Defrets von nenem zu beweisen. Rämlich, ben pii werben ihre Sunben nur in memoriam zurudgernfen werben, um ihnen ihre Rettung als aus Gnaben allein geschehene

meines Biffens ber einzige Baepen 1), ber allerbings nicht mit bem Begriff foedus, sondern mit dem ibm verwandten testamentum operiert. Nec sollicitos nos habet, quod ipse testator sit et testamenti conditor, eiusdem, cuius vi heres est: testator enim est, ratione potissimum coheredum et heres ratione Patris. Praeterea voluntas Patris, qua testamentum illud conditum decretumque de ista hereditate est, pariter est voluntas Filii et Spiritus sancti: atque ita secundum admirandam S. Sanctae Trinitatis oeconomiam et testator esse et heres potuit. Non minus ac missus et mittens. — Waeben will zeigen, daß Wiberfprüche noch nicht Intonfequenzen zu fein brauchen, daß man von verschiebenen Ausgangspuntten zu verschiebenen Resultaten fommen Mögen Bahrheiten, die sich mit gleicher Notwendigkeit bem innerften Menschen ankundigen, fich auch widersprechen, fie muffen so lange nebeneinander festgehalten werden, bis fich eine genügende Lösung ergeben bat, nicht darf man voreilig die eine Seite burch bie andere beseitigen "). Wenn Ebrard findet, bag bie absolute Brabeftination nur ber altorthoboren Scholaftif angebort habe, wie fie benn auch exegetisch und bogmatisch ohne Halt baftebe 8), und fie baber preisgeben will, so vergißt er, baf. abgesehen von dem badurch entstandenen Bruch mit ber guten altreformierten die Bradeftination entschieben mabrenden Tradis tion, mit dieser Tat die reformierte Theologie in die Gefahr tommt, ihre Eigenart zu verlieren und ftatt beffen ben soginiani= schen und mbstisch-methobischen Grundcharafter anzunehmen.

au bemonfirieren; bagegen werben ihnen publico ihre bona opera augerechnet werben, ut appare at ipsos esse veros fideles et oves Christi, quibus aeterna gloria sit destinata (Melchier, l. c. II, 175).

<sup>1)</sup> l. c., S. 284.

<sup>2)</sup> Es gilt auf biesem innersten geistigen Gebiet basselbe wie in ben Naturwissenschaften, wo man die Wahrheit von Experimenten und Besobachtungen nicht verwirft, wenn sie anderweitig bekannten, sesstehenen Latsachen zu widersprechen scheinen; die wichtigsten Fortschritte in Astronomie, in Physik und überhaupt in rationeller Naturwissenschaft sind durch solche Antinomien herbeigesührt worden.

<sup>3)</sup> Bgl. auch beffen Schrift "Das Dogma vom Heil. Abendmahl und feine Geschichte" II, 518.

Trot ber Quisquilien, die sich mit der Zeit in die Behandlung der Prädestinationslehre eingeschlichen haben, darf sie nicht als ein ausschließlich dem resormierten Scholastizismus angehörender Typus angesehen werden; sie ist auch nicht bloß eine Ergänzungs- resp. Hilfslehre zu der Rechtsertigungslehre, sondern ein besonderes Glied in der Kette der Soteriologie, dessen Individualität eben darin besteht, daß Gott, der als der Alwirkende alle Mittelursachen beherrscht und auch Jesum erkoren hat, die Heiligen, die er selig machen will, in Christo und um Christi willen erwählt hat zu einem bestimmten Ziele; diese Sonderart liegt aber nicht bloß, wie bei den Lutheranern, in dem Offenbarwerden der verborgenen Gnade unter den Sündern, welche gläubig werden 1).

Ift nun ber Grundton ber Präbestination bie göttliche als Gnade und Gerechtigkeit sich äußernbe Allherrschaft Gottes, das Interesse, die Menscheit in ihrem Sosein nicht als ein zufälliges Resultat aus dem Wechselspiel der göttlichen Wirtsamkeit und der menschlichen Freiheit hervorgehen zu lassen, so tritt uns in den vom pactum und soedus beherrschten Gedankengruppen der Begriff der Persönlichkeit, des sittlichen Willens entgegen. Diese beiden religiösen Motive sind zwar in der Foederaltheologie in die Spannung getreten, aber von den Spstematikern, bewahrt worden.

Als spezisisch resormierte Methobe kann nach dem Dargestellten die Foederalmethode übernommen und die gesunden Elemente in ihr, unter Weglassung der veralteten, weitergebildet werden. Im Rahmen dieser Untersuchung können dafür nur kurz solgende Gessichtspunkte gegeben werden: 1. In der Foederalmethode hat die alte und doch so moderne, zahlreiche Probleme beherrschende ") Frage nach dem Verhältnis der göttlichen Allwirksamkeit zur menschlichen Freiheit, wenn auch keine tiefgreisende, so doch eine umfassende Bedeutung gewonnen. Soll nun die reformierte Dogmatik sich mit den Problemen der Gegenwart auseinandersetzen, darf sie diese ihre Wethode nicht fallen lassen. Sie darf sich nicht eher beruhigen,

<sup>1)</sup> Cf. Stange, l. c. S. 49, vgl. mit 46.

<sup>2)</sup> Bgl. Tröltsch a. a. O.

als bis sie die in dem Wesen ihres religiösen Lebens begründeten und unabweisbaren Elemente der Lehre von Gott
und Menschen zur vollen Geltung gebracht hat, um sie dann
mit den Problemen der Gegenwart zu vergleichen 1). 2. Wit
der Aushebung der Foederalmethode würde das resormierte
Wesen entschieden tangiert. Der Foedusbegriff ist der Zentralbegriff der resormierten Dogmatik, totius theologiae apex, consummatio et sinis, totius theologiae medulla et veluti cent-

<sup>1)</sup> Daß hier vorfichtig vorgegangen werben muß, beweist uns bas Ber= fabren Schweizers. Rach ihm ift bas Sauptcharafteristitum bes reformierten Spftems bie bynamische Weltanfict - im Unterschied von ber mechanischen -. nach welcher Gott vorwiegend als ber Welt immanent gebacht werben milffe. Diese Ansicht tomme namentlich bei Zwingli beutlich zum Ausbruck (Glaubenslehre I, 137). Der lettere weise schlagende Berwandtschaft mit Zwingli auf und hatte ficher ben Borwurf bes Spinogismus über fich ergeben laffen muffen, wenn er nach Spinoza gelebt batte, wie ja biefer Borwurf gegen bas reformierte Spftem und ben bie reformierten Gebanten verarbeitenben Schleiermacher immer erhoben worben fei (6. 92). Es ift gang flar, baf Schweizer hier die reformierten Ideen den Schleiermacherschen wesentlich pantheistisch gefarbten Anschauungen zu altommobieren bestrebt ift. Es mag fein, bag bentautage viele Lebrer in unserer Kirche von Zwingli abgeben, aber nur, weil bie balb bunbert Jahre nicht bearbeitete Dogmatik febr vielen abhanden getommen ift, bie nur neuere Werte lefend, mehr ben lutherischen Beift in fic aufgenommen haben, b. b nicht eben Luthers felbft, aber ben orthobor ober vietiftijd ober rationaliftifd gefärbten (G. 164). Es ift icon von Bant (Jahrb. 1847, 358) Schweizer entgegengehalten worben, baß Zwingli, beffen Wert de providentia allerbings pantheistisch klingt, nicht tonangebend ift für ben reformierten Protestantismus, welcher nicht mit bem Substanzbegriff Spinogas, sondern mit bem Billensbegriff operiert bat. - Trot ber iporabifden Aufnahme feitens ber Leenhoffianer, Burmann u. a. tonnte ber Spinogismus nie einen festen Boben im reformierten Protestantismus faffen und forberte einige geharnischte reformierte Apologien beraus, bie total mit bem toten Substanzbegriff und ber Seinsnotwenbigfeit Spinozas aufraumen wollen (vgl. namentlich Bittid in Antispinoza und v. b. Baeven l. c. 6. 107 ff.). -Es ift nur ratfam, bei Bervorhebung ber Abnlichkeiten bes trennenben Gegensates nicht zu vergeffen und bei allen harmonistischen Berfuchen immer an ben erften tragenben Grund ju benten, und nur ju begrufen, bag Rupper icarf bie Grenglinien awischen ben offenbarungemäßigen Belt- und Lebensanichauungen und ben benfelben gwar burch bie Problemftellung verwandten, im Grunde aber gang fernliegenben "normaliftischen" Spftemen giebt.

rum quoddam, ad quod seu scopum unicum ommia quae iis comprehenduntur, referri oportet 1). Daber ist er in ber reformierten Theologie immer, wenn auch nicht so intensiv, wie feit Cocceius, tultiviert, ja es find auch, wie wir faben, Bersuche gemacht worben, biefen Zentralbegriff ber formellen methobischen Durchführung jugrunde ju legen. 3. In ber Foeberaltheologie liegen Reime jur Überwindung bes Gegenfages ber bloß natürlichen und ber blogen Offenbarungstheologie, indem bier bie Offenbarung irgendwie in ben Naturstand reicht, bas Naturliche hingegen durch die Offenbarung nicht aufgehoben, sondern gesett und gegbelt wird. 4. In bem Offenbarungsbegriff bieser Theologie tommt die objektive und subjektive Seite (die Selbstbarbietung Gottes in ber Beschichte, welche aber auch bas Gingeben bes menschlichen Bewußtseins auf basselbe bezwedt) zur Geltung, bie erftere unter bem, burch allegorische Spitfindigfeiten allerbings etwas ichiefen, Gefichtspunkt ber geschichtlichen Entwickelung. 5. In der Foederalmethode bestehen die Borzüge sowohl der analytischen als auch ber synthetischen gurecht. Der erfteren, indem in der Foederalmethode bas Subjekt ber Theologie nicht Mensch ober Menschheit in abstracto, sondern ber aus bem Ratur: in ben Gnabenftand verfette homo peccator (f. oben S. 285) ift. Da nun ber Gewigheit bes Beilsftandes eine objektive Festigfeit ber Beileveranftaltung entsprechen foll (f. oben G. 299). man also zunächst ben Beilegott als principium und causa salutis betrachten muß, um von biefem übergeschichtlichen Besichtsvuntte aus die geschichtlichen Tatsachen und ben Beilsftand ber Ginzelnen in ibrer Reftigfeit zu begreifen, wird man aus biefem offenbar nicht svelulativen Intereffe 2) auch bas gute Recht ber synthetischen Methobe verwerten fonnen.

<sup>1)</sup> Cocceius, Summa theol., S. 97; vgl. auch Summa doctr. de foed. et test. Dei, praes.; Seibegger, Corpus theol. IX, 4; Seppe, Dogmatik. bes beutschen Brotestantismus, 1857, I, 139 ff.

<sup>2)</sup> Dieses Interesse hat schon Lepbeder in seiner schon erwähnten Praof. (f. oben S. 384) jum Ausbruck, in ber Aussührung aber sehr wenig zur Geltung gebracht (f. Schweizer, I, 116).

5.

## Der gegenwärtige Stand der Debatte zwischen Theologie und Raturwissenschaft.

Bon

Lic. Dr. Rarl Beim in Salle a. S.

Wenn wir bie lange Geschichte ber Auseinanbersetzung bes Chriftentums mit ber Naturwiffenschaft überbliden, biesen nun balb ameitausendiabrigen Rampf, in bem ber Glaube mit bem wechselnben Naturbild ringt, so treten beutlich zwei verschiedene Rampfmethoden auseinander, die der Glaube bei dieser Auseinander-Man tonnte fie unterscheiben als bie befensive sekung anwendet. und die offensive Rriegführung. Die befensive Methode besteht barin, daß die Religion sich barauf beschränkt, ihr Beiligtum gegen Die Naturwissenschaft zu verteidigen, sich ein fturmfreies Gebiet abzusteden und einzugäunen, in ber sie frei atmen tann, mag bie Naturwiffenschaft auch alles, was außerhalb biefes beiligen Begirtes liegt, in eine Sandwüfte verwandeln. Die offensive Priegführung bagegen begnügt sich nicht mit ber bloßen Berteibigung. Die Religion burchbricht bier vielmehr bie Schranken, Die ihre subjektive Innerlichkeit von der Außenwelt scheiden, sie bringt in bie Natur ein und sucht alles, von ben Geftirnbahnen bis jum Schmetterlingsflügel, religiös zu beseelen, sozusagen in Religion zu verwandeln. Die befensive Apologetik butet die Flamme bes Glaubens im Innern ber Seele und beleuchtet von bort aus bie Natur religiös. Die offensive Apologetik bagegen beleuchtet bie Natur nicht nur, sonbern burchglübt fie religiös. wir uns biefe zwei verschiebenen Rampfmethoben an einigen biftorifden Sauptbeispielen flar.

Das Sondergebiet, das die befensive Apologetik gegenüber der übrigen Natur abgrenzte, um es zum Sitz der Religion zu machen, ist der Mensch, noch enger die menschliche Seele als das Organ der Religion, das Subjekt der Sünde und der Gegenstand der

Erlösung. Diese spezifische Scheidung zwischen Menschenseele und Natur hat natürlich ihre religiöse Burgel in ber unenblichen Bertung ber Menschenfeele burch Jesus. Aber biefes lebenbige religiose Werturteil erftarrte zu einem theoretischen Dogma mit naturwiffenschaftlichen Ronfequenzen, als die platonische und ariftotelifche Philosophie bas driftliche Denten zu beeinfluffen begann. Mehmen wir 3. B. die theologia naturalis von Raymundus de Sabunde (c. 1436), in ber fich bas naturphilosophische Denten bes firchlichen Mittelalters wieberspiegelt. hier ruht die ganze Abologetit auf ber Boraussetzung: Die creaturarum universitas ift eine scala immobilis habens gradus firmos et immobiles, per quam homo veniat et ascendat ad se ipsum. Die Welt bes Seienden gliedert fich in vier Stufen ober vier unbewegliche übereinandergebaute Etagen. Auf der unterften Stufe befinden fic Die Dinge, die bloß find, aber weber leben noch empfinden noch benten ober wollen. Das find die vier Clemente, Erbe, Baffer. Feuer und Luft. Auf ber zweiten Stufe fteben bie Befen, Die find und leben, aber noch nicht empfinden ober benten. Das find Die Bflanzen und Baume. Auf ber britten Stufe fteben bie Befen. Die find, leben und empfinden, aber noch nicht benten ober wollen, Die Tiere in ihren verschiedenen Abstufungen. Auf der vierten und bochften Stufe endlich fteben bie Wefen, benen nicht nur bas esse, vivere und sentire zukommt, sondern außerbem noch das intelligere und velle et nolle libere. Sie allein sind die Subjette ber Religion und bie Objette ber göttlichen Erlösung. Diese Bierteilung ift unmittelbar aus Ariftoteles übernommen und liegt noch beute bem vulgaren Naturbild zugrunde. Unter ber Boraussehung biefer Belteinteilung tonnte man bie brei unteren Daseinsstufen rubig ber wechselnben Naturforschung preisgeben, wenn nur die oberfte Stufe ber Theologie überlassen blieb. Man konnte bie brei unteren Stockwerke bes Beltgebaubes rubig umbauen. wenn nur das oberfte Stockwert, das allein unmittelbar in ben Himmel hineinragte, unversehrt fteben blieb. Als die neue Ara ber Aftronomie angebrochen war und die erften firchlichen Angriffe und Berbächtigungen gegen Galilei laut wurden, da schrieb biefer eine Berteibigungeschrift, in ber er ben Ronflitt burch biefe icon

im Mittelalter befannte Scheidung awischen bem theologischen und bem naturwiffenschaftlichen Forschungsgebiet zu lösen suchte. Theologie, fagt er, ift nicht beshalb bie Rönigin ber Biffenschaften, weil etwa alles, mas bie anderen Wiffenschaften lehren, fich in ber Theologie enthalten und erflärt fanbe. Geometrie, Aftronomie. Musit und Medizin ift boch in ber Bibel nicht beffer enthalten, als in Archimebes, Btolemaus und Galen. Die königliche Stellung der Theologie beruht vielmehr darauf, daß der Gegenstand ber Theologie bie Gegenftande ber Profanwissenschaften an Burbe überragt. Wozu es führt, wenn die Theologie die Grenzen biefes ihres erhabenen Sondergebietes überschreitet, veranschaulicht Balilei burch folgendes Gleichnis: Wenn ein absoluter Fürft, obne baß er Arzt ober Architeft mare, verlangen murbe, bag man nach feinen Anordnungen fich furieren ober Gebaube aufführen foll, fo wurde er damit von seinem Thron berabsteigen jur Lebensgefahr für bie armen Rranten und jum Ruin ber Bautunft. Ebenso bie Theologie, wenn fie ju ben niedrigen Wiffenschaften berabfteigt und in aftronomischen Fragen mitreben will, wenn also Theologen Defrete in Fachern erlaffen, Die fie nicht ftubiert baben. Galilei vertritt also ben heute so viel vertretenen Grundsat, bag bie Rollifion zwischen Religion und Naturwiffenschaft burch eine Grengregulierung geschlichtet werben muffe, burch bie jebe biefer beiben Wiffenschaften auf ihre Domane beschränkt werbe. Menschenseele, ihre Gunbe, ihr Beil und ihr Gott geboren ber Theologie, bas übrige fei ben anderen Disgiplinen ju überlaffen.

Aber schon zur Zeit Galileis beginnt die Erschütterung dieser Gebietsteilung zwischen dem theologischen und dem naturwissenschaftlichen Wirklichkeitsbezirk und damit der ganzen apologetischen Methode, die auf der Isolierung der Menschenseele beruht. Es sind hauptsächlich drei Epochen in der Geschichte der Naturwissenschaft gewesen, durch die diese Grundlage der desensiven Apologetikerschüttert wurde: 1) der Zerfall des ptolemäischen Weltbildes, 2) der Darwinismus, 3) die physiologische Forschung der letzen Jahrzehnte.

Die erste Erschütterung ber isolierten Zentralstellung ber Menschenseele brachte ber Zusammenbruch ber alten Aftronomie. Der

beilige Bezirt ber gottverwandten Menschenfeelen blieb unangetaftet, folange er im rubenden Weltmittelpunkt lag. Solange fich bie Menschen auf ber rubenden Beltbühne bewegten, um bie fich alles brebte, solange Sonne, Mond und Sterne nur die Rampenlichter jur Beleuchtung bes großen Dramas ber Menschenfunbe und Menschenerlösung maren, ba nahmen bie Bersonen biefes Dramas foon burch ibre Stellung im Beltmittelpuntt eine erzeptionelle Bentralftellung ein, ba mar es für bas Denken burchaus folgerichtig, ben Menichen eine Ausnahmeftellung gegenüber ber gangen übrigen Natur anzuweisen, die Menschenfeele als das Zentralbeiligtum des Rosmos von ihrer profanen Umgebung abzugrenzen. Aber nun fingen auf einmal bie Bretter ber Beltbubne an gu Die Erbe wurde wie ein Ball in ben unenblichen Weltraum hinausgeschleubert und brebte fich mit zahllosen Schweftergeftirnen im Rreise. Die religiofen Ronsequengen biefer neuen Aftronomie traten nicht sofort in ihrem gangen Umfange bervor. Denn Ropernitus und Reppler hielten wenigftens bie Sonne noch als absoluten Beltmittelpunkt fest und liegen die rubenbe Firfternfphare fteben, bie fich noch gang wie bei Ptolemaus jenseits bes Saturn, bes äußerften ber damals befannten Blaneten wölbte. Diefes übergangeftabium ließ fich jur Not mit ber Zentralftellung ber Menschen in Gintlang bringen. Man batte bann eben eine schwingende Weltbubne, und die Zentralfonne, um die fie schwang, war ber Ort ber Engel und Beifter, wohin Jesus nach Bollenbung ber Erlösung aufgefahren mar und wohin auch unfere Seelen einft auffahren werben, um bie ihnen gebührenbe Zentralftellung im Rosmos einzunehmen. In biefer Weise brachte Reppler in ber intereffanten Schrift De harmonice mundi (Lincii 1619) feine aftronomiichen Anschauungen mit seinem lutherischen Glauben in Ginklang. Damit war einfach ber Sonne bie religiöfe Rolle übertragen, bie bisber die Erbe gespielt batte. Aber nun erft tam ber enticheibenbe Schlag gegen bie alte apologetische Methobe. Bruno war es, ber mit verwegener Fauft bas friftallene Dedengewölbe binausschlug, bas von Ptolemaus ber noch fteben geblieben war. Er ertannte, daß die Firfterne Sonnen find, daß alfo auch unfere Sonne nur eine von ungabligen Schweftern ift, bie

im freien Raum wie in einem Dzean schwimmen. Gin Schritt bes Menschengeistes von ungeheueren Ronsequenzen. Bruno erfannte intuitiv, daß damit die Boraussehungen ber damaligen driftlichen Dogmatit babinfielen. Baren einmal bie Grenzen verwischt zwischen bem Unendlichen und bem Endlichen, zwischen Rube und Bewegung, so war bamit ein Relativierungsprozeß eingeleitet, ber nach und nach alle absoluten Grenzen in Frage stellen mußte, auch bie icheinbar unverruchbaren Grengsteine, bie bas Gebiet ber Menschenseele von ber Ratur ichieben. Diefe beilige Infel mußte verschlungen werben von bem alles überflutenden Meer gleichartiger Relationen, in die fich alles auflöfte, fie mußte verschlungen werben samt ben Tempeln und Altaren, bie man barauf errichtet hatte, jamt ben Dotumenten, in benen ben Menschen bie Berrschaft über die Welt zugesichert mar. Die tatholische Rirche wußte wohl, warum fie icon die erften Anfange biefer Berruckung bes Weltmittelbunftes, die Lebre von ben Antipoben, mit Gewalt unterbrudte, warum fie Giordano Bruno verbrannte und Galilei als Greis jum Biberruf nötigte. Und von bemfelben febr begreiflichen Instinkt maren bie Bertreter ber alteren lutberischen Orthoboxie geleitet, wenn sie ben von Galilei vorgeschlagenen Rompromiß zwischen ber Schrift und ber neuen Aftronomie emport jurudwiesen und ber topernitanischen Lehre einfach bie Bibelftellen Jos. 10, 12 und 2 Ron. 20, 11 entgegenhielten. Man vergleiche besonders Abraham Calovs loci von 1655 und seine biblia illustrata von 1672. Calov empfand beutlich, daß diese Relativierung aller räumlichen Berhältniffe im Rosmos bie erzeptionelle Stellung bes Menschen und seiner Seele untergrabe, mit ber bie orthobore Dogmatik stand und fiel.

Die zweite große Erschütterung ber Grundlagen ber befenstven Apologetik brachte die barwinistische Entwicklungshppothese. Der Mensch mit seiner Seele erschien hier als etwas, was in langer Entwicklung aus primitiven Anfängen heraus geworden war. Das menschliche Gehirn, der Sit aller Geistesfunktionen, war nur die Fortsetzung des Medullarrohrs, das sich schon in der gastrula der einsachsten Lebewesen in embryonaler Form ankündigte. Hatte der Mensch seit Kopernikus seine erzeptionelle Stellung im Raum ver-

loren, so tam jest seine erzeptionelle Stellung in ber Zeit, in ber Berkettung ber Ursachen und Birtungen ins Banken. Man suchte biefer Konfequenz allerdings von driftlicher Seite burch einen Rompromiß zu entgeben. Apologeten des Chriftentums wie R. Schmid ("Die Darwinschen Theorien und ihre Stellung gur Philosophie, Religion und Moral", 1876, "Das naturwissenschaft= liche Glaubensbekenntnis eines Theologen" 1906) und E. Dennert ("Bibel und Naturwiffenschaft", 5. Aufl. 1906) ließen zwar ben Rörper bes Menschen burd Entwicklung entstehen, ben menschlichen Geift bagegen burch eine Reuschöpfung in die Entwicklung eintreten. Allein wenn man bie gange übrige organische Welt bem Defgenbengpringip preisgegeben bat, so ift schwer einzuseben, warum gerabe an biefem einen Bunkt ber genetische Rausalzusammenbang burch einen deus ex machina unterbrochen werben foll, jumal die Bersuche, einen nicht nur graduellen, sondern spezifischen Unterschied zwischen dem Beiftesleben ber Menschen und bem Seelenleben ber Tiere feftauftellen, infolge unserer Untenntnis bes tierischen Innenlebens immer nur unficere Bermutungen bleiben muffen.

Balb nach ber barwinistischen Epoche und nicht ohne Zu= fammenhang mit ihr erfolgte ber britte und schwerfte Angriff auf bie Ausnahmestellung ber Menschenseele innerhalb ber Ratur. Diefer ging von ber heutigen Physiologie und Gehirnpathologie Früher wußte man nur, daß die Empfindungen burch fensible Nervenleitungen nach ber Großbirnrinde geleitet werben, um bort bem Berftand und ber Bernunft als Material vorzuliegen, und daß die Wollungen, die aus ben Verstandesüberlegungen bervorgeben, ber motorischen Nervenleitungen bedürfen, um in Taten umgesett zu werben. Solange bie Forschung noch nicht weiter vorgebrungen war, konnte man sich die benkende und wollende Seele ale einen souveranen Berricher benten, ber in feinen Bemachern abgeschloffen lebt und nur einerseits bie fensiblen Nerveneinbrücke wie vortragende Rate bei sich empfängt und bann bie motorischen Nervenprozesse wie Orbonnangen entsendet, um ben ausführenden Organen seine Befehle zu übermitteln. Nun brang aber die Physiologie weiter und fand, daß sich die Abhängigkeit ber Seele von Behirnprozessen nicht bloß auf die Sinneseindrücke

einerseits und die Ausführung ber Willensafte andererseits beschränft. Bielmehr ift auch bas Entstehen ber Gedanken aus ben Sinneseinbruden und bas Buftanbetommen ber Willensentschluffe baw. ber "Bewegungsbilber", bie ben Befehlen an bie motorischen Nerven vorangeben, von Gebirnprozessen abbangig. Dies zeigen Die Beobachtungen über Seelenblindheit, speziell Worttaubheit, Wortblindbeit einerseits, Wortstummbeit und Agrapsie anderseits. fion ber hinterhauptlappen fann 3. B. folgende Abnormitat eintreten: ber Patient fieht zwar gang gut, aber er ift unfabig, bas Gesehene in ben allgemeinen Borftellungeinhalt einzureiben. Erinnerungsbilber, mit benen fich bas Befebene verbinden mußte, um Erfenntnis zu werben, ftellen fich nicht ein. Die Rethaut= erregungen lösen biese Erinnerungsbilber nicht mehr aus. Objette und Bersonen erscheinen bem Batienten fremb. Er fann nicht mehr angeben, wie ein täglich von ihm benuttes Tintenzeug aussieht. Er erkennt seine eigene Tochter, bie ibn besucht, nicht mehr, obwohl er fie gang beutlich fieht. Obwohl er, wenigftens bei ber fog. verbalen Alexie, einzelne Buchstaben noch erkennen tann, bat er nicht mehr die Fähigteit, fie zu Borten gufammenaufaffen und fo jum Berftanbnis bes Belefenen ju gelangen. Diefen Abnormitaten auf bem fenfiblen Bebiet entsprechen abnliche auf bem motorischen Gebiet. Obwohl bei bem Batienten bie Sprachmustulatur vollständig in Ordnung ift, fann er die sprachlichen Bezeichnungen für bie gewöhnlichsten Dinge nicht mehr Das Wortbild, bas ben Willen, etwas ju fagen, bedingt, ftellt sich nicht ein. Er ift außerstande, selbst wenn man ibm bie Worte vorsagt, die Klangbilder in sich zu reproduzieren und die Wortflange in die Bewegungsbilber ber Bunge und bes Munbes ju transponieren. Ober in anderen Fällen fann er, obwohl bie Mustulatur ber rechten Sand vollständig in Ordnung ift, die Rlangbilber nicht in die Schreibbewegungsbilber umseten, die ben Willen, es niederzuschreiben, bedingen 1). Über die physiologische Erklärung biefer Erscheinungen find bie Physiologen ziemlich un-

<sup>1)</sup> Bgl. über das einzelne v. Monakow Gehirnpathologie, 1897, Bundt, Physiologische Psychologie I, 1902.

einig. Die einen nehmen genau im Bebirn fixierbare Zentren an, a. B. ein Sprachzentrum, ein Schreibzentrum, bas zwischen bem allgemeinen Sehzentrum und bem afustischen Sprachzentrum gelegen ift, ferner Affogiationszentren, Die als Bruden zwischen ben verschiebenen Borftellungeregionen bienen und die affoziativen Berbindungen amischen ihnen berftellen, endlich ein Begriffegentrum, in bem aus ben Affoziationen sich bie Begriffe gestalten. Bundtiche Bhyfiologie versucht wenigstens bie ideale Ronftruktion eines berartigen burch Leitungen verbundenen Spftems von Bentren, obne eine genaue Lotalifierbarteit berfelben für möglich ju Andere, wie 3. B. Wahle ("Über ben Dechanismus bes geiftigen Lebens", 1906) balten biefe Fixierung von Zentren, bie an die längst überwundene Phrenologie erinnert, für eine vage Spothese, Die Diese feinen Strukturverhaltniffe in ein viel ju grobes Schema hineinzwängt. Sie glauben, bag man nur ganz im allgemeinen von Rindenregionen fprechen tann, Die als Beerbe einzelner Aftionen bienen. Diese Differenzen in ber physiologiiden Erflärung ber angebeuteten Tatjachen machen aber für unfere Frage keinen Unterschied. In jedem Falle erscheint hier nicht mehr bloß bas veripherische Gebiet ber Sinneseindrude und ber Blieberbewegungen physiologisch bedingt, sondern ein tiefer liegen= bes Gebiet, das schon in die innerften Funktionen bes Denkens und Wollens hineingreift. Denn unfer Denten baut fich auf Affoziationen auf, und unfer Wollen ift weithin von den motorischen Borftellungen abhängig, die wir zu fassen vermögen. eiferne Ring physischer Ginfluffe, ber bas Seelenleben von allen Seiten einschließt, bat fich bamit also bereits enger um bie belagerte Festung ber Seele zusammengezogen. Immerhin, so tann man fagen, bleibt ber Seele noch ein Spielraum, fie kann innerbalb ber Einschräntungen, die ihr die Beschaffenheit gewisser Behirnzentren auflegt, ihre Gebankenkombinationen vornehmen, und fie kann innerhalb der Möglichkeiten, die ihr die Gehirndisposition für motorische Borftellungsbilder offen läßt, eine gewiffe Babl treffen. Gie ift wie ein Befangener, ber wenigstens innerhalb feiner Belle frei auf und ab geben tann. Allein auch auf biefen engen Zellenraum, ber ber physiologischen Bedingtheit entnommen

ju fein scheint, sind die Angriffe ber Naturwiffenschaft bereits gerichtet. In ben letten 15 Jahren ift besonders von frangösischen Forschern eine Reibe von eigentumlichen pathologischen Fällen untersucht worden, nach benen nicht nur bas Material, bas bem 3ch zur benkenden und wollenden Bearbeitung vorliegt, fich als physisch bedingt erweist, sondern auch das Ichbewußtsein selbst in feiner Selbstzusammenfassung als bentenbe und wollende Berfonlichkeit nur als die Resultante einer bestimmten Berkettung von Gehirnfasern erscheint. Es handelt sich bier besonders um die Arbeiten von Ribot ("Les maladies de la personnalité 1891. la volonté "1893), Binet (les altérations de la personnalité 1892), Deffoir ("Das Doppelich" 2. Aufl. 1896) 1). Man hatte schon früher die Beobachtung gemacht: Wenn ein Gehirnrindenteil infolge von Ernährungsftörung und badurch berbeigeführter hpfterischer Lähmung, also Funktionsunfähigkeit von Rindenzellen ausgeschaltet ift, so ift auch ein Teil bes Bewußtseins, also ber Erinnerungsmaffe ausgeschaltet. Bei einem Stury vom Rabe erleibet g. B. jemand eine Behirnerschütterung, wird in bas Rrankenbaus ber nächften Stadt gebracht und tann fich, aus ber Betäubung erwachend, nicht mehr auf seinen Namen, seine Beimat, seine Bergangenheit befinnen. Erft fpater tehrt bie Erinnerung wieber. Wenn nun in solchen Fällen ber ausgeschaltete Teil bes Bewußtseins ober ber Erinnerungsmaffe einfach verschwände, fo ware das der metaphysischen Ichvorftellung noch nicht birett gefährlich. Es wäre dann einfach ein Fall von Amnesie ober ftarter Bedächtnisschwäche. Allein nun find von jenen frangösischen Forschern fälle beobachtet und untersucht, in benen bie ausgeschaltete Erinnerungsmaffe ein eigenes Leben für sich weiterzuführen scheint, sich sozusagen als Ableger bes ersten 3ch ober als zweites 3ch neben bem erften etabliert. Schon vor Binet und Ribot waren einige auffallende Fälle biefer Art aus ber Bathologie bekannt. Gin Marinefoldat in Rochefort litt abwechfelnd an Lähmung ber rechten und ber linken Rörperhälfte, ber oberen und unteren Extremitäten. Und biefem Bechfel ber gab=

<sup>1)</sup> Als Gegenschrift gegen biese Arbeiten mare zu vergleichen: Lanb = mann, Die Dehrheit geiftiger Perfonlichleiten in einem Inbivibuum, 1894.

mungezuftanbe entsprach auch ein Bechfel feines Ichbewußtseins. Waren beibe Beine gelähmt, so erinnerte er sich nur an bie Zeitraume feines Lebens, in benen ebenfalls beibe Beine gelabmt waren, alles andere war aus feinem Gebachtnis entschwun-Ergriff bie Lähmung bie Arme, so erinnerte er sich nur an bie Zeitraume, in benen gleichfalls feine Urme gelahmt gewesen waren usw. So lebten in biesem Körver anscheinend nicht weniger als feche voneinander geschiedene 3ch ober Berfonlichkeiten, Die nichts voneinander wußten, jebes mit einer eigenen Beschichte, eigenen Fähigkeiten und Charaktereigenschaften. Abnlich mar es bei bem bekannten Sergeanten von Bazeilles, ber 1871 burch einen Granatsplitter am Ropf verwundet wurde und bei bem von ba an immer zwei Zuftanbe periodisch abwechselten, ein Zuftanb, in bem er an Rleptomanie litt, und ein anderer Zustand, in bem jebe Erinnerung an ben anberen Zustand und bas barin Begangene erloschen mar. Bu biefen vorber bekannten Fällen kommen nun noch neuere Beobachtungen, die Binet in seiner Schrift "Les altérations de la personnalité" 1892 bespricht. Er berichtet u. a. von einer hhsterischen Berson, beren eine Sand empfindungslos war. Diefer empfindungelofe Rorperteil ichien nun ein eigenes Bewußtsein zu haben. Denn er machte sinnvolle Bewegungen, von benen bas Gehirnbewußtsein ber Person nichts wußte. Binet sperrte bie empfindungelose Band so vom übrigen Rörper ab, baß sie ben Augen ber bhfterischen Berson unsichtbar mar. Die so abgesperrte Sand idrieb nun, forrigierte in icon geschriebenen Schriftstuden orthographische Gebler, ließ ein entzündetes Streichbolzchen, bas fie in ber hand hielt, im rechten Moment fallen, wenn bie Flamme ber Saut ju nabe tam, alles, ohne bag bas Behirnbewußtsein ber hhfterischen Berson bavon irgend etwas wußte. Während bie hhsterische Berson sich lebhaft mit einer anderen unterhielt, wurben ihr gleichzeitig von binten Fragen zugeflüftert. Die unempfindliche Hand schrieb bie Antworten barauf nieder, obne bag bas übrige Bewuftfein ber Berson eine Abnung bavon batte. Aus biefen und abnlichen Fallen glauben nun bie genannten Bobfiologen ben Schluß ziehen zu können, daß das 3ch nur die Refultante von gemiffen Bebirnzellenkompleren ift, daß daber burch Teilung dieses Komplexes, durch Zerreißung einer Faserverbindung ein doppeltes Ich entstehen kann. Da nun auch schon einfacke Organismen Bewußtsein haben, so erscheint das menschliche Ich, die menschliche Berson, wie Ribot sich ausdrückt, als ein allmählich zusammengewachsenes Ganzes. Gegen diesen letzten und schwerssten Angriff auf den metaphysischen Ichbegriff läßt sich die theoslogische Position nicht dadurch verteidigen, daß man, wie Wobbersmin in seiner Schrift "Theologie und Metaphysis" (1901), S. 195 ss. erklärt: die von Ribot und Binet untersuchten Fälle sind pathologische Erscheinungen, die also für den Normalzustand nichts beweisen. Bekanntlich beweisen in der Physiologie die pathoslogischen Fälle für den Normalzustand eben gerade sehr viel. Die Gehirnläsionen sind die einzig sicheren Mittel, um die Abshängigkeiten der Psyche von Gehirnzuständen sestzustellen, da diese Abhängigkeiten im Normalzustand verborgen bleiben.

Wir feben aus allem Bisherigen: Die Grundlage ber befenfiven Apologetit, bie Abzäunung eines ber Naturwiffenschaft unzugänglichen Seelengebiets, ift mit bem Fortschritt ber Raturmiffenschaft immer mehr erschüttert worben. Mit bem Berfall bes ptolemäischen Weltbildes verlor bie Menschenseele ihre zentrale Sonderstellung im Raum. Der Evolutionismus nahm ihr ihre Sonderstellung innerhalb ber zeitlichen Entwicklung. Die beutige Bhysiologie endlich brachte fie in ben Zuftand einer belagerten Feftung, um bie fich ber eiferne Ring immer enger gufammen-Die Außenforts find längft genommen; jest wird um bie innere Burg gefampft. Die hoffnung wird mit jedem Jahr geringer, bag bier bie Belagerung jum Stillftand tommen wird. Wir muffen uns ernftlich vor die Frage ftellen : Bas bann, wenn biefer Brogeg noch weiter fortschreitet, wenn sich gulet nichts mehr gegenüber ber naturwiffenschaftlichen Betrachtung ifolieren läßt, wenn auch bas Innerfte ber Berfonlichfeit in ben Raufalnexus eingereiht ift? Ift bann bie Religion vernichtet? bente nicht. Was vernichtet ift, ift junächft nur eine alte Methobe, fie zu verteibigen. Gin Gleichnis mag Dies illuftrieren. ein lebendiger Körper gegeben ift, und man will bie Meinung verteibigen, bag biefer Organismus lebenbig ift, fo konnte man

bies nach ber Methode ber alten Apologetit zunächft baburch versuchen wollen, daß man innerhalb biefes Rörpers irgendwo nach einem selbständigen Lebensorgan sucht, daß man etwa, wie bie Bölfer bes Altertums, im Blut ober im Atem nach einer Lebenseffeng ober einem Lebenshauch fabnbet, ober nach irgenb einem sonstigen forperlichen Element, bas fich als felbständiger Lebensträger vom übrigen Rörper absondern ließe. Man wurde vergeblich nach einem folden Element suchen. Rirgende ift ein felbständiger Teil, ber fich von ben übrigen loslösen ließe. Alle bedingen einander. Ift damit die Lebendigkeit des Rörpers wiberlegt? Rein, boch nur bie Art, wie man biese Lebenbigkeit verteidigen wollte. Das Leben eines Rörpers ift nur besbalb nirgends als eine abgesonderte Größe nachweisbar, weil ber gange Rorper überhaupt nur aus Leben beftebt, bis in feine fleinsten Teile hinein aus Millionen von Zellen aufgebaut ift, von benen jebe einzelne nichts anderes ift als ein im Flug befindlicher Lebensprozeg. Abnlich ift es mit ber Berteibigung ber Religion. Man sucht sie baburch zu verteidigen, daß man innerhalb bes großen Organismus bes Rosmos irgendwo ein religiöses Organ xat' &forn's nachweisen will, ein Sondergebilde, bas von allem übrigen loslösbar ift und die Gotteswelt in ihrer ganzen Fülle in fich trägt. Sollte fich nun berausftellen, baf biefes Sonbergebilbe genau wie alle andern Elemente bes Rosmos im Raufalnezus gegenseitiger Bebingtbeiten ftebt, mare bamit bie Religion miberlegt? Doch nur bie Urt, wie man fie ju verteibigen suchte. Es tonnte boch auch noch eine andere Möglichkeit geben. Der gottliche Faftor könnte barum nirgends losgelöft nachweisbar fein, weil er ben Lebensprozeg bes Bangen bilbet; und die Seele konnte barum bon allen Seiten in Naturbebingtheiten verwickelt fein, weil die Raturgrundlage, aus der sie hervorwächft, jugleich ber göttliche Quellgrund ihres Befens mare.

Dies führt uns auf die zweite Methode, die bei der Auseinandersetzung des Christentums mit der Naturwissenschaft von jeher zur Anwendung kam. Durch die ganze Geschichte unsers Problems zieht sich eine Kette von sog. theosophischen Naturspstemen hindurch, die in vielen Bariationen den einen Grundgedanken wiederholen: die Natur ist ber Leib Gottes, und Gott ift die Seele Diefes Naturleibes. Bei Theophraftus Baracelfus wuchs biefe Anschauung aus ber Alchymie und Aftrologie bervor. Die Weltverwandlung, die der Glaube erwartet, wird bei ibm au einem alchmiftischen Brozeß, in welchem ber reine spiritus aller Dinge aus ber unreinen Rörperlichfeit extrabiert wirb. Man batte erwarten follen, biefe mbsteriose Naturbeseelung wurde mit bem Mittelalter untergeben, sie wurde sterben, wie die Nacht mit ihrem Monbicein und Geiftersput am berauftommenben Tage ftirbt. Statt beffen erwachte mit bem Auftommen ber neuen Aftronomie bie religiöse Naturbeseelung nur in tieferer und großartigerer Der Aftronom Reppler vertrat ben Glauben an bie Geftirnbeseelung. Und Jatob Bohmes Naturphilosophie murbe, obne baf biefer es beabsichtigte, eines ber wichtigften Mittel, um ben Stoß auszuhalten, ben bas driftliche Denten burch ben Busammenbruch bes ptolemäischen Beltbilbes erhielt, und bie neue Aftronomie ber driftlichen Beltanschauung innerlich zu assimilieren. Denn 3. Böhme bat im Namen ber Religion ben transzendenten Gotteshimmel beseitigt, ber burch bie neue Aftronomie miffenschaftlich unhaltbar geworben war. Ift ber ganze Rosmos Gottes Leib fo folgt baraus für ibn: Es gibt keinen transzenbenten himmel mehr. "Bas ben himmel betrifft", fagt er in feiner Schrift Aurora, (Amfterdam 1676) "so barfft bu beine Gebanten nicht viel tausend Meilen weit von hinnen schwingen; benn berselbige locus ober himmel ist nicht bein himmel. Denn ber rechte himmel ist allenthalben, auch an bem Ort, wo bu ftehft und gehft, wenn bein Beift bie innerfte Geburt Gottes ergreift und burch bie fiberifche und fleischliche hindurchdringt, so ift er icon im himmel." "Beim Sterben wird die Seele in die innerste Geburt geset, ba ift fie bei Gott und in Gott und bei allen heiligen Engeln." himmel und Bolle find bei Jatob Bohme nicht Raume im Rosmos, fonbern überräumliche Buftanbe ber Seele. Diefer Bebante bat qufammen mit bem lutherischen Ubiquitätsbogma viel bazu beigetragen, die Borftellung eines unendlichen Alls voller Belten mit bem driftlichen Glauben zu versöhnen, wenn auch die übrige theosophische Gebantenwelt Jatob Bohmes, speziell bie Lehre von

ben sieben Qualitäten, abgelebnt wurde. Als bann anberthalb Jahrhunderte später Newton die neue Beriode der Naturforschung eröffnet hatte, ba erwachte in Schelling bas theosophische Denken aufs neue in moderner Form. In bem gemeinsamen Prinzip ber neuentbedten elektrischen, demijden und biologischen Erscheinungen, ber sogenannten Bolarität, nach ber gleichnamige Bole sich abstoßen, ungleichnamige sich anziehen, glaubte er bas leben ber Beltseele entbeckt zu baben. Die ganze Natur erschien so als Entzweiung bes Ureinen und Burudftreben nach ber Bereinigung. Da bie Selbstentzweiung und Wiebervereinigung bas Wesen bes bewußten Beiftes ift — baber die Spaltung in Subjekt und Obiett -. so erscheint hiernach ber ganze Naturprozeß als bie Entwidelungsgeschichte bes Beiftes, als bie Obpffee, in welcher nach vielen Irrwegen ber Beift julet ichlafend seine Beimat, b. b. fich selbst findet. Der Rausch ber Schelling-Begelschen Beriobe, in ber berartige naturphilosophische Ibeen begeisterte Zustimmung fanden, ging rasch genug wieder vorüber. Es tam bie Entbedung bes Energieprinzips durch 3. R. Maper und der Darwinismus. Aber ber Drang jum theosophischen Denken fam auch in biefer neueften Phase ber naturforschung noch nicht zur Rube. Guftav Theodor Fechner sette ber Nachtansicht, wie er bie mechanische Weltanschauung nannte, die Tagesansicht 1) entgegen. biefer ift bie finnliche Empfindung über die Einzelgeschöpfe binaus burch bie gange Belt verbreitet und schließt fich in einem einheitlichen Bewußtsein zusammen. Aus ber allgemeinen Beseelung hebt sich die kindliche Seelenstufe ber Pflanzen beraus, die nur eine Aufeinanberfolge von Empfindungen haben, ohne Erinnerung und Selbstreflerion 2). Bon bier aus steigen die Seelenstufen bis binauf jum Menichen, barüber fteben bie Bewußtseinstreise ber Geftirne, Die Die Bewußtseinstreise ihrer Bewohner in fich enthalten. Im göttlichen Bewußtseinstreise ift endlich alles Bewußtsein eingeschlossen. Weit vorsichtiger als G. Th. Fechner führt

<sup>1)</sup> Bgl. G. Th. Fediner, Die Tagesansicht gegenüber ber Nachtansicht, 2. Aufl., 1904; Die brei Motive und Gründe bes Glaubens, 1863; Über bie Seelenfrage, 2. Aufl., 1907.

<sup>2)</sup> Bgl. Ranna ober über bas Seelenleben ber Pflanzen, 8. Aufl., 1903.

ber Rieler Botaniter Reinte 1) ben Gebanten ber Naturbefeelung in bas moderne Beltbild ein. Über ben Energien fteben nach ibm bie Oberfrafte ober Dominanten, bie bie gegebenen Stoffe und Arafte nach einem Ziele leiten, wie Steuerleute, Die bas Schiff nach den Gefeten von Wind und Baffer feinem Ziele gulenten. Sie bilden eine Art Beseelung und Durchgeistigung bes materiellen Ihre Wirtung auf die Energieen ift genau fo unbegreiflich, wie die unseres Willens auf unsere Musteln und Rerven. Das zwedmäßige und vernünftige Birten ber Dominanten nötigt uns ju ber Folgerung, bag bie Organismen einer transzendenten Intelligenz ihr Dafein verdanten. Durch Dominanten verforpert fich in ben Organismen ein Ausfluß bes Wefens ber tosmischen Bernunft. Gott ift bas Symbol für bie Summe jener intelligenten und geftaltenben Rrafte, bie transzenbent und immanent zugleich find. Und noch in einer britten Form lebt ber Grundgebanke ber alten Theosophie mitten in ber mobernften Naturforscherperiode wieder auf. Buftav Bortig vertritt in feinem umfangreichen und gebantenschweren Bert: "Das Beltgefes bes fleinsten Kraftaufwandes in ben Reichen ber Natur" (1903 bis 1904) ben Bedanten: Die gange Natur besteht bis in ihre fleinsten Elemente binein aus lauter Individualitäten. Die Atome und Doletule find Individuen. Aus ihnen faffen fich die größeren Inbivibualitäten jufammen. 3m Gegenfat baju fteben bie geiftigen Individualitäten. Gott schafft so viele substantielle Individualitäten bes Beiftes und ber Materie, ale nötig find, um ben Bollbegriff seiner Liebe und damit bie möglichen Freiheitsbetätigungen ber Areatur zu erschöpfen. Nicht nur die geiftige und organische Belt. fonbern auch die gesamte anorganische Welt ift somit vom Individualitätsprinzip beberricht. Auch z. B. bie brei Arten ber ftrablenben Energie, Licht Barme und Gleftrigitat, befteben aus fleinften individuellen Teilchen, die in alle Stoffe eindringen konnen. Much bas Leben biefer tleinften Rraftsubstanzen geht bin und ber awischen Selbstbebauptung, Rube, Sammlung, Rusammenfassung

<sup>1)</sup> Bgl. Die Welt als Tat, 1899, Einleitung in die theoretifche Biologie, 1901, Artitel: Dominantenlehre, in "Natur und Schule", 1903.

und Arbeitsleiftung. Die Bewegungsfreiheit, bie fabigkeit bes individuellen Abweichens vom mathematifch formulierbaren Gefes ift innerhalb ber unbewußten Ratur bas Anglogon ber bewußten Freiheit ber persönlichen Geifter. Daraus ergeben fich großartige naturphilosophische Ausblicke. Wenn ber Ather gleichzeitig gabllose verschiedene Wellen mit ungeheuerer Schnelligkeit beförbern kann, so wird es begreiflich, daß die Geister der Bollenbeten sich aus ftrablender Energie einen Leib bilben und das Reich ber himmel burchmessen. Die Berbindung von gesteigerter Materie und unendlich erhöhtem Beift ergibt bie vollendete Beiftleiblichfeit. Nur gegenüber einer Belt, bie ein großes Individuum ift, bas aus lauter fleinen Individualitäten befteht, tann fich Gott als ber Absolute erweisen, indem er zu ihr in Wechselwirfung tritt.

Überblickt man biefe Geschichte ber fpekulativen Naturspfteme auch nur in ihren allgemeinsten Umriffen, so zeigt fich, bag bier ein unbestegbarer Drang vorliegt, die Natur religiös ju burchglüben und mit Seele zu erfüllen. Diefer religiös : svefulgtive Trieb ergreift jedes neue Naturbild, das die Biffenschaft liefert, und umrankt es wie ein Efeu, ber aus einer abgebrochenen Mauer ausgeriffen worben ift, aber taum, daß ein neuer Bau an bie Stelle bes alten errichtet worben ift, fich fofort wieber an biefem emporrantt, um fich mit feinen feinen Burgeln in jeben Spalt einzusenken. Aber so produktiv biefer naturphilosophische Trieb gewesen ift, so ift es boch schwer, eine feiner Brobuttionen jum Ausgangspuntt einer driftlichen Apologetit ju machen. Denn auch die neuesten und reifsten unter ihnen haben trot ber großen Bebeutung, die fie für die Bertiefung ber Naturforschung gehabt baben, boch noch ju febr ben Charafter von Dichtungen und nicht von wissenschaftlichen Ergebnissen, auf die fich eine religiöse überzeugung bauen läßt. Fechner magt ohne zureichenben Beweis, ein bem menschlichen in gewiffer hinficht analoges Seelenleben in bie Bflanzen bineinzulegen, ja fogar in bie Geftirne und zulett in ben gangen Rosmos. Dieses Wagnis trägt seine gange Beltanschauung mit allen ihren feinsinnigen Ausbeutungen ber Naturerscheinungen im einzelnen. Reinke wagt eine neue Art von Energie

27

einzuführen, die fog. Dominanten. Diese werben abnlich wie die "Entelechieen" von Hans Driesch 1) aus bem rein negativen Grunde angenommen, weil es bisher nicht gelungen ift und voraussichtlich auch taum gelingen wirb, bie organischen Zweckmäßigkeitserscheinungen aus ben bisber bekannten Energieformen zu er-Dieses Wagnis, eine neue Unbefannte einzuführen, wo andere Forscher einfach beim ignoramus steben bleiben 2), trägt Reinkes Theismus, ber ibn uns Theologen so sympathisch macht. B. Bortig endlich magt Beift und Materie, Seele und Leib, Gott und Rosmos von vornherein als gegebene Größen und individuelle Besonderheiten in sein Raturbild aufzunehmen. Und bieses Bagnis ift die überall hervortretende Boraussetzung seiner alles bis ins Atom binein individualifierenden Betrachtungsweise. biesen driftlichen Naturphilosophien ift also immer gerabe ber für ums Chriften entscheibenbe Bunkt wiffenschaftlich betrachtet ein Wagnis.

Fassen wir das Ergebnis unseres disherigen kurzen Überblickes über den jetigen Stand der Frage zusammen, so kommen wir zu dem traurigen Resultat: Wir stehen als Christen der Naturwissensschaft heute ratioser als je gegenüber. Denn auf der einen Seite können wir kaum mehr zur alten desensiven Isolierungsmethode zurücklehren. Wir sind langsam aus unsern Festungswällen, hinter denen wir uns verschanzt hatten, herausgeworfen und ins offene Schlachtseld gedrängt worden. Auch der letzte und sestelte Turm, in den wir uns zurückgezogen hatten, das weltüberlegene, denkende und wollende Ich, das dos man orw des Idealismus, der Aussgangspunkt der theologischen Postulate Rants, ist, wenigstens soweit man es mit dem empirischen Menschen in Zusammenhang gebracht dat, durch die letzte Phase der Gehirnphysiologie ins Wanken geraten. Wir haben keinen sturmfreien Ort mehr, keinen sicheren Schat, in dessen keinen sturmfreien Ort mehr, keinen sicheren Schat, in dessen keinen sturmfreien Ort mehr, keinen sicheren

<sup>1)</sup> Bgl. H. Driefc, Die organischen Regulationen, 1901, Die Seele als elementarer Natursaktor, 1903; am kürzesten zusammengesaßt ist Drieschs neovitalistisches System in: "Der Bitalismus als Geschichte und als Lehre" 1905.

<sup>2)</sup> Bgl. 3. B. Bermorn, über bie Erforichung bes Lebens 1907.

anseben könnten. Wir find wiber Willen aus ber Defenfive berausgebrangt und zur Offensive gezwungen, zu einem glaubensmutigen Ringen mit ben Ratfeln ber Ratur. Aber auf ber anberen Seite - und das ift das zweite, was die Lage so verzweifelt erscheinen läßt - jur Offensive fehlt uns ber Mut. Denn mas mir bisber von driftlichen Naturphilosophien erlebt haben - von Jatob Bobme bis auf Guftav Portig -, bas maren Spfteme, bei benen wir trop aller Grofartigfeit und Gebantentiefe ben peinlichen Ginbrud ber bichterischen Kombination nicht ganz los wurden. Bas follen wir tun, um aus biefer Notlage berauszukommen? Rächftliegende scheint zu sein, daß wir Theologen ober driftliche Raturforscher ungeachtet aller seitherigen Migerfolge es noch einmal mit bem Entwurf einer neuen Naturtheologie versuchen. So hat O. Bödler 1) in seinem Jugendwerk eine theologia naturalis aus biblischem und naturwissenschaftlichem Material tombiniert. In berfelben Richtung bewegen fich bie bekannten Arbeiten von R. Better und E. Dennert. Die letteren find als Materialfammlungen für ben Rampf gegen ben Darwinismus und ben mobernen Monismus von großem Wert. Allein berartige driftliche Naturphilosophien finden in den Rreisen, die nicht icon porber überzeugt sind, deshalb so wenig Bertrauen, weil sie entweder von Theologen stammen ober boch von Naturforschern, die bie Berteibigung bes Chriftentums von vornherein auf ihre Fahne geidrieben baben. Birklichen apologetischen Wert haben nur wiffenschaftliche Ergebnisse, die ohne jede apologetische Absicht gewonnen find. Das einzige, mas wir tun konnen, ift barum bies: Bir tonnen ben Gang ber beutigen Raturforschung mit aufmerksamem Auge verfolgen und abwarten, ob sich in ihr wiffenschaftliche Bewegungen anbahnen, die gang unabsichtlich bem Glauben ben Weg bereiten, ob noch einmal eine Flutwelle kommt, die, ohne es zu wollen, das Schiff bes Glaubens wieder emporhebt.

Und eine solche Flutwelle scheint allerdings im Anzuge zu sein.

<sup>1)</sup> Bekannt burch seine für unsere Frage sehr bebeutsamen Berke: "Geschichte der Beziehungen zwischen Theologie und Naturwissenschaft" 1877 bis 1879 und "Geschichte der Apologie des Christentums" (nach seinem Tode veröffentlicht) 1907.

Die Naturwissenschaft befindet sich gegenwärtig in einer bebeutsamen Rrisis. Der mechanische Atomismus, der ihre Methode seither in weitgehendem Dasse beherrschte, beginnt sich aufzulösen. Und zwar bahnt sich diese Auslösung gleichzeitig von zwei Seiten her an, einmal vonseiten der chemischen und physikalischen Fachsarbeit, und dann von seiten der physiologischen Forschung und der erkenntnistheoretischen Besinnung, zu der diese Forschung drängt.

3. R. Mayer bat es 1845 in seinem Werk über bie mechanische Bewegung in ihrem Busammenhang mit bem Stoffwechsel jum erftenmal beutlich ausgesprochen, bag bie atomiftische Sppothese für eine exatte Physik entbehrlich ift. Die einzige Aufgabe einer "bppothesenfreien" Physit ift, nach Maber, Die Rraft in ihren verschiedenen Formen tennen ju lernen und bie Bedingungen ihrer Metamorphosen zu erforschen. Es ift allerbings, fagt er, zeine nabeliegende, aber unerwiesene Folgerung, als ob bie Barmeerscheinungen schlechtbin als Bewegungserscheinungen aufzufaffen feien." Allein, "wie aus ber verschwindenben Bewegung Barme entstebe, oder wie die Bewegung in Barme übergebe, barüber Aufschluß zu verlangen, mare von bem menschlichen Beift zuviel verlangt. Umwandlung bedeutet also nichts anderes als eine konftante numerische Beziehung". Babrend Belmbolt bas von Maber berechnete mechanische Barmeaquivalent im Sinn ber atomiftischen Spoothese auslegte, indem er bie Barme felbft als Bewegung auffaßte, fab Maber sofort intuitiv die lette naturphilosophische Ronfequeng feiner Entbedung, nämlich eine Forfchung, Die auch auf die lette atomiftische Hopothese verzichtet und überhaupt nichts mehr bypothetisch in die Natur hineinlegt, sondern nur noch auf Grund bes Experimentes rein mathematisch bie quantitativen Beziehungen zwischen ben verschiebenen ineinander umsetharen Energieformen, Diftangenergie, Bewegung, Barme, Magnetismus, Glettrigitat, chemische Differeng feststellt. Aber erft in ber neueften Zeit beginnt biefes von 3. R. Maber aufgestellte Forschungsibeal weiterzuwirken. 3. B. Stallo bat in feiner Schrift "Die Begriffe und Theorien ber modernen Physit" 1901 gezeigt, bag bie Annahme gleichartiger fefter Atome, aus benen fich bie Moletule als lette Beftanbteile ber Stoffe jufammenfeten, in eine Reibe von

Bibersprücken und physitalischen Unmöglickeiten hineinsührt. Z. B. ber Atomismus tann die Gase nur erklären als einen Schwarm von unzähligen sesten Teilchen, die sich mit verschiedenen Geschwindigkeiten nach allen Seiten fortbewegen, wobei sich die Geschwindigkeiten und Richtungen infolge der gegenseitigen Zusammenstöße in Zwischenräumen ändern. Diese Bewegungen sinden aber nur dann nicht ein baldiges Ende, wenn die Teilchen völlig elastisch sind. Diese Annahme widerspricht aber der Borausseung absolut starrer Urteilchen. Ferner würden die Bewegungen der Urteilchen Wärme erzeugen und zwar eine solche Hitz, daß sosort die ganze Welt in Glut stände. In noch deutlicherem Anschluß an 3. R. Maher ist der Shemiker Ostwald mit einer Naturphilossophie hervorgetreten i, die nur noch mit dem Begriff Energie arbeitet und den Atombegriff zu beseitigen sucht.

Aber noch gründlicher wird bie atomistische Grundlage ber feitherigen naturwiffenschaftlichen Arbeit von einer anderen Seite ber erschüttert. Unter ben Phhiiologen beginnt neuerbings im Zusammenhang mit ihrer psphophhischen Experimentalforschung eine eigentumliche Besinnung über die ertenntnistheoretischen Boraussehungen ihrer Forschungsmethobe. Ziehen, Berworn, Wahle u. a. wurden fast gleichzeitig und unabbangig voneinander auf die einfache Überlegung geführt: Was wir in der Physiologie das Phyfifche im Unterschied vom Pfpchischen nennen, Die Gehirnftruttur und die Nervenbahnen, das ift genau genommen ebenso psychisch wie bie bavon abhängigen Seelenregungen. Denn mas wir Behirnmasse und Nervensubstanz nennen, ist uns boch nur gegeben als ein Empfindungstompler von grauer ober rötlichweißer Farbung und weicher ober barter Taftqualität. Es ift also eigentlich unrichtig, von einer Abbangigfeit ber pfocischen Erscheinungen bon physischen ju sprechen baw, von einem psychophysischen Barallelismus. Denn jenes Physische ift uns felbst nur als Pfpcifces gegeben. Es handelt fich also in Wahrheit etwa bei ber Störung ber Erinnerung burch Läsion ber Großbirnrinde um bie Abhangigfeit eines Pfocifchen von einem anderen Pfocifchen. Ift

<sup>1)</sup> Bilbelm Ofimalb, Borlefungen über Raturphilosophie, 1902.

aber auch bas sogenannte Physische ein Psychisches, ift also alles Gegebene pfboifc, fo bat nicht nur ber Ausbrud "vbbfifc " feinen Sinn mehr, sondern auch der Begriff "psychisch" verliert feine Bebeutung, ba er ja nur als Gegensat ju seinem Korrelatbegriff "phhfisch" einen Sinn bat. Dann ift es aber am beften, wir geben die migverftandlichen Ausbrude "feelisch" und "forperlich" überhaupt auf und seten für bie letten Elemente, aus benen fich alle Erscheinungen zusammensegen und die weber psychisch noch phyfifch find, irgendwelche neutralen Bezeichnungen ein. Bir mablen alfo, wie Ernft Dach, einer ber Führer biefer Richtung, vorfolägt 1), etwa die Buchstaben E, E', E' ... und brücken damn Die gesehmäßige Abbangigfeit zwischen ben beiben Ericheinungs arten, bie man feither als physische und psychische Erscheinungen voneinander unterschied, einfach mathematisch als Funktion eines Buchftabenwertes in Beziehung auf einen anderen aus. Bei Theologen und Fachphilosophen begegnen biefe erkenntnistheoretischen Ausführungen, in benen fich einige neuere Physiologen und Bobfiter ergeben, vielfach einem überlegenen Lächeln. Man findet es naiv, daß bier ber uralte Gemeinplat, daß alle Erfahrung Erscheinung ift, mit sonderbarer Entbederfreude als die neueste Beisbeit in die Welt geset wird und zwar besonders in den Schriften von Ernst Mach und Max Berworn 2) in einer leicht geschürzten, von der strengen philosophischen Schulsprache abweichenden Form 3). Aber man barf sich burch bie bilettantische Form, in ber biefe Bebanten gelegentlich vertreten werben, nicht über ihre Bebeutung täuschen laffen. Sie find wohl bas bedeutsamfte Symptom für bie Umwälzung, die fich jest auf naturmiffenschaftlichem Gebiete vollzieht. E. Mach bat Stallos Schrift, welche bie mechanischatomiftische Grundlage ber beutigen Physit und Chemie vom physitalischen Standpuntt aus bekämpft, mit einem Borwort verseben, in bem er fcreibt: "Als wichtigen Bunft ber Übereinstimmung möchte ich besonders hervorheben die Abweisung ber mechanischatomistischen Theorie als allgemeiner Grundlage ber Bhbsit und

<sup>1)</sup> Bgl. E. Mach, Analpse ber Empfinbungen 2, 1900.

<sup>2)</sup> Bgl. M. Berworn, Raturwiffenschaft und Beltanschauung, 1904.

<sup>3)</sup> Bgl. R. Otto, Raturaliftifche und religiofe Weltanficht, 1904, S. 212.

als Beltansicht. Gemeinsam ift ferner bie Auffassung physikalischer Begriffe wie Masse, Kraft usw. nicht als besonderer Realitäten, sondern als bloger Relationen, Beziehungen gewiffer Elemente ber Erscheinungen zu anderen Elementen." Die rein phyfitalische Wiberlegung bes mechanischen Atomismus und bie von vielen Bhpfiologen vertretene Machiche Erfenntnistheorie reichen fic alfo bier bie Sand. Die Beltanfict, bie fic aus beiben qufammen ergibt, tennt nicht mehr ben Unterschied zwischen psychischen Bhanomenen auf ber einen. Atombewegungen und Moletularschwingungen auf ber anberen Seite, sonbern nur noch unbefinierbare Birklichkeitselemente, Die in funktionellen Abbangigkeitsverbaltniffen zueinander fteben. Phyfit und Bipchologie, fagt Dach, find nicht zwei Bebiete, sonbern zwei verschiebene Betrachtungsweisen eines und besselben Gebietes: Die Physik betrachtet Die Relationen ber einzelnen Elemente untereinander, die Bipchologie die ben verschiebenen Elementen gemeinsame Abbangigkeit von ben Elementen bes Gebirn= und Nerventompleres, die aber genau ebenso undefinierbare Birtlichfeitselemente find, wie alle anderen, nur daß ihre Beränderungen, etwa die Berletung bes Augenmustels, verbaltnismäßig umfaffenbere Folgen für bie übrigen Gle= mente baben, ale bie Beranberungen anderer Elemente.

Diese gange Umwälzung ber naturwiffenschaftlichen Grundanschauungen, bie fich von verschiebenen Seiten ber gleichzeitig angubahnen scheint, ift barum für uns wertvoll, weil sie sich ohne jeben religiösen Ginfluß vollzieht. Die Bertreter ber genannten Bewegung unter ben Physitern und Physiologen halten faft durchweg bie driftliche Religion für eine metaphpfische Mothologie, bie in turgem vollends ben Weg aller übrigen metaphhischen Traumereien geben Sie ahnen nicht, welche Bebeutung ihre Arbeit für bie Entwicklung ber Religion noch einmal haben tonnte. Sie wiffen nicht, daß, wie die Geschichte ber Religion zeigt, mit bem Untergang ber metaphyfischen Borftellungen burchaus nicht auch ber Untergang ber Religion getommen ift, sondern im Gegenteil ihre Befreiung. Der Atomismus, von bem fich bie Naturwiffenschaft jest mübsam losringt, war die lette bedeutsame Metaphysit, die wir erlebt haben, bas lette jener langen Reihe von Spftemen, bie jenseits ber ertennbaren Wirklichkeit ein metaphysisches Weltsubstrat konstruiert baben. Einst mar es bas eleatische Sein. bann bie Ibeen, bann ber tranfgenbente himmel, ichließlich bie Maffe der farblosen und festen Atomflumpchen, die die unertennbaren und boch allgegenwärtigen Beltbeweger sein sollten. bas lebendige Chriftentum find biefe aus bem Beibentum ftammenben Gebankengebilbe, auch wenn fie fich ibm, wie ber Blatonismus, als bogmatische Stuten anboten, immer im letten Grunde Demmnisse gewesen. Sie baben ber Beziehung ber Seele zu Gott ibre Unmittelbarkeit genommen, indem sie bie Borstellung ber Tranfgenbeng und bie bamit gusammenhängenbe Reibe theoretischer Mittelglieber als trennendes Element amischen Bott und Die Seele bineinschoben. Am ftartften mar bies bei ber letten Metaphpfit, beim Atomismus ber Fall. hinter bem atomiftischen Weltmecha= nismus war nur noch ein Gott bentbar, ber eine tote Dafchinerie in gesehmäßiger Beise in Bewegung fest. Die Befreiung vom Atomismus bedeutet barum noch mehr als ber Zusammenbruch ber übrigen metaphpfischen Spfteme eine Befreiung für bas Chriftentum.

Es steht nicht in unserer Gewalt, diesen Auslösungsprozeß zu beschleunigen. Aber wir können uns die Konsequenzen vergegenwärtigen, die dieser Prozeß für den Glauben haben kann, wenn er zur Bollendung kommt. Die letzten Bestandteile der Wirlickteit würden also nach Beseitigung des Atomismus Elemente sein, die uns in Form von Empfindungen unmittelbar gegeben sind, die aber auch außerhalb unseres menschlichen Bewußtseins als Empfindungsmöglichteiten in analoger Weise gegenwärtig sind. Die Wirklichkeit daut sich dann also nicht mehr aus toten Atomen, sondern aus Inhalten auf, die uns in lebendiger Empfindung unmittelbar vertrant sind. Die Wirklichkeit vergeistigt sich, wenn das Wort Geist auch nicht mehr im alten Sinne eines Gegensasses zur Materie gebraucht werden darf. Da drängt sich eine ganze Reihe von Konsequenzen aus.

1) Ift nicht eine aus solchen Elementen sich aufbauende Birklichkeit ein weit geeigneteres Organ für die Gedanken und Taten einer allumfassenden göttlichen Persönlichkeit und ein viel abäquateres Medium für ben intimen Bertehr zwischen biefem allumfaffenben Beift und ben enger begrenzten menfclichen Beiftern als ein atomistischer Beltmechanismus? Erscheint ein atomistisch aufgebauter Rosmos als ein fprobes Material in ber Sand bes gottlichen Runftlers, fo entspricht eine aus "geistigen" Elementen jufammengefeste Birflichfeit feinem Befen in viel boberem Dake.

2) Aber was noch mehr als die bloße Zusammensetzung ber Welt aus einem geiftlosen Material bie mechanische Weltanschauung religiös unerträglich macht, bas ift ber Charafter, ben unter ihren Boraussetzungen bas taufale Beltgeschehen annimmt. Dubois Repmond bat in feinem vielzitierten Bortrag bas Ibeal ber medaniftischen Naturforschung folgenbermaßen bestimmt: Gin allumfaffender Beift, ber ben gangen Beltlauf überfabe und bem alle Gefete ber Atombewegungen befannt maren, fonnte aus bem Ruftand, in dem sich die Welt in irgendeinem beliebigen Augenblicke befände, ben Beltlauf nach vorwärts und rudwärts eraft berech-Bergangenheit und Zufunft wurde sich ihm in eine Reibe von Differentialgleichungen auflösen. Daß uns biese Berechnung nicht möglich ift, liegt nach ber mechanischen Boraussetzung nur baran, daß wir infolge unserer Unwissenheit nicht die Lage, Richtung und Geschwindigkeit sämtlicher Atome bes Beltalle gleichzeitig überseben konnen. Diese Anschauung bedeutet aber ben Tob eines lebendigen Berkehrs mit Gott. Denn mas bat es für einen Sinn, die Ereignisse bes fommenben Tages betend vor Gott zu bringen, wenn fich bei genügenber Renntnis aller Berhaltniffe jebes Erlebnis, ja jeber Bedanke bes kommenben Tages erakt vorausberechnen ließe. Wenn man unter bem Drud bes mechanischen Weltbildes ben Gebetsverkehr mit Gott auf ein bloges Dantgebet für ben unabänderlichen Ablauf bes Weltmechanismus eingeschränkt bat, so wurde bas boch immer nur als eine Rotaustunft empfunden. Aber mit ber Loslösung ber Naturwissenschaft vom Atomismus fällt gerade biefe bem religiöfen Menfchen fo fcmer erträgliche mechanische Auffassung bes Naturgeschens. Denn für die Berechenbarkeit des Weltgeschens, wie Dubois Reymond sie sich vorstellt, ift die Boraussetzung, daß die Welt aus einer beftimmt abgegrenzten Menge von Atomen besteht, aus beren Lage

und Bewegung bann bas Beltgeschen resultiert. Rur eine quantitativ begrenzte Welt fann als Grundlage für eine mögliche Berechnung bienen, ba man nur bann bestimmte Berte erbalt. Dit bem Atomismus fällt aber bie Borftellung ber quantitativen Begrengtbeit ber Birklichkeit. Für eine unendliche Birklichkeit aber ift jebe Berechnung bes Geschebens nach pormarts und rudwarts nicht nur unmöglich, sondern imbentbar, ba bas Material, aus bem die Bufunft ober Bergangenheit berechnet werben foll, feine enblichen Werte barftellt, also auch teine lösbaren Beichungen er-Natürlich stellt babei nach wie vor jebe einzelne Ereignisreibe, beren treibende Faktoren man kennt, einen ludenlosen Raufalnerus bar, jo bag bie Befetmäßigkeit alles Befdebens gemabrt bleibt. Allein die Faktoren, die in das kaufale Geschehen eintreten, laffen fich niemals vorausberechnen, ba die Birklichkeit ben Charafter ber extensiven und intensiven Unendlichkeit bat. Das Beltgeschehen entströmt somit einer jeberzeit unerschöpflichen Quelle unberechenbarer Botenzen. Damit tommt aber bie Raturauffaffung aufs neue bem religiöfen Bedürfnis entgegen. Denn nur eine unberechenbare, an Möglichkeiten unerschöpfliche Birklichkeit tann bie Offenbarung einer Berfon an Berfonen fein. Berfonliches Leben ift ja seinem Wesen nach unberechenbar, unerschöpflich, ummechanisch, unformulierbar. Das Bunber, b. b. bas Aufbrechen unbefannter Rraftquellen zum 3med göttlicher Selbstoffenbarung, ericheint unter biefen Boraussetzungen als bas eigentliche Befen ber Ratur, als bie Grundform alles Geschens. Der Bunderborn des unerschöpflichen Energievorrates rauscht ununterbrochen.

Mit der Ausschaltung der atomistischen Denkweise verlieren darum auch die beiden religionsgefährlichsten Ergebnisse der neueren Naturwissenschaft etwas von ihrer antireligiösen Spize, nämlich einmal die Tatsache der physiologischen Bedingtheit des Seelenlebens dis in seine Tiesen hinein und dann die Hypothese von der tierischen Abstammung des Menschen, die ja nach dem jezigen Stand der Forschung als eine völlig undeweisbare Bermutung gelten muß, mit der wir aber doch als mit einer Möglichkeit rechnen müssen. Die physiologische Bedingtheit des geistigen Lebens besommt einen anderen Charakter, wenn unser Bewußtsein damit

nicht von ben Bewegungen eines geiftlofen Mechanismus abhangig gemacht ift, sondern von Elementen, die im letten Grunde von berselben Art find, wie unfer geiftiges leben felbft. Diese Abbangigfeiten geboren bann in bieselbe Rategorie, wie die geiftigen Ginfluffe und Abbangigfeiten tausenbfacher Romplitation, aus benen unfer Bollen und Denten bewußt und mehr noch unbewußt ber-Man bente an ben unbewußten Zusammenhang unserer Urteile und Willensentscheidungen mit bem Milien, bem Zeitgeift, ber Dentweise unsecer Borfahren. Abnlich ift es mit ber Sppothefe ber Defgenbeng. Die Entwidlung ber bochften Geschöpfe aus ben niedrigften tollibiert allerdings mit ber driftlichen Wertung ber menschlichen Berfonlichfeit, folange man fich, wie S. Spencer 1), biese Entwicklung als einen Prozeg bentt, ber fich, wenn man ihn genau burchschaute, auf berechenbare Integrationen und Disintegrationen ber bie Bellen aufbauenben Gimeifftoffe gurudführen ließe, aus benen unter bem mechanischen Ginfluß ber Umgebung immer fompliziertere Zellengruppen bervorgeben. folde Entftebung ber menschlichen Berfonlichteit läßt biefe allerbings ans etwas Dinglichem bervorgeben, mas tief unter ibr Erst mit bem Ausammenbruch ber mechanisch-atomistischen Grundlage verliert die Entwicklungslehre ben Charafter einer Erniedrigung für ben Menschen. Denn bann find es lebendige, bem menschlichen Beift wefensverwandte Birklichkeitselemente, bie ben gangen Rosmos erfüllen und aus benen bie menfchliche Berfonlichkeit hervorgeht wie ein Strom, ber aus vielen Quellen und Bebirgebachen jufammenfließt.

3) Wie sich so mit der Erlösung vom Atomismus unsere Ansschauung vom Wesen der Wirklickeit und von ihrer Entwickung vertieft und verinnerlicht und so der Religion wieder näher kommt, so mildert sich endlich auch in einem dritten Punkt die alte Kolslisson zwischen Religion und Naturwissenschaft. Das ist die Frage nach dem Weltziel oder Weltende. Helmholt und Dubois Repsmond entwersen übereinstimmend etwa solgendes Bild von der Weltzukunst: Bei dem fortgesetzen Umsat der verschiedenen Energies

<sup>1)</sup> Bgl. S. Spencer, Principles of biology, 1876.

arten ineinander wird die mechanische Bewegungsenergie fich immer mehr in Warme verwandeln, weil bei jeber mechanischen Arbeit Barme erzeugt wirb. Die fo entstandene Barme tombenfiert fic aber innerhalb bes unenblichen Weltraumes immer mehr, fo bag eine zunehmende Abfühlung ftattfindet. Dber, wie Rlaufius es ausbrudt, bie Entropie bes Beltalle. b. b. bie bereits in Barme verwandelte Energie, Die nicht mehr in Arbeit umfetbar ift, war beim Beltanfang ein Minimum und ftrebt einem Maximum gu, bas beim Weltenbe erreicht ift. Die Aussicht auf eine völlige Erftarrung aller lebendigen Bewegung im Weltall icheint ber mechanischen Naturauffassung aus unvermeiblich zu sein. B. Spencer (vgl. first principles) und E. Badel suchen biefer Ronfequenz allerdings auszuweichen. Sie balten ben Rosmos für ein perpetuum mobile, bei bem bas Enbe einer Entwicklungsveriode immer ben Anfang einer neuen auslöft. Allein bei beiben Forschern fehlt ber Nachweis, wie nach erfolgter Barmetompenfation die Auslösung neuer mechanischer Bewegung bentbar ift. Erft wenn mit ber Auflösung bes Atomismus bie fosmische Energie nicht mehr an stoffliche Elemente als an ihre Trager gebunden ift, fällt ihre raumliche und zeitliche Begrenzung babin und fie muß ale unerschöpflich angenommen werben. brauch bes Praftvorrate ift bann unmöglich, und es steht nichts im Bege, fich aus ber fülle biefer in einem versönlichen Billen aufammengefaßten Energie eine neue Beltgeftalt bervorgebend au benten, bie barmonischer ift als bie feitherige.

Dieser Ausblick auf eine neue Behandlung der zwischen Theologie und Naturwissenschaft schwebenden Grenzfragen mag genügen, um einen Begriff von der gewaltigen Aufgabe zu geben, vor die sich die driftliche Theologie angesichts der jetzigen Umwälzung des naturwissenschaftlichen Denkens gestellt sieht.

Die weltgeschichtlichen Proben für den Wert einer geschichtlichen Religion find ja die Spochen der Kulturgeschichte, in denen ein altes Naturbild zerbricht und ein neues an seine Stelle gesetzt wird. Wenn das Naturbild zerstört wird, mit dem eine geschichtliche Religion bei ihrer Gründungszeit oder in der Zeit ihrer dogmatischen Ausgestaltung verslochten war, so wird die Religion

gewogen, ob sie Ewigkeitsgehalt besitt ober nur eine vorübergebende geschichtliche Erscheinung ift. Der Islam und bas orthodore Judentum vermochten ben Zusammenbruch bes ptolemäis schen Weltbildes nicht zu ertragen. Sie mußten sich beim Aufkommen ber neueren Naturwissenschaft hermetisch bem Fortschritt ber Forschung gegenüber abschließen; fie schieden damit aus bem Sauptftrom der Entwicklung aus und blieben fortan ftebende Waffer. Das Chriftentum bat nicht nur weitergelebt, als die Umwälzung tam, die Galilei und Newton brachten, es bat fich nicht nur gegen biefe Neuerungen verteidigt ober sie als Fremdförper in sich aufgenommen, sondern es bat fie fich innerlich assimiliert, fie zu einem Stud feiner felbft gemacht, Rraft, Bereicherung, Bertiefung für fich felbst baraus gezogen. Wir fteben jest aufs neue an einem Benbepunkt bes Denkens, in einer Epoche ber Umwälzung ber Naturanschauung. Aufs neue steht unser Blaube vor einer Rrifis, in ber sein Ewigfeitswert gewogen wirb. Es banbelt fich barum, ob er innerlich so lebendig ift, daß er sich nicht nur apologetisch bem Neuen gegenüber zu verteibigen imftanbe ift, sonbern bag er fich bas Neue innerlich anzueignen und neue Kraft für sein eigenes weltumgestaltendes Leben baraus zu ziehen vermag.

6.

## Rann die Staatsfirche irgendwie Gegenstand des Glanbens sein?

Bon

Pfarrer G. Seldweg in Jefingen bei Rirchheim u. Ted.

Ehe ein Leser dieser Frage sie von vornherein verneint, wird er gebeten, auf die in ihrer vorliegenden Fassung gegebene Beschränfung zu achten. Mit "irgendwie" ist ja zum voraus die Berneinung der Frage in vielsacher Hinsicht angedeutet. Zu den Artikeln stantis et cadentis ecclesiae gehört der Glaube gewiß nicht, daß die beste Form der Kirche diejenige der Staatskirche sei. Es soll also niemand fürchten, es wolle mit vorliegender Untersuchung der Bersuch gemacht werden, ihm als protestantischem Christen ein römisches Joch auszulegen, als gehörte die Kirchenversassung zu den unentbehrlichen Stücken der sides salvisica.

Soviel zum voraus zugegeben, wird aber die Behauptung auf ziemlich allgemeine Zustimmung rechnen dürfen, daß die aufgesworfene Frage aktuell genug ist. Bielleicht ist sie württembergisschen Lesern kürzlich unwillkürlich nahe getreten durch eine bekannte Erklärung am Schluß der Landesspnode von 1907. Diese Erklärung betraf die Ablehnung einer rechtlichen Berbindlichkeit des neuen Kirchenbuchs und enthielt laut Staatsanzeiger vom 11. November 1907 Nr. 263 den Satz "Die Schwierigkeiten gelten nur dem äußeren Kirchenwesen, dem wir zwar in voller Dankbarkeit unsere Kraft zur Berfügung stellen, das aber doch nicht die Kirche ist, die wir glauben." Um das Berhältnis des äußeren Kirchenswesens zu der Kirche, die wir glauben, handelt es sich in der hier aufgeworfenen Frage.

Ein abnliches Thema bat Berr D. Rarl Eger, Brofeffor am Bredigerseminar ju Friedberg, auf ber theologischen Ronferenz ju Giegen behandelt und herausgegeben mit dem Titel: Das beutsch=evangelischen Boltstirche ber Befen ber Gegenwart, Berlag von A. Töpelmann, Giegen 1906, 63 S. Die vorliegende Untersuchung bewegt sich im Unterschied von biefer interessanten und lefenswerten Monographie überwiegend in jener Richtung, welche ber Berr Berfasser mit ben Worten als nicht bie seinige bezeichnet bat: "3ch babe ben Ausbrud , Lanbesfirden' absichtlich vermieben, um anzubeuten, daß ich nicht so sebr bie rechtliche Form unseres gegenwärtigen beutscheevangelischen Rirchentums zum Gegenftand unseres Nachbenkens machen möchte Mit ber Ablebnung bes Eingebens auf die rechtliche Seite ber Boltstirche bangt wohl zusammen die wie mir scheint unzureichenbe Begründung, mit welcher Eger eine rechtliche Berpflich-

tung der Pfarrer auf das Bekenntnis abweift. Aber nicht bloß um biefes speziellen, allerbings febr wichtigen Bunttes willen foll biefe Untersuchung die Bolkstirche namentlich von ber rechtlichen Seite ins Auge faffen. Übrigens bat meine Arbeit mit berjenigen von herrn Brofeffor D. Eger nicht nur einen negativen Berübrungspunkt. Derfelbe bebt bie religiöse Grundlage ber Bolksfirche febr entschieden bervor: "Im Bergen tief empfundene evangelische Glaubensgemeinschaft ift ftarter und wichtiger als bie Unterschiede in ben Formulierungen ber Glaubensüberzeugung ber einzelnen" (S. 17). . . . Diefer Sat aufammen mit bem weiteren "wir durfen rubig die Behauptung magen, daß ber Sat von ber evangelischen Einheit in ber individuellen Mannigfaltigfeit bie einzige Formel ift, auf ber ein evangelisches Boltstirchentum im beutigen Deutschland aufgebaut werden fann" (ebenba), darafteris fiert Egers Standpunkt, wenn man bingunimmt, daß sich ibm bas tennzeichnende Mertmal ber beutsch-evangelischen Boltstirche baraus ergibt, "daß biefe Bolkstirche auf ben innigsten Rusammenbang mit bem gesamten geiftigen und fittlichen Leben bes beutschen Bolks evangelischen Teils und auf die ftetige, geordnete Beeinflugung biefes Boltelebens mit Araften bes Evangeliums abgezwedt ift" (S. 5). Eger glaubt somit, bag bie einigende Dacht bes Evangeliums sich ftärker erweisen wird als bie trennenden Unterschiebe ber theologischen Lehrauffassung und weiter glaubt er an Die Rulturaufgabe ber evangelischen Kirche. Jenes ift ibm bie religiöse Grundlage ber Bolkstirche. Bas mich mit dieser Auffassung verbindet, wird sich im solgenden ergeben, und ebenso, worin sie mir ungenügend erscheint.

Die gestellte Frage betrifft das Berhältnis zwischen bem Besen und der empirischen Birklichkeit der Kirche. Das Bewußtsein einer Differenz zwischen dieser und jenem pflegt zu entstehen über einem offenbaren Biderspruch zwischen der sein sollenden Heiligkeit und der wirklichen Unheiligkeit der einzelnen Glieder der Kirche. Unter den Ursachen dieses Widerspruchs wird auch die heutige inadäquate Kirchenform, eben die der Staatskirche ausgesührt. Indes nicht von diesem so häusigen Borwurs aus soll in die Kontroverse eingetreten werden.

Bon einem ganz umparteisschen Standpunkt ans soll das Berbältnis der Staatskirche zur Kirche als Gegenstand des Glaubens ins Auge gesaßt werden. Erinnert man sich daran, daß die Kirche jedensalls eine Form menschlicher Gemeinschaft ist, so fragt es sich: in welchem Berhältnis steht diesenige Form dieser Gemeinschaft, die man Staatskirche nennt, zu dem Besen dieser Gemeinschaft überhaupt? Es ist namentlich wichtig, ob und welchen Einsluß das Wesen dieser Gemeinschaft auf die Formbildung gehabt hat und sortwährend hat. Ein positives Resultat einer diesbezüglichen Untersuchung läßt die Tatsache erwarten, daß ber Geist es ist, der die Form bildet, Luk. 5, 38.

Eine formalrechtliche Untersuchung des Berhältnisses der Idee und des Wesens der Kirche empsiehlt sich außerdem vielleicht noch von einem anderen Gesichtspunkt aus. Wenn man von Lirche redet, so steht sosort der konsessionelle Unterschied vor unserem Geiste. Und mit dem Namen "Staatskirche" wird die wichtigste protestantische Kirchenbildung wenigstens innerhalb Deutschlands bezeichnet, besonders wenn man das Epitheton "Bolkstirche" hinzudenkt. Wogegen Staatskirche im katholischen Sinn etwas ganz anderes wäre und auf eine mehr oder weniger ausschließliche Herrschaft der römischen Kirche innerhalb des betreffenden Terristoriums hinauskäme.

Die Geschichte hat gelehrt und lehrt bis heute, daß mit der Staatslirche im protestantischen Sinn Geistes- und Glaubensfreibeit recht wohl vereindar ist, sobald man nur nicht unter letzterer schrankenlose Wilkürherrschaft des Einzelstandpunkts versteht; ebenso aber lehrt das Gegenteil dieselbe Lehrmeisterin zur selben Zeit hinsichtlich der römischen und — nebendei bemerkt — der griechischen Kirche (die schwachen Bersuche einer Besserung der letzteren in dieser Richtung sind noch zu jung, um schon als Geschichte gelten zu können). Eine Untersuchung des Wesens der kirchlichen Gemeinschaft in ihrem Berhältnis zum Staat von protestantischem Standpunkt aus wird also auch geeignet sein, sich darüber klar zu werden, ob tatsächlich ein allgemein christliches wirklich echt kirchliches Interesse zu Grunde liegt, wenn die römische Kirche zum Staat und namentlich zum modernen Staat jene besannte

auf Augustin gurudgebenbe pringipiell geringschätige Stellung einnimmt. Sollte fich berausstellen, daß bem Wesen bes Staates an sich etwas Antichriftliches, also tatsächlich Antikirchliches nicht inhäriert, so wäre ein solches Resultat von seiten ber evangelischen Rirche überhaupt und im gegenwärtigen Zeitpunkt besonbere besmegen ju begrußen, weil es bie Übernahme ber Leitung ber Bolteschule burch ben Staat ale für bie Rirche ungefährlich erscheinen ließe.

Ift endlich bie Form ber Staatsfirche mit bem Wesen und 3wed ber Kirche an sich wohl vereinbar, ja ist sie biefür die geeignetste, so erwächft bieraus für Diener bes Wortes innerhalb ber so organisierten Rirche ein namhafter Zuwachs von Bertrauen in die eigenen Bosition. Aufgabe unserer fogial gerichteten Zeit scheint es zu fein, ber evangelischen Babrbeit auch auf bem Gebiet bes Berhältniffes von Rirche und Staat jum Sieg auf ber gangen Linie ju verhelfen. Ift bie Stellung ber romifchen Rirche jum Staat im Bringip falic, bann barf ber Macht ber Babrbeit bie praftische Überwindung bieser Stellung zugetraut werben. In biefem Sinne barf vielleicht auf die neueste Ertlärung ber oberften Soule bes württembergischen Staates bingewiesen werben (Erklärung bes akademischen Senates jum Fall Bunter in Tubingen Rr. 281 ber Deutschen Reichspost vom 29. November 1907). Mit bem Sat, "ein hochschullehrer bat feine andere Berpflichtung ale bie, nach beftem Biffen bas von ibm für mabr Ertannte ju lebren", tann bie evangelische Rirche febr wohl jusammen bestehen, benn sie bat ein gutes Gewissen zu ber von ihr vertretenen Bahrheit und die von ihren Dienern verlangte Anertennung ber Lebrzucht ift mit perfonlicher Gewiffensfreiheit nicht unvereinbar. Ertennt aber bie Rirche jenes ftaatliche Lehrgrundgesetz an, wie es ber Tübinger Senat foeben einfach und klar prazifiert bat, fo ift icon in einem ber wichtigften Buntte im Berbaltnis von Rirche und Staat die notige Harmonie bergeftellt.

Ru einer Untersuchung bes Berbaltniffes ber empirischen Rechtsform ber Rirche als Staatsfirche bat mir aber auch Mut gemacht bas Werf meines württembergischen Landsmannes, bes Brofeffor Rieter über bie rechtliche Stellung ber evan-

28

gelischen Kirche Deutschlands. Gewiß ist es noch anderen Lesern besselben ähnlich wie mir ergangen, daß der hier geführte Nachweis der Sachgemäßbeit protestantisch-lutherischer Entwicklung des Kirchenrechtes auf sie wahrhaft befreiend gewirkt hat. Auch der Berfasser der oben angeführten Schrift über die deutsch-edanzgelische Volkstirche schreibt gleich eingangs Riefer in erster Linie eine Bertiefung des kirchenrechtlichen Verständnisses zu.

2. Die folgende Untersuchung hat ihren Ausgang zu nehmen von der Bestimmung des Wesens der Kirche. Denn die Fassung des Problems enthält unausgesprochen die Behauptung, daß die Kirche als solche Gegenstand des Glaubens ist. Damit ift ein Wesensmerkmal derselben bezeichnet.

Die Kirche war fürs erste Gegenstand des Glaubens für ihren Herrn und ihr jetziges Haupt selbst, noch ehe sie war. Math. 16, 18 gibt uns zu dieser grundlegenden Behauptung das Recht. Dort ist uns erzählt, wie der Apostel Simon den Herrn Jesus als Gottes Sohn bekennt. Sosort sagt ihm der Herr: or il Nétroc, nai int ravry ry néroa olnodomísw mor ryr innlandar nad núdal adou où nationisousur avirs. Aus diesen Worten in Berbindung mit Apg. 2 geht hervor, daß der Herr das Entstehen seiner Gemeinde als einer ihn den erhöhten Gottessohn bekennenden Gemeinde selbst zu einer Zeit geglaubt oder im Glauben zuversichtlich gehosst hat, da von dieser Gemeinde noch nichts da war als der Mann, durch dessen Glaubenszeugnis von diesem Jesus dieselbe entstehen sollte.

So ist die Kirche als Gemeinde der an den Sohn Gottes Glaubenden fürs erste deswegen Gegenstand des Glaubens, weil ihr Haupt an ihr Werden glaubte; sie kann in dieser Hinsicht Produkt seines Glaubens heißen. Des weiteren ist sie das Produkt des Glaubens fortwährend. Den Glauben des Petrus ins Bekenntnis an Pfingsten gefaßt sieht in der Math. 16 gezeichneten Lage der Herr voraus als lebenskräftigen Keim für ihr Entstehen.

Nichts hindert, daß der gläubige, hoffende Borausblic des Herrn die Geistesausgießung in sich befaßte. Der Pfingsttag hat diesen Borausblic des Glaubens Jesu bestätigt. Arast des das mals ausgegossen heiligen Geistes hat der den gekreuzigten, auf-

erstandenen und erbobten Jesus bekennende Glaube bes Betrus jene Glauben zeugende Birtung gehabt, beren Resultat jene Dreitausenb ber Bfingftgemeinbe, bie erfte Gemeinde bes erbobten herrn gewesen. Damals trat die Rirche in die fichtbare Erscheinung und war im nämlichen Augenblick Brobutt bes Glaubens burch und burch. Bare es an jenem Geburtstag ber Rirche jemanben eingefallen von einer "unfichtbaren Rirche" ju reben? Rur ibr Berbaltnis au ihrem Saupte mar ein unfichtbares, vor allem fofern biefes felbft unfichtbar mar, und in biefer Beziehung bat fich seit Bfingsten nichts geanbert und wird fich auch nichts ändern im Wefen der Rirche, bis ihr haupt wieder fichtbar wird. Damit wird bas Enbe ber Kirche ba fein, weil bann überhaupt aus Glauben Schauen wirb.

Wenn so die Rirche in ihrem Entstehen eine fichtbar in die Erscheinung tretende Gemeinschaft berer mar, die ben unsichtbaren Jesus als ihren herrn bekannten, so muß auf letteren Bunkt ber Nachbruck gelegt worben sein, als man aus ber una sancta ecclesia felbst ein Objekt bes Bekenntnisses machte, ein Symbol. Aufnahme bes 9. Artifels in bas Glaubensbefenntnis bes Taufbewerbers wirfte wesentlich bas Glaubensinteresse mit. Zunächft war es die Einbeit der Rirche, die der Täufling befannte, diese aber verstand man ursprünglich so, daß die Bemeinde ihre Einbeit baburch empfängt, daß Christus in ihr wohnte. Go schildert icon ber Baftor Bermae bie Ginheit ber Rirche als innere, geiftige, er beutet auf ben beiligen Beift als bas Band ber Einheit unter ben Gläubigen. Befanntlich betonen bie Briefe bes Ignatius ftart bie außere Bermittlung ber Einheit im bischöflichen Amt, aber auch bier wird noch auf die Einheit durch innere geiftige Berbindung mit bem Saupt Chriftus gebrungen; "wie biefer eins ift mit Gott, so die Gemeinde mit Chriftus, der in ihr als einem Tempel wohnen foll."

Diese wenigen Erinnerungen an die biblische und patriftische Seite bes Rirchenbegriffs werben binreichen für ben vorliegenben 3med. Wir fanden: Die Rirche ift in formaler wie in materialer Richtung Gegenstand bes Glaubens, formal insofern als sie fortwährend wird, entsteht, sich erhält burch bas Glaubenszeugnis. material insofern als diese "Rirche" genannte Gemeinschaft nicht in erster Linie burch die außere Organisation zustande kommt, fonbern burch die übernatürliche Berbindung ihrer Blieber mit bem erbobten herrn Chriftus. Diefe Berbindung geschiebt burd ben Glauben. Weiter mar ber Befund ber: Diejenigen, Die bas Glaubenszeugnis von bem Erbobten annahmen, außerliche Berfonen, treten äußerlich zusammen; für ihr äußerliches Zusammentreten war auch bereits von bem Stifter ber Gemeinde in ber Taufe ein außeres Band bes Zusammenhaltes gestiftet, bas mit bem Tag ber icopferischen Erzeugungstraft bes befennenben Blaubens in seine volle Birkfamteit trat. Go mar eine außere Gemeinde entstanden und das Bedürfnis der Ernährung ibres Glaubens burch fortgesette Anteilnahme am Zeugnis und an bem fatramentalen Band ber gestifteten Gemeinde, bem Brotbrechen = beiligem Abendmahl, sowie am gemeinschaftlichen Gebet machte fortgesetzten äußeren Zusammentritt biefer Glaubensgemeinschaft notwendig und unentbehrlich.

So trat die Kirche je länger je mehr in die äußere Erscheinung. Das innere Wesen der Kirche als Gemeinschaft des Glaubens an den erhöhten Christus und die äußere Erscheinung dieser Gemeinschaft zumächst zum Zweck des gemeinsamen Gottesdienstes, diese innere und äußere Seite der Kirchen lassen sich sacht nie anders als mit beiden Seiten zusammen. Ein Unterschied in der Wahrnehmbarkeit beider Seiten sand freilich von Ansang an statt. Man konnte von Ansang an den Glauben an den erhöhten Seristus für die eigne Person ablehnen, damit leugnete man das objektive Vorhandensein der Geistesgemeinschaft zwischen den Gliedern dieser religiösen Gemeinschaft und Christus, aber man mußte doch das äußere Dasein dieser Gemeinschaft zusgeben.

Selbstverständlich entschied aber niemals und zu keiner Zeit der Geschichte dieser Gemeinschaft diese Leugnung ihres inneren, nur für den Glauben wahrnehmbaren Wesens über die Realität dieses Wesens selbst; wer es für Schwärmerei erklärte, urteilte wie der Blinde von der Farbe.

3ch habe bier keinen Anlaß, weiter barauf einzugeben, wie Die Rirche vermöge ihrer empirischen außeren Erscheinung bie außere Rirchengeschichte erleben mußte. Es genügt bie Tatfache felbft hervorzuheben, sie mußte insbesondere auch eine außere Berfaffungegeschichte baben, und es wird fich im folgenden zeigen. wie es innerhalb berselben gur Staatstirche tam. Dieselbe Rirche aber, die ihre außere Beschichte batte, bat auch ftete eine innere gebabt, ift ftets eine Glaubensgemeinschaft gewesen, wenn gleich je und je unter Rampfen ichwerfter Art besonbers baburch, bag bie äußere Leitung bas innere Leben am icharfften bekampfte. Blaubensgemeinschaft bat bie Rirche ihren Glaubenszusammenbang mit ihren früheren Generationen burch ben im Pringip, in thesi ftets feftgehaltenen Befit ber apostolischen Lebre und Satramente gewahrt, fie bat auf ben Sobepuntten ihrer Entwicklung biefem inneren Befit im Betenntnis öffentlichen Ausbrud gegeben.

Das lette Mal ift bies geschehen in ber beftigften Entzweiung, in einer Epoche ber außern Rirchengeschichte, welche bas innere Wefen ber Kirche als Glaubensgemeinschaft aufzulösen schien. Inbem bamals bie evangelische Kirche burch ihr zu Augsburg abgelegtes Betenntnis fich außerlich tenntlich machte ift fie recht eigentlich ale Rirche entftanben; fie bat aber babei ben boppelten Zwed gehabt, einmal fich ber bamaligen Staatsgewalt gegenüber in bas richtige Licht zu feten, und fobann ibre Kontinuität mit ber apostolischen Rirche nachzuweisen, letteres porzüglich mit hilfe bes Magftabes ber Beiligen Schrift. beachte nun: Die bamalige Legitimation ber evangelischen Rirche vor ber Staategewalt als einer Rirche, bie mit ber apostolischen Rirche tatfachliche Glaubensgemeinschaft bat, batte boch nur unter ber Boraussetzung driftlichen Urteils auf feiten biefer Staategewalt einen Sinn. Infofern tann man fagen: Die neu entstehenbe evangelische Rirche bat fcon in ihrer Geburteftunbe an ben driftlichen Staat appelliert. War auch bieser Appell zunächst vergeblich, so brang er boch folieflich burch in ber im Weftphälischen Frieden staatlich feftgelegten Gleichberechtigung ber evangelischen mit ber tatholischen Ronfession.

Die vorhandene außere Rirdenspaltung ift nun aber bem Wefen ber Rirche als Gemeinschaft eines und besselben Glaubens unleugbar zuwiber. Mannigfaltigfeit ber Glaubensauffaffung ift erträglich, ja bieselbe bebeutet von Anfang an Reichtum bes Glaubensbesites, man bente an bie vierfache Überlieferung über ben Herrn selbst und an die so verschiedenen Individualitäten eines Betrus, Baulus und Jakobus. Lettere beiben bebeuten in ber Auffaffung bes Chriftentums jenen fo oft ju beobachtenben Gegenfat im Leben, ben nur die Liebe überbrudt, ber aber eben porbanden ift, gegeben mit ber Schrante ebenso wie ber Originalität jeber menschlichen Einzelperfonlichteit. In Diefem Sinne pfpcologisch urteilend, vermag unsere Zeit heute auch den reformatorifden Individualitäten Lutbers, Aminglis, Calvins gerecht ju werben, nicht minder ben verschiedenen auf biefe Manner gurudgebenben Rirchengestaltungen. Und wenn wir vollends baran benten, daß wir wenigstens im Bringip auf evangelischer Seite nie aufgebort haben, an bas Borhandensein einer an Chriftus glaubenben und damit evangelisch glaubenben Gemeinde innerhalb ber äußeren fatholischen Organisation zu glauben, so feben wir allerbinge: eine Dehrheit außerer Gestaltungen ber Rirche und eine Einheit inneren Glaubens ichließt einander nicht aus. Infofern scheint die äußere Form ber Staatsfirche mit bem Wesen ber Rirche als einer Glaubensgemeinschaft nichts zu tun zu haben, Die geglaubte Rirche ift ja vorhanden innerhalb einer großen Bielbeit äußerer Rirchenformen. Und nur beshalb ift bie außere Rirchenspaltung ber Rirche als Gemeinschaft beefelben Chriftenglaubens fo febr zuwider, weil namentlich eine biefer außeren Rirchen grundfatmäßig bie Gemeinschaft bes Chriftenglaubens mit ben anberen Rirchen leugnet, indem fie ihre Berfaffung jum eigentlichen Schibboleth macht. Burbe bie epiftopal verfaßte romifche Rirche ben anderen Rirchen ihren Anteil an ber geglaubten una sancta augesteben, so mare bie Sachlage ibr gegenüber eine total verschiebene, bie Fiftion ihres Anspruches, allein felig ju machen, mare überwunden und man könnte auf Beseitigung weiterer, prinzipiell trennender Buntte hoffen. Go scheint also in der Tat die außere Rirchenform am Wefen ber Rirche als einer Glaubens- und Be-

kenntnisgemeinschaft insofern nicht zu partizipieren, als die lettere einigermaßen ba ift und noch mehr ba fein konnte, mabrend bie äußere Rirchenform große Mannigfaltigfeit zeigt.

Damit ift nun aber boch noch nicht erwiefen, daß unter ben verschiebenen Rirchenformen nicht boch bie eine beffer ift als bie andere, und ich glaube wenigftens ben Nachweis führen zu konnen, bag bem Wesen ber Rirche als ber so und so bestimmten Glaubensgemeinschaft mit ber Form ber Boltsfirche als Staatsfirche am beften gebient ift.

3. Letteren Sat geben viele nicht ju. Man rechnet beute tatfächlich mit bem Ende ber Bolkstirche. 3m Jahre 1906 bat fich bas Munchener Obertonfiftorium vernehmen laffen wie folgt: "Gott allein ift befannt, wie lange ber Beftand ber Lanbesfirchen fortbauern foll." (Ev. Rirchenblatt für Bürttemberg 1906, Nr. 33, S. 259.) Die hervorragende Stelle, von welcher bieses Wort ausgegangen ift, macht basselbe boppelt bemerkenswert. Gewissermaßen von entgegengesetter Seite ftammen jene Außerungen aus Gemeinschaftstreifen, die befunden, bag man jur Dauerhaftigfeit ber staatlich organisierten Bolletirchen öfters wenig Bertrauen bat. Wenn ich nicht irre, so bangt bieses Urteil zusammen mit ber Tatfache, bag nur ju leicht bem Glieb ber Gemeinschaften biefe jum Surrogat für die Rirche felbft werben. Bemiffermagen in ber Mitte amischen einer firchlichen Oberbeborbe und ben nicht offiziellen driftlichen Berbanben ftellt fich bie Stimme eines eingelnen Bfarrers. Ralb-Stuttgart fagt in feinem Buch "Rirchen und Seften ber Gegenwart", S. 190 f.: "Das Brebigtamt allein ift von Chriftus eingeset, nicht bas Pfarramt. Die außere rechtliche Geftaltung bes Pfarramtes ift von ben jeweiligen geschichtlichen Berhältnissen abhängig und barum wandelbar." hauptung läßt bie Annahme zu, die außerlich rechtliche Geftaltung bes Pfarramtes tonnte unbeschabet beffen Aufgabe und 3med eine ganglich andere werben, als fie es beute ift, etwa fo, bag bie Rirche und bas ihr bienenbe Prebigtamt mit bem jum Brivatrecht geborigen Bereinsrecht fich begnügen mußte. Ift benn aber, fo barf man fragen, am Pfarramt bie außere rechtliche Erscheinung bas tonftitutive Element, fo bag gefagt werben burfte, Chriftus

habe basselbe nicht eingesett, weil er über bieses rechtliche Ele ment nichts bestimmt bat? Die außere rechtliche Form bes Bfartamtes ift verschieben, wandelbar, aber fein Wefen befteht in etwas anderem, nämlich eben im Predigtamt, das wird man nicht wohl anfechten fonnen, und beswegen balte ich es für irreführend, ibm bie Einsetzung von Chriftus abzusprechen. Dies nur nebenbei. Für mich ift bie angeführte Außerung von herrn Pfarrer Ralb hier eben barum wichtig, weil sie bas Aufhören ber jetigen rechtlichen Organisation bieses Amtes ins Auge faßt, also wenigstens betreffend evangelisch beutscher Berhaltniffe bas Aufhören ber Staatstirche. Bas hat man benn hauptfächlich gegen biefe Rirdenform einzuwenden? Strengere Bandhabung bes Bekenntnisses mare möglich von ber Auswahl ber theologischen Bochschullehrer an, fagt man, wenn bie Rirche von ftaatlicher Bevormundung frei mare. Dann mußte die Rirche einen eigenen Rechtsorganismus bilben, einen Staat im Staate, wir famen alfo auf die gerade in der Reformationszeit wenigstens für die evangelische Rirche übermundene Rechtsbildung jurud. Es liegt in ber Natur ber Sache, daß einem Hochschulprofessor eine andere Stellung jum Befenntnis ber Rirche gestattet sein muß als einem Bfarrer. Die evangelische Rirche muß soviel Glauben an bie von ibr befannte Gemeinschaft mit ihrem erhöhten Saupte baben, baf Dieses in Gemeinschaft mit bem bimmlischen Bater ihr immer wieber die rechten Zeugen gibt. Übrigens gibt es auch für theologische Hochschulprofessoren eine selbstverftandliche Berpflichtung in ihrer Gliedschaft an der evangelischen Kirche. So lange sie selbst biese aufrecht erhalten, bat man tein Recht, sie aus ber Rirche binauszuweisen. Es fei bier erinnert an ein Erlebnis meiner württembergischen Landestirche. Der Stifter ber fog. Tübinger Soule bes 19. Jahrhunderts, Ferdinand Chriftian Baur, feste feine Tätigkeit als Frubprediger rubig fort, zu einer Zeit, ba fein Souler David Strauß bestimmt bas Gegenteil erwartete. Er täuschte fich eben über bie erwartete Wirtung feines "Lebens Jeju" binfictlich feines Lebrere 1). Für die württembergische Rirche ift

<sup>1)</sup> Rad: Bilhelm Lang, Bon und aus Schwaben, 2 Bbe., Stuttgart, Kohlhammer 1885-88.

es aber kein Schaben gewesen, daß Baur ihr Glied blieb. bat baburch befto mehr Anlag gehabt, seine unhaltbaren Bositionen innerlich zu überwinden. Allerdings die rechtlich bindende Berpflichtung ber Pfarrer auf bas Bekenntnis ber Rirche ift meines Erachtens unentbebrlich. Der Ginwendung von Berrn Brofeffor Eger, daß ihm ein rechtliches "Lehrzucht"-Berfahren "wegen Berletung bes Orbinationsgelübbes" bei ber allein in Betracht tommenben gewiffensmäßigen Bindung an bas religiöfe Zeugnis in Schrift und Bekenntnis ein Biberfpruch in fich felbst icheine (S. 22 a. a. D.), möchte ich bloß die allgemeine Tatsache entgegenhalten, daß im übrigen Leben febr oft gemiffensmäßige und rechtliche Bindung verbunden ift, 3. B. in jeder ftaatlichen amtlichen Berpflichtung. Die außere rechtliche Berpflichtung ift ein Sout und eine Silfe für bie innere gewiffensmäßige, fie ift eine foziale ethische Pflicht und mit ber perfonlichen Gemiffenspflicht febr wohl vereinbar.

Das Bekenntnis ber Rirche ist die Außerung ihres inneren Lebens in der Gestalt, wie es äußerlich über haupt faßbar ist und eben mit dieser Außerung hat die Kirche äußere Gestalt, diese äußere Gestalt aber fällt sofort unter die Rognition des Staates als derjenigen Behörde, welche gegenüber allen Außerungen sowohl des in s dividuellen wie des korporativen Lebens die prinzipielle Rechtsfrage zu erheben hat. Es ist also meines Erachtens im Prinzip salsch, zu behaupten, den Staat gehen Beskenntnissfragen von vornberein nichts an.

Ich komme an eine weitere Einwendung gegen die Staatstirche, nämlich qua Volkskirche. Es scheint ein Widerspruch gegen das Wesen der Kirche zu sein, daß man in sie ebenso hineinzeboren wird, wie in den das Volk umspannenden Staatsverband. Da bleibe, sagt man, dem einzelnen die doch unerläßliche Frage völlig erspart, ob er ein Glied der Kirche sein wolle, der Faktor der Freiwilligkeit scheide auf dem Boden der Volkskirche sast gänzelich aus. In Wirklichkeit bedeutet aber doch dieses natürliche Moment im Wesen der Volkskirche keinen Zwang, kein innerliches Hindernis, zu freiwilliger Bejahung der kirchlichen Glaubensgrunds

lage, minbeftens bebeutet es beutzutage feinen solchen Zwang mehr, baß burch bie Stärke solchen Zwanges bas Moment ber inneren Freibeit auf die Dauer verkurzt bliebe. Was unfreiwillig, burch Bollesitte und Überlieferung Birtenbes bier vorbanden ift, barf boch namentlich bem unmündigen Teil des Bolfes gegenüber als beilfame Dacht betrachtet werben, ja gerade bie fortwährenben Angriffe gegen die Boltstirche von seiten ber Feinde ber bestebenben Staatsordnung muffen uns ben pabagogifden, volksethischen Wert biefer ber Naturbasis entsprechenden Rirchenform beutlich und schätbar machen. Aber man meint vielfach, Die Sache verbalte fich umgefehrt. Die Boltsfirche fei bem Bolt um fo verhaßter, je mehr es in ihr nur die schwarze Polizei ber Staatsgewalt sebe. Die Ursache ber heutigen Unpopularität ber Rirche liege gerabe in ihrer engen Berbindung mit bem Staate. balt fich bie Sache aber nicht vielmehr fo, bag bier beibe, Rirche wie Staat, als Bertreter bes Sittengesetes, ber unverbrüchlichen göttlichen Ordnung gleichermaßen unter bem Wiberftreben ber inbividuellen und beute fogial fich organifierenben Bosheit bes menfclichen Bergens ju leiden baben, ebenso wie feinerzeit in ben Tagen bes Berfaffens bes 2. Bfalms? Diefes Zitat foll natürlich nicht bie Bolfsfirche mit ber alttestamentlichen Theofratie rechtfertigen, benn sie ift tatfachlich nicht basselbe wie jene, es foll nur bie gemeinsame Burgel ber staatlichen wie ber firchlichen Ordnung in ber göttlichen Autorität ins richtige Licht rucken und jur rechten Wertung Diefer Burgel aufforbern. Der Atheismus ber Führer jener beutigen staatswidrigen Organisation ift eben feine bloß que fällige Erscheinung, sonbern gebort zu beren Befen. Um so weniger empfiehlt es fich von vornherein, die Arbeit dieser Feinde ju besorgen und Staat und Rirche baburch ju schwächen, bag man fie trennt.

4. Ich fomme an die neutestamentliche Grundlage ber hier vertretenen Doktrin. Hat die Bolkskirche einen dem christlich religiösen Leben innerlich verwandten Gehalt, oder ist, wie oben angesührt, die Bestimmung von Herrn Prosessor Eger richtig, daß die Bolkskirche auf Durchdringung des ganzen Bolkslebens mit Kräften des Evangeliums abgezweckt ist, was nicht möglich wäre,

wenn biefe Rrafte nicht eine folde foziale Seite batten, fo muß fic bavon icon im Leben Chrifti und seiner Apostel eine Spur Rur barf man von biesem neutestamentlich zu erbringenben Nachweis nicht mehr forbern als er leiften tann; man barf noch nicht bas ganze driftliche Leben in ber turgen Spanne Zeit, über welche bas Neue Teftament berichtet, sozusagen in jeder Richtung ausgewachsen vorfinden wollen. Gine berartige verfehlte Einstellung bes Sehwintels ift zwar febr verzeihlich wegen bes in ber Ewigkeit befindlichen Biels ber firchlichen Entwicklung überbaupt, aber boch irreführend. Beiterbin ift Tatsache, daß bie apostolische Zeit absolut urbilblich bleibt, weil bas bochfte Mobell aller menschlichen Berfonlichkeit, Chriftus felbft, ber menschgeworbene Gottessohn, ber an sich überzeitliche (Joh. 8, 58 noir Aβραάμ γενέσθαι έγω είμι) in ihrer Mitte ftand und wirkte. Run ift aber bie Sauptfache biefe, bag mit Chriftus ber Menfchbeit ein neues Lebensprinzip eingepflanzt wurde, und daß die Aufgabe biefes neuen Lebens nicht in herstellung vollenbeter Einzelpersönlichkeiten sich erschöpft, sonbern in ber Bollenbung bes Reiches Gottes, also in ber Beiligung ber Menscheit als ganger. Die Formen aber, in benen biefes gesammte Menschheitsleben fich entwidelt, find Staatsformen. Die Durchbringung berfelben. ber Staatsform, mit ben Rraften bes Chriftentums bat befanntlich Deutschlands erfolgreichfter Staatsmann jum fozialen Brogramm gemacht. Sein Bort "wir wollen praftisches Christentum treiben" entbehrte ber Bahrbeit, wenn in ber Anschauung Christi bie Entwidlung seiner Gemeinbe jur Staatsfirche feinen Raum batte. Urkundlich liegt uns diese Anschauung Christi von der Entwicklung seiner Gemeinde por in dem Gleichniskapitel Matth. 13. vollständiger Beise bestimmt bier ber Berr die Hauptgesichtspunkte, Die für die Entwicklung ber einzelnen driftlichen Berfonlichkeit wie für bas Bachstum seiner Gemeinde innerhalb bes zeitlichen Aon die beberrschenden sind. Ausbrücklich fasse ich nur die Ausfagen ins Auge, die nicht über diesen Aon hinausweisen. Solche find bort ebenfalls von bem herrn ausgesprochen, fie bilben bie notwendige Boraussehung, turg gesagt, alles in Bezug auf ben Satan Befagte, aber ber 3med biefer Untersuchung gestattet, von ihrer naberen Betrachtung abzuseben, es genügt, fie bervorzuheben. hier handelt es sich um die Entwicklung ber Gemeinde bes herrn jur Bolfefirche, und ju ibr icheint mir icon bas Gleidnis vom vierfachen Aderfelb eine Begiebung zu haben. bem gemischten Saufen bas Wort verfündet wirb, bann ergibt sich ein Ausstreuen des Samens an den Weg, ein Fallen besfelben auf felfigen und bornigen Boben als unvermeiblicher Rebenerfolg. Die Ursache ferner, warum ber Bölferboben so ift, wie er ift, mit folden Bosbeitsmächten burchfest, lehrt uns bas zweite Bleichnis vom Unfraut unter bem Beigen. Bier entbullt uns ber Berr bie lette Ursache bes Bosen in ber Welt und in ber Kirche. Gottesreich und ein Reich Satans (vgl. Matth. 12, 26 ή βασιλεία του σατανά) baben in biefem Uon einen Rampf miteinander auszufechten. Damit find von vornberein für die firchliche Entwidlung bie allerschwierigften und verhängnisvollften Situationen ermöglicht. Die endgültige Lösung bleibt icon in biesem Gleichnis ber menschlichen Tätigkeit entzogen, fie wird bireft göttlichem Eingreifen vorbehalten. Wie febr uns biefes Gleichnis ein Licht gibt für alle Ratfel und alles Wibergöttliche ber Kirchengeschichte, bafür sei nur an die eine Tatsache ber Reberverfolgungen burch die Inquisition erinnert, wie fie genau bas ift, was ber herr feinen Anechten in biefem Gleichnis ausbrudlich verboten bat. Er bat's tommen feben. Alle Ginreben ferner gegen die Boltstirche, welche sich auf die Minberwertigkeit ihrer Blieber ftuben, find jum voraus entfraftet burd biefes Gleichnis, nach welchem ber gemischte Zuftand ber irbifden Gemeinde bis jum Abschluß ihrer zeitlichen Entwicklung forts Nebenbei sei bemerkt, wenn ber herr bas Ausjaten bes bauert. Unfrauts verbietet, so verwehrt er nicht eine auf Rettung gefährbeter Glieber gerichtete Rirchenzucht, vielmehr forbert er eine folche an anderem Orte Matth. 18, 15 ff. Ferner Die, mit Eger au reben, im 3mede ber Bolfelirche liegenbe "ftetige georbnete Beeinfluffung bes Boltslebens mit Rraften bes Evangeliums" a. a. D. S. 5 ift im Gleichnis vom Senftorn beruchfichtigt mit bem fogufagen inbireften Segen, ber bas jum großen, Bolter umsbannenben Organismus geworbene Gottesreich zu beren äußerem

Wohlergeben begleitet (bie Bögel bes himmels unter ben Zweigen bes Baumes).

Die Kirche als eine zur Arbeit unter ganzen Bölfern einsgerichtete Heilsanstalt hat endlich meines Erachtens ber Herr mit dem letten ber sieben Himmelreichsgleichnisse Matth. 13 im Auge gehabt. Benn man dieses Gleichnis vom Net wie das zweite bloß auf den gemischten Zustand der Gemeinde während ihrer irdischen Wartezeit deutet, so ließe sich zur Begründung des doppelten Ausdruckes die hervorragende Wichtigkeit dieser Wahrheit ja vielleicht plausibel machen, aber ich weise darauf hin, daß die geschlossene Siebenzahl dieses planvollen Lehrganges über das Reich Gottes von vornherein einen originalen Sinn auch dieses an bebeutsamer letzer Stelle stehenden Herrnwortes zu suchen auffordert.

Wenn wir von der Tatsache ausgehen, daß der Herr die Zwölfe, meistens vormals Fischer, berufen hat, Menschenstscher zu werden (Mark. 1, 17), lag da nicht den Jüngern am nächsten das Auswersen des Netzes in diesem Gleichnis auf ihren neuen Beruf, ihre Lehrtätigkeit, zu beziehen? Ferner: Hat nicht der Herr selbst die Einrichtung einer planmäßigen Wortverkündigung zum wesentlichsten Stück seiner eigenen Lehrarbeit gemacht? Als er nach Abschluß seines Lebenswerkes den Zwölfen die Fortsetzung der Reichspredigt übertrug, da waren sie zu dieser dank der Arbeit ihres Herrn befähigt, das Netz war sozusagen fertig.

So seben wir die Rirche als Heilsanstalt im Gleichnis vom Ret abgebilbet.

Für die vorliegende Untersuchung kommt nun noch folgendes in wesentlichen Betracht. Die oayńen bezeichnete der Herr ausbrücklich als en narde yekove overayayovon. Trifft dieses Merkmal nicht genau zu auf den Organismus der Bolkstriche mit seinem das ganze Bolk unter normalen Berhältnissen erreichenden Lehramte und seiner Kindertause? Das allgemeine Priestertum wird durch diese Hervorhebung des organisierten Dienstes am Bort keineswegs ausgeschlossen, sondern insofern eingeschlossen, als seder lebendige überzeugte Christ ein Teil am Netz ist. Denn alle lebendigen Glieder Christi, stehen sie nun im kirchlichen Lehramt oder nicht, haben seine Reichssache zu ihrem Lebenstweck gemacht. Und

was noch insonberbeit bie Rinbertaufe betrifft: ihre Bolfsfirchen bilbenbe Wirtung erhellt beute beutlich in ber Beibenmiffion. Es lag in ber Natur ber Sache, baß Jesu Gemeinde sich nicht so rasch jur kindertaufenden Boltstirche entwickelte. Wer aber bierin eine vom herrn nicht gewollte Entwicklung sieht, kommt ber nicht in Widerspruch mit des Herrn Berbeifung betreffs des in alle Wahrheit leitenden Seiligen Geiftes? Es ift die Art der Beisbeit Jefu, daß er feine ftatutarischen Borschriften aufstellt, für beren Berftandnis noch die Unterlage ber fie forbernben Birklichkeit fehlte. Aber bas barf behauptet werben: Die Rinbertaufe lag im Befichtstreise Jesu, als ber Berr befahl, bie Bolter ju taufen. Der Begriff "Bölfer" ichloß für ben herrn fogut wie für uns ben Familienzusammenhang mit ein. Weiteres über die Rinbertaufe gebort nicht hierher, aber bas Befagte geborte ber, weil es fich barum handelte, die gefunden Burgeln ber Boltstirche aufzu-Den Charafter bes unterschiedslosen Fischfanges bat gerade die Bolkstirche namentlich vermöge der Rindertaufe. Sá habe ben Nachweis versucht, hauptsächlich mit einer bestimmteren Erklärung bes Gleichniffes vom Net, als fie gewöhnlich gegeben wird, daß ber herr Jesus eine beilsanftaltliche Entwicklung feiner Gemeinde im Auge hatte mit dem Amt des Wortes und ber Saframente, besonders ber Rindertaufe in der Beise, daß biese Beilsanftalt gange Bölfer ju umspannen geeignet sein sollte. Bur Erganzung dieses Nachweises wolle noch folgendes beachtet werben.

Der Herr Jesus nennt seine Jünger schon in der Bergpredigt das Salz der Erde und das Licht der Welt. Ist damit densselben etwa bloß in individuell-ethischem Sinn, als christlichen Einzelpersönlichseiten und für solche, sittlicher und intellektueller Einfluß verheißen? Verhält es sich nicht vielmehr umgekehrt, daß die allgemeine, sozial-ethische Einwirkung seiner Gemeinde auf die Menscheit im ganzen für den Herrn in diesem Wort die Hauptsache ist? Ich glaube, im Licht der Geschichte ist es unsmöglich, diese Frage zu vereinen. Gehen aber die mit "Salz der Erde" und "Licht der Welt" angedeuteten Richtungslinien hinein in die Breite und Länge der Bölkergeschichte, so erlischt nicht bloß nicht die hiermit bezeichnete Aufgabe der Gemeinde, ehe die

Menscheitsgeschichte überhaupt ans Ziel gekommen ist, sonbern die Entwicklung des Bölkerlebens ober die Staatsgeschichte wird von den in der Gemeinde Jesu wohnenden, ihr allein zugänglichen ethischen und intellektuellen Kräften vor Untergang bewahrt und zu ihrem wahren Ziel geführt. Darüber siehe Näheres unter Ziffer 6.

Der weltgeschichtliche Blid Jesu in betreff ber Entwicklung seiner Gemeinde erhellt endlich aus feiner Brophetie. Das im eingelnen aus Dath. 24 und ben sonftigen Berichten bier nachzuweisen, ift nicht angängig. Es genügt baran zu erinnern, wie aus bem. was ber herr über Kriege, Emporungen ber Bolker wiber einander fagt, flar hervorgeht, daß ber herr für bie Geschichte seiner Gemeinde auf Erben große, weltgeschichtliche Zeitraume ins Auge fakt. In Berbindung bamit besommt fein Wort von der Bredigt des Evangeliums unter allen Böltern bas nötige Ausmaß. Rur wenn man biefes weltgeschichtliche Ausmag bes Blides Jefu überfiebt. tann man aus gewiffen eschatologischen Worten bes Berrn zu ber Anschauung tommen, berfelbe babe feine fichtbare Wiebertunft in ber Berrlichkeit noch ju Lebzeiten ber apostolischen Generation erwartet. 3ch glaube vielmehr, daß bie gesamte neuteftamentliche Eschatologie ins Auge gefaßt sich die Annahme am mahrscheinlichsten machen läßt, daß für ben herrn bas Ende ber Beltgeschichte und bas Ende ber irbischen Entwicklung seiner Gemeinde jufammenfällt. Dies bebe ich bier barum bervor, weil biese Unnahme mit ber Behauptung biefer Arbeit in einem inneren Rufammenbang ftebt. Ift bas Geschick ber Menscheit und bas Geschick ber Kirche, so innig miteinander verknüpft, daß ibr zeits licher, irbischer Zielpunkt Kongruenz bat, so bat die Frage berporragendes Interesse, wie werben bie außeren Eriftenzformen ber Menschheit und ber Gemeinde Jesu, ich könnte auch fagen ber natürlichen und ber pneumatischen Menschheit, also bie Formen von Staat und Rirche, bis jum Ende fich verhalten? Die Borfrage hierfür ift jebenfalls biese: wie haben fie fich bisher queinander verhalten. Che ich barauf noch mit einigen Worten eingebe, möchte ich ben versuchten neuteftamentlichen Nachweis burch einen alttestamentlichen Rückblick erganzen.

5. Die Geschichte bes Alten Bunbes mochte ich bie Geschichte ber Bolkstirche auf ihrer Borbereitungsstufe nennen, auf ber einen Seite Beschichte einer wirklichen Gottesgemeinbe, auf ber anbern Beschichte eines einzigen Bolfes, welches bie privilegierte Naturbasis für biefe Gottesgemeinde abgibt. Daß bie Geschichte biefer ersten wirklichen Gottesgemeinde in ber aukeren Form einer Boltsgeschichte verläuft, erscheint mir jum voraus für eine abnliche Form auf neutestamentlicher Stufe ein gunftiges Borurteil au ermeden. Rerner: erbellt nicht ber innige innere Rusammenbang amifchen Reichsgottesgeschichte und Beltgeschichte schon auf alttestamentlicher Stufe baraus, bag man auch bort große Zeiträume ins Auge faffen muß, um wahrzunehmen, daß wirklich etwas erreicht wird? Man bente 3. B. an bie fo ructläufig aussebende Epoche ber Richterzeit. Sie erklärt sich uns aus ber politischen Situation: Die außere Umgebung bes Gottesvolles mar eine total andere geworben: nach ber Absonderung mabrend ber Büftenwanderung nun die ftarte Einwirtung ber Kanaaniter. Dennoch blieb biefe Reit nicht ergebnislos, bie Bottesgemeinbe, obwohl ofmals unterliegend, geht boch nicht unter, vielmehr erfaßt fie fich nach und nach in ihrem von ben Bolfern unterichiebenen Wesen bauptfächlich von Samuel an. Es folat Davids Reit voll lebenbigen Glaubens, voll beiliger Freude an bem flar erkannten mabrhaftigen Gott ber unter Israel offenbar ift. kommt zu einer Stufe ber Bollenbung unter Salomo: Das vom Berrn, von Jahme felbft burch Mofe gefette Biel: 2 Mofe 20, 24, ein Ort mit bem gestifteten Bebachtnis feines Ramens ift erreicht, 1 Ron. 8, 29. 3ch glaube, bag man nur unter biefem beilsgeschichtlichen Gesichtspunkt ber Bedeutung bes Tempelbaues Wir haben bier eine erfte Stufe von Onabengerecht wird. gegenwart Gottes unter seinem Bolke auf Erben. geht bas mit bieser Stufe Erreichte im Berlauf ber Beschichte Dieses Boltes wieder verloren. Es verhalt fich aber in Birtlich-Es ift eine bobere Stufe, nämlich ein ftarteres teit anders. Glaubensleben, bas bie exilierte Gemeinde barin barftellt, baß fie bem Buchftaben ber Berbeigung zuwider ohne ben Naturboben Rangans an Jahme festhält. Der Fortschritt besteht weiter barin,

baß biese exilierte Gemeinde durch Jesaja 40-66 für ihre Gottesreichserkenntnis beutlicher als bisber ben weltgeschichtlichen Boris gont bekommt bis binein in ben Abichluß ber irbischen Reichsgeschichte mit bem Blid in bie Bollenbung auf ber neuen Erbe.

Dazu nehmen wir an ber aus bem Eril zurudgekehrten Gemeinbe ben Fortschritt auch außerlich mahr baran, bag bie Abgotterei im groben Stil für bie jubifche Gemeinbe enbgultig überwunden ift. Es geht ber Zeit zu, in welcher ber Täufer bem Berrn Jefu ein bereitet Bolt gurichten barf, eine kleine Schar, empfänglich für bie himmelreichspredigt. Diefe Seite ber Empfänglichkeit ber alttestamentlichen Gemeinde burfen wir über ber gegenteiligen nicht überseben.

Bird nicht bereinft ber Abfclug ber Rirchenzeit ein abnlicher fein wie berjenige am Ende bes Alten Bunbes? Wird nicht eine Gemeinde auf Erben zubereitet fein zum Empfang ihres bimmlifchen Herrn? Damals jur Zeit ber erften Antunft bes Sohnes Gottes im fleisch mar jenes bereitete Bolt ber Rern ber israelitifchen Boltstirche (Boltstirche hauptfachlich wegen ihrer Raturbafis); biese Boltstirche war es gewesen, welche bie Berfolgungszeit unter Antiochus Epiphanes überftanden batte und welche unter romifchem Szepter gefichert ihres Blaubens leben fonnte, fo bag ber herr die Bereinbarteit firchlicher und ftaatlicher Aufgaben nicht ohne Beziehung auf die gegenwärtige Lage in bas Wort auspragen fonnte: απόδοτε οίν τα Καίσυροσ Καίσυρι και τα του θεου τω θεω, Math. 22, 21. Birb nicht einft, jur neuteftamentlichen Endzeit eine Rirche aus allen Bölfern vorhanden fein, bie ben Anfturm bes Antidriftentums überfteben wird, wenn fich basfelbe nach allen geschehenen Borbereitungen vielleicht noch in einer perfönlichen Spite vollenbet?

Doch febren wir von biefem Ausblick, ju welchem uns ber Rücklick in Die altteftamentliche Reichsentwicklung einlub, gemäß bem prophetischen Charafter bes Alten Bunbes überhaupt gurud in die Gegenwart und sofort wieder in die Bergangenheit, ju einem Einblid in Die Geschichte ber driftlichen Rirche.

6. hierbei geben wir aus von einer Behauptung, die als ein Ariom bes driftlichen Glaubens gelten fann: 3ft Chriftus ber Theol. Stub. Jahrg. 1908. 29

Mittelpuntt ber Menfcheit, fo wirb bie Befdicte feiner Bemeinde ben Leitfaben bilben burch bie allgemeine Menicheitsgeschichte 1). In biefer ericeint uns als bas wichtigste bie Geschichte ihres Rechtes, bie Entwicklung aus ber Tyrannei ober Unordnung zum heutigen konstitutionellen Staat und jum völkerrechtlichen Berband biefer nach und nach bie gesamte Menschheit umfaffenben Staaten. Bu Beginn ber driftlichen Epoche feben wir im romischen Weltreich eine relativ fertige politische Organisation ber Menschbeit; Die Ge schichte ber folgenden Jahrhunderte stellt die Unhaltbarkeit Dieser Organisation heraus; die tieffte Ursache ihres Zusammenbruches liegt aber eben ba, wo mit ber entstebenben driftlichen Rirche ober Gemeinde ber Menscheit ein neues Lebensprinzip eingepflanzt mar, auf bem Bebiet ber Religion und Sittlichkeit. Indem Die driftliche Rirche am Anfang bes 4. Jahrhunderts Staatsfirche wirb, seben wir im Bringip jenen Schaben gebeilt, an bem bas politische Gebilbe bes romischen Beltreiches jugrunde ging. angeseben erscheint als erstes Resultat ber politischen Entwicklung ber Menscheit seit bem Eintritt bes Chriftentums in Diefelbe bie zur Zeit bes Kaisers Konstantin beginnenbe Staatstirche vor allem als eine Rettung bes Staates felbft.

Wenn wir so von vornherein als obersten den rechtlich politischen Gesichtspunkt für die Geschichte der Menschheit sesthalten und die Einpflanzung der Rirche in den Staat vor allem als Sanierung des Staates selbst betrachten, dann haben wir, wie mir scheint, den richtigen Maßstad, um den Wert dieser werdenden Staatstirche zu erkennen. Dies ist dagegen nicht möglich, wenn man an Konstantins Schöpfung den individuell-ethischen Maßstad anlegt. Nur der politische oder sozialethische Maßstad ist hiersür groß genug. An den einzelnen christlichen Charakteren gemessen erscheint die Zeit vor Konstantin in glänzendem Licht, die Zeit dieses ersten christlichen Kaisers dagegen um so trüber, je weniger Konstantin persönlich auf den Namen

<sup>1)</sup> Bgl. hierzu "MIg. Ev.-Luth. R.-3." 1906, Rr. 33 f.: "Der Gang ber Menfcheit" von D. Rabler, Salle.

eines driftlichen Charakters Anspruch machen kann. Darüber ift gewiß schon zum Überfluß genug gesagt. In unserer Zeit mit ihrem geschärften Blick für die Bedeutung politischer Rechtsbildung kann auf Berständnis gerechnet werden für die hier erhobene dashingehende Forderung: Die beginnende cristliche Staatskirche muß vor allem politisch, staatsrechtlich gewertet werden.

Tun wir bies, bann, glaube ich, ift für die Folgezeit bie richtige Broblemftellung gewonnen, nämlich biefe: bie bier beginnende Staatstirche bebeutet für die mit der chriftlichen Ara wie neu beginnende Beltgeschichte als zu erreichendes Ziel nichts anberes als ben driftlichen Staat. Es bat brei Sahrhunberte bes erften Bachstums ber driftlichen Rirche gebraucht, bis biefes beute noch nicht völlig gelöfte Problem ber Weltgeschichte jum erften Male flar fich herausgebilbet hatte. Die mit Ronftantin erreichte neue Rechtslage ber Rirche im Staat brachte evident jum Ausbrud bie 3bee bes driftlichen Staates als bas Brogramm ber Rufunft. Nichts ift beutlicher, als bag ber driftlichen Rirche in ihrer Jugendzeit bas Broblem bes driftlichen Staates verborgen geblieben ift. Die im beibnischen Staat organisierte Menscheit. ber "Koopoc", erschien innerhalb bes bamaligen driftlichen Boris zontes vermöge einer unvermeiblichen Täuschung ihrem befinitiven Enbe nabe. Dazu tam, bag bie Blieber ber driftlichen Rirche icon aus religiöfen Gründen die aktive Teilnahme am politischen Leben ablehnten.

Beil man aber nicht als wachsende Gemeinschaft mehrere Jahrhunderte in dieser Welt leben kann, ohne von der für die menschliche Gesellschaft nun einmal unentbehrlichen Rechtsform Gebrauch zu machen, so geschah es, daß die der bestehenden staatlichen Rechtsform fremd gegenüberstehende kirchliche Gemeinde sich ihre eigene Rechtsorganisation herausbildete, wertvoll genug für die kommenden Jahrhunderte zeitweiliger staatlicher Anarchie und wilder Roheit, aber ein schweres hemmnis sür die Zeit des erstarkenden christlichen Staates. Die vom Staate als der seither schlechtweg abzulehnenden Welt scharf abgesondert gewesene organissierte Kirche trat nun eben in diesen Staat ein und von jetzt an sehen wir Kirche und Staat ihr richtiges Berhältnis zu einander suchen

Benn Rarl Rieter in seinem epochemachenben Bert "Die rechtliche Stellung ber evangelischen Rirche Deutschlands" S. 476 f. jene Reit vor Ronftantin richtig fo darafterifiert bat: "Die driftliche Gemeinde war von der allererften Zeit an nicht bloß Aultusgemeinde, fie umfaßte alle Begiehungen und Aufgaben bes fittlichen Lebens in beffen Unterordnung unter ben driftlichen Blauben", fo ergibt fich einmal, daß notwendig Ronflitte entsteben mußten, sobalb ber Staat b. b. bie weltliche Obrigkeit bie außere rechtliche Regelung biefer "Beziehungen und Aufgaben bes fittlichen Lebens" an fich nahm; biefe Arbeit, bie nach unferer beutigen protestantischen Auffaffung unbeftritten bem Staate gutommt, batte ja bisher bie firchliche Organisation selbst geleistet Und wenn Rieter a. a. D. ebenso richtig fortfährt: "alle sittlichen Aufgaben ber Chriften tonzentrierten fich alfo im Leben ber driftlichen Gemeinschaft, alles was jenseits beren Grenzen lag, hatte kein Interesse für sie ober wurde gerabezu von ihnen verworfen", so ergibt fich weiter, bag bie mit bem Staat organisch verbundene Rirche lernen mußte, ber natürlichen Bolfegemeinschaft als solder gerecht zu werben. Ihre Bebeutung war ber ersten Chriftenbeit noch nicht aufgegangen; Batriotismus in unferem Sinn war nicht antit driftlich, tonnte es nicht fein.

Wir haben gefunden: die weltliche Geschichtsentwicklung in bezug auf die Kirche hatte eine doppelte Aufgabe. Fürs erste mußte sie als werdender christlicher Staat für sich gewinnen, was der Kirche dem Willen ihres Stisters nach nicht gehört 1), was sie aber wie zum Notbehelf in ihrer Jugendzeit für sich besorgt hatte (um es hernach die in die neueste Zeit herein gewissermaßen für den Staat und in seinem Namen zu besorgen): die rechtliche Regelung der Beziehungen und Aufgaben des sittlichen Lebens. Dieses Ziel sehen wir — es sei uns der große Sprung aus der Bergangenheit in die Gegenwart hier im Überdlick erlaubt — mit der heutigen Zivilstandsgesetzgebung als dem letzten Abschluß des heutigen politischen Rechtes im wesemtlichen erreicht. Ein langer Weg hat zu diesem Ziel geführt. Die

<sup>1)</sup> Evang. 30h. 18, 86.

Reformation ist auf dieser mühevollen Bahn eine Station von höchster Bichtigkeit gewesen, denn sie hat das Aushören der eignen Rechtsorganisation der Kirche in weltlichen Dingen wenigstens sür die evangelische Kirche gebracht. Dierüber wolle man wieder die lichtvollen Aussührungen von K. Riefer a. a. D. nachlesen. Die weitere geschichtliche Entwicklung dis zur Neuzeit mit ihrer Sätularisation der geistlichen Fürstentümer am Ausgang des 18. und Ansang des 19. Jahrhunderts und dem Ende des Kirchenstaates 1870 hat der röm ischen Kirche nur den seit dem Westphälischen Frieden seitgehaltenen Protest gegen die Wirklichseit des Rechtsstaats übrig gelassen. Wie derselbe wurzelt im Festhalten sener antit christlichen Beurteilung resp. Verurteilung des Staates, daraus ist dier nicht näher einzugehen, um so mehr aber ist diese Wurzel im Auge zu behalten.

Die zweite Aufgabe, die der Staat gegenüber der ihm inkorporierten Kirche hatte, war die, daß er ihr den nötigen Raum gewährte zur Entfaltung ihres eignen Lebens, indem er sich ihr gegenüber nur das vorbehielt, was man längst das jus eiren sacra nennt.

Dieses Ziel relativer kirchlicher Selbständigkeit sehen wir verwirklicht im protestantischen Kirchenrecht, welches die äußere Rechtslage der Kirche regelt und ihr doch wenigstens in thesi nach innen volle Freiheit läßt.

Der Kirche aber ist auf protestantischer Seite in steigenbem Maße ein Berständnis aufgegangen für die selbständige Kulturausgabe des Staates. Dieses Berständnis ist ihr durch Luther in die Wiege gelegt worden. Daß es im allgemeinen in der Zeit des Pietismus zurücktrat, war geschichtlich begründet mit dessen Aufgabe, die sich konzentrierte in der Bedung des inneren Glaubenselebens und der gemeinschaftsmäßigen Pslege der brüderlichen Liebe. Daß die Lösung dieser Aufgabe vielsach einseitig geschah, darf gegen den Wert der Leistung des Pietismus, für die Erfassung und namentlich für die Ausbreitung der christlichen Heilswahrheit nicht blind machen, nur darf ebensowenig diese Einsseitigkeit zu einer Tugend gestempelt werden. Man muß dem Begriff der Kirche die nötige Weite wahren. Gerade der Einblick

in ben Gang ber Geschichte kann bazu helsen. Es gibt einen geschichtslosen Biblizismus, ber zur Berkennung ber Aufgabe ber Bolkstirche bem heutigen driftlichen Staate gegenüber führen muß und leiber ba und bort noch führt.

Das wirklich biblische Christentum hat wohl die nötige Weite, es vergißt nicht, daß der lebendige Gott der Heiland ist aller Menschen "sonderlich aber der Gläubigen" 1 Tim. 4, 10. Riesmals, so will es uns bedünken, haben die Zeichen der Zeit die Gläubigen mehr als heute dazu gedrängt, aus Liebe zum ganzen Bolt am Staate Interesse zu haben, an der staatlichen Gesezgebung sich zu beteiligen, um dem Bolksleben das Licht und das Salz der heilsamen Bahrheit zu erhalten.

Der Staat, bem wir heute gegenüber stehen, ift nicht mehr berjenige bes heibnischen Kosmos ber driftlichen Antike, also nicht ber Staat, ben Augustin in seinem Hauptwerk vor Augen hatte, es ist ber christliche Staat, bem das ernste Gebet der Kirche aller Jahrhunderte zu gut gekommen ist, es ist der Staat, der ohne den starken Zufluß religiös sittlicher Kräfte auf die Dauer nicht bestehen kann. Darum liegt das Bestehen der Bolkstirche als der Brunnenstube dieses Lebensquells in seinem eigensten Interesse. Diese aber, die als Bolkstirche organisierte Gemeinde, darf sich auch um ihrer selbst willen aus ihrer öffentlich anerkannten Stellung nicht zurüchträngen lassen, damit sie den nötigen Einsluß auf das Bolksanze behält.

Die im obigen versuchte Stizze ber staatlichen Rechtsentwicklung ber Menscheit seit bem Eintritt bes Christentums in dieselbe bedarf zur Ergänzung noch des Hinweises auf die nur auf dristlichem Offenbarungsboden in ihrer ganzen Tiefe erkannte Tatsache, daß Staat wie Kirche einen gemeinsamen Gegner in der menschlichen Sünde als Gattungszustand und individueller Macht zu betämpfen haben. Bon diesem Gegner sind beide heilsame Mächte zeitweise in verschiedenem Grade überwunden und in ihr Gegenzteil verkehrt worden; ja diese sinftere Macht hat sortwährend so viel Einfluß, daß selten das Göttliche beider Ordnungen auch für blöde Augen ganz klar und einwandsrei heraustritt. Insolge davon begegnen wir im Leben einer häusigen Unterschätzung sowohl

bes Staates wie ber Bolfsfirche, wobei mitwirft bie Anwendung bes bier unzureichenben individuellen ftatt bes fozial-ethischen Maßstabes. Bur Erlernung bes letteren fehlt in vielen wo nicht ben meiften fällen aus natürlichem aber bochft turgsichtigem Egoismus icon ber gute Wille. Dennoch ift eigentlich tein Menich inmitten unferer burgerlichen Gefellschaft mit ber Zumutung überforbert, fich ju vergegenwärtigen, was ohne Staat und Rirche aus ber Menscheit wurde. Daraus folgt, daß diese die Gesamtheit umspannenben Organisationen burch nichts anderes ersetzt werben tonnen und daß insbesondere die lebendigen Glieber ber Kirche fich um beren Erbaltung in ber form ber Staatsfirche nach bem Dag ihrer Rrafte bemüben muffen.

7. Sind die bisberigen Ausführungen richtig, so ist ein gewiffes Refultat bereits gefunden. Ift die Rechtsentwicklung ber Rirche in engster Berbindung mit ber Entwicklung bes Staatsrechtes geschehen, fo bat, wie wenigstens ich glaube, biese Tatjache eine ben Glauben überhaupt berührenbe Seite. Wer an bie leitende Sand Gottes und feines Sobnes in ber Kirche glaubt, ber wird nicht abgeneigt fein, anzunehmen, ber Rurs bes Rirchenschiffleins werbe auch in ber Zufunft berselbe bleiben.

Beber Chrift wird zugeben, bag bie Butunft ber Rirche in engem Busammenbang mit Gottes Beltregiment ftebt; Gottes Weltregiment und Chrifti Reichsregiment befteht nebeneinander; letteres bat mit ersterem innigste Berbindung, man dente nur an ben bezeichnenden Namen, δ άρχων των βασιλέων την γτς (Apot. 1. 5), ben ber Seber bes Reuen Bunbes bem Berrn Jejus gibt. eben ba er im Begriffe fteht, bas Zufunftsgemalbe ber Geschichte bes Reiches Gottes zu entwerfen. Der genannte Name nennt bie Sache selbst ohne Bild, er sagt uns inhaltlich nichts Neues zu bes Herrn Gelbstbezeichnung im Taufbefehl Matth. 28, 18.

Im Begensatz ju bieser für bie Weltgeschichte von unserem Berrn selbst ausgegebenen Losung nehmen wir beute mabr bas Beftreben einen religionslosen Staat berzustellen. Das war icon augeftandenermaßen seinerzeit von gewiffer Seite ber offen gugegebenes Ziel ber Zivilftandsgesetzgebung. Nach meiner bereits dargelegten Auffaffung bat aber biefe ber Rirche nichts gewonnen, was ihr von Rechtswegen geborte. Die Kirche besteht fort und barum geht auch ber Anfturm gegen fie fort und gegen ben ihre außere Rechtslage garantierenben Staat. Um bie Sobe und Tiefe und Breite Diefer Rechtslage gilt es fich beute zielbewußt zu wehren, in bem Sinn, daß ftaatlicherseits anerkannt und entsprechend gehandelt wird, daß die Erifteng ber driftlichen Rirche ein Lebensintereffe für ben Staat felbst bilbet. Menschheit freilich, die teine Belt bes Glaubens mehr bat und ausgesprochenermaßen feine folche Welt mehr haben will, braucht ja teine Rirche, fie wird aber auch teinen Staat, feine fittliche Gemeinschaft ber Menscheit auf Erben haben, weil fie feine Rraft bat, die Selbstsucht zu überwinden, weder die individuelle noch die foziale ber verschiedenen Stände. Die Blaubenelofigkeit und die Selbstsucht, diese beiben Grundfebler ber fartischen Menschbeit, überwindet Gott fei Dant nun gemäß mehr als taufendjähriger Erfahrung bie Rirche in ihrer Glaubensverbindung mit ihrem erhöhten Haupt und in ihrer Liebesverbindung ihrer Blieber untereinander und mit ber gangen Menscheit. bes bochften Beilsgutes und ber für bie Welt - Menscheit notwendigften Beiletraft ber Liebe bedarf die Rirche als Beilsanftalt ber öffentlich anerkannten Organisation. Go angeseben ertennen wir die Rirde als ebenfo notwendige Gemeinicaftsform für bas menfolice Erbenleben wie ber Staat fie ift. Man konnte cum grano salis verftanben fagen: jene forgt für bie Seele, biefer für ben Leib ber Menscheit, Leib und Seele aber find für einander und follen fürs Erbenleben nicht ohne einander fein.

Gott allein ist es bekannt, in wie weit die Feinde des heutigen Staates und der heutigen Rirche durchdringen werden. Würde die öffentliche Predigt verboten, die Schule jedes christlichen Unterrichtes beraubt, die sinanziellen Leistungen für theologische Falultäten und Pfarrer eingestellt, dem Rirchenregiment jede staatliche Autorität genommen, was wäre die Folge? Ein Ramps, gegen den jener Kulturkamps des Jahres 1875 unbedeutend war. Und doch hat jenen der Staat verloren. Der Gewalt würde die evangelische Kirche noch weniger unterliegen, weil sie kein falsches

Bringip in ihrer rechtlichen Organisation bat, weil sie kann, mas Rom so wie es ift, nicht tann, die Staatsbobeit auf bem Bebiet bes jus circa sacra ehrlich anerkennen. Eine öffentliche Gewalt, bie gegen bie driftliche Rirche prinzipiell feinbselig vorginge, verbiente nicht mehr ben Namen Staat, sowenig als bie frangofischen Revolutionare von 1789. Es wird fich also in diesem Rampf ebensowohl um die Kirche als um den Staat = sittliche Gemeinschaft ber Bölter handeln. Diefer Rampf wird früher ober fpater burchzufampfen fein. Bir werben aber in biefem Rampf nicht bloß an ben Sieg bes Evangeliums überhaupt glauben burfen — barüber ift tein Streit — sonbern an ben Sieg einer öffentlichen Rechtsform, bas Evangelium ju befennen und bemfelben gemäß zu leben, und bamit an ben Sieg ber Boltsfirde nach ibrem mabren Befen. Eben bamit ift bie Hoffnung auf bas Enbe ber irrigen tirchlichen Organisation verbunden. Bir boffen: Die Bapftberricaft wird aufhören, bie Chriftusberrichaft wird fich burchfegen. Die Bölfer werben erkennen: nichts ift so freiheitlich als bie Berricaft Chrifti. Die individuellen Unterschiede ber Bolfer tonnen und werden babei fortbesteben, insofern find Boltefirchen in ihrer Mehrheit bentbar und erscheinen als mahrscheinlich. Aber bie gegenseitigen Berkeberungen werben aufboren. Die Beschichte, bie Gott machte jum Beil ber Menschen, und bie bie Rirche im Apostolifum bekennt, wird als gemeinsame geschichtliche Grundlage aller Rirchen neu ertannt fein und neu erlebt werben. Fromme Ratholiten und Brotestanten werden erkennen: wir baben viel mehr mas uns einigt als mas uns trennt: ben Glauben an ben breieinigen Schöpfer, an bie übernatürliche Menschwerdung, an ben lebenbigen verklärten erhöhten Gottmenichen, ben Mittler amischen Gott und ber Menscheit, an seine unbegreifliche aber tatfachliche Gnabengegenwart in Taufe und beiligem Abendmabl, an ben wirklichen beiligen Beift usw. Alle biefe werben auch darin einig fein, daß es ein wirkliches Reich ber Finsternis gibt mit einem persönlichen Oberhaupt, und daß nur ber gläubige Rusammenschluß mit bem erbobten Chriftus ben einzelnen biefer Berrichaft entnimmt. Gerade ber beiße Rampf, ben die Rirche um biese ihre irbische Bollenbungsgestalt zu führen haben wird, und ber bereits begonnen hat, wird auch dazu dienen, daß dieser übermenschliche Feind wieder ganz anders als heutzutage erkannt wird. Man wird erkennen, daß die biblische Vorstellung vom Satan und seinem Reich, insbesondere die Aussagen Christi über den Satan mehr sind als nur "ein anschaulicher Ausdruck für die surchtbare Macht, den einheitlichen Zusammenhang und die über den Einzelwillen hinausreichende Tragweite der menschlichen Gesamtsünde" (D. Kirn, Grundriß der evangelischen Dogsmatik S. 81). Die Christgläubigen auf Erden werden in lebendiger Glaubensgemeinschaft stehen mit der himmlischen Gottesgemeinde, die nun schon mehr als tausend Jahre mit Christus regiert, sie werden darin einig sein, daß sie auf das sichtbare Offenbarwerden des erhöhten Herrn mit seiner verklärten Gemeinde in Geduld und Sehnsucht warten.

Es ist schon angebeutet, daß dieses herrliche Ziel nur auf dem Wege leidensvollen Kampses zu erreichen sein wird. Es wird durch zeitweilige Berfolgung hindurchgeben, wie sie schon zum Teil begonnen hat nicht bloß in der Heidenwelt, sondern in der alten Christenheit: man denke daran, was christliche Jünglinge in Werkstätten zu leiden haben, wenn sie nicht in den Spott über das Heilige und in die Unstäterei mit einstimmen.

Das Ende dieses Kampses wird aber nicht eine allgemeine Teufels- und Gottlosigkeits- und Bosheitsherrschaft auf Erden sein, wobei die Gläubigen nur noch verborgene Propheten in Klüften und Höhlen wären, sondern eine wohl organisierte Gesmeinde Christi, Matth. 16, 18, eine παρεμβολή τῶν άγίων, Off. 20, 9.

Ich glaube nachgewiesen zu haben, daß die Staatsfirche dem Wesen der Kirche am besten entspricht. Aus dem Gesagten geht aber auch hervor, daß ich hierbei nicht an eine bereits vorhandene Form irgend welcher Staatssirche denke. Beides liegt mir vielmehr in der Zukunst, sowohl der entsprechende christliche Staat wie die in ihm lebende Kirche, aber erreichbar in geschichtlicher Entwicklung. Jedoch sürche ich nicht, mich mit der obigen Ausssührung einer schädlichen Träumerei hingegeben zu haben. Sondern eben um der kirchlichen Ausgabe in der Gegenwart zielbewußt

mich widmen zu können, bazu warbe biese Untersuchung angestellt. Ber ihrem Resultat nicht beitritt, ber warte mit mir wenigstens bie fernere Entwicklung ab. Das können bann Zuftimmenbe und Begner biefer Ansicht um fo gleichmütiger tun, je mehr fie in ber unerläßlichen Gemeinschaft bes Glaubens stehen, bie ich wenigstens nirgends beffer innerhalb ber Rirche ausgesprochen finde als in Luthers Erflärung ju ben brei erften Bitten bes Baterunfers.

## Gedanken und Bemerkungen.

1.

## Über die Berbrennung der Bannbulle durch Luther.

Bon

Lic. Dr. Otto Clemen (3 widau i. G.)

Die Quellen über das Ereignis des 10. Dezember 1520 hat kürzlich Johannes Luther 1) trefflich zusammengestellt und kritistert. Wir besitzen: 1. den Aufruf an die Wittenberger Stubenten vom gleichen Tage, 2. den Brief Luthers an Spalatin, ebenfalls vom 10. Dezember 1520 — beide Stücke "sind als urkundliche Belege zu betrachten" —, 3. die Schrift "Acta exustionis antichristianorum decretalium", versaßt von einem Schüler und Anhänger Luthers, der der Verbrennung beigewohnt und auch Luthers Ansprache im Kolleg am nächsten Tage mit angehört hat, 4. den Bericht des Bischoss von Brandenburg, Hierondsmus Schulz, von Mitte Dezember, der aber nur Gehörtes weiterzibt und wenig zuverlässig ist. Dazu kommen 5. die von Perlbach im Anschluß an die von 3. Luther versaßte Quellenübersicht versöffentlichte 2) Auszeichnung des Johannes Agricola vom 10. Des

<sup>1) &</sup>quot;Sigungeberichte ber Königlich Preußischen Afabemie ber Biffensichaften" 1907, V, 95-99.

<sup>2) @66. 6. 99-102.</sup> 

zember 1520, ber offenbar bei ber Berbrennung anwesend war, und 6. die Aufzeichnung des Johannes Keßler in seinen "Sabbata", die 3. Luther mit Unrecht beiseite schiedt 1), die aber als Bericht eines, der "auch dabei war" ("die walftat hab ich gesechen"), jedensalls Beachtung verdient.

Auf Grund biefer Quellen glaube ich zwei bisher offen gebliebene Fragen beantworten zu tonnen.

- 1. Wer ift ber Magifter, ber ben Scheiterhaufen errichtete und angunbete? Rur die Acta berichten bas, und amar mit ben Worten: "Atque ibi Magister quispiam haud incelebris rogum extruxit ac succendit." Sollte bamit nicht Melanchthon gemeint fein? Daß er ber Berbrennung beiwohnte, folgt aus ber Nachricht ber Acta, bag Luther, Melanchthon und Karlftabt an bem Studentenunfug nach bem Frühmahl nicht teilnahmen ("Spectaculo huic pomeridiano non interfuit D. M. Luth. neque Philip. Melan. neque Carolstadius") und aus bem Bericht Reglers 2), wo wir bie bestimmten Angaben finben : "Uf föllichen ... urfachen bewegt ift Martinus sampt Bhilippo Melanchtone und ber ganzen universitet für bas thor zu Bittenberg ufgangen" und: "Demnach Martinus sampt Philippo widerumb in die ftatt feret", mabrend es in ben Acta weniger bestimmt beißt: "Id horae agminatim est itum ad exustorium" unb: "Quo facto rediit in urbem eximius vir D. Martinus, maxima tum Doctorum tum Magistrorum aliorumque literarum candidatorum caterva comitatus." Run ift aber ber Berfaffer ber Acta überhaupt beftrebt, ben Anteil Melanchthons an ber Berbrennung ber Bulle zu verschleiern, wie er auch über ben ficher von Melanchthon verfagten Anschlag schnell und ohne Namensnennung hinweggeht. Go ift es benn sehr mahrscheinlich, daß die Worte "Magister quispiam haud incelebris" eine Berbullung Melanchthons enthalten.
- 2. Biel Kopfzerbrechen gemacht haben die Worte, mit benen Luther die Bulle ins Feuer geworfen haben soll: "Quia tu conturbasti sanctum domini, Jdeoque te conturbet ignis aeternus".

<sup>1)</sup> S. 95, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Johannes Reflers Sabbata, herausgegeben vom historischen Berein bes Kantons St. Gallen, St. Gallen 1902, S. 72.

Diefe Nachricht stammt gleichfalls aus ben Acta, und febr mit Recht macht 3. Luther barauf aufmerksam, bag, so boch biese Schrift im allgemeinen als ausführlicher und lebhafter Bericht eines Augenzeugen einzuschäten ift, ber Berfasser offenbar boch "nur que ber Reihe ber Stubenten beraus, nicht aus ber unmittelbaren Rabe ber Hauptpersonen, beobachtet und beschrieben hat". Da ift also bie Möglichkeit nicht ausgeschloffen, daß ber Berichterftatter Luther nicht genau verstanden bat. Run gibt Agricola die Lutherworte folgenbermaßen wieber: "Quoniam tu conturbasti veritatem dei, Conturbat et te hodie in ignem istum, amen." 1) Wit Recht bemerkt Berlbach, daß die Bendung conturbare in ignem ungewöhnlich ift und daß man auch nicht recht weiß, wer Subjekt au conturbat fein foll. Beibe Anftoge fcwinben, wenn wir für conturbat condomnat -- Subjett deus -- und demanfolge auch vorber für conturbasti condemnasti einseten. gleicht Agricola Luthers Worte mit einem Urteilsspruch ("vorbis in sententiae diffinitivae formam prolatis"). Einen Urteilsspruch über bie "Bulla impijssima" (Agricola) tann man bie Worte recht wohl nennen, wenn sie wirklich, wie wir vermuten, gelautet baben: "Weil du die Bahrheit Gottes (Röm. 1, 25 u. ö.) verdammt haft, verdammt er (Gott) bich jest zu diesem Feuer, Amen."

Sehr aussührlich und unverkennbar mit viel Behagen schilbert ber Berfasser ber Acta, wie die Studenten die Gelegenheit benutzten, ihrem Übermut die Zügel schießen zu lassen. Nachdem Luther und die übrigen Respektspersonen von der Universität in die Stadt zurückgekehrt waren, blieben etliche Hundert Studenten am Feuer zurück, von denen die einen aus vollem Halse "Te deum laudamus" sangen, die anderen Leichengesänge den Dekretalen zu Ehren anstimmten 2). Noch tolleren Spaß verübten sie nach dem

<sup>1)</sup> G. Kawerau, ber bisher betreffs ber Lutherworte ber an bie Acta fich anschließenben Trabition gesolgt war (Köftlin-Rawerau, Martin Luther I, 375), bevorzugt jeht ben Bericht Agricolas (W. Möller, Lehrbuch ber Kirchengeschichte III, 30).

<sup>2)</sup> Es ist recht wohl möglich, daß biese und die im solgenden mit \*

Frühmahle. Auf einem großen Bauernwagen, ben sie gemietet und in dem sie eine ellenlange Bulle wie eine Fahne oder ein Segel aufgepflanzt hatten, zogen sie in theatralischem Ausputz oder als depositores verkleidet unter allerhand Possen in der Stadt umher, luden Bücher Ochsenfarts, Eck, Emsers und anderer Papisten auf und warsen diese dann in das Feuer, an dem inzwischen fortgeschürt worden war. Borher hielten sie noch eine Prozession um den Scheiterhausen ab, wobei teils "Te deum landamus", teils: "O du armer Judas, was hast du getan", teils "Requiem aeternam" \* gesungen wurde.

Ein wenig anders ist das, was der Bischof von Brandenburg gehört hatte und in jenem Berichte wiedergibt: Man hätte einen als Papst verkleidet und ans Feuer gesührt, der seine Krone in die Flammen geworfen und dann schleunigst sich gedrückt hätte.

Ein ahnliches Possenspiel führten die Wittenberger Studenten zu Fastnacht 1521 auf. Luther berichtet darüber an Spalatin am 17. Februar 1521 1): "Iuventus nostra his diedus dacchanialibus nimis ludicre Papam personatum circumvexerunt sublimem et pompaticum, tandem in soro ad torrentem projecturis similes, fugitivum cum Cadinalibus, Episcopis familiisque suis in diversas partes oppidi disperserunt, et insecuti sunt, sestivo valde et arguto invento." Luther schreibt dann weiter: "Excuditur iam ea sabula versibus eruditis."

markierte Stelle der Acta den unbekannten Berfasser des "teutsch Requiem der verbrannten Bullen und päpstlichen Rechten" auregten. — Es ist absgebruckt bei Böding, Opera Hutteni III, 470—472. S. 451 verzeichnet B. drei Ausgaben: 1. — Weller Rr. 1543 — Proctor, An index to the early printed books in the British Museum P. II, sect. I, Nr. 10318 (Straßburg, Richard Beck), 2 — Proctor 10922 (Augsburg, Sigissmund Grimm; Exemplar auch in Zwidan), 3 — Weller 1541. Dazu tommt als 4. Ausgabe Weller 1542 — Proctor 10944 (Augsburg, Welchior Ramminger). — Bon verwandten Satiren erwähne ich hier nur die bei Wackernagel, Bibliographie zur Geschichte des deutschen Krichenliedes, Frankfurt a. M. 1855, S. 100 beschriedene: "Ein vemerlich heillen und weinen von wegen der abgestordnen Wes, . . . ", gewissermaßen die Fortsehung zu Rikolaus Manuels "Krankheit der Wesse".

<sup>1)</sup> Enbers, Luthers Briefmechfel III, 87.

Schon G. Bauch hat erkannt 1), daß Luther hier das Schlußgebicht, betitelt: "In Papam ridicule circumvectum nuper in Bacchanalibus ludis scazon" in der Sammlung: "Epigrammata in iuris canonici incendium Heliodori Alexicaci" meint?). Das von Bauch benutte Nürnberger Exemplar trägt das Autograph: "D Christofero Schewrlo v. j. doctorj consultissimo Nurnberge O B" (— Otto Beckmann). Wir werden danach vielleicht in Beckmann<sup>3</sup>) einen der Wittenberger Humanisten, die zu diesem Sammelwerken beigesteuert haben, sehen dürsen<sup>4</sup>). Andere Exemplare des seltenen Druckes<sup>5</sup>) verwahren die Hamburger Stadtbibliothet, die ehemalige Helmstädter Universitätsbibliothet und die Zwisauer Ratsschulbibliothet. Das Schristchen ist der Aufonahme in den Index Pauls IV., der 1559 publiziert wurde, gewürdigt worden, und zwar scheinen es die Gelehrten der Inquissition in Rom in Händen gehabt zu haben <sup>6</sup>).

Der aus ber Preffe bes Johann Grunenberg in Wittenberg

<sup>1) &</sup>quot;Zeitschrift für Rirchengeschichte" XVIII, 407.

 <sup>2)</sup> Mm 22. Februar 1521 [chidte file Melanchthon an Spalatin: "Ecce versiculos quorundam bonorum iuvenum in incendium Juris Canonici" (CB. I, 858).

<sup>3)</sup> Bgl. Bauch, ebb. S. 839—895 und "Reue Mitteilungen aus bem Gebiete historisch-antiquarischer Forschungen" XIX, 428 ff., Drews, "Zeitschrift fitr Kirchengeschichte" XIX, 71, Daugleiter, "Reue firchliche Zeitschrift" XIV, 86 usw.

<sup>4)</sup> Bedmann ist gewiß auch der Berfasser der mit "Otto Gormanus" unterschriebenen Borrede zu Luthers Galaterbriessommentar von 1519 (Beimarer Ausgabe 2, 443—445). — Hartwig Stoterogge und Joh. Pucher, die zu dem von Melchior Lotther in Leipzig gedrucken Werke Gedichte beigetragen haben (Weimarer Ausgabe 2, 449 f.), sind sibrigens beide in Leipzig immatrikuliert: "Hardevicus Stotherogge Lunedorgensus" Sommer 1517 (Matrikel I, 553) und "Johannes Puchler de Walspach" (— Baldbach, Ballbach oder Ballersbach) Sommer 1516, daccalaurous Sommer 1519 (Matrikel I, 549, II, 541). Stoterogge erscheint als in der Lottherschen Druckere in Leipzig beschäftigt auch in dem Borwort des Hermann Tulich an Andreas Frank von Kamenz auf der Titelrsickseite des dei Panzer VII, 288, 697 und in meinen "Beiträgen zur Resormationsgeschichte" I, 24 f. genannten Druckes.

<sup>5)</sup> Panger IX, 178, 178 (nach bem Exemplar ber Bibl. Schourl).

<sup>6)</sup> Reufc, Der Inber ber verbotenen Bucher I (Bonn 1883), S. 276.

hervorgegangene Druck umfaßt vier Quartblätter. Auf dem Titel steht folgenbes:

EPIGRAMMATA IN IVRIS CANO-NICI INCENDIVM HELIODORI ALEXICACI. LIBESTAS[!] PAPISTIS.

Quondam etiam victis, redit in precordia virtus 1).

Es wird den Freunden der Reformationsgeschichte willkommen sein, wenn wir im Anhang einen durch modernisserte
Interpunktion leichter verständlich gemachten und kommentierten
Neudruck der Gedichte darbieten. Zum Schluß nur noch die Bemerkung, daß Dienstag und Mittwoch in der Fastnacht des Jahres
1525 etliche Bürger und Bürgerssöhne in Zwickau ein ganz ähnliches Spiel wie die Studenten in Wittenberg zu Fastnachten 1521
aufsührten: "Sie haben etliche Hasennetze auf dem Markte aufgestellt, da haben sich etliche wie Mönche, etliche wie Nonnen gekleidet, die haben sie also auf dem Markte in die Netze gejagt
mit großem Geschrei, wie man sonst psiegt auf der Jagd. Auch
sind etliche auf den Gassen umbergeritten und gegangen mit hölzernen
Kreuzen wie Stationarii oder Antoniter usw." (Peter Schumanns Annalen, Handschrift der Zwickauer Ratsschulbibliothet) \*).

<sup>1)</sup> Verg. Aen. II, 367.

<sup>2)</sup> Bgl. hierzu den bei Drews, Der evangelische Geistliche (= Monosgraphien zur deutschen Kulturgeschichte Bd. 12), Iena 1905, S. 17 reproduzierten Holzschuitt: "Das Munich vnd Pfassen Gaid, Niemand zu lieb noch zu laid." Exemplar auf der Beste Koburg. — In demselben Jahre 1525 besantzten auch in Naumburg einige steremstige junge Leute den Munumenschanz der Fastnacht, um unter der Masse eines Narvenspiels Papst und Nerisei zu verspotten. In einem öffentlichen Aufzuge trug man einen umber, der dein Vapst vorstellte, andere ritten als Kardinäle und Bischöfe nebender, wieder andere begleiteten als Mönche und Nonnen unter lächerlichen Gebärden tanzend den Jug (Schöppe, "Rene Mitteilungen" XIX, 326 ff.). — über in Mainz 1510, 1521, 1522 ausgeführte Spottspiele vgl. Kißling, Lorenz Truchses von Pommersselden, Mainz 1906, S. 30; über einen den Mach derhöhnenden Umzug in Bern am 5. März 1522 und die bekannte Benns-Spottseier in Buchbolz, Juni 1524, d.g. A. Götze in "Flugschriften aus den ersten Jahren der Reformation" I (Leipzig 1907), S. 186 ff.

### Anhang.

Epigrammata in iuris canonici incendium. Vreret vt flammis Papistica Jura Lutherus, Ex quauis aer parte quietus erat.

Vulturnus, Boreas, Zephyrus, Notus, Eurus, Japyx, Omnes Aeolia delituere domo.

Flamminomus recta conscendit ad ethera fumus, Certe adeo ista fuit victima grata deo.

Aliud ad Leonem X.

Quid tibi iam superest, Leo sanguinolente, minarum, Suppliciiue nouum quod minitere genus?

Vrere quo doctum voluisti Iure Lutherum, Ipsius hoc rapidis vritur omne genus.

Aliud ad Romam.

Martia nugatrix, flammas absiste minari: Et potuit nugas vrere flamma tuas.

Aliud.

Tyrannicidis si dabantur praemia Vetustiore seculo,

Meritas tuo refer Luthero gratias, O praepotens Germania.

Qui preter id, quod excutere iussit iugum Jniurie Papistice,

Tyrannicorum iurium farragines

Jgni peremit vindice,

Tantumque Biblicis Tyrannum lanceis Penetrauit ad viuum eminus,

Vt cominus pugnare penitus horreat Bullisque bullientibus

Solum minetur, execretur, dimicet.

Porro nibil aliud potest.

Alind.

Quorsum hec perditio? 1) cunam perit ista papyrus, Quae tunicae piperi quiuerat esse loco?

<sup>1)</sup> Matth. 26, 8.

### Respon:

Ah scelus! ista piper tegeret maledicta papyrus? Non erat immundas tegere digna nates.

#### Aliud.

Vana Genethliaci siluere oracula coetus.

Hunc homines olim viuere posse diem,
Quo sacri arderent ter sacra volumina iuris,
Nempe Euangelii solius illud erat.

#### Alind.

Vt pyra cunque fuit tenuis, quae iura cremauit, Non tamen est, quo non fulsit, in orbe locus.

#### Alind.

Succubuit quondam Papali Hieronymus igni
Quique illi verax ante magister erat 1).
Quippe Euangelium plusquam coluere decebat,
Cui certum statuit callida Roma modum.
Nunc quoque, quod simili Martinus peste laborat
Nec Leo pro Christo creditur esse deus,
Illius exurunt libros. quin, si veree fas est,

Vrite papales, qui meruere, libros.

### Alind.

Scandala qui tristi toties vae deuouet, idem Nunc, charte, damnat uos quoque, pestifere. Ite igitur sontes in flammas, publica damna, O ignes Sodomae sulphureos meritae.

### Aliud.

Quam bene — nempe rudis fuit et sine moribus ante — Germanas adiit Romula bulla scholas.

Nam precium tulit inde sui non vile laboris, Que sciat in Latia pleraque rara phrasi.

Vrinari inter distinguere nouit et vri,

Res certe, quam non nouerat ipsa prius.

<sup>1)</sup> hieronymus von Prag und huß.

Vuittemberga dat hoc, Erphordia contulit illud, Vtraque, si redeat, plura docere volet 1).

Aliud epitaphium. Ades, viator, et quiesce pauxillum! Vrbs est ob oculos, temporis sat est istuc Tibi meandi. disce sorte metiri Nostra tuam! nihil potentius nobis, Nihil fuit formidolosius nobis. Minus putabant fulmen esse vi nostra Plaerique, tot minas, tot improbas iras In quosque torquebamus optimos omnem Citra ruborem. Iura Papa nos dixit Romana Romanus, Tyrannidis quamquam Tibicines fuimus merae, libri grandes, Minio nitentes, pumice arido rasi. Et vmbilicis purpuraque spectati. Sed ignis, heu! illud domesticum verbum. Peculiares he nimis mine nobis, Nosmet necarunt hoc agente Martino. In quem fuit mens vnice debacchari. Discrimen hoc nostrum tibi sit exemplo, Viator! optimos ama nec ex illis Lacesse quempiam impudenter, et viues.

In papam ridicule circunvectum nuper in Bacchanalibus ludis scazon. Vos ergo, laruę purpuratę, abite, inter Errate laruas, scenici greges Papę!

<sup>1)</sup> Der Berfasser begeht hier wohl eine Berwechstung. In Ersut wurde bie Bulle zwar auch schimpsiert, aber boch nur in der Weise, das Studenten die zum Berkause ausgebotenen Eremplare wegnahmen und in die Gera warse (Röstlin=Rawerau, Martin Luther I, 369). Aber bei der Berbrennung von Luthers Büchern in Löwen am 8. Oktober 1520 soll solgendes passert sein: "Venit postremo Carmelita nequissimus et postposita verscundia, quo animum suum iniquissimum cunetis patesaceret, in ignem publice et cineres urinam proiecit" (Oecolampadii iudicium de doctore Martino Luthero, zitiert bei Enders II, 584°; vgl. auch Raltoff, Die Anstänge der Gegenresormation in den Niederlanden I (Halle a. S. 1903), S. 22).

Quid enim nisi inane nomen estis et laruae? Generosa posteritas domusque Simonis. Non illius, quem filium vocant Jone 1), Sed Samarei 2), quem vestra Roma dignata est Honoribus deum, Magique scurreque, Simonis, in theatra, factio, perge! Exunguis, i. Leo. Papisticae laruae! Et tu Leonem duc, hypocrisis mendax, Egregia scenae nata, gentium victrix, Satellites, quis nomen indidit Cardo, Patres superbientes herculano ostro, Scariotidae genus, ludibrium Romae, Abite, inanes atque scenice larue, Laruisque tu Papistica vanier Bulla, Inter vagare laruas, tuque, cerite Ecci, sophisticae nihil nisi laruae, 1. semigraecule atque semijudee Et sycophanta, Motta 3), semitrinumme Homoque, totum vt vox notet vna. semissis: Excornis hirce, non sequeris, Emsere? Hue agite, quotquot estis vbique Papistae! Quid enim nisi inane nomen estis et laruae? Spectator, hunc papisticum gregem ride, Laruas inanes, histrionicam turbam!

### Soli Deo gloria!

1) Matth. 16, 17. 2) Apg. 8, 9ff.

<sup>3)</sup> Aleander, geb. in Motta in der venezianischen Provinz Friant, sehrte seit 1499 in Benedig das Hebräsche, das er daheim von einem spanischen Inden gelernt hatte, seit 1508 in Paris das Griechische; er "hat sich den Ruhm erworden, das methodische Studium des Griechischen in Frankreich einzessischt zu haben" (Realenzystopädie I, 328 f.). Daß er ein getauster Inde wäre, ift ihm in Flugschriften jener Tage oft vorgeworsen worden (Zeitschrift six Kitchengeschichte XX, 450 f. und dazu Strauß, Mrich v. hutten, 4. bis 6. Anst., Bonn 1895, S. 841, zuleht Kaltoff, Aleander gegen Luther, Leidzig 1908, S. 149).

# Rezensionen.

i.

2. Conard, Die religiösen und sittlichen Auschanungen der altteftamentlichen Apokruphen und Pseudepigraphen. Gütersloh, E. Bertelsmann, 1907. VI, 248 S. & 4.—, geb. & 4.80.

Bei bem gesteigerten Interesse, bas bie nachtanonische Entwicklung bes Rubentums in ben letten Jahrzehnten mit Recht auf fich gezogen bat, begrußt man jedes neue Bert, bas uns in ber Erfenntnis ber auf biefem Gebiete auftauchenben Brobleme zu fördern geeignet ist, mit Dankbarkeit. Bouffets Bert bemuht fich, die Gefamtericheinung bes nachtanonifden Jubentums nach großen leitenben Gesichtspuntten zu begreifen und, foviel es ibm moglich ichien, bie weiteren religionsgeschichtlichen Berbindungs linien qu gieben. B. giebt seine Rreise weiter als Couard; es ware unrecht, wollte man bie beiben Bucher miteinanber vergleichen; es find nach Bwed und Anlage ju ungleichartige Größen. Dasselbe gilt für bas Berhältnis bes vorliegenben Buches etwa zu Roeberle, Gunde und Gnade ufw., ober ju Bolg, Jubifche Cechatologie ufw. Um Couards Buch zu würdigen, muß man fich seiner Abficht bewußt sein und bleiben. Durch bie unter Raupfd' Leitung erfolgte Bearbeitung ber Apolryphen und Bfeubepigraphen ift alles wichtigere Material für die Kenntnis des nachkanonischen Judentums in guten Überfepungen juganglich gemacht worben. Seine rechte Benutung erforbert entweber ein febr intenfives Studium biefer weitschicktigen und in mancher Sinsicht schwierigen Literatur — ein Studium, an bem nicht jeber, wenn er auch bas Intereffe und ben guten Billen hat, bie nötige Beit findet -, ober aber ein hilfsmittel, bas biefes Stubium gwar nicht einfach erfest, aber boch gang wefentlich erleichtert. Ein solches Hilfsmittel bietet Couard. Er bringt die religiösen und fittlichen Anschauungen ber apolrophischen und pseudepigraphischen Literatur in möglichfter Bollftanbigkeit jur Darftellung. Wenn er babei ApoTryphen und Pseubepigraphen als ein Ganzes nimmt, so entspricht bas burchaus ber Sachlage — trop bem verschiebenartigen Charafter ber Schriften und trop ihrer verschiebenen Entstehungszeit. Gelegenheit, ba, wo es notig ift, auch auf biese Unterschiebe einzugeben, bietet sich auch bei diesem Borgeben, und ber Berfasser hat sich diese Gelegenheiten nicht entgeben lassen.

Der Stoff wird gruppiert nach dem ähnlich in der "Biblischen Theologie" früher und zum Zeil auch jest noch üblichen Schema: Gott, Engel, Gott in seinem Berhältnis zur Welt. Der Mensch und die Sünde. Die Ethik. Die meskanische Erwartung. Die Eschatologie. Eine solche Gliederung ist nicht das Joeal, das weiß Couard so gut wie andere. Aber wo es sich zunächst einmal um Sammlung und Sichtung des Materials handelt, ist sie praktisch und kann die Grundlage für eine weitergehende Untersuchung bieten.

Mit Bedacht wird jedesmal barzulegen gesucht, inwiesern eine Weiterbildung von Anschauungen, die schon im Alten Testament auftreten, vorliegt oder etwa völlige Neubildungen sich zeigen. Auch an der Frage wird nicht vorübergegangen, ob und inwieweit außeristaelitische Einslüsse merkar sind. Der modernen Reigung, überall fremdes Gut zu wittern, stellt Couard starte Stepsis entgehen, ohne gerade in das entgegengesette Extrem zu versallen. In einzelnen Fällen ertennt auch er fremden Einslüs an (z. B. S. 98, 188, 227); bisweilen lehnt er ihn ab, wo er doch recht nahe liegt. Grundsätlich muß man ihm aber beistimmen, wenn er vor allem zuerst seitzustellen sucht, ob nicht eine innerjudässche Entwicklung möglich ist. Immerhin hat man bisweilen das Gesubl, daß er in diesem berechtigten Streben etwas weit geht.

Zweiselhaft erscheint mir, ob Couard mit Recht jede Form ber Hypostasierung des Wortes Gottes bestreitet. Weish. Sal. 18, 15 geht (trog B. 25) über eine bloße Personisitation doch wohl hinaus. Die beildusige Bemerkung, daß der johanneische Logos "überhaupt nicht in dem dienen in der sogla seinen Borläuser" hat, ist auffallend und schwerlich richtig. Weder Sir. 24, 3, noch Weish. 7, 26 genügen zu erklären, daß der erste Sas im Ev. Joh. den diene unter diesem Namen bekannte Größe einsuhrt, wenn sein Borbild die soopla war. In diesem Zusammenhang sind die Namen nicht gleichgultig, wenn man eben verstanden sein wollte. —

Aus ben Aussührungen über ben Menschensohn (S. 204 ff.) ift bervorzuheben, baß auch Couard in ben betreffenden Stellen ber Bilberreben des Henochbuches und bes 4. Esta ein völlig anderes Messiasbild als bas sonst herrschende, an das Alte Testament unmittelbar sich anschließende, anerkennt. It bies richtig, bann erhebt sich allerdings die Frage, ob die ses Messiabild genuin judich ist oder nicht. Die Tatsach, das der Messias genannt wird,

bemeist weiter nichts, als daß man die beiben Bilber gelegentlich zu vereinigen gesucht hat, beweist aber nichts gegen Gresmanns Dese, daß sie von hause aus nicht zueinander gehoren. Diese These, welche zugleich ja semben Ursprung vermuntet, ift erst dann widerlegt, wenn nachgewiesen wird, daß durch innersabische Entwicklung aus dem Davididen der praezistente Wenschenson wird. Couard muß zugeben, daß seine Konstruction dieses Antwicklung aus 6. 212 vorläusig auch eine undewiesene These ist. Donn von Dan. 7, 18 oder Wicha 5, 1 ist doch noch ein weiter Weg zum präezistenten Menschensohn. Anderseits ist die Borstellung, daß eine ursprünglich aus der Fremde ausgenommene Gestalt nachträglich — meinetwegen in Untrapfung an Stellen wie Dan. 7, 13 oder Richa 5, 1 — mit dem Davididen gleichzusehen versucht wurde, gar nicht so sernliegend.

Wilt besonderer Liebe bat fich Couard in bie ethischen Gebanken bes Spatjudentums verfentt, und gerade aus ben biefen Gegenftanb be-

banbeinben Rapiteln wirb jeber etwas fernen tonnen.

Alles in allem barf man in Couards Buch eine willismmene Gabe begenben, bie bas weitschichtige und wichtige Anterial in großer Bosflandigheit und flarer Zusammenfassung vorführt und sebem, ber über Anschunnigen bes Chatzubentums, sofern sie in ben Avoltrophen und Klendephen jum Ausbeud tommen, fich orientieren will, gute Dienste beiten wird.

Ariebenau & Berlin.

Dr. Cules Rothfein.

# Miszellen.

1.

## **Programm**

ber

# Tenlerschen Theologischen Gefellschaft zu Haarlem

für das Jahr 1908.

# Ausgeschrieben find noch die folgenden Preisfragen:

- I. Zur Beantwortung vor 1. Januar 1908:
  - "Was ergibt sich aus den Schriften des Erasmus über seine theoretische und praktische Stellung zur Relisgion?"
- II. Zur Beantwortung vor 1. Januar 1909:
  - "Eine spftematische Auseinandersetzung der sittlichen Gebanken in Boendale's "Lekenspieghel" und in der gleiche zeitigen niederländischen Literatur."
- III. Zur Beantwortung vor 1. Januar 1910 find nochmals ausgeschrieben die folgenden Preisfragen:
  - 1. "Welche Rolle hat das Luthertum gespielt im Niederländischen Protestantismus vor 1618; welchen Einfluß haben Luther und die deutsche Resormation auf die Niederlande und auf Niederländer geübt und wie ist es zu er-

474 Programm ber Teyleriden Theologischen Gesellschaft zu Saarlem.

Maren, daß diese Richtung gegenüber anderen in ben hintergrund getreten ift?"

2. "Wie verhält sich ber Kalvinismus unferer Tage zu bem bes 16. Jahrhunderts hinsichtlich seiner Lehren?"

Über die für die Bewerber um den Preis geltenden Bedingungen vgl. Jahrgang 1906 dieser Zeitschrift, S. 326, wosselbst auch die Abresse.

Drud von Friedrich Anbreas Berthes, Altiengefellichaft, Gotha.

# Abhandlungen.

1.

Die theoretische Weisheit der Einleitung zum Buch der Sprüche, ihr spezisischer Inhalt und ihre Entstehung.

Bon

Lic. theol. Dr. G. Diettrich, Pfarrer ber Reformationstirche in Berlin.

Die Ginleitung jum Bud der Sprude.

(Literartritifche, eregetische und tertfritifche Borbemertungen.)

Als Einleitung zum Buch ber Sprüche sehen wir in ber vorsliegenden Studie die ersten neun Kapitel der Proverdien an. Daß der Verfasser dieser neum Kapitel nicht etwa mit dem Versasser itgendeiner der in Kap. 10—29 vereinigten Spruchsammlungen identissziert werden dars, wie noch Bertheau Kap. 1—9 und 10 bis 22 von demselben Versasser, wie noch Vertheau Kap. 1—9 und 10 bis 22 von demselben Versasser, wie noch Vertheau Kap. 1—9 und 10 bis 22 von demselben Versasser, geht schon daraus hersvor, daß wir es dort (Kap. 10—29) mit zusammenhangslosen Waschals, hier (Kap. 1—9) mit zusammenhängenden Ihsen von Waschals zu tun haben, dort mehr mit Volkspoesse, hier mehr mit Kunstpoesse, dort vorwiegend mit Lebensersahrung, hier vorwiegend mit Ressenden, hier vorwiegend mit Resse

Theol. Stub. Jahrg. 1908.

81

Breite des ursprünglich so frischen und knappen Maschals, der introduktorische Charakter von Kap. 1—9, das höhere Erkenntnisgebiet, auf dem die Weisheit sich betätigt, die fortgeschrittenere Entwicklung des Zunstwesens der Weisen, wie sie in der öfter wiederkehrenden Anrede des Schülers mit P vorliegt usw.

Freilich, ben Zeitpunkt ber Entftehung von Brov. 1-9 genauer zu fixieren, ift beshalb schwer, weil bei ihren tatfachlich vorhandenen Berührungen mit Deuter. und Biob die Abbangigfeit nicht bloß auf seiten ber Rapitel bes Spruchbuches (fo richtig Ewald, Riehm, Delitsich, Nowad), sondern auch auf seiten von Deuter. und hiob (fo higig, Ruenen, hoovtaas) gefunden wird. Da indes 1, 21; 8, 3 und 9, 3 das ifraelitische Gemeinwesen nur noch als eine "Stadt" bezeichnet wird, ba ferner bie Darftellung ber "Torbeit" unter ber allegorischen Geftalt bes fremben Weibes Esras und Nebemias Rämpfe gegen bie ausländischen Weiber (vgl. Esra 9 u. 10 und Reb. 13, 23 ff.) als in der Luft liegend voraussest, ba endlich babylonische Ginflusse von ber Starte, wie wir fie weiter unten feben werben, vor bem Eril wohl taum anzunehmen find, so scheint bie ichon von Sartmann und Batte angenommene nachezilische Abfassung von Rap. 1-9 bie größte Wahrscheinlichkeit für sich zu haben. Rur eine fo spate Beit wie die ber Ptolomäer (fo Holymann, Reuß, Cornill) fann bei bem weiter unten zu tonftatierenben Mangel jebe & belleniftischen Einflusses nicht in Betracht kommen. Wenn Nowack bas aus ben bäufigen Warnungen vor hurerei ju ichließende üppige und ausschweifende Leben mit ben fummerlichen Berhaltniffen ber früheren nacherilischen Zeit unvereinbar erachtet, fo tann biefes Urteil beshalb nichts gegen unsere Datierung verschlagen, weil bie bier angezogenen Stellen 2, 16 ff., 5, 3 ff., 6, 24 ff., 7, 5 ff. bei richtiger Eregese überhaupt nicht von hurerei im Sinne bes 6. Bebotes, sondern von hurerei im Sinne bes 1. Gebotes banbeln. Da wir mit biefer letten Behauptung ber gesamten neueren Eregese widersprechen, so balten wir es für notwendig, unsere eregetische Auffaffung biefer Stellen bes naberen zu begrunden. Nehmen mir zunächst einmal mit ber neueren Eregese an, bag alle biese Stellen Warnungen vor hurerei im Sinne bes 6. Gebotes

Die theoretische Beisbeit ber Ginleitung jum Buch ber Spruche usw. 477

enthielten, und das fremde Beib biefer Stellen als ein wirkliches Beib mit Fleisch und Blut anzusehen ware.

Indes das Unbefriedigende dieser Auffassung kommt schon barin jum Ausbrud, bag fie ben beiligen Schriftfteller mitten in feine gang allgemein gehaltenen Mahnungen jur Beisheit bie Warnung vor einer gang speziellen Fleischessunde einftreuen läßt. Als ob nur vor biefer einen, gang fpeziellen Gleifchesfünde gu warnen gewesen mare! Es fommt bagu, bag biese Auffassung an zwei Buntten geradezu undurchführbar ift. Man beachte zunachft 2, 16 f .: "Damit fie bich rette vor bem fremben Beibe. por ber Bublerin, die ihre Reben geglättet bat, die ben Bertrauten ibrer Jugend verläßt und ben Bund ibres Gottes vergeffen bat." An fich betrachtet, tann bier wie überall bas frembe Beib eine Ausländerin, aber auch eine Ifraelitin, nämlich eine einem anderen Ifraeliten geborige Frauensperson bezeichnen. Daß indes von einer ausländischen Chebrecherin nicht gefagt werben tann, "fie babe ben Bund ihres Gottes vergeffen". wird jest allgemein zugegeben. Ebenso allgemein sollte aber auch bie Unanwendbarkeit biefer Redemendung auf ein ifraelitisches Cheweib zugegeben werben. Unfer Schriftsteller nämlich gebraucht regelmäßig die Bezeichnung Jahme für ben Gott Ifraels. Rur ba, wo er die Gottheit im allgemeinen gegenüber bem ifraelitis schen Jahme im besonderen hervorheben (2, 5) ober bas alls gemein Göttliche gegenüber bem allgemein Menschlichen gum Ausbrud bringen will (3, 4), entschließt er fich jur Bezeichnung "Globim". Ift biefe Beobachtung richtig, bann mußte an unferer Stelle ber Chebruch einer Ifraelitin um fo eber als ein "Bergeffen bes Bunbes Jahmes, ihres Gottes" bargeftellt merben. als Mal. 2, 14 ausbrudlich Sabme als Zeuge bei ber ifraelis tifden Cheschließung genannt wirb.

Sobann beachte man die Stellen: 2, 18 f.; 5, 5 f.; 7, 27. Diese Stellen sind bisher auf das Strafgericht, das die Chesbrecherin und ihre Buhlen trifft, gedeutet worden. Aber diese Auslegung ist nicht haltbar. Denn faßt man das Strafgericht als unmittelbare Folge der ehebrecherischen Tat, so empfindet man es als maßlose übertreibung, daß "alle, die (im Hause der Chesals»

brecherin) eingegangen sind, nicht zurücklehren und die Pfade der Lebendigen nicht erreichen" (2, 19). Faßt man hingegen das Strafgericht als Endgeschick der Ehebrecherin und ihrer Genossen, dann sieht man nicht ein, inwiesern sich dieses Endgeschick von dem der "Weisen" unterscheidet. Denn da nach Prod. 1—9 den "Weisen" nicht ewiges, sondern nur langes Leben verheißen ist (vgl. weiter unten), so steht die School den "Weisen" genau so sicher bevor, wie der Ehebrecherin und ihren Genossen. Es kommt dazu, daß bei jeder der beiden Auffassungen weder das weden in 2, 18a noch "das Weilen der Schatten im Hause der Torheit" (9, 18a) zu seinem Rechte kommt.

Ist somit die moderne Exegese der genannten Schriftstellen auf unüberwindliche Schwierigkeiten gestoßen, so darf man wohl die Frage auswersen, ob sich nicht alle diese Schwierigkeiten von selbst heben, sodald man die genannten Schriftstellen in eine große Allegorie hineinstellt. Oder muß denn das fremde Weib eine wirkliche Shebrecherin von Fleisch und Blut sein? Könnte es nicht vielleicht eine allegorische Gestalt 1), nämlich, wie wir weiter unten eingehender begründen werden, die Personisitation einer vom Auslande eingewanderten Gottes- und Sittenerkenntnis sein? Es ist doch zum mindesten auffallend, daß unsere Kapitel das fremde Weib mit denselben Worten schildern, mit denen die Pfalmen die Berstreter einer neuen, mit der alten Jahwesurcht konkurrierenden Geistesrichtung beschreiben. Man vergleiche nur:

Prov. 5, 3 f.: Denn von Honigseim triefen die Lippen ber Fremben und glätter als Öl ist ihr Gaumen; aber schließlich ist sie bitter wie Wermut, scharf wie ein viels schwert.

Bfalm 55, 22: Glatt find die Butterworte feines Mundes,

<sup>1)</sup> Die im folgenden vertretene allegorische Auffassung des fremden Beibes habe ich schon vor drei Jahren vorgetragen. Ich bemerke das, um den inzwischen von Sellin und Friedlander erschienenen Publikationen gegenüber meine Selbständigkeit zum Ausdruck zu bringen. Anderseits bekenne ich gern, gerade in diesem Aufsate durch eine Unterhaltung mit dem Grafen Baudissu vor manchem voreiligen Schlusse bewahrt zu sein.

und Krieg sein Herz; seine Worte find linder als DI und sind boch gezüdte Schwerter.

Bfalm 52, 4: Deine Zunge sinnt Berberben wie ein scharfes Schermeffer, bu Arglift Berübenber.

(Ühnlich Pfalm 5, 10; 57, 5; 59, 8; 62, 5.)

Es kommt bingu, daß die in Brov. 9, 13 - 18 entworfene Schilberung ber "Frau Torheit" sich auffallend ftark an ben Wortschat unserer von bem fremben Beibe banbelnben Schriftftellen anschließt 1). Frankenberg und andere haben aus biesen Wortanklängen auf einen kompilatorischen Charakter von 9, 13 bis 18 geschloffen und bementsprechend biefen Abschnitt für einen späteren Busat ausgegeben. Aber ift es nicht viel mabriceinlicher, bag ber beilige Schriftfteller mit biefen Wortantlangen bie Ibentität ber "Frau Torbeit" und bes "fremben Beibes" verraten und bamit in Brov. 9, 13-18 ben unentbehrlichen Schluffel jum Berftandnis ber Partien vom "fremben Beibe" barreichen Dann ware nach bes Dichters eigener Erflärung bas mollte? fremde Beib = Frau Torbeit, und die Barnungen vor diesem Beibe waren feine unmotivierten Warnungen vor einer speziellen Fleischessünde, sondern Warnungen vor ber "Torbeit", Die in ben Rabmen ber allgemeinen Ginladungen jur Beisheit gang vorzuglich hineinpaßten. Bon biesem fremden Beibe als einer vom Auslande eingewanderten neuen Gottes- und Sittenerkenntnis könnte auch anftandelos gesagt werben, "fie habe ben Bund ihres Gottes vergeffen". Und was die Hauptsache ift: von biesem fremben Weibe könnte auch bas in vollem Umfange gelten, mas 2, 18 f.; 5, 5 f.; 7, 27; 9, 18 geschrieben ftebt.

Es ift nämlich Tatsache, daß alttestamentliche Schriftsteller vielfach ausländische Gottes- und Sittenerkenntnis mit spiritistischem Unfug in Berbindung setzen. Jesaja (19, 3) sieht "die Beschwörer, welche Totengeister befragen", im ägyptischen Gögensbienst ihr Handwerk treiben. Das Deuteronomium (Deut. 18, 10 f.) sieht in der Totenbeschwörung kananäische Greuel. Und

<sup>1)</sup> אפול. 9, 13 המידה mit 7, 11; 9, 14 ביתה mit 2, 18 unb 7, 8; 9, 15 המיד הוד 7, 8; 9, 16 מתר לב mit 7, 7; 9, 18 לעברי דרך mit 7, 7; 9, 18 מארל mit 7, 23; 9, 18 מארל mit 5, 5; 7, 27; 9, 18 רפאים 2, 18 ff.

baß in Babhlonien tatsächlich die Totenbefragung einen Teil des Kultus ausgemacht hat, dürsen wir aus dem Bortommen des Amtes des sa'ilu — Totenbefragers in den Listen der babhlonischen Priesterklassen schließen 1). Ferner steht es sest, daß dieser spiritissische Unsug sich gerade in der nachexilischen Zeit mit Abgötterei verband. Das wird nicht nur durch die bekannten Stellen Jes. 57, 9 und 65, 4, sondern auch durch die Tatsache bewiesen, daß keine Gesetzgebung so häusig auf die Totenbefragung eingeht, wie das nachexilische "Heiligkeitsgeset" (vgl. Lev. 19, 31; 20, 6. 27).

Sollten nicht auch die oben zitierten Stellen unserer Einleistung zum Spruchbuch von solchen spiritistischen Umtrieben einer fremden Gottes- und Sittenerkenntnis handeln? Daß das in der Tat die einzige Auffassung ift, die alle Schwierigkeiten dieser Stellen zu heben vermag, soll folgende Auslegung zeigen:

- 2, 18 f.: Denn 2) sie hat ihr Haus nach bem Tobe hingesetzt 3) und zu dem Lande 4) der Schatten führen ihre Bahnen. (Aber wie zwecklos solch spiritistisches Treiben ist, folgt daraus, daß) Alle, die dort (im Lande der Schatten) einzehen, kehren nicht zurück und erreichen nicht die Psade des Lebens.
- 5, 5 f.: Ihre Füße steigen jum b) Tobe hinab, die School ist's, ju der ihre Schritte hineilen. Den Weg der Lebendigen beobachtet sie nicht b) (wohl aber den der Toten): schwan-

<sup>1)</sup> Bgl. auch im Gilgameichepos ben Passus, wo Ca burch Rergal ben Totengeist Cabanis "wie einen Wind" aus ber Erbe emporsteigen läßt. Jensfen, K. B. VI, 1 S. 263.

<sup>2)</sup> Die in '⊃ liegende Begründung bes Borbergebenden kommt nur bei unserer Auffassung bes 18. Beries jur Geltung.

<sup>3)</sup> Für החש ließ mit allen Reueren החש.

<sup>4)</sup> Für אל רפאים אל (pgl. 3ef. 26, 19) vor, a) weil auch die LXX (παρά τῷ ἄση μετά των γηγενών) hier unmöglich bloß אל רפאים אל gelesen haben tönnen, und או weil so allein das Suffix in באידה (2, 19) zu seinem Rechte kommt. Beachte, daß sich auch so erst der tat sächlich vorhandene Antlang an Ischtars höllensahrt (ersit lå tåri — Land ohne Rüdlehr) vollendet.

<sup>5)</sup> Mit Dort ergange 38.

<sup>6)</sup> Lies בל חפלם und vgl. Miller=Rantfc G. 38f.

Die theoretische Weisheit ber Einleitung jum Buch ber Sprüche usw. 481

kend geworden sind (von diesem lichtscheuen Treiben) ihre Bahnen 1) (wie die der Blinden Thren. 4, 14).

- 7, 27: Wege zur Scheol sind die Wege 2) ihres Hauses, hinabführend zu ben Kammern bes Tobes.
- 9, 18: Und er weiß nicht, daß Schatten bort (im Hause ber Torheit) weilen, daß in den Tiefen der Scheol (vgl. Ezech. 8, 7-12) ihre Geladenen sind.

In Summa: Nachdem Frankenberg nachgewiesen, daß die manscherlei Ausbrücke, mit benen scheinbar das Treiben von Raubmörbern (vgl. 1, 11 f., 16 f.; 6, 17 f.) geschildert wird, nicht im eigentslichen Sinne, sondern bildlich als Schilderungen von den Machinationen der Gottlosen gegen die Frommen verstanden werden müssen, wird man sich endlich auch gewöhnen müssen, die Schilderungen vom Treiben des fremden Weibes nicht wörtlich, sondern bildlich vom Treiben einer aus der Fremde eingewanderten Gottessund Sittenerkenntnis (siehe unten) zu verstehen.

In textkritischer Beziehung herrscht über Prov. 1—9 im großen und ganzen Übereinstimmung. Der Abschnitt 9, 7—10 wird wohl von allen Kritikern als eine den Zusammenhang von 9, 6 und 9, 11 störende Interpolation ausgesondert. Auch der von Frankenberg vorgeschlagenen Streichung von 8, 13 stimme ich zu 3).

Nur über 1, 1—7 und 6, 1—19, ober wie man um der verschiedenartigen religiösen Stimmung dieser Berse willen besser sagen sollte, über 6, 1—15 und 6, 16—19 herrscht eine Meisnungsverschiedenheit. Der Abschnitt 1, 1—7 ist erst jüngst noch von Frankenberg und Müller-Kautssch dem ersten Dichter abgesprochen worden, aber Budde (Theol. Litztg. 1904, Kol. 41) wird wohl recht behalten, wenn er diesen Abschnitt zwar als Überschrift ansieht, aber unter Bergleichung von Error 1, 6 mit 6, 16 ff. als unveräußerlichen Bestandteil des Weisheitstraktates Kap. 1 bis 9 requiriert.

<sup>1)</sup> Das hier folgenbe לא חדע ift mit Miller=Rautich G. 38f. als Gloffe au faffen.

<sup>2)</sup> Erganze הרכי mit Müller - Rautich.

<sup>8)</sup> Bu ben fleineren Textemenbationen, bie Müller-Rautich und ansbere vorgenommen haben, werben wir im Beburfnisfalle Stellung nehmen.

Der Baffus 6, 1—19 ift von Higig 1), Ramphausen, Müller-Rautsch u. a. in formaler Beziehung um ber knappen Maschalt willen, in inhaltlicher Beziehung um ber Lebensregeln willen als beterogenes Element empfunden worden, aber Nowad, Strad und andere haben ihn als ursprünglichen Bestandteil bes Sanzen festgehalten. Da ich in biefer Frage ben Aufbau von Rap. 1-9 als lettes entscheibendes Moment anrufe, so fei es mir geftattet, ohne Auseinandersetzung mit den geklinstelten und völlig unbefriebigenben Einteilungen von Delitich (15 Spruchreben), Reuß (21 Ansprachen), Rowad (7 Teile), Strad (Einleitung und 9 Teile) bas hier berzuseten, was sich mir als Disposition ber Einleitung jum Spruchbuch ergeben bat.

Überschrift Rap. 1. 1-7.

## I. Einleitung Kap. 1, 8-33.

- a) Einladung gur Bucht bes Batere (= Beisbeiteleb. rers) Rap. 1, 8-9.
- b) Warnungen bor bem Bofen Rap. 1, 10-19.
- c) Auftreten ber perfonifizierten Beisheit Rap. 1, 20-33 2).

## II. Eigentliche Abhandlung Kap. 2-8.

- a) Gine Ginladung jur Bucht bes Baters (= Beisbeitelebrere) Rap. 2.
- b) Warnungen bor bem Bofen Rap. 3-7.
  - α) 3, 1-26 brei paranetische Erguffe (beginnend 3, 1. 11. 21),
- β) 3, 27—35 Zusammenstellung positiver Lebensregeln,
   γ) 4, 1—27 drei paränetische Ergüsse (beginnend 4. 1. 10. 20).

  - a) 5, 1-23 brei paranetische Ergusse (beginnend 5, 1. 7. 20),
- 2.  $\beta$ ) 6, 16—19 Zusammenstellung positiver Lebensregeln,  $\gamma$ ) 6, 20—7, 27 brei paränetische Ergüsse (beginnend 6, 20; 7, 1. 24).

<sup>1)</sup> Hitig hat außer 6, 1—19 auch noch 3, 22—26; 8, 4—12 und 14-16 gestrichen, aber bamit nirgends Anklang gefunden.

<sup>2)</sup> Diese Dreiteilung ber Einseitung bilbet bas Borbild für bie Dreiteilung ber eigentlichen Abhandlung.

Die theoretische Beisheit ber Einleitung jum Buch ber Sprüche nsw. 483

- c) Das Auftreten ber personifizierten Weisheit Kap. 8. hier wird die Bahrheit der Beisheit begründet durch ben hinweis auf:
  - a) ihren exoterischen Charafter (B. 1-5),
  - β) die Gerabheit ihrer Terminologie (B. 6-11),
  - y) ihre ftaatserhaltende Kraft (B. 12—16),
  - 8) ihre Bebeutung für das wirtschaftliche Fortkommen (B. 17 bis 21),
  - ε) ihr hohes Alter (B. 22-81).

### III. Schluß Kap. 9.

Der Schlüffel jum Berftanbnis ber Allegorie von ber Chebrecherin in ber Gegenüberftellung von

- a) ber personifizierten Beisheit (9, 1-12) und
- b) ber personisizierten Torheit (9, 13-18).

Wie diese Übersicht zeigt, gruppieren sich die Warnungen vor dem Bösen Kap. 3—7 um zwei Zusammenstellungen von positiven Lebensregeln 3, 27—35 und 6, 16—19, die in ihrer religiösen Stimmung, aber auch in ihrem Wortschat durchaus dem Charafter der Einleitung zum Spruchduch entsprechen. Jede dieser beiden Zusammenstellungen positiver Lebensregeln muß, wenn der Ausbau gleichmäßig sein soll, durch je drei mit "mein Sohn" oder "ihr Söhne" beginnende paränetische Ergüsse ein- und ausgeleitet werben. Das ist aber nur dann der Fall, wenn der Abschnitt 6, 1—15 1), dem so wie so außer der behaglichen Breite der ersten 9 Kapitel auch ihre religiöse Stimmung sehlt, an seiner gegens wärtigen Stelle gestrichen wird.

### Die theoretische Weisheit von Prov. 1-9.

Der Begriff ber Weisheit wird in ber Einleitung jum Spruchbuch in einem zwiefachen Sinne gebraucht. Er bezeichnet: 1) bie objektive, göttliche und 2) die subjektive, menschliche Weisheit. Die erstere wird in unserer Untersuchung nur so weit berücksichtigt

<sup>1)</sup> Rach Bidell=Bubbe (Theol. Litztg. 1904, Kol. 41) find bie Berfe 6, 1-15 in folgender Anordnung ben Proverbien einzugliedern: 24, 28-29;

<sup>6, 1-8; 24, 30-32; 6, 9. 10</sup>f. (= 24, 35f.); 6, 12-15 (refp. 19).

werben, als fie ein Obiekt ber von ber theoretischen Beisbeit gepflegten Gotteserkenntnis ift. Die lettere, Die subjektive, menfcliche Weisheit, stellt sich in Prov. 1-9 als praktische und theoretische Beisheit bar. Die prattifche Beisheit-Sittlichkeit, Die in ben älteren Sammlungen eine fo große Rolle fpielte, ift in Brov. 1-9 burch bie theoretische Weisheit faft vollftanbig verbrangt worben. Sie findet fich eigentlich nur noch an brei Stellen: Rap. 2, 2 und 7, 4, wo fie nach bem Zusammenhange mit bem vorhergebenden Terte mit ben "Geboten" identifiziert wird, und 8, 20, wo fie als personifizierte Größe von fich fagt: "Auf bem Bfabe ber Berechtigkeit manble ich, mitten auf ben Steigen bes Rechts" 1). Auch biefe praftische Weisbeit-Sittlichfeit wird inbes in der vorliegenden Arbeit berücksichtigt werden, da sie nicht nur für sich, sondern auch im Berbaltnis jur Furcht Jahmes jum Erkenntnisgebiete ber theoretischen Beisheit gebort. Die theoretische Beisheit 2) nimmt offenkundig ben breitesten Raum in Brov. 1-9 ein. Schon in ben alteren Sammlungen trat fie gelegentlich auf (vgl. 15, 2 und 7). Aber gang abgeseben bavon, daß sie bort niemals ausdrücklich von ber Furcht Jahmes abbangig gemacht murbe, murben ihr bort lediglich profane Dinge als Erfenntnisobjekte zugewiesen. Balb zeigte fie fich als eine Erfenntnis ber Zweckbestimmung bes irbischen Gutes (17, 16), balb als eine Erkenntnis beffen, mas zur rechten hausverwaltung (14, 1; 24, 3), jur Butererwerbung (23, 4; 24, 4) und Priegführung (24, 6) gebort, balb als Menschenkenntnis (11, 9; 20, 5. 27), balb als Gelbfterfenntnis (vgl. 14, 8 mit 16, 2, auch 20, 24) ufm. Nur eine einzige Stelle (28, 5: bie, welche Jahme suchen, haben Ginficht in alles) läßt uns vermuten, daß

<sup>1)</sup> In gewiffem Sinne gehört auch 3, 35 hierher, weil hier biejenigen als "Beife" bezeichnet werben, bie ben in 3, 27—31 aufgestellten fittlichen Anforberungen genügen.

<sup>2)</sup> Ich weiß, daß der Ausbruck "theoretische Beisheit" nur unvolldommen das wiedergibt, was indogermanisches Sprachgefühl unter "theoretisch" verzsteht. Die Gotteserkenntnis z. B., die auch ein Stück der "theoretischen Beisheit" ausmacht, ist durchaus nicht rein theoretisch. Dennoch übernehme ich den Ausbruck aus der Tradition der biblischen Theologie, weil er in der Tat am klirzeften den Gegensat zur "praktischen Beisheit" ausspricht.

bie theoretische Beisheit auch in alteren Tagen schon bobere Er- tenntnisobjette gehabt haben mag.

Ganz anders liegen die Dinge in Brov. 1—9. Das erste, was uns auffällt, ist das: die theoretische Weisheit-Erkenntnis ist hier in ein Abhängigkeitsverhältnis zur Furcht Jahwes gesetzt. Bestimmter ausgedrückt: die Furcht Jahwes erscheint hier als Prinzip der theoretischen Weisheit (1, 7 [9, 10]). Das ist gegenzüber der früheren Auffassung etwas Neues. Aber damit nicht genug. "Wenn du sie (die praktische Weisheit-Sittlichkeit) suchst wie Silber", so lesen wir 2, 4—10, "... dann wirst du Einssicht in die Furcht Jahwes gewinnen und Erkenntnis Gottes erslangen, denn Jahwe gibt (theoretische) Weisheit und aus seinem Munde stammt Erkenntnis und Einssicht ... dann wirst du Einssicht gewinnen in Rechtbeschaffenheit und Recht und Geradheit, kurz jeden Pfad des Guten, denn (theoretische) Weisheit wird in dein Perz kommen und Erkenntnis deiner Seele lieblich sein."

Bas folgt aus diesem Zusammenhange? Ich benke: Die theoretische Weisheit hat nicht nur, wie wir kurz vorher sahen, ein neues Prinzip, sondern auch ein neues Objekt für die von ihr gepslegte Erkenntnis gefunden. Sie zeigt sich nämlich: 1) als Einsicht in die Furcht Jahwes, 2) als Erkenntnis Gottes (vgl. auch 3, 6 und [9, 10]), 3) als Einsicht in die Sittlichkeit. Die Entstehung dieser neuen theoretischen Weisheit zu erklären, das soll die letzte und höchste Aufgabe der vorliegenden Studie sein. Zuvor aber haben wir durch eine Bergleichung von Prov. 1—9 mit den Spruchsammlungen in Rap. 10—29 den spezissischen Inshalt dieser neuen theoretischen Weisheit auf ihrem eben stizzierten dreisachen Erkenntnisgebiete zu konstatieren und damit die Basis für jene Erklärung ihrer Entstehung zu schaffen.

# I. Der spezifische Inhalt ber theoretischen Beisheit.

### 1) Die theoretische Weisheit als Ginfict in die Furcht Jahmes.

Was unsere Einleitung zum Spruchbuch unter Furcht Jahwes versteht, hat sie niemals selbst ausgesprochen. Da sie indes ähnslich wie die älteren Sammlungen neben und in der Furcht Jahwes einen Spielraum für die Übung des Gottvertrauens läßt (vgl.

16, 20; 20, 22 mit 3, 5; 3, 25 f. und beachte noch die Forberung ber Liebe gur Beisheit 4, 6; 5, 18f.; 7, 4), fo burfte wohl so viel gewiß sein, daß die Furcht Jahmes nicht etwa als ein ftlavisches Zittern vor Gott im Sinne von Bfalm 2, 11 ge faßt werben barf. Die Grunbstimmung ber Gottesfurcht ift vielmehr in allen Sammlungen bie - Demut. b. b. bas bemutige Sichbeugen unter bie Billenstundgebungen Jahmes. Rur fo erflart es fic, wie in alteren Zeiten bie Demut zweimal als ein Korrelatbegriff jur Gottesfurcht bingeftellt werben kann, bas eine Mal in einem Parallelismus membrorum (15, 33), bas andere Mal in einem Appositioneverhältnis (22, 4). Rur fo erklärt sich auch, wie in Rap. 1-9 unter ben Dingen, Die für Jahme refp. Die Beisheit ein Gegenftand bes Saffes find, zweimal (6, 17 und 8, 13) ber Hochmut ben ersten Blat einnimmt und nur ber Demutige im Gegensat jum gottlofen Spotter ber Gnabe Jahmes verfichert wird (3, 34). Gine Sonderftellung ber Einleitung jum Spruchbuch tritt erft in ber Beurteilung bes Berhältniffes ber "Furcht Jahmes" jur Beisheit-Sittlichfeit bervor. Fragen wir nämlich, wober bie Beisbeit- Sittlichkeit tommt, jo bewegt fich bie Antwort ber alteren Sammlungen noch auf zwei Linien. Balb nennt fie bie Weisen, balb Jahme als Spenber ber Beisheit. Balb beißt es: "Geb mit Beifen um, so wirft bu meise (13, 20), benn bes Beisen Bunge zeigt gute Erfenntnis" (15, 2), vgl. auch 10, 14; 15, 7; 12, 18. Balb beißt es: "Bon Jahme kommt ein verftandiges Beib" (19, 14) und "Die Schritte bes Mannes (b. b. fein sittlicher Lebenswandel) bangen von Jahme ab" (20, 24). Balb beißt es: "Der weise Mann befänftigt ben König (in seinem Born)" (16, 14: ral auch 11, 30). Balb beißt es: "Gleich Bafferbachen ift eines Rönigs Berg in ber Band Jahmes. Wohin er will, lenkt er es" (21, 1). Auf benselben beiben Linien muß fich naturgemäß auch bie Antwort auf die Frage nach bem Wege jur Beisbeit-Sittlichkeit bewegen. Balb wird ein Achten auf die in ben Batem und Weisen vorhandene Lebenserfahrung empfohlen, bald bie Furcht Jahmes, bas bemütige Sichbeugen unter seine Billensfundgebungen. Bald beift es: "Gin weiser Gobn ift bes Baters

Zucht" (13, 1) 1) und "Der Narr verschmäht die Zurechtweisung seines Baters" (15, 5) ober "Ein Ohr, das zum Leben führende Rüge hört, hat seinen Aufenthalt unter Weisen" (15, 31). Bald heißt es: "Die Furcht Jahwes ist eine zur Weisheit führende Zurechtweisung" (15, 33) ober "Durch die Furcht Jahwes kommt Weiden des Bösen" (16, 6).

3a waren alle biefe Bater und Beifen, auf beren lebenserfahrung bier verwiesen wirb, ausgesprochen religiöse Manner, bann ließen sich vielleicht biefe beiben Linien in einem Buntte vereinigen, dann könnten vielleicht ihre Lebenserfahrungen mit ben Willenstundgebungen und Offenbarungen Gottes ibentifiziert werben und die Furcht Jahwes ware schließlich nichts anderes als ein Achten auf die Lebenserfahrungen ber Bater und Weisen. folange ber religiöse Charafter ber alteren ifraelitischen Maschalbichter ober Beisen nicht bewiesen werben tann, vielmehr jugegeben werben muß, daß Chebne (Job and Salomon 1877, p. 134) recht bat, wenn er fagt: .. It is not clear to me that these wise men (im Gegensat zu ben späteren Beisen) were preoccupied by religion" und abermals: "At any rate the writers (of the first collection) are clearly not in the van of religious thought", fo lange gibt es in ben älteren Sammlungen zwei grundverschiebene Wege jur Beisheit-Sittlichkeit, nämlich: bie Furcht Jahmes und bas Achten auf bie Lebenserfahrungen ber Bater und Weisen; b. b. in ben alteren Sammlungen ift Weisbeit-Sittlichkeit 2) noch möglich obne Furcht Jahwes.

Ganz anders liegen die Dinge in Prov. 1—9. Die Weisen, die hier zu uns reden, sind Männer von ausgesprochen religiösem Charakter. Wie sie das inzwischen kodifizierte Gesetz des Herrn anderen ans Herz legen (vgl. Prov. 3, 9a mit Lev. 27, 30 ff., Num. 18, 21 ff., Deut. 12. 14. 26 und Prov. 3, 9b mit Rum. 15, 20 f.), so leben und weben sie selbst darin. So innig sind

<sup>1)</sup> Beachte inbes, bag Opferind und Muller-Rantich bier nach ben Berfionen lefen: "Ein weifer Sohn liebt (and) Bucht."

<sup>2)</sup> Es hat dies zum guten Teil wohl seinen Grund auch darin, daß in ber altesten Anthologie die Sittlickleit vielsach noch als bloke Lebenstlugheit ausgesaßt wird (vgl. weiter unten).

sie mit seinem Geiste verwachsen, daß sie ihre eigenen Unterweisungen als "Gebote" bezeichnen (vgl. 2, 1; 3, 1) und neben die obengenannten Gebote Jahwes als gleichwertige hinstellen dürsen. Daß sie daneben auch noch auf die Lebensersahrung der Bäter verweisen (vgl. 1, 8; 6, 20), macht hier nichts aus, da die Bäter, die sie dabei im Auge haben, selbst im Geset des Herrn erzogen sind und aus seinem Geiste heraus reden (vgl. 3, 3 s.). Als Spender der Weisheit = Sittlichkeit kann darum, auch wenn es nicht aus drücklich gesagt wird 1), jest nur noch einer erscheinen: "Jahwe". Und an Stelle der früher noch zugelassenn beiden Wege zur Weisheit Sittlichkeit gibt es jest nur noch einen: "Die Furcht Jahwes ist der Weisheit Anfang" (9, 10), d. h. Weisheit seittlichkeit ohne Furcht Jahwes ist unmöglich (vgl. auch 8, 13 und 3, 7).

Mit anderen Worten: Das ist die eigentümliche Einsicht, welche die Einleitung ins Spruchbuch in die Furcht Jahwes gewonnen hat: sie hat die Jahwesurcht als unentbehrliches Fundament der Sittlichkeit erkannt.

### 2) Die theoretische Beisheit als Erfenntnis Cottes.

Obwohl in den älteren Anthologien der Begriff der Gotteserkenntnis noch nicht auftritt, so darf man doch aus der Ausssage, daß "die, welche Jahwe suchen, Einsicht in alles haben" (28, 5), den Schluß ziehen, daß auch hier eine gewisse Gotteserkenntnis, wenigstens der Sache nach, als selbstverständlicher Besitz des Weisen vorausgesetzt wird. Der Unterschied zwischen den älteren Anthologien und Prod. 1—9 wird nur darin bestehen, daß dort die Gotteserkenntnis vornehmlich aus der Erschrung, hier aber trotz Prod. 3, 5, 7 aus der Ersahrung und Reslexion geschöpft wird. Denn daß in der Tat unser Dichter auch der Reslexion eine Bedeutung für die Erlangung der Gotteserkenntnis zuschreibt, geht schon daraus hervor, daß er seine Gegner in dem achten Kapitel (siehe unten) auf verstandesmäßigem Wege von der Wahrheit seiner Gotteserkenntnis zu überzeugen



<sup>1)</sup> Die Stelle 2, 6: "Jahme gibt Beisheit" gehört nicht hierher, ba fie von ber theoretischen Beisheit handelt.

versucht. Nur darf man nicht vergessen, daß er gerade da, wo er der von einem Gegner behaupteten Unmöglichkeit einer spekus-Lativen Gotteserkenntnis (30, 1 f.) entgegentritt, nicht nur auf die Erfahrung neben der Reflexion verweist (30, 5 b), sondern auch seine Reslexion in die Schranken der im Worte Gottes vorsliegenden Offenbarung hineinstellt (30, 5 a). 1) Daher kommt es auch, daß sich die Aussagen seiner mehr spekulativen Gottesserkenntnis zum großen Teil noch mit denen der rein empirischen Gotteserkenntnis früherer Tage decken.

So wird in älterer wie in neuerer Zeit Jahwes Bohlgefallen resp. Mißfallen von dem sittlichen Berhalten der Menschen abhängig gemacht.

A. Falsche Wage ist ein Greuel für Jahwe, volles Gewicht aber gefällt ihm wohl 11, 1. (Uhnlich 20, 10 und 23.) Ein Greuel sind für Jahwe die, welche ein verkehrtes Herz haben, Gegenstand seines Wohlgefallens aber sind die unsträsslich Wandelnden 11, 20. Ein Greuel für Jahwe sind Lügenlippen; die aber Treue üben, gefallen ihm wohl 12, 22.

Der Frevler Opfer ift ein Greuel für Jahme, aber bas Gebet ber Redlichen gefällt ihm wohl 15, 8.

Ein Greuel für Jahwe ist ber Weg bes Frevlers, aber er liebt ben, ber ber Gerechtigkeit nachjagt 15, 9 (ähnlich 17, 15; 15, 26; 12, 2; 16, 5) usw.

B. Ein Greuel ift für Jahme ber Abwegige, aber bei ben Reblichen ift sein Geheimnis 3, 32 (ähnlich 6, 16).

Binde sie (liebreiche Gesinnung und Treue) um beinen Hals usw., dann wirst du Gnade ... gewinnen in ben Augen Gottes und der Menschen 3, 3f. (abnlich 8, 35).

Und dort wie hier ist es Jahme selbst, der in Betätigung bieser seiner Gesinnung den Gerechten belohnt und den Frevler bestraft.

<sup>1)</sup> Die Worte 30, 5 n. 6 rühren von bemselben Bersasser her wie Prov. 1—9. Sie sind von diesem Bersasser nicht bloß als Antwort auf 30, 1—4, sondern auch als Shlußwort zu den Spruchsammlungen Kap. 10—29 gesmeint. Die Berse 30, 7 — 31, 31 sind noch spätere Zusätze.

A. Eine Schutwehr ift für ben Unschuldigen (lies bei) ber Weg Jahwes, aber Ruin für die Übeltäter 10, 29.

Das haus ber Stolzen reißt Jahme weg, aber bie Grenze ber Witme stellt er fest 15, 25.

Die Augen Jahwes behüten die Erkenntnis, so fturzt er benn bes Treulosen Worte um 22, 12.

Nicht ungestillt läßt Jahwe bas Begehren bes Gerechten, aber bie Gier ber Freder stößt er zurud 10, 3 (ähnlich 12, 2; 18, 10 und indem sogar Sünde als Strafe für Sünde erscheint 22, 14).

B. Der Fluch Jahwes ist im Hause bes Frevlers, aber die Bohnstätte ber Gerechten segnet er 3, 33.

Wie er ber Spötter spottet, so gibt er ben Demütigen (Qerê) Gnade 3, 34 (ähnlich 2, 7; 3, 6) 1).

Und boch muß schon in diesen Gedankenreihen ein Unterschied zwischen den älteren Anthologien und Prov. 1—9 konstatiert werden, sofern hier allein Lohn und Strafe Jahwes als ein von der Weisheit ausgehender Segen resp. Fluch gedacht werden.

- Bgl. 3, 16: Dauer ber Tage ist in ihrer Rechten, in ihrer Linken Chre und Reichtum.
  - 4, 6: Berlaß sie nicht, so wird sie bich bewahren; liebe sie, so wird sie bich behüten (ähnlich 4, 8 f.).
  - 8, 18: Reichtum und Chre ift bei mir, altehrwürdige Sabe und Gerechtigkeit.
  - 8, 21: Um benen, die mich lieben, reelles Gut zukommen zu laffen und ihre Schatkammern zu fullen.
  - 9, 11: Denn burch mich werben beine Tage viel,
  - und 1, 28: Dann werden sie mich rusen, aber ich werde nicht antworten; sie werden nach mir suchen, aber mich nicht finden.

Wenn außerdem noch die Strafe Jahwes als ein Gericht erscheint, das die Sünder an sich selbst vollziehen (vgl. 1, 18; 8, 36)<sup>2</sup>) resp. ihnen durch ihre Sünde bereitet wird (1, 19;

<sup>1)</sup> Die einzige Stelle, an ber ein Zweifel an ber gerechten Beltregierung Gottes befämpft wirb, ift 3, 11 f.

<sup>2)</sup> Einmal (vgl. 11, 17) begegnet biefe Auffaffung auch in alterer Zeit.

1, 32; 5, 22), so liegt hier offentundig das Bestreben vor, Jahme selbst so wenig wie möglich mit bem Treiben biefer Welt zu verquiden.

Dieses Streben, Jahme ber Welt möglichst fern ju ruden, bringt die Einleitung jum Spruchbuch am beutlichften in ben Borftellungen von der Beltschöpfung, erhaltung und eregierung jum Ausbruck. Früher nämlich pflegte man Jahme felbft als Schöpfer von allem (16, 4) zu bezeichnen. Bon Jahme kommt, jo fubr man fort, ber bas Berborgene erforschenbe Menschengeift (20, 27), das hörende Ohr und das sehende Auge (20, 12), ber Sieg in ber Schlacht (21, 31) und die Entscheidung bes Loses (16, 33) usw. Aber die Einleitung ins Spruchbuch mählt andere Ausbrude. Auch sie läßt Jahme die Welt schaffen und erhalten. Aber fie brudt bas fo aus: "Jahme bat burch Beisheit die Erde gegründet, hat die himmel burch Ginsichtigfeit festgestellt; burch seine Ertenntnis brachen bervor bie Baffermaffen und die Atherhöhen ließen Tau herniederriefeln (3, 19)" 1). Selbst bie Rönige ber Erbe regieren burch bie Beisheit und die Gewaltigen ordnen burch sie an, mas recht ift (8, 15). Richt als ob ich meinte, es werbe in biefen Ausfagen die Beisheit als ein felbständiges, außer Gott eriftierenbes Wesen (Hypostase) gebacht ober gar ber Versuch gemacht, durch biese Hppoftase die unterbrochene Berbindung zwischen bem tranfgenbenten Gott und ber Welt wiederberguftellen. Das biefe ben poetischen Charafter ber Darftellung vollständig verkennen 2) und

Theol. Stub. 3abrg. 1908.

<sup>1)</sup> In ber Stelle 8, 27-31 ift nach ber bei Frantenberg gegebenen richtigen Auslegung Jahme felbft ber Weltschöpfer. Die Weisheit bagegen bat, ba 37728 nicht Bertmeifter, sonbern Pflegling beißt, mit ber Beltschöpfung gar nichts zu tun.

<sup>2)</sup> And an ber Stelle 8, 22-30 ift bie Beisheit feine Sppoftase; betanntlich will biefe Stelle gegenüber bem neologischen Charatter ber Torbeit bas bobe Alter und bamit bie Babrheit ber vom Dichter vertretenen Beisheit nachweisen. Dazu wird von ihr gesagt: 1) Die Weisheit ift vor Urzeiten als Embryo im Mutterleibe gewirkt (8, 22-23), 2) als die Welt noch nicht war, wurde sie geboren (24-26), und 3) als bie Welt geschaffen wurde, war fie ein Pflegling, ein fpielendes Rind (8, 27-30). Bare bie Beisbeit in biefem Ausammenbang Sppoftafe, b. b. ein perfonlich bargeftelltes Prinzip ber Belterflärung, bann mußte fie bei ber Beltfcopfung als eine unter Gottes 32

dem Dichter und seiner Zeit Bedürfnisse imputieren, die damals jedenfalls noch nicht vorhanden waren. Nein, wer die dichterische Sprache unseres Weisheitslehrers in Prosa zu übersehen und aus ihrer Bilderrede den eigentlichen Sinn herauszuschällen vermag, der muß zugeben, daß hier nur von einer Eigenschaft Gottes die Rede ist. Und wer mit uns in der vom Dichter bekämpsten Torheit die altorientalische Gottes- und Sittenerkenntnis erblickt spieche weiter unten), der muß einräumen, daß mit dieser Einsührung der göttlichen Weisheit nicht etwa eine Berduickung zwischen Gott und Welt hergestellt, sondern vielmehr eine Berquickung von Gott und Welt auß energischste bekämpst werden soll. Wit einem Satz der spezifische Inhalt der Gotteserkenntnis unserer Einleitung geht dahin, daß Gott mit der Welt nicht identisiziert werden darf, sondern möglichst transzendent über der Welt gedacht werden muß.

### 3) Die theoretifche Beisheit als Ginfict in die Sittlichkeit.

Die Einsicht, welche der Berfasser von Prov. 1-9 in die Sittlichkeit gewonnen hat, läßt sich in erschöpfender Beise nur darstellen, wenn wir seine Vorstellungen a) vom höchsten Gut, b) von der zum sittlichen Handeln besähigenden Gesinnung (= Tugend), c) von der pflichtgemäßen Betätigung der sittlichen Gesinnung (= Pflicht) an unserem Geiste vorübergehen lassen. Da indes die sud d) genannten Vorstellungen schon dei der Einsicht in die Furcht Jahwes ihre Berücksichtigung gesunden haben, so dürsen wir uns hier mit einer Vorsührung der sud a) und c) ausgesührten Vorstellungen begnügen.

### a) Die Borftellungen vom bochften Gut.

Als höchstes Gut wird im ganzen Buche ber Proverbien bas Leben gepriesen, und zwar im Gegensatz zum Tode. So heißt es 11, 19: "Wer an Gerechtigkeit Wohlgefallen hat 1), der tut's zum Leben und wer dem Bösen nachjagt, der tut's zum Tode." Und in demselben Sinne spricht die personisizierte Weisheit 8, 35 s.:

Leitung stehende Klinstlerin, aber nicht als Pflegling ober spielendes Lind das stehen.

<sup>1)</sup> Lies mit Müller-Rant fd רֹצָה fur בָּן fur

"Wer mich erreicht, hat Leben erreicht, ... alle, die mich baffen. lieben ben Tod." Es ift befannt, daß noch Emald in seiner "Lebre ber Bibel von Gott" (Bb. III, S. 124 und 433) bas bier gepriesene Leben als ewiges Leben = Unfterblichkeit gefaßt und D. Holkmann fogar unter Berwertung biefer Auffassung von Ginfluffen ber platonischen Unfterblichkeitslehre (Bhabon) auf bie Proverbien (Stabe, Beschichte bes Boltes Ifrael, S. 299) gerebet bat. Aber seitbem man in Anlehnung an LXX bas un-הבמיתו und bas verbächtige אל-מות und bas verbächtige במיתו (14, 32) in mendiert hat, burfte allgemein anerkannt fein, daß das leben in allen Teilen ber Broverbien als biesfeitiges. irbisches Gut gemeint ift. 3mar macht Debler (Theologie bes Alten Testamentes, S. 857) noch binter einigen Stellen ber Ginleitung zum Spruchbuch (2, 18; 5, 5; 7, 27; 9, 18) ein Fragezeichen, weil bier bie School wohl als Enbaeschick ber Chebrecherin und ihrer Genoffen, aber nicht ber Frommen und Beisen erscheine, aber ba diese Stellen überhaupt nicht vom Endgeschick ber Chebrecherin und ihrer Genoffen, sonbern, wie wir oben gesehen haben, von beren spiritistischen Umtrieben handeln, so muß bas "Leben" auch bier trot ber Deblerichen Bebenten als biesseitiges, irbisches But gefaßt werben. — Der mannigfache Inhalt biefes Gutes wird ben Frommen nicht mit einem Male, sonbern nach Daggabe ihrer Frömmigkeit nur allmählich, b. h. in stufenmäßigem Fortschritt, zuteil. Rur so begreift man, wie ber Lebensmeg ber Gerechten auch ohne Ahnung eines ewigen Lebens mit einer "aufwarts steigenden Bahn" (15, 24) und mit bem "fortschreitenben hellerwerben bes Morgenglanges" (4, 18) verglichen werben fann. Wer aber auf bem Sipfel ober im Mittageglanze seines frommen Lebens ftebt, ber barf ben gangen Inhalt bes bochften Butes fein eigen nennen. Dazu geboren in älterer und neuerer Zeit: Dauer ber Tage (10, 27. 30 und 3, 2. 16; 4, 10; 9, 11), Reichtum

<sup>1)</sup> Auch wenn 14, 32 gelesen werben müßte: "Getrost bleibt in seinem Sterben (17722) ber Gerechte", so braucht bas immer noch nicht auf eine Hoffnung bes ewigen Lebens zu beuten. Es kann sich ebensogut auch auf die Zukunft bes Geschlechtes bes Gerechten (14, 26; 20, 7) ober auf die Fortbaner seines Andenkens (10, 7) beziehen.

(22, 4 und 3, 10. 16; 8, 18), Ehre (21, 21; 22, 4 und 3, 16; 8, 18), Gerechtigkeit als sittlicher Habitus (21, 21 und 8, 18). In alterer Zeit wird außerbem noch Fortbauer bes Anbentens (10, 7) genannt, in neuerer Zeit Gefundheit (3, 8; 4, 22), Schönheit (3, 22), Sicherheit (1, 33; 3, 23-26), mabres Blud (2, 7). Einsicht in die Rechtbeschaffenbeit (2, 9), Ginsicht in Die Furcht Jahmes und Erkenntnis Gottes (2, 5) und endlich ber Besits bes Landes Rangan nach Bollzug bes Weltgerichtes (2, 21 f.). Die lettgenannten Lebensguter find von großer Bichtigkeit für bie Beftimmung bes spezifischen Inhalts ber Ginsicht, die Brob. 1 bis 9 in das bochfte Gut gewonnen haben. Es ift ja schon lange bemertt, daß ber bem Buch ber Spruche jum Borwurf gemachte Eubamonismus in allen Teilen bes Spruchbuches eine außerorbentliche Milberung baburch erfährt, daß ber als Lohn ber Frommigkeit erscheinenbe irbische Besitz als ein Zeichen und Unterpfand bes göttlichen Wohlgefallens beurteilt wird und bie Gerechtiafeit fo notwendig jum bochften Gute gebort, daß aller irdifche Besitz ohne sie als wertlos erscheint (11, 4; 15, 6). Aber wenn nun weiter in Prov. 1-9 zu einem Leben, bas ben Ramen Leben verbient, nicht nur ber Befit ber theoretischen Beisheit mit ihrer breifachen Erkenntnis gebort, sondern auch die Teilnahme am meffignischen Reich, wie immer auch bieselbe vermittelt gedacht wird, so ift bamit sicher bem Eubämonismus ber alttestamentlichen Moral ber bentbar milbefte Ausbruck verlieben.

### b) Die Borftellungen von ber Pflicht.

Dem heteronomen Charakter der alttestamentlichen Moral entsspricht es, daß im ganzen Proverdienbuche die Pflicht des Mensichen durch ein außerhalb des Menschen stehendes Gesetz bestimmt wird. Solange sich dieses Gesetz nicht nur in den Offenbarungen Jahwes, sondern auch in den Ersahrungen der Bäter und Weisen darstellte (vgl. oben), trug die Moral einen allgemein heteronomen Charakter. Aber von demselben Augenblick an, wo das Gesetz in dem geschriebenen Gesetz Gottes aufgezeigt ward, empfing die Moral einen speziell theonomen Charakter. In diesem Fortsschritt repräsentiert sich der größte Unterschied der Pflichtenlehre der Einleitung des Spruchbuches von der der älteren Sammlungen.

Andere Unterschiede ergeben sich, wenn wir die von Prov. 1 bis 9 vertretenen Anschauungen vom pflichtmäßigen Handeln nach ber üblichen Oreiteilung (a) Pflichten gegen Gott,  $\beta$ ) Pflichten gegen uns selbst und  $\gamma$ ) Pflichten gegen den Nächsten) an unserem Geiste vorübergehen lassen.

Als vornehmfte Pflicht gegen Gott erscheint in allen Schichten der Proverdien die Furcht Jahwes. Als selbstverständliche Betätigungen der Furcht Jahwes erscheinen überall das Opfer (14, 9; 15, 8; 17, 1; 21, 3. 27 und [6, 35] 7, 14) 1) und das Gelübde (20, 25 und 7, 14). Das Gebet wird allerbings nur in alter Zeit (15, 8. 29; 21, 13) erwähnt, aber ich habe nicht den Mut, hier aus dem Schweigen von Prov. 1—9 ein argumentum e silentio zu ziehen.

Hingegen scheint mir in Brov. 1—9 eine einzigartig dastehende Hochschäung der kultischen Pflichten vorzuliegen. Während nämlich in der ältesten Sammlung noch die Pflege von Recht und Gerechtigkeit über das Opser gestellt wird (21, 3) und dementsprechend das Gebet des Unbarmherzigen als unerhörlich bezeichnet wird (21, 13) und das Opser des Frevlers als ein Greuel für Jahwe (15, 8) und das Gelübde des Unüberlegten als ein Fallsstrick für den Menschen (20, 25), so wird Kap. 3, 9 ohne sede Einschräntung zur Entrichtung der Erstlinge des Einsommens ausgefordert und dieser nackten Entrichtung der Erstlinge ein Segen in Aussicht gestellt, der sonst (3, 16 und 8, 18) nur als Lohn der Weisheit selbst erscheint.

Was nun die sub  $\beta$ ) und  $\gamma$ ) genannten Pflichten betrifft, so bewegen sich die Aussagen von Prov. 1—9 auch hier im großen und ganzen in den Bahnen der älteren Sammlungen. Das gilt zunächst in formaler Beziehung insofern, als die Einleitung ins

<sup>1)</sup> Wie wenig übrigens die älteste Anthologie eine Betanntschaft mit den gesetzlichen Begriffen und Anschauungen vom Opser verrät, geht zwar nicht aus der Bezeichnung des Sühnopsers mit mat hervor (21, 27) — denn auch nach dem Gesetz fällt das Sühnopser unter den Begriff des mat —, sondern aus der Bezeichnung des Frevlers als eines id des Gerechten (21, 18). Das der Gehaldopser (14, 9) ist von den Kritikern mit Recht sür verdächtig erklärt worden.

Spruchbuch ber Mehrzahl biefer Bflichten eine probibitive Formulierung gibt und bamit an bem negativen Charafter ber proverbiellen rejp. altteftamentlichen Ethit festhält. Es gilt aber auch in materieller Binficht. Bei ber Aufforberung jur Gelbftbeberrfoung (16, 32 und 25, 28) 3. B. wird bie Aufmertfamteit gang wie in früheren Tagen auf einzelne Blieber bes menschlichen Leibes gelenkt, auf Augen (vgl., 4, 25 mit 10, 10), Lippen (vgl. 4, 24 mit 16, 30; 22, 18), Füße (vgl. 4, 27; 6, 18 mit 25, 8), Banbe (vgl. 6, 17 mit 12, 24; 19, 24; 26, 15) und ichlieflich auf bas Berg (vgl. 4, 23; 6, 18 mit 14, 30, 33; 15, 13 f.). Man könnte bochstens sagen, daß bier die primare Bedeutung des Berzens schärfer als früher bervortritt (vgl. 4, 23). Auch wenn bie Stellung jum Nachften geregelt wirb, werben aus alterer Beit ber bekannte Tone angeschlagen, ob man nun warnt vor hochmut (vgl. 6, 17; 8, 13 mit 16, 5; 21, 4; 25, 6f.; 29, 23), Lüge (vgl. 6, 17 mit 12, 19. 22; 13, 5; 17, 7; 21, 6), Reib (vgl. 3, 31 mit 23, 6), falschem Zeugnis (vgl. 6, 19 mit 19, 5. 9; 21, 28; 25, 18), Streit (vgl. 3, 30 mit 15, 18; 16, 28; 17, 14; 21, 9. 19; 25, 24; 29, 21 f.), Wortverbrehung (vgl. 2, 12; 8, 13 mit 10, 31) und Berbrüberung mit ben Gottlosen (vgl. 1, 11 bis 19 mit 16, 29; 24, 1. 21) 1) ober ob man zur hulbreichen Gefinnung (vgl. 3, 3 mit 20, 28), Treue (vgl. 3, 3 mit 11, 13; 20, 6), Wohltätigfeit (vgl. 3, 27 f. mit 14, 21. 31; 19, 17) und Geborsam gegen die Eltern (vgl. 1, 8; 4, 1 mit 23, 22) aufforbert.

Selbst die Warnungen vor der Torheit, die in den Barnungen vor dem ehebrecherischen Beibe verborgen liegen, haben in älteren Sammlungen ihre Parallelen (24, 1. 21), wenn man nicht gerade



<sup>1)</sup> Frankenberg hat zuerst erkannt, daß die charakteristischen Ausbrücke in Kap. 1, 11—19 nicht wörtlich, sondern als Bilderrede zu verstehen find. "Schon bei Jerem. (Ezech.) ist der Ausbruck "Od im uneigentlichen Sinne zu verstehen von der Bergewaltigung der Schuldlosen im Gericht." Bgl. auch Psalm 94, 21. Matth. 27, 4. Die zitierte Stelle handelt also nicht von dem Treiben gewisser Raubmörder, sondern ist eine in stereotypen Ausbrücken gehaltene Schilderung von den Machinationen der Gottlosen gegen die Frommen.

Und doch an einer Stelle erhebt fich auch in diesen Bedankenreiben die Einleitung jum Spruchbuch weit über die alteren Anthologien. In den letteren pflegte man bekanntlich die Sittlichfeit (praftische Beisbeit) noch vielfach mit ber Beltklugbeit zu ibentifigieren. So, wenn man ben Weisen burch sein guruckaltenbes Schweigen (13, 16) und ben Ginfichtigen burch fein vorfichtiges Miftrauen (14, 15) carafterifierte. Und ohne Frage liegt bier eine Schwäche ber alteren Ethik. Aber wenn Bruch (G. 145) und fen (S. 37) auf Grund von 8, 5 und 12 diefelbe Schwäche auch in Brov. 1 - 9 hineingetragen haben, fo wiberspricht bas nicht nur ber tatfachlichen Ignorierung bes Weltklugen in biefen Rapiteln, sonbern auch bem Sinne von 8, 5 und 12. Denn bie Weisheit, die 8, 12 behauptet, fie habe "Rlugheit" inne, ift boch nicht bie praktische, sondern bie theoretische Weisheit. Und warum follte die bebräische Sprache einem Menschen, ber bas breifache Ertenntnisgebiet ber theoretischen Beisheit beberricht, bas Brabifat ber "Klugheit" vorenthalten? Bollenbs bie Aufforberung an die Einfältigen: "Gewinnet Einficht in die Rlugheit" (8, 5) wird ohne Schwierigkeit als eine Aufforderung jum Studium ber theoretischen Weisbeit verftanden werben burfen. Mit anberen Worten: In Brov. 1-9 bat die Sphare bes Ethischen insofern eine Beidräntung erhalten, als bas weite Gebiet bes Weltflugen von ihr ausgeschloffen ift 1). Daß damit junachft eine Bertiefung ber Auffassung vom Sittlichen als einem Gegenstande bes pflichtgemäßen Sanbelns gegeben ift, liegt auf ber Sand. Man beachte aber, daß damit zugleich die Frage entsteht, ob das Weltfluge mit bem Nomismus bem Gebiete bes ethisch Gleichgültigen ober mit bem Chriftentum bem Gebiete bes ethisch Erlaubten (individuell Beftimmbaren) jugewiesen werben muß.

II. Die Entstehung ber theoretischen Beisheit. Schon seit Iahrzehnten ift die theoretische Beisheit in irgendwelche Beziehungen zur nichtisraelitischen Gebankenwelt gesett wor-

<sup>1)</sup> Das findet fich jum Teil icon bei Siob, vgl. Bruch G. 214.

D. Holkmann 3. B. hat in Stades "Geschichte bes Bolfes Ifrael", abgesehen von ber Allegorie (S. 296) und Unfterblichfeitslehre (S. 299), besonders in der "Spekulation" des 8. Ravitels ber Broverbien einen belleniftischen Ginfluß gefunden. Er schreibt barüber: "Es ift ja ohne Frage ein überaus hober und iconer Gebanke, bag bas Ibeal sittlich normierter Beisbeit ben Schöpfer bei feiner Schöpfung geleitet habe. Aber, wenn biefe Beisbeit als Erftling unter Gottes Geschöpfen und als Wertführerin Gottes beim Bau der Welt gepriesen wird, so ent= faltet sich boch bier ber griechische Begriff bes Rosmos als ber wunderbar herrlichen Weltordnung viel zu beutlich vor unseren Augen, als daß wir nicht ben fremdländischen Ginschlag in diefern Gewebe bemerken mußten; und wenn es beißt, daß biese bei ber Schöpfung waltenbe Weisheit nun auch die Führerin bes einzelnen Menschen auf seinem Lebenswege sein foll, so klingen auch barin gang beutlich gewisse Theorien griechischer Philosophie an. barf nur nicht ben Berfaffer jum Bertreter eines ausgeprägten Stoizismus ober, mas noch falfcher mare, Blatonismus machen" Fügen wir zu biefem Baffus noch bingu, bag Cornill (Einleitung S. 225) unter Berufung auf Reuß auch "in ber Spoftafierung ber Beisheit" einen Ginfluß ber alexandrinischen Philosophie erkennt, so haben wir damit wohl alle Berbindungs= linien ausammengestellt, die jemals amischen Brov. 1-9 und ber bellenischen, resp. bellenistischen Bbilosophie gezogen worben find. -Bang andere, nämlich babblonische Ginfluffe find in ber neueften Zeit unter Anlehnung an Guntel 1) von Zimmern (in Schrabers "Reilinschriften und bas Alte Teftament" 3, S. 439) behauptet Er ichreibt barüber: "Weiter geht bie Beftalt ber perworden.

<sup>1)</sup> Ausgehend von der Annahme, daß mythologische Figuren in der Re, ligionsgeschichte häufig durch Abftraktionen ersett werden, hatte Guntel (Gesnesis, S. 95) allerdings nur behauptet, daß auch die "Beisheit" an Stelle einer weiblichen Göttin, einer Tochter Gottes, getreten sei, ohne dabei Siduri Sabitu zu nennen. Aber auch diese Formulierung ift salsch. Sie vergist, daß vielsach auch in umgekehrter Reihensolge erft Abstraktionen geschaffen wers ben und dann erst die Arbeit des dichterischen Genius einsetz, der solchen Abstraktionen durch allerhand Personistzierungen nach ins und ausländischen Mysthologemen Fleisch und Blut gibt.

sonisszierten Beisheit (Chołma) in Prov. 1—9 im letten Grunde wohl jedenfalls auf eine Göttin, und zwar wahrscheinlich speziell auf Ischtar-Siduri als Göttin ber Beisheit zurück."

Die Frage, was an diesen vielsach recht unbestimmten und wohl absichtlich in der Schwebe gehaltenen Bemerkungen wahr ist, wird sich nur dann zuverlässig beantworten lassen, wenn wir die dichterische Form, in der die theoretische Weisheit uns vorzgeführt wird, von der letzteren selbst unterscheiden.

#### 1) Die Entstehung der dichterischen Form der theoretischen Weisbeit.

Daß die theoretische Beisbeit trot eines eventuell auslanbischen Ursprunges ihrer bichterischen Form als selbständiges Brodutt bes bebruifchen Beiftes bezeichnet werben mußte, wenn nur ihr Inhalt ber fpeziell bebraifchen Beifteswelt angeboren wurde, ift felbftverftanblich. Rein Menich wird Schillers Lieb an die Freude als eine Entlehnung aus der griechischen Mythologie bezeichnen, weil die in biesem Liebe personifizierte Freude als Tochter aus Elbfium bargeftellt wirb. Aber ebenfo felbft= verständlich ift es auch, daß bebräische Dichtungen, beren Inhalt eventuell ale spezifisch bebraisch erwiesen werden sollte, jum minbesten nach ber formalen Seite auf allgemein orientalische resp. speziell babylonische Ginfluffe geprüft werben mußten. Ift nicht ber gange alte Orient im letten Grunde nur eine einzige, große, umfaffende Rultureinheit mit einem gemeinsamen fulturellen, geiftigen und insbesondere auch literarischen Leben? Und fteht nicht Ifrael mitten barin in biefem imposanten Rulturzusammenbang? Bare es nicht möglich, bag ein bebraifcher Dichter - er mag in seinem Inhalt noch so original ober hebräisch sein wenigstens in ben formen und Mitteln seiner bichterischen Darftellung von feiner fulturellen Umgebung beeinflußt fein tonnte? -Run muß ich zwar die Allegorie an fich, b. b. ben bichterischen Bersuch, ber Phantasie bes Hörers resp. Lesers ein anderes Objett ober Beschehen als bas unmittelbar bargeftellte vergegenwartigen zu wollen, als gut bebraifc (vgl. 2 Sam. 12, 1 ff.) bezeichnen. Und dasselbe gilt in bemselben Umfange von bem besonderen Falle der allegorischen Bersonifitation, die ein Abstrat-

Digitized by Google

tum als bandelnbe und rebende Berson einführt (val. Bigim 85, 11). Inwiefern bier alexandrinische Ginfluffe ju fpuren fein follen (fo holymann G. 296), verftebe ich nicht. Aber wenn man bie Spitheta ober Handlungen ansieht, mit benen ber Dichter bie allegorische Geftalt ber Beisbeit geschmudt bat, so wird man allerdings bier an Attribute erinnert, die faltisch irgendwann icon einmal von ber babblonischen Beisheitsgöttin Ischtar ausgefagt worben sind. Schon bas vornehmfte Epitheton ber Ischtar "Siburi Sabitu", b. b. "Mabchen (Jungfrau) vom Berge Gabu" (Rimmern S. 574), scheint in der Einleitung jum Spruchbuch burchzutlingen, wenn die Weisheit im Gegensat ju bem ebebrecherischen Treiben bes fremden Beibes als unberührte Jungfrau gedacht werben muß. Auch bie Bezeichnung Ischtars als ber Tochter bes himmelsgottes Unu (Zimmern S. 352 und 424) fonnte in 8, 24 verwertet fein, wenn man annehmen durfte, baß ber, ber bie Beisheit geboren, mit Jahme, ihrem Schöpfer (8, 22), als identisch gebacht ift. Noch beutlicher scheint die Borftellung von Ischtar als ber "Schöpferin von allem" und ibre ibeographische Bezeichnung als "Töpferin, Tonbildnerin" (Zimmern S. 430. 429) in Brov. 1, 19 jum Ausbrud zu fommen 1). Freilich, will man gerecht sein, so muß man berartige Untlange an Attribute aus bem babylonischen Bantheon nicht blog für Die allegorische Darftellung ber Beisheit, sondern auch für bie ber Torbeit, Die wir oben mit bem fremben Beibe ibentifigiert baben, jugeben. Der Unterschied besteht bier nur barin, bag bie bei ber Torbeit in Betracht tommenden Ornamente an Epis theta, Reben und Sandlungen ber 3fctar, als Bottin ber finnlichen Liebe ober Bolluft anklingen. Bas find bas für Ornamente? Bei ber Beantwortung biefer Frage gilt es febr vorsichtig zu sein, damit nicht etwa Ornamente angeführt werben, die ebenfogut Attribute der Wollustgöttin Ischtar wie irgendeiner anderen Bolluftbienerin fein können Benn 3. B. die Torbeit ben "Bertrauten ihrer Jugend verlaffen bat" (2, 17) und

<sup>1)</sup> Die Stelle 8, 27-30 gehört, nach der 6.491, Anm. 2 gegebenen Anslegung, nicht hierher.

nun die Einfältigen und Unverständigen ins Berberben zieht, so kann das wohl an Ischtar erinnern, die ihren Geliebten Schamasch im Stich läßt und nun die anderen versührt von Tammuz, dem "Buhlen ihrer Jugend", dis hin zu Ischullanu, dem Gärtner ihres Baters (vgl. Gilgameschepos, Iensen in R. B. VI, 1, S. 171 f.). Aber ein Skeptiker darf fragen, ob das nicht ebensogut auch von jeder Straßendirne gesagt werden könne. Oder, wenn die Torheit "in der Dämmerung am Abend des Tages, inmitten der Nacht und Finsternis" (7, 9) ausgeht, ihre Opfer zu sangen, so kann das wohl von dem Abendsterne (Ischtar-Benus) gesagt sein, aber es kann auch auf jede Hure Anwendung finden.

Gewiß, wenn die "Weisheit" mit Attributen der Weisheitsgöttin Ischtar geschmudt ift, dann liegt die Wahrscheinlichkeit nabe, daß in diesen und ähnlichen Bendungen die Wollustgöttin Ischtar Modell gesessen haben könnte. Aber über eine Wahr= scheinlichkeit kommen wir hier nicht hinaus.

Anders liegen die Dinge an zwei anderen Stellen. 3ch meine Brov. 2, 16-19 und 5, 3-6. Beiser hat in ber "Oriental. Literaturzeitung" 1900, Rol. 450 f. Dieje beiben Stellen als lette Refte einer bebräischen Umbichtung ber Ischtarlegende ausgegeben, Die burch einen späteren Rebattor an ihrem gegenwärtigen Blate in die Einleitung jum Spruchbuch eingeschoben sein sollen. Begen diese Auffassung spricht ber Zusammenhang des Tertes. Brov. 5, 3-6 ift beshalb nicht an seinem gegenwärtigen Blate ju entbehren, weil die Mahnung in B. 8: "Halt von ihr fern beine Strafe, tomme ber Ture ibres Saufes nicht nabe" völlig unverständlich wird, wenn vorher nicht von der "Fremden", d. h. von 5. 3-6 die Rede war. Und Brov. 2. 16-19 ftort jeden= falls nicht den Zusammenhang. Überblicken wir nämlich ben Aufbau von 2, 12-20, so zerfällt berfelbe in brei Teile. erfte und zweite Teil beginnen B. 12 und B. 16 mit להצילד. ber britte B. 20 mit pob. Der erfte und zweite Teil fteben als Parallelglieber gleichwertig und gleich umfangreich nebeneinander, ber britte ordnet sich ihnen turz unter. Der erfte und ameite Teil explizieren die "rettende" Macht ber Beisheit, ber britte gibt bie Zweckbestimmung (char) bes Gangen an. Wie wenig aber der zweite Teil (B. 16—19) eine bloße Wiederholung des ersten ist, geht daraus hervor, daß in ihm die "rettende" Macht der Beisheit vor den Bersuchungen der fremden Gottes- und Sittenerkenntnis dargelegt wird, während B. 12—15 die "rettende" Macht vor den Bersuchungen sittenloser Menschen zum Ausdruck kommt.

Sind also die Worte 2, 16—19 und 5, 3—5 auch nicht als eingeschobene Refte aus einer bebräischen Umbichtung ber Ischtarlegende zu faffen, so will ich boch gerne zugesteben, baß in ihnen Anklänge an die Ischtarlegende vorliegen. Wir lesen noch einmal 5, 5: "Ihre Füße geben zum Tode hinab, zur Unterwelt ftreben ihre Schritte bin" und 2, 18: "Denn jum Tobe bat fie ihr Haus gesetzt und zu ben Schatten führen ihre Bahnen". Daß diese Worte, wenn sie nicht eine unglaubliche Trivialität enthalten follen, nicht von irgenbeiner hure von Fleisch und Blut gesagt fein können, weil bas hinabsteigen in ben habes nach Unficht unseres Dichters auch ber Weisen Endgeschick ift, haben wir oben bewiesen. In bezug auf welche Wollustdienerin also mögen biefe Borte gefagt fein? 3ch tenne nur eine Bolluftbienerin, von ber es fich lohnt ju fagen, bag "ibre Fuße jur Unterwelt ftrebten", und "ibre Babnen zu ben Schatten führten" ich meine die Ischtar. Die Sache liegt bemnach bier also: Unfer Dichter will auf ben spiritiftischen Unfug ber fremden Gottes= und Sittenerkenntnis binweisen. Wie Jes. 57, 9; 65, 4 und andere Stellen beweisen, hat die hebraische Sprache mancherlei Worte und Wendungen jur Berfügung, um biefen Unfug jum Ausbrud zu bringen. Unfer Dichter aber, weil er bem Borer bie Totenbeschwörung als etwas burchaus Beibnisches, vielleicht auch mit bem Ischtarfultus Berbunbenes brandmarten will, mablt Worte und Wendungen für seinen Bortrag, wie fie jeder Renner bes altorientalischen Sagentreises bei ber Erzählung ber Ischtarlegende verwertete.

Bas entnehmen wir dem Ganzen? Ich denke, die Tatsache, daß gewisse Attribute (Epitheta, Reden und Handlungen) der personisizierten Weisheit sowohl als auch der personisizierten Torheit mehr oder weniger deutlich an Attribute der babhsonischen Weis-

beits- resp. Wolluftgöttin Ischtar anklingen. Ob aber biese Attribute wirklich gerabe bem babblonifchen Bantheon entlebnt find, ift, so gerne wir auch bie Möglichkeit, ja sogar bie Babrscheinlichkeit zugeben, immer noch zweifelhaft. Denn bie Gottheit Ischtar = Athtar = Aftarte = Atar finbet fich nicht nur bei Babyloniern, sondern auch bei Affprern, Simjaren, Moabitern, Bbiliftern, Aramaern und in einer abgeleiteten Beise auch bei ben Arabern (vgl. Baubissin PRE3, Bb. II, S. 153, 3. 1-5). Diejelben Attribute, Die von ben Babploniern ber 3fctar beigelegt wurden, konnen also - und zwar obne jebe Beeinfluffung von Babel ber — auch von anderen Bölfern ber bei ihnen entsprechenden Göttin beigelegt worden fein. Und eine Beeinfluffung ber Gebankenwelt Ifraels ift in ber exilischen und nachexilischen Zeit nicht bloß von Babel aus verfolgt, sonbern auch, wie Esra-Nebemia verraten, von der allernächsten Rachbarschaft (Esra 4, 4 עם הארץ und 6, 22 גויי-דוארץ; Nehem. 4, 1: Araber, Ammo= niter, Afchbobiter).

Doch gleichviel, ob unser Dichter zu ben Ornamenten seiner beiben allegorischen Gestalten die Attribute einer babylonischen ober nichtbabylonischen Ischtar verwertet hat, es bleibt ein übersraschender Schachzug seiner Apologetis, daß er die vielgeschmähte Gottess und Sittenerkenntnis Israels mit den Attributen einer vorderasiatischen Weisheitgöttin, dagegen die vielgerühmte fremde Gottess und Sittenerkenntnis (siehe weiter unten) mit den Attrisbuten einer vorderasiatischen Wollustgöttin geschmückt hat. Auf die vom Dichter besämpsten Bertreter der fremden Gottess und Sittenerkenntnis, die ja, wie wir unten sehen werden, in der vorderasiatischen Götterwelt zu Hause waren, muß dieser übersraschende apologetische Schachzug einen tief demütigenden und geradezu niederschmetternden Eindruck gemacht baben.

### 2) Die Entstehung der theoretischen Beisheit selbst.

Daß die theoretische Beisheit als eine bestimmte Tätigkeit bes menschlichen Geistes (Nachdenken über Gott, Sittlichkeit und Religion) aus einer nichtisraelitischen Gedankenwelt entlehnt sein sollte, ift von vornherein ganz unwahrscheinlich. Alle Bölker haben,

wenn sie eine gewisse Stuse ber Kulturentwicklung erreicht haben, neben ben sogenannten profanen Dingen bes Lebens auch Gott, Sittlichkeit und Religion zu Objekten bes menschlichen Nachbenkens gemacht, warum sollte bas Ifrael nicht getan haben? Auch daß in Ifrael biese theoretische Weisheit in ein Abhängigkeitsverhältnis zur Furcht Jahwes gesetzt wurde, ist bei dem religiösen Charakter bes Bolkes nur zu natürlich.

Dagegen, daß die theoretische Weisheit als Zusammenfassung berjenigen Erkenntnisse, die auf den drei genannten Erkenntnissgebieten gemacht worden sind, ganz oder teilweise vom Ausland entlehnt sein könnte, muß dei Israels Lage zwischen Ügypten und Wesopotamien, dem Mittelländischen Weer und Aradien als Mögslichkeit zugegeben werden. Ob freilich diese Möglichkeit einer einzgehenderen Betrachtung des religionsgeschichtlichen Problems gegensüber aufrecht zu erhalten ist, soll im solgenden an einer doppelten Gruppe von Erkenntnissen der Einleitung zum Spruchbuch geprüst werden: 1) an benjenigen Erkenntnissen, die zu irgendeiner Zeit einmal auf frembländische Einssüsse zurückgesührt worden sind, 2) an benjenigen Erkenntnissen, die surückgesührt worden sind, 2n denjenigen Erkenntnissen, die sich uns als der spezissische Inhalt der theoretischen Weisheit herausgestellt haben.

Bas die erfte Gruppe anlangt, so läßt sie sich schnell ersledigen. Die Unsterblichteitslehre, die man auf Platos Phädon usw., und die Hypostasensehre, die man auf die alexandrinische Philosophie zurückgesührt hat, existieren in Birklichteit gar nicht in Brov. 1—9 (vgl. S. 493 und S. 491, Anm. 2). Eine Erklärung ihrer Entstehung wird damit ganz von selbst überslüssig. Endlich die Idee vom Rosmos als einer wunderbar herrlichen Weltordnung sindet sich, wenn wir von ihrer eigentlimlichen dichterischen Formulierung in Brov. 1—9 absehen dürsen, so häusig im Alten Testament (vgl. Hiod 28, 23—28; Psalm 65; Psalm 104; Gen. 1), daß ich nicht verstehe, warum gerade der Weisheitslehrer sie aus nichtisraelitischen Gedankenreihen entlehnt haben sollte.

Bei ber zweiten Gruppe handelt es sich im wesentlichen um folgende Erkenntnisse: 1) Die Furcht Jahwes ist das Fundament ber Sittlickleit. 2) Gott darf nicht mit der Welt identissizert werden, sondern muß möglichst transzendent vorgestellt werden.

3) Den Motiven jum sittlichen Sandeln ift bie Soffnung auf Teilnahme am meffianischen Reiche beizugablen. 4) Unter ben Bflichten gegen Gott tommt ben tultischen Bflichten eine selbständige Bebeutung ju. 5) Das Bebiet bes Beltflugen ift aus ber Sphare bes Sittlichen auszuschließen. Dag biefe Ertenntnisse, auch wenn fie außerhalb Ifraels vorhanden gemejen maren, Entlehnungen aus fold einer nichtifraelitischen Gebankenwelt fein könnten, ift icon beshalb unwahrscheinlich, weil ber Dichter von Brov. 1-9 in feiner Beurteilung bes Berbaltniffes Ifraels jum Beibentum nicht etwa, wie man bisher angenommen bat, einen universalistischen, sondern einen partifulariftischen Standpunkt vertritt. Wohl weiß er, daß die Könige ber Erbe durch die Beisheit regieren und ihre Gewaltigen burch bie Weisheit anordnen, was recht ift (8, 15). Aber ba bie Weisheit auf bem Erdfreise nur als ein spielenbes 1) Rind auftritt (8, 31), fo fann auch alles, was bie Menfchenfinder außerhalb bes Offenbarungsvoltes ihr absehen und ablauschen, fich jur vollen Weisheit Ifraels nur so verhalten, wie findlices Spiel zu ernfter Gebankenarbeit, wie bas unbewußte Stammeln bes Rinbes zur vollbewußten Rebe bes Mannes. jebem Falle fieht unfer Dichter eine tiefe Rluft amischen ber Beisheit Ifraels und ber ber Bölker. Und weit entfernt, baß er geneigt ift, biefe Rluft burd Mitteilung ber ifraelitischen Weisbeit an frembe Bölfer auszufüllen 2), fpricht er zu feinem Schüler 5, 15 ff.: "Trinte Baffer aus beiner Zifterne, lebenbiges Baffer aus beines Brunnens Tiefe. Sollen beine Quellen nach aufen überfließen, auf bie Stragen Wafferbache? 3) Sie follen bir

<sup>1)</sup> Da אכדרן 8, 30 nicht "Wertmeisterin", "Künfilerin" bebeutet, sons bern "Hätscheitenber, "Pflegling" (Guntel, Schöpfung und Chaos, S. 94 und Frankenberg), so kann, wie Frankenberg richtig erkannt hat, הקרושים 8, 31 nicht von dem mühelosen Schaffen der Weisheit, sondern nur von ihrem kindlichen Spiel verstanden werden.

<sup>2)</sup> In den Stellen 8, 1—5 und 9, 1—11 ergest die Predigt resp. Eins ladung der Weisheit nur an die Bürger des jüdischen Staatswesens, das hier als Stadt gedacht ist. Bgl. 8, 3; 9, 3; 1, 21.

<sup>3)</sup> Daß B. 16 nach bem Kontexte als eine zu verneinende Frage gesaßt werden muß, haben schon die LXX erkannt, wenn sie den Fragesat in eine negierte Aussage verwandelten.

ganz allein gehören und nicht anderen neben dir." Ein Dichter, ber solch eine tiefe Kluft zwischen israelitischer und heidnischer Weisheit sieht und mit solch einem ausgeprägten Nationalbewußtsein die Heidenwelt von der Teilnahme an den Borrechten Israels zurückweist, der kann unmöglich seine vornehmsten Ertenntnisse aus dem Ausland entlehnt haben. Er mag im Interesse einer möglichst durchschlagenden deductio ad absurdum seinen heidnischen Gegnern gewisse Ornamente seiner allegorischen Darstellungen, vielleicht auch undewußt einige peripherische Ertenntnisse entlehnt haben, aber daß er dies mit dem spezisischen Inhalte seiner Weissheit auch nur teilweise getan haben sollte, ist eine psichologische Unmöglichseit.

Es tommt bingu, daß die genannten Ertenntniffe fich febr gut als birette Beiterspinnungen alterer ifraelitischer Gebankenreiben erklären laffen. Führte 3. B. bie vorbereitende Tätigkeit Befaias und Czechiels bei einem Sacharja jur Borftellung vom tranfgendenten Gott, dann tonnte fie boch auch bei unferen Weisen bazu führen. War erft einmal ber größte Teil ber pentateuchiichen Gesetzgebung als Willensfundgebung Jahmes promulgiert, bann konnte auch ber allgemein beteronome Charafter ber proverbiellen Ethit ein speziell theonomes Geprage annehmen und bie Furcht Jahmes als bemütige Unterwerfung unter ben Willen Jahmes jum unentbehrlichen Fundament bes sittlichen Banbelns gesetzt werben. Und war erft einmal ber Wortlaut bes promulgierten Besehes bem Schriftgelehrten in fleisch und Blut übergegangen, bann tonnte auch bie im Befet verheißene Teilbaberfchaft am Landbefit bes meffianischen Reiches (vgl. Deut. 6, 18; 8, 1 ufm.) ale ethisches Motiv verwertet und bie vom Gefes ftillschweigend beiseite geschobene Weltflugheit aus ber Sphare bes Sittlichen ausgeschloffen werben. Und endlich, nahmen im Befet bie tultischen Bflichten ben breiteften Spielraum ein, bann fonnte auch eine Überschätzung biefer Pflichten bei einem Lehrer ber Beisbeit eintreten. Bu allen biesen Fortschritten resp. Ruckschritten in der Entwicklung ber religiöfen Ertenntnis bedurfte es - ich rebe bier absichtlich nicht vom Gott ber Offenbarung - eigentlich nur einer fraftigen Antithese. Und bie mar vorbanden. Sie

war vorhanden in dem rücksichtslosen Auftreten der Torheit, die wir oben mit dem fremden Weibe identissiert haben. Aus der Reaktion dieser Antithese gegen die These der älteren israelitischen Gedankenreihen entstand die Synthese der Erkenntnisse unseres Weisheitslehrers. — Was ist denn die Torheit? Sie ist der Widerpart der theoretischen Weisheit. Und da die theoretische Weisheit von Prov. 1—9 eine ganz bestimmte Gottes- und Sittenserkenntnis ist, so muß auch die Torheit eine Art Gottes- und Sittenserkenntnis und nicht etwa nur ein praktisches Verhalten (Sittenlosigkeit gegenüber der Sittlickkeit.)) sein.

Aber was läßt sich Räheres über diese Gottes- und Sittenerkenntnis der Torheit in Ersahrung bringen? Wir haben oben
gesehen, daß sie nach Art moderner Spiritisten einen Verkehr mit
den Geistern Abgeschiedener gepstegt hat. Aber daß derartiger
Unfug, wenn er auch von Unwissenden als Hauptsache angesehen
worden sein mag, mit dem Kern einer Gottes- und Sittenerkenntnis nichts zu tun hat, also lediglich als ihr Azidens angesehen werden muß, liegt auf der Hand. Um was also handelt
es sich bei dieser Gottes- und Sittenerkenntnis? Run, wenn
die Darstellung der Torheit als einer Hure auch nur irgendwelche Bedeutung haben soll, so muß ihre Gotteserkenntnis anbere Götter (oder doch wenigstens einen anderen Gott) als Jahwe
zum Objekt ihres Erkennens gehabt haben. Sie muß dem Israeliten als grober oder seiner Gögendienst, als grobe oder seine
übertretung des ersten Gebotes erschienen sein. Und wenn die

<sup>1)</sup> So faßten unter den Protestanten Melanchthon, Michaelis und andere die Sache. Aber in Prov. 1—9 wird das Bort "Tor" nur einmal im Sinne der älteren Sammlungen gebraucht, nämlich 8, 35, wo "Toren" die jenigen genannt werden, die den 3, 27 ff. ausgezählten Sittenregeln nicht solgen. Bo sonst Bort Tor vordommt (1, 22. 32; 8, 5), gehört es in den Rahmen unserer Aussassiung hinein. Besonders beachte 1, 22. Hier sind die Toren nicht etwa, wie Nowad will, "geistig Träge und Schwerfällige, welche aus Unverstand und Beschränktheit, aber nicht grundsählich Gegner der Beisheit sind", sondern, wie schon die durch den Personenwechsel angedeutete Alimar (Einfältige, Spötter, Toren) sordert, die Schlimmsten unter den drei Gruppen von Beisheitsverächtern, nämlich diejenigen, welche aus Narer Erstenntnis heraus, also bewußt und prinzipiell der Beisheit widersprechen.

Darstellung der Torheit als eines fremden Beibes nicht ganz belanglos sein soll, so muß sie selbst, oder doch wenigstens ihr Objekt, nämlich die anderen Götter, aus der Fremde in Israel eingeführt worden sein. Belche Götter und welche Fremde hier in Betracht kommen, darüber gibt die Einleitung zum Spruchbuch selbst keinen Aufschluß. Indes die bei unserer chronologischen Fixierung der Einleitung zum Spruchbuch hierher gehörigen Stellen aus Ezechiel und Tritojesaja 1) geben etwa folgendes Bild:

- Ezech. 8, 3. 5. Mit bem hier erwähnten bad Bilbfäule (vgl. Baubissin, Studien zur sem. Rel. I, S. 88) weiß man noch gar nichts Rechtes anzusangen. Für die von Orelli vorgeschlagene Annahme einer Astartesäule, hinter der sich allerdings eine Ischtar verbergen könnte, sprechen noch die besten Gründe. Guntels Deutung auf das Chaostier (vgl. "Schöpfung und Chaos" S. 141) ist nur bei einer grausamen Bergewaltigung des Textes (mar) maglich.
- Ezech. 8, 10 kann zwar auf die Gestalten des babylonischen Tierkreises hinweisen (so Gunkel, Schöpfung und Chaos, S. 140 f.), aber auch in den symbolischen Tiergestalten ägyptischer Gradskammern eine Parallele haben (so Orelli). Die in der Nekropolis von Marissa in Idumäa noch erhaltenen Tierbilder verraten jedensalls in Auswahl und Darstellung ägyptischen Einsluß; vgl. Peters and Thiersch, Painted

<sup>1)</sup> Duhm sieht in den Göhendienern Tritojesaja geradezu den PART Drown Esra-Nehemia. Das sieht jedensalls sest, daß unsere Einleitung zum Spruchbuch in Redewendungen und religiösen Borstellungen außerordentlichstarf an Ezechiel und Tritojesaja erinnert, das. besonders Prov. 7, 6ff. mit Ezech. 16, 15ff.; 23; Jes. 57, 8f. Prov. 1, 11. 16; 6, 17 mit Ezech. 7, 23; Jes. 59, 7. Prov. 1, 17 mit Ezech. 18, 21. Prov. 2, 22 mit Ezech. 13, 9. Prov. 2, 17 mit Ezech. 16, 43. 59 s. Prov. 2, 21 mit Jes. 57, 13 und 58, 14. Prov. 5, 10 mit Ezech. 7, 21. Prov. 7, 26 mit Ezech. 6, 7. 13; 11, 6. Prov. 9, 1. 14 und 8, 2f. mit Ezech. 16, 24 s.

Tombs in the Necropolis of Marissa, ed. by St. A. Cook, Rondon 1905.

- Ezech. 8, 14. Der hier gerügte Tammuzdienst ist bem Namen nach sicher aus Babylonien einsgewandert, kann indes der Sache nach auch auf den Adonisdienst der Phönizier hinsweisen (vgl. Baudissin, Studien zur sem. Rel. I, S. 300 und 302).
- Ezech. 8, 16 f. (6, 4) muß sicher aus chronologischen Gründen ber persische Lichtkultus (so Orelli) ausgeschlossen werden, aber man kann immer
  noch zwischen babhlonischem Schamaschkultus
  (so Gunkel, Schöpfung und Chaos, S. 141 f.)
  und phönizischem Baalskultus (so wahrscheinlich Baudissin, Studien zur sem. Rel. II, 218)
  schwanken.
- Jes. 65, 11. Gab und Meni, gleichviel ob sie als Götter ober als Dämonen gesaßt wurden, sind zwar trotz Delitssch noch von Dillmann mit Marduk und Ischtar identissziert worden, aber in neuester Zeit hat sie Baudissin (Herzog, RE. Bd. 6, S. 328 st.) mit sast ers drückendem Material als aramäisch bzw. arabisch nachgewiesen. Babylonische Abgötterei ist somit an dieser Stelle sicher außegeschlossen.

Die Götter, bie in bieser Übersicht genannt werden, sind: Aftarte (Ischtar), Tammuz (Abonis), Schamasch resp. Baal, Gab und Meni. Die Länder, die hierbei in Betracht kommen, sind: Babylonien (breimal), Phönizien (breimal), Aram, Arabien, vielsleicht auch noch Ägypten (je einmal). Wenn eine Gottes- und Sittenerkenntnis, die sich um solche Götter drehte, als fremdes, d. h. von auswärts kommendes Weib dargestellt wird, so verstehen wir das. Aber wir hüten uns, ein besonderes Land der Umgebung Israels als Heimat dieser Gottes- und Sittenerkenntnis anzusehen. Der ganze altorientalische Kulturkreis, der sich vom

Euphrat bis zum Nil, von Arabien bis zum Mittelmeer wie eine große kulturelle Einheit ausbreitete, kommt hier in Betracht. Babylonien verbient nur insofern eine besondere Berücksichtigung, als es der Ausgangspunkt und vielleicht auch die Dominante dieses Kulturkreises gewesen ist.

In benselben altorientalischen Kulturkreis werben wir noch von einer anberen Seite her verwiesen. Betrachten wir nämlich bie Gottes= und Sittenerkenntnis der Torheit in ihrem gegensfählichen Berhältnis zur theoretischen Weisheit, so ergeben sich folgende Postulate:

1) Die Gottes= und Sittenerkenntnis ber Torbeit muß, genau fo wie die theoretische Beisbeit, das Resultat einer Art philofophischer Spetulation gewesen fein. Gin religiöses Betenntnis ober ein naives Fürwahrhalten ober eine bloß empirische Ertenntnis batte nicht als Antithese zur theoretischen Weisheit bingestellt werben konnen. Zweierlei beutet unsere Ginleitung jum Spruchbuch über biese Art ber Spekulation an: a) Sie muß einen esoterischen Charafter getragen haben. Babrend nämlich bie Beisheit "fich auf bem Gipfel von Soben am Wege, am Bufammenftoge ber Steige aufgestellt hat", "zur Seite ber Tore sowohl am Ausgange ber Stadt wie am Eingang ber Tore sich laut vernehmen läßt" (8, 2 f.; auch 9, 3 b), preist Die Torbeit "bie Sußigkeit bes gestohlenen Wassers und die Lieblichfeit bes beimlichen Brotes" (9, 17). Und mabrend die Beisbeit ibre Magbe, b. b. ibre offiziellen Bertreter, aussenbet (9, 3), bleibt die Torheit in vornehmer Reserviertheit an ben Bforten ihres Hauses, auf einem Throne sigen (9, 14) und geht nur "in ber Dammerung am Abend bes Tages inmitten ber Nacht und Finfternis" (7, 9) auf ihre Beute aus. b) Sie muß entsprechend ber ftarken Betonung ber glatten Form ihrer Reben (vgl. 2, 16; 6, 24; 7, 21) ihre Gottes- und Sittenerkenntnis in glanzender Form vorgetragen baben. Daß fie fich babei abfichtlich, nämlich jum Zwecke ber Täuschung und Gewinnung Unbefangener, in eine gewiffe Unbeftimmtheit und Doppelfinnigkeit ber Terminologie bullte, scheint aus bem Gegensate zu 8, 9 bervorzugeben. c) Die Bersammlungen ihrer Eingeweihten muffen im

Gegensatz zu Jes. 65, 3 und 66, 17, wo von Gärten die Rebe ist, in einem Hause, d. h. boch wohl in einem geschlossenen Raume (vgl. 2, 18; 7, 8; 9, 14), stattgefunden haben. Ob dieser geschlossene Raum nach Analogie der dunkeln Bilberkammer in Ezech. 8, 12 oder nach Analogie der Gräber von Marissa vorzustellen ist, ob serner in den Bersammlungen der Eingeweihten unter Führung eines Mhstagogen oder Hierophanten Weihen und Reinigungen vorgenommen wurden (vgl. Jes. 66, 17 und Ezech. 8, 11 und Baudissin, Studien zur sem. Rel. I, S. 315), darüber gibt uns Prov. 1—9 keine Auskunst.

- 2) Für die Gottes- und Sittenerkenntnis der Torheit können die vielen Götter, die Objekt ihrer Spekulation waren, nicht im Sinne eines grobsinnlichen Polytheismus selbständige, für sich bestehende Realitäten gewesen sein. Diese vielen Götter müssen sich ihr vielmehr in einer Art Monotheismus zusammengesunden haben. Das geht schon daraus hervor, daß wir es hier mit einer Art philosophischer Spekulation zu tun haben. Denn vor einer philosophischen Spekulation kann sich ein grobsinnlicher Polytheismus auf die Dauer nicht halten. Es folgt vor allem aber auch daraus, daß ein grobsinnlicher Polytheismus einerseits viel zu minderwertig gewesen wäre, um für Weisheitsschüler noch anziehend sein zu können, anderseits auch von dem Dichter von Prov. 1—9 mit ganz anderen Mitteln, vielleicht mit Hohn und Spott, bekämpst worden wäre.
- 3) Der eine abstrakte Gott, in dem sich für die Gottes und Sittenerkenntnis der Torheit die vielen Götter zusammenfinden, muß als innerweltliche Größe gesaßt worden sein, da die theorestische Weisheit im Gegensatzur Torheit auf eine möglichst transszendente Fassung Gottes drang. Dieser eine abstrakte Gott muß aber zugleich auch als sittlich indifferente Größe beurteilt worden sein. Denn da die theoretische Weisheit den unausschälichen Zussammenhang von Sittlichkeit und Furcht Jahwes betonte, so müssen Sittlichkeit und Gottheit nach den Ansichten der Torheit entweder ganz auseinandergesallen oder doch nur äußerlich miteinander versküpft gewesen sein.

Es wird taum einen Lefer geben, ber burch biefe Boftulate

nicht unwillfürlich an eine Gottes- und Sittenerkenntnis erinnert wird, wie sie etwa Baentsch in seiner Monographie über ben altsorientalischen und israelitischen Monotheismus (Tübingen 1906) als Eigentum bes altorientalischen Kulturkreises gezeichnet hat. Doch brechen wir bier ab.

In ben letten Jahren find große Beftanbteile bes Alten Testamentes als Entlebnungen aus Babylonien erklärt worben. Nicht nur bie wichtigften Rulturelemente Ifraels, fonbern auch. wie es Öttli einmal ausammengefaßt bat, seine Borftellungen über bie Entstehung ber Welt, ber Sündenfall, die Sintflut, bas Menschenschickfal vor und nach bem Tobe, über Engel, Damonen, Teufel, ferner ber Sabbat, ein großer Teil bes alttestamentlichen Opfer- und Briefterwesens, ja ichlieflich ber Name Jahmes felbft, verbunden mit einem mehr ober weniger beutlich ausgebilbeten Monotheismus, - bas alles ift in maglofer Übertreibung als babylonisches Erbgut bingeftellt worden. Auch ber Weisheit von Brov. 1-9 bat man eine abnliche Stellung im religionsgeschichtlichen Zusammenhange zugewiesen. Wie febr ober wie wenig fich gerabe ber Beisheit gegenüber bieses Berfahren wissenschaftlich begründen läßt, wird hoffentlich die vorliegende Untersuchung ge-3ch fasse ibr Resultat noch einmal zusammen: Es zeigt baben. ift möglich, ja sogar mabricheinlich, bag bie Ornamente, mit benen ber Dichter seine allegorischen Gestalten, also auch die ber theoretischen Weisheit, geschmudt bat, bem Bantheon bes altorientalis ichen Rulturfreifes, vielleicht fogar bem babylonischen Bantheon entlehnt find. Die theoretische Beisbeit felbft bingegen ift ein genuin bebräisches Brobuft, b. b. eine Weiter= refp. Rudbilbung älterer ifraelitischer Bebantenreiben. Sie ift fo wenig vom Auslande entlebnt worden, daß fie fich felbft und vielleicht auch ihre vornehmften Erkenntniffe, wie bie von ber Tranfgenbeng Gottes und die von der Furcht Jahmes als dem Fundamente der Sittlichfeit, vielmehr in beißem Rampfe gegen eine auslandifche, nämlich die altorientalische (vielleicht babylonische) Gottes= und Sittenerkenntnis burchgefest bat.

2.

# Bilhelm Farel, der Reformator der frangöfifden Soweiz.

Ein Lebensbilb

nod

R. Mulot, Pfarrer in Ballhaufen.

(Solub.)

III.

Farels Rampf und Sieg in Genf, er gewinnt Calbin für den Kirchendienst. Answeisung der beiden Reformatoren. 1532 bis 1538.

In Genf war man fest entschloffen, jedem Bersuch einer Reformation fich ernstlich zu widerseten. Bapft Rlemens VII. hatte im Jahre 1529 an Raifer Rarl V. geschrieben: "Ich mache Em. Majestät auf die abscheulichen Rante aufmertfam, die diese angeblichen Evangelisten gegen ben Glauben ber Leute von Genf und Umgebung geschmiedet haben. Es handelt sich um das Treiben einiger verruchter Brediger, benen wir um jeden Preis bas Maul ftopfen muffen 1)." Daraufbin ließ ber Kaifer ben Genfer Beborben folgendes Schreiben zugeben: "Es ift zu unserer Renntnis gekommen, bag einige Brediger in Guerer Stadt und Umgebung öffentliche und geheime Bersammlungen abhalten, um die Irrlehren Luthers zu verbreiten. Der oberfte Bischof und ber Raifer bes Reiches fühlen fich burch Guer Betragen schwer beleibigt, und wir befehlen Euch hiermit, die betreffenden Prediger festzunehmen und aufs ftrengste ju beftrafen. Auf biefe Beise werbet 3hr bie Barefie aus Euerem Lande vertreiben und ein Wert vollbringen, das Gott und bem Raifer gleich wohlgefällig ift 2)." Diese Berorbnung fonnte Farel nicht unbefannt fein, tropbem wagte er es, mit seinem Gefährten Saunier die Stadt aufzusuchen. Er vertraute

<sup>1)</sup> Gognel S. 141 f. 2) Ebb.

babei wohl auf ein Empfehlungsschreiben bes Berner Rates an bie Führer ber Sugenotten, bie fich in Genf niebergelassen batten und auf einen Brief, ben er zuvor felbft an feine evangelischen Landsleute gerichtet batte. Die Anwesenheit ber beiben murbe sofort bekannt, und gleich am ersten Tage wurden sie vor die Beborben gitiert. Farel batte einen ichweren Stand, ba er wegen Aufruhre angeklagt war. Mit ruhigen, sachgemäßen Borten verteibigte er fich: "3ch ftifte feinen Aufruhr, sonbern verfündige bie Wahrheit; ich bin bereit, bies burch bas Wort Gottes zu beweisen und mit meinem letten Blutstropfen zu verfechten." folog feine Rebe mit ben Borten: "Berehrte herren, feib Ihr nicht Berbunbete und Mitburger ber Berner? Run, Diefen liegt bie Berkundigung bes Evangeliums febr am Bergen, und fie haben mir Briefe mitgegeben, worin fie für meine Unichulb und meine Lebre Zeugnis ablegen und Guch bitten, meine Bredigt in Rube anzuhören. Wenn Ihr mich zum voraus verbammt, fo mare bies ein Schimpf, ben Ihr Gott und seinem Evangelium antun würbet. und, wie Ihr sehet, auch ben Herren zu Bern 1)." Der Rat nahm nun zwar eine freundlichere Saltung gegen bie Angeflagten an, allein in ben Berhandlungen vor bem bischöflichen Bikar wurden fie auf die gemeinfte Beise beleibigt, ja Farel ware von einem fangtischen Briefter erbolcht worben, wenn nicht bie Syndici, bie fich für feine Sicherheit verbürgt hatten, bazwischengetreten maren. Auch bas Bolt mar gegen bie beiben so aufgebracht, bag Männer und Frauen fich in bem Ruf einigten: "In die Rhone mit ihnen!" So blieb ihnen nichts anderes übrig, als bem Ausweisungsbefehl fo schnell wie möglich Folge zu leiften.

Es war jedoch, als ob den Reformator eine unwiderstehliche Macht nach Genf zöge, als ob er ahnte, daß in dieser Stadt noch Großes geschehen musse. Sein zweiter Versuch, bei den Einwohnern Gehör zu finden, schlug abermals sehl, aber bald darauf sorgten die Gegner selbst dafür, daß er Boden gewann. Ein Dottor der Sorbonne, namens Furbith, von dem Alerus eigens nach Genf gerusen, hatte in solch unverschämter Beise alles,

<sup>1)</sup> Ruchat IV, 303; vgl. Junob 6. 131.

was evangelisch bieß, in ben Schmut gezogen und babei bie Berner Regierung berartig geschmäht, daß biese gezwungen war, sich zu wehren. Um 17. Dezember erhielt Farel von ihr den Auftrag, mit Froment und Biret nach Genf zu reisen, um bie ebangelische Sache zu verfechten, zugleich überbrachten Besandte einen Brief, in bem bie sofortige Gefangennahme bes Dottors verlangt wurde. Die Berlegenheit ber Genfer wurde groß, als einige Tage barauf auch von Freiburg ein Schreiben eintraf, bas ihnen gebot, Farel bie Predigt zu untersagen, widrigenfalls bie Allianz mit ihnen aufgehoben würde. Bu allem bin ließ am 1. Januar 1534 ber Generalvitar bes Bifchofs in allen Rirchen Genfs einen Erlag veröffentlichen, wonach bei Strafe ber Erkommunikation bie beutschen und frangösischen Bibeln unverzüglich verbrannt werben Bas tun? Dit bem mächtigen Bern wollte man es nicht verberben, auch war in Genf bie Bahl ber Evangelischen schon auf etwa 400 geftiegen. In biefer Rot murbe es freudig begrüßt, als Furbith fich bereit erklärte, feine Ausfagen aus ber Bibel zu beweisen. Die Disputation wurde am 29. Januar von Farel mit den Worten eröffnet: "Ich bante Gott, bag er Guch ben Bebanten ins Berg gegeben bat, Guere Worte burch Zeugniffe aus ber Beiligen Schrift begrunden ju wollen. Da wir alle nach bem Cbenbilbe Gottes geschaffen find, und unfer Berr Jesus für uns alle gestorben ift, wollen wir als Christen biese Angelegenbeit fo behandeln, daß fie jur Chre Gottes und Jeju Chrifti ausfolägt, und in aller Liebe und Milbe miteinander bisputieren. Suchen wir nur Gottes Chre und bie unseres Rachsten, reben wir, wie bas herz es uns eingibt, ohne bie Schrift zu verbreben ober unfere Chre in ber Besiegung bes Gegnere suchen zu wollen. Die Babrbeit gebe uns über alles, benn einen iconeren Sieg gibt es nicht, ja ich wurde mein Leben opfern, wenn ich baburch bie Menschen bewegen konnte, fie anzunehmen 1)." Furbity murbe im Laufe ber Berhandlung fo febr in bie Enge getrieben, bag er versprach, seine Irrlehren öffentlich zu widerrufen. jeboch ftatt beffen auf ber Rangel fich in neuen Schmähungen



<sup>1)</sup> Junob G. 147f.

gegen bie Reter erging, wurde er auf Befehl ber Berner ins Befängnis geworfen, bas sich erst nach zwei Jahren auf Farels Fürfprache ihm wieder öffnete. Die Stellung bes letteren mar gesicherter geworben, und mit Spannung verfolgten bie Glaubensgenoffen ben Ausgang bes beißen Rampfes. Der Brofeffor Gronaus schrieb jenem bie enthusiastischen Borte: "Sei gegrüßt in bem Berrn! Alle Sterblichen verfunden beinen Fleiß im Dienft bes Evangeliums; moblan, tapferer Streiter Chrifti, führe zu Ende, was du begonnen, und ichau nicht hinter dich. Welch berrlicher Lohn wird beiner warten, du treuer Diener des Herrn 1)!" batte jedoch nicht viel gefehlt, jo mare bas ganze Wert mit einem Schlag vernichtet worden. Die Gegner batten ben teuflischen Blan gefaßt, die Reformatoren, die bamals in Genf eine gemeinfame Bohnung bezogen batten, burch Gift aus bem Beg ju räumen, und zu bem 3weck eine evangelische Frau bestochen, sich als Röchin bei biefen anftellen zu laffen. Gin Sublimatpulver, ins Effen gemengt, sollte ben Zwed erfüllen, allein bie Borfebung vereitelte bas Berbrechen. Froment wurde burch bie Ankunft seiner Familie in bemselben Augenblick weggerufen, als bas Effen auf ben Tisch tam; Farel ließ, abgeschreckt burch bas unappetitliche Aussehen ber Suppe, bas Effen aus bem Wirtshaus bolen, und nur Biret genoß von ber Speise und erfrankte fo fcwer, baß er taum mehr gerettet werben tonnte. Die Frau, Die ein volles Geftandnis ablegte, murbe bingerichtet, ben Hauptschuldigen war es gelungen zu flieben. Das Ansehen bes Klerus ward bierburch ftart erschüttert, und ungehindert tonnte nun Farel fein Biel verfolgen. Um 10. August 1535 tagte bie Versammlung ber Zweis hundert, in der er nochmals in begeisterten Worten seinen Glauben barlegte und auf eine endaültige Entscheidung brang. später erschien bas Genfer Reformationsebift, trop bes Bannfluche, ben ber Erzbischof auf Die Stadt geschleubert, trogbem bag die Freiburger bie Alliang mit Genf gefündigt hatten.

Ein Jahr lang etwa hatte Farel bie ganze Laft bes Amtes in ber neuen Gemeinbe allein getragen, als er unerwartet einen Ge-

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. III, 163, Mnm. 1.

hilfen fand, ber mehr als jeber anbere bazu geeignet war, ihn bei bem schweren Werk zu unterstützen. Es war im August 1536, als Calvin auf feiner Reife von Italien ber in Genf eintraf, in der Absicht, sich nur wenige Tage bort aufzuhalten. Raum hatte Farel die Anwesenheit bieses Mannes vernommen, als er auch schon zu ihm eilte und ibn flebentlich bat, zu feiner Bilfe in ber Stadt zu bleiben. Die Worte, mit benen er Calvin befcwor, find bekannt geworben: "Ihr habt keinen anderen Borwand, mir meine Bitten abzuschlagen, als Gure Studien, aber ich erfläre Euch im Namen Gottes, daß er Euch und Eure Studien verfluchen wirb, falls Ihr Euch weigern werbet, mit mir an bem Werk Jesu Chrifti in bieser Stadt zu arbeiten 1)." Calvin blieb. "Die ichredliche Beschwörung Wilhelm Farels hielt mich in Genf zurud, es war mir bamals, als ob Gott aus ben Höhen bes Himmels bergb seinen Arm nach mir ausstrecte, um mich zu halten 2)." Mit großer Freude wurde ber erft Siebenundzwanzigjährige von ben Glaubensgenoffen begrüßt, und balb murbe er bas geistige Saupt ber Gemeinde. "Der junge Brofeffor", schreibt Puaur in feinem "Leben Calvins", "batte zwar nicht bas Feuer noch bie rege Bhantasie eines Farel und war in bieser Beziehung seinem Rollegen unterlegen, aber er überragte ibn an Tiefe ber Gebanken und ber Urt, fie auszubrücken. Wenn man ihn borte, vergaß man feine Jugend und fühlte, daß man einen Meister vor Seine Buborer wurden nicht fortgeriffen in einer augenblicklichen Begeisterung, sondern überzeugt durch feine Lebre, bie fich ben Bergen einprägen mußte, ba fie mit außerorbentlicher Rlarbeit vorgetragen murbe. Farel mar glücklich über die Erfolge seines jungen Freundes. Gern trat er hinter ihm jurud, benn baburd, bag er bem Calvin ben Chrenplat einraumte, gewann er selbst bloß an Größe, benn er zeigte, daß seine Arbeit tein anderes Ziel kannte als die Chre Gottes 3)." Wie groß und berglich die Freundschaft mar, die beibe zeitlebens miteinander verband, und wie fern Farel auch ber leifeste Bug von



<sup>1)</sup> Rucat V, 621.

<sup>2)</sup> Junob S. 166. 3) E6b.

Eifersucht auf ben Größeren lag, beweisen bie zahlreichen Briefe, bie von ihnen noch vorhanden find.

3m Ottober begaben sich beibe nach Laufanne zu einer Disputation, die vom Berner Rat bort veranstaltet worden war. Sie murbe in ber Rathebrale mit einer Ansprache Farels eröffnet. Dieser hatte auch die Thesen aufgestellt, in benen er für die Rechtfertigung aus bem Glauben eintrat, die Merkmale ber mabren Rirche Chrifti feststellte, gegen Beichte und Absolution, Zeremonienwesen und Cheverbot ins Feld jog. Die Versammlung war reich besucht, gegen 150 Priefter batten fich eingefunden; Die hauptredner auf reformierter Seite waren Farel und Biret, mabrend bei ben Gegnern ein französischer Arzt namens Blancheron bie Berteibigung übernahm. Da er jedoch bei den Prieftern teine Unterftützung fand, jog er sich balb von ben Berhandlungen jurud, so daß ber Wiberspruch auf katholischer Seite gang verstummte. Die Disputation endete bamit, daß die Reformation in Laufanne eingeführt wurde; bas Prebigtamt wurde Biret und Dr. Karoli übertragen, welch letterer furz zuvor von Farel für die Reformation gewonnen worben war.

Nach Genf zurückgekehrt, machten sich die Freunde an die Ausarbeitung eines Glaubensbekenntnisses und einer Kirchenordnung. Aus der Hand Calvins erschien ein Katechismus, der in Fragen und Antworten die Summe des evangelischen Glaubens erläuterte, aus der Farels das bekannte "Glaubensbekenntnis, dessen Annahme alle Bürger und Einwohner Genfs, sowie die Untertanen des Landes beschwören sollten" 1). In 21 Artikeln wird hier die Autorität der Heiligen Schrist behandelt, serner das Wesen Gottes, die Bedeutung Christi, der Begriff der Gnade, der Rechtsertigung und des Glaubens, der Wert der Sakramente, das Institut der Kirche, des Predigtamts und der Obrigkeit. Das Bekenntnis wurde vom kleinen Rat genehmigt, allein die Bürgerschaft sträubte sich, es zu beschwören, erbittert durch einen Artisel, der die Exstommunikation verlangte. Die Opposition stieg aus ber Stadt der große Rat am 11. November beschloß, alle aus der Stadt

<sup>1)</sup> Rarel, Du vray usage, S. 195-205.

ju verbannen, die ben verlangten Gib nicht leiften murben. Dazu tam, daß Dr. Karoli in seinem maflosen Chrgeiz es versuchte, ben Reformatoren ben Boben zu untergraben. Er glaubte fie am empfindlichsten burch bie Anklage au treffen, bag fie in ber Dreis einigkeitslehre bem Arianismus bulbigten. Farel batte allerbings in seinen Schriften bas Wort "Trinität", wie es scheint, absichtlich gemieben, aber er konnte nachweisen, daß er bie Gottheit Christi stets gelehrt batte. 3m Mai 1537 follte auf einer Synobe zu Lausanne bie Anklage untersucht werben. Das Berlangen, bie brei alten Symbole ju unterzeichnen, wiesen bie Reformatoren mit ber Erklarung jurud, bag man feinen Menschen ber Barefie beschuldigen dürfe, ber sich die Formeln anderer nicht aufzwingen laffe. Nach längerer Debatte ftimmte bie Bersammlung bem au. erklärte fich mit bem von Calvin aufgestellten Glaubensbefenntnis einverstanden und entsetzte Karoli wegen Berleumbung ber Rollegen feines Amtes. Bergeblich fuchte biefer auf einer Spnobe ju Bern fich rein zu maschen, bas Urteil wurde bestätigt, er selbst in die Berbannung geschickt. Die Reformatoren mußten jedoch ibren Sieg teuer bezahlen, benn bas Migtrauen, bas ihr Gegner gefat, fand unter ber Bevölkerung Genfs immer mehr Rahrung. 3bre Stellung wurde noch mehr erschüttert, als bei einer Reuwahl in ben Rat die Balfte ber Mitglieber fich gegen die neue Rirchenordnung aussprach, in ihrer Opposition baburch bestärtt, daß auch bas maßgebende Bern lange nicht fo rabital vorgegangen war. Man hatte bort eine Anzahl Fefte beibebalten, wie Beibnachten. Neujahr, himmelfahrt, Maria Berfünbigung, ferner hatte man ben Taufftein steben laffen und für bas Abendmahl ungefäuertes Brot gewählt. Gine Spnobe, Die im Marg 1538 in Laufanne abgehalten wurde, entschied, daß die Genfer Rirche bem Ritus ber Berner zu folgen babe. Die Reformatoren appellierten an eine neue Synobe, die in Zürich tagen sollte, allein eine Anzahl Libertiner, bie fich in Genf aufhielten, brachten es fo weit, daß bie Laufanner Befoluffe icon vorber beftätigt wurden. Seftige, ja bagliche Szenen folgten. Am Abend vor Bfingsten erschien ber Amtsbiener bei ben beiben Reformatoren und fragte fie: "Seib 3br bereit, morgen bas Abendmahl nach Berner Ritus zu halten?"

"Nein." "Dann verbiete ich Euch hiermit im Namen des Rats, morgen zu predigen." Nichtsbestoweniger bestiegen die beiden die Kanzel. "Ich werde das Abendmahl nicht austeilen", rief Farel der Gemeinde zu, "doch wisset, daß ich nicht etwa so handle aus Widerstand gegen den Berner Ritus, sondern weil ihr zu unswürdig seid, weil ihr jegliche Gemeinschaft mit Iesu Christo unsmöglich macht. Man muß Glauben haben, um zu dommunizieren, aber ihr entheiligt das Evangelium; man muß Liebe haben, aber ihr seid hierher gekommen mit Stangen und Schwertern; man muß Buße tun, aber ihr habt diese Nacht in einer Maskerade die heiligsten Dinge verspottet 1)!" Wütend stürzte sich die Menge auf Farel, der nur durch das rasche Eingreisen seiner Freunde gerettet werden konnte. Ühnliche Austritte gab es in der Beterstirche, in der Calvin predigte. Am selben Tage noch erließ der Rat an die beiden einen Ausweisungsbesehl.

Bu spät erkannten die Reformatoren, daß ihr schrosses Borsgehen nicht zum wenigsten an diesem traurigen Ausgang mit schuld war, und offen gestanden sie später auf einer Shnode zu Zürich, wo ihre Sache zur Sprache kam, daß sie es an der nötigen Alugsheit und Milde hätten sehlen lassen, und erklärten sich bereit, den Berner Ritus anzunehmen, bestanden aber auf Durchsührung der Kirchenzucht und Ausübung der Erkommunikation. Die Bersammlung versprach, gemeinsam mit den Bernern in Genf Fürsprache sür sie einzulegen, und sandte sie mit zwei Abgeordneten, Erasmus Ritter und Biret, dorthin zurück. Aber die Genfer blieben hart, der Eintritt in die Stadt wurde ihnen verweigert und ihre Berbannung durch einen neuen Beschluß vom 26. Mai bestätigt. Ties niedergeschlagen zogen sich die Freunde nach Basel zurück, aber schon tat sich für Farel ein neuer Wirkungskreis auf.

<sup>1)</sup> Juneb S. 183 ff. Bgl. La Corresp. des Réf. IV, 426, Anm. 13.

#### IV.

## Farel wird in Renchatel als Prediger angestellt, feine Berufung nach Weg, Rudlehr nach Renchatel.

1538-1551.

In Neuchatel, bas inzwischen ganz evangelisch geworben war, fühlte man immer mehr die Notwendigkeit, einen erprobten Mann an die Spite zu bekommen, ber bie Leitung ber Bemeinbe übernehmen könnte. Als baber bie Rlaffe, wie bort bas Rirchenregiment genannt wurde, von bem Schicffal bes einftigen Lebrers Renntnis erhielt, zögerte fie nicht, ibm biefen Boften angutragen, und Farel fagte mit Freuden zu. Arbeit wartete genug auf ibn; bie seitherigen Brebiger batten ibre Stelle nicht richtig ausgefüllt, und von einer strammen Rirchenordnung war keine Rebe gewesen. Mit fester Sand ergriff ber Reformator bie Zügel, unbekummert um ben Wiberstand, ber sich auch bier auf berschiebenen Seiten sofort einftellte. Gine andere Gefahr ging glücklich vorüber. In bem benachbarten Neuveville war nämlich plötlich Dr. Karoli wieber aufgetaucht. Er hatte nach feiner oben erwähnten Berbannung beim Papft bie Wieberaufnahme in bie romische Rirche bemütig erbettelt, aber wohl bie erwarteten Ehren nicht gefunden und wollte nun aufs neue in die ebangelische Gemeinde übertreten. Das Erscheinen bieses Mannes batte Farel, wie er in einem Brief an Calvin geftand, in große Angft verfett, nichtsbeftoweniger reifte er mit Biret nach Neuveville, wo ber Fall auf einer Konferenz besprochen werben follte. Die Stimmung ber Anwesenben war fast burchweg gegen Raroli, an beffen Reue fie nicht glauben wollten. Daß er tropbem wieder aufgenommen wurde, batte er einzig und allein bem Ginfluß Farels zu verbanken, ber es nicht seben konnte, "daß die Bekenner des Svangeliums bartere Richter feien als ber Papft zuvor". Auch Calvin fcolog fich ihm nur ungern an; sein Brief an ben Dottor endigte mit ben Worten: "An Dir liegt es, ob wir Dich als Bruber wieber aufnehmen können. Der Berr Jesus wolle Dich mit seinem Geift beraten und lenken, damit Du Dich aus ben gefährlichen Rlippen, in bie Du Dich verirrt baft, und aus ben Stürmen, Die Dich umtoben,

balb heraussindest und in den sicheren Hafen retten kannst. Farel läßt Dich grüßen und wünscht, es möchte Dir ebenso ernst sein, Dich zum Herrn zu bekehren und unserer Freundschaft und brüderlichen Berbindung würdig zu werden, wie er selbst bereit ist, Dich mit Liebe zu umfangen 1)." Raroli verdiente dieses Entgegenkommen nicht, denn in gemeiner Weise operierte er auss neue mit allerlei Intrigen gegen die Resormatoren. Dies führte zum endgültigen Bruch mit ihm; von aller Welt verlassen — auch die römische Kriche hatte ihn ausgegeben — starb er in einem Spital.

In Neuchatel war die Frage brennend geworden, wem die Kirchengüter zugesprochen werben sollten. Farel trat ben Forberungen des Rats energisch entgegen und beanspruchte einen Teil für die Kirche, indem er auf die Notwendigkeit der Gründung bon Schulen und Befferstellung ber Beiftlichen binwies, boch fam es zu keiner Entscheidung. Und wie in Genf widersetzte man fich auch bier jedem Bersuch ber Durchführung einer strammen Rirchenzucht. Farel ftand in diesem Kampfe ganz allein und war nabe "Wenn ich bore, wie nieberbaran, ben Mut sinten zu lassen. geschlagen Du bift", schrieb ibm Calvin im Marg 1539, "möchte ich am liebsten sofort zu Dir eilen, um Dich zu tröften; ba aber meine Anwesenheit Dir nichts nüten, ja bie Erbitterung noch steigern würde, halte ich mich fern, um Deine Sache nicht noch schlimmer zu machen 2)." Dagegen war es Farel vergönnt, seinen Freund in einer ernften Entscheidungestunde zu beraten und ibn ju einem Schritt ju bewegen, ber für bie ganze evangelische Chriftenheit von ungemein reichem Segen war. In Genf hatte ber größere Teil ber Gemeinde icon langft erkannt, wie viel bie Stadt burch bie Bertreibung ber beiben Manner verloren batte. So wurde benn am 22. Ottober 1540 an Calvin ein Schreiben gesandt, worin er aufs berglichfte eingelaben wurde, nach Genf jurudzukehren, unter ber Bersicherung, daß er eine freundliche Aufnahme und sicheren Schut finden werbe; ju gleicher Zeit murbe Farel gebeten, seinen Einfluß auf ben Rollegen hierfür geltenb ju

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. VI, 269.

<sup>2)</sup> La Corresp. des Réf. V, 270.

machen. Calvin tam biefe Einladung nicht unerwartet, hatte er boch schon vorber Farel gegenüber seiner Stimmung in folgenden Worten Ausbruck gegeben: "Du weißt nicht, wie ich in ben letten Tagen von Angst und Sorge umgetrieben worden bin, so daß ich taum mehr herr meiner felbst bin, ich will auch nicht, bag bas, was ich Dir bier anvertraue, weiter erzählt werbe. 3ch muß immer wieber baran benten, wie unglücklich ich mich in Genf gefühlt habe, und ein Grauen beschleicht mich, wenn man zu mir von einer Rudfehr borthin spricht. Ich weiß ja wohl, daß ich überall, wohin ich auch gebe, Leiben durchmachen werbe, und daß mein Leben ein Rampf bleiben wird, wenn ich es Chriftus weibe. Aber wenn ich baran bente, welch große Gemiffenstämpfe und Qualen ich bort ausgestanden babe, und in welche Not ich bineingeführt wurde, bann wirst Du es wohl versteben, wenn ich biesen Ort fürchte wie bie Bolle. Du bift nachft Gott ber befte Zeuge bafür. daß ich damals bas Joch meiner Berufung bloß aus dem einen Grund nicht von mir warf, weil ich erkannte, bag es mir von Gott auferlegt worben mar 1)." Farel ging auf biese Rlagen gar nicht ein, sonbern antwortete in seiner entschiedenen Beise: "Wenn Du nur wüßteft, wie alle gutgefinnten Leute fich banach febnen, Dich wieder zu feben, es find nur ein paar Wölfe bort, die wüten, wenn fie Deinen Namen boren. Das Wert, für bas ich Dich im Namen Jeju Chrifti warb, ift groß, benn Gott bat bamals augelaffen, daß Du vertrieben wurdeft, damit Du später Dein Amt um fo berrlicher burchführen fonneft, also geb und widerftrebe nicht bem herrn, ber Dich ruft 2)!" Zugleich wandte sich Farel an bie evangelischen Gemeinben ber Schweiz mit ber Bitte fie möchten bafür forgen, bag ber Abreife Calvins von Stragburg fein hinbernis in ben Weg gelegt werbe. Um 13. September 1541 zog ber Reformator in Genf ein, von ber Bürgerschaft mit Jubel empfangen; jum zweiten Male batte ibn Farel ber Stadt gegeben.

In Neuchatel hatte sich bie Opposition gegen ben "läftigen

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. VI, 325 ff.

<sup>2)</sup> E6b. VI. 347.

Theol. Stub. Jahrg. 1908.

Sittenprediger" fo febr gefteigert, bag man auf einer Bolteversammlung beschloß, er habe die Stadt innerhalb zweier Monate zu verlaffen. Auf die Nachricht biervon eilte Calvin berbei, um bie Leute ju beruhigen, ja er reifte nach Bern, um ben bortigen Rat um Schut für ben Freund anzugeben. Allein auch bier war eine Strömung gegen Karel eingetreten und statt ber erwarteten Silfe tam eine Erklärung, wonach beffen Ausweisung erfolgen muffe, wenn bie Unruben im Lauf zweier Monate fich nicht gelegt Farel erklärte, von bem Plat, auf ben Gott ibn geftellt, nicht weichen zu wollen, Calvin aber tat alles, um ihn von unüberlegtem Borgeben zurudzuhalten. "Da Du zur Fahne Christi einberufen bist", schrieb er ibm, "und gegen ben Teufel zu fampfen haft, so wird auch berjenige, ber Dich gewappnet hat und jum Rampfe führt, Dir ben Sieg verleihen. Da aber eine gute Sache gut angefaßt werben muß, so haft Du sorgfältig barüber zu machen. baß Du nichts tuft, bas man Dir jum Borwurf machen könnte. Wir ermahnen Dich nicht, Dir ein reines und tabelloses Gewiffen au bewahren, benn folch ein Rat ware überflüffig, wir wünschen nur, bag Du, soweit es Dir bie Pflicht erlaubt, auf bie Schmachen ber einzelnen Rudficht nehmeft. Es gibt eine zweifache Art von Bovularitat: die eine entsteht da, wo man aus Chrgeiz und Gefallsucht um die Gunft der Leute bublt, die andere da, wo man burch Mäßigung und Billigkeit die Bergen gewinnt, so daß fie fich für unsere Lebre erschließen. Bergeib, wenn wir so offen qu Dir reben, aber es scheint, als ob bie gutgefinnten Leute mit Deinem Berhalten nicht einverstanden sein könnten. Du tennft unfere Liebe und Berehrung für Dich, diefes doppelte Gefühl gibt uns ben Mut, vielleicht etwas ftarter zu fritifieren, als es uns zukommt, aber wir tun es, bamit nicht bie fconen Gaben, bie Du von Gott empfangen haft, burch Schatten getrübt werben, und bamit ben Übelwollenden, die nur nach einem Borwand suchen, bich zu verleumben, bas Maul gestopft wurde. Dies ist meine und Birets Anficht 1)."

Da von Nachgeben auf feiner Seite bie Rebe war, sollte auf

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. VII, 250.

į

生生

.

Ľ

<u>\_\_</u>

Z I

Ľ

ď

ï

ż

Ú

3

ŕ

3

ķ

ľ

į

ø

Beranlassung ber Berner die Ausweisung erfolgen, aber nun legte fich die Rlaffe von Neuchatel ins Mittel und forderte die Kirchen von Bafel, Stragburg, Ronftanz und Zürich auf, Einsprache gegen jenen Befdluß zu erheben, ba fie fürchte, bie Wirren murben in Farels Abwesenheit sich nur noch steigern. Bon allen Seiten liefen nun Briefe ein, die Farel und die Klaffe jum Ausharren ermunterten. In einem berfelben bieß es: "Farel ift ein frommer Mann, flug und bescheiben, start und unerschroden, gelehrt und Die Bute Gottes hat die beften Gaben, die man einem treuen Bischof wünschen kann, über diesen Mann im reichsten Mage ausgegoffen. Aber biefer hat auch unter Gottes Beiftanb mit großem Fleiß sich selbst geförbert und viel gelernt; nun ist er ein Greis, ber viel erfahren hat in seinem langen Leben. des Herrn willen hat er an seinem Leib Berfolgung und Schläge erbulbet, er hat in den größten Gefahren ausgeharrt und burch sein treues Bekenntnis der Wahrheit zum Sieg verholsen. Darum ftebt er bei ben Deutschen im größten Anseben, und sein Rubm ist überall hingebrungen, ja man schätzt die Kirche von Neuchatel glücklich, weil fie seinen Namen trägt, und einen solchen Mann wollt Ihr ohne Ursache aus Eurer Stadt verbannen 1)?" Farel blieb jum Glud ber Stadt, benn bald barauf brach bie furchtbare Beft baselbst aus. Best zeigte fich bie mabre Größe bes Mannes; mit beispielloser Aufopferung widmete er fich wochenlang ber Krankenpflege und Seelforge. Das eigene Leben galt ihm nichts, noch fragte er, ob ber Krante Freund ober Keind sei. Solch eine selbstlose hingabe batten die Bürger noch nie gesehen, und ber Dant tonnte nicht ausbleiben. Es half nichts, bag bie Berner bas Feuer gegen ben Reformator noch weiter zu schuren suchten: als man am 29. Januar 1541 über ihn zur Abstimmung fdritt, fielen zwei Drittel ber Stimmen zu feinen Gunften aus.

Farel und die Klasse gingen nun an die Berbesserung der kirchlichen Zustände; ein Konsistorium wurde ausgestellt zur Leitung der kirchlichen Angelegenheiten und eine Examenssormel für die Abendmahlsgäste eingeführt. Am 1. Februar 1542 wurde unter

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. VII, 389.

bem Beistand ber Regierung die neue Kult- und Sittenordnung unterschrieben und in allen Kirchen des Landes veröffentlicht. Farel aber glaubte für die nächste Zeit in Neuchätel entbehrlich zu sein; nachdem er einen zweimonatigen Erholungsurlaub bei Calvin in Genf zugebracht hatte, wo ihm ein ehrenvoller Empfang zuteil geworden war, solgte er mit Genehmigung seiner Klasse einer Einladung nach Met.

Daß auch hier schwere Kämpfe seiner warteten, mußte Farel fich voraussagen, auch Calvin sprach bies in einem Brief an ibn aus. "Der herr erhalte Dich, liebfter Bruber, in voller Gesundbeit jum Bohl feiner Rirche. Wenn Du, wie wir boffen. Dein Amt in Met angetreten haft, wolle er bieje Ture bem Erangelium öffnen und Dich erfüllen mit Beisheit, Rlugheit und Dagigung Eifer und Rraft, damit Du vollauf geruftet seieft für biefen schweren Bosten. 3ch sebe voraus, daß Dir viele und gefährliche Rampfe broben werben, bie eine besondere Bilfe Gottes erbeischen ; boch bift Du ja nicht so unerfahren und ungeschickt, daß Du vor großen Gefahren gurudichreden murbeft, auch ift bie Rraft Chrifti, bie Dich bisher fo wunderbar geftärkt bat, ungeschwächt geblieben 1)." Schon bas erfte Auftreten bes Reformators rief einen Sturm berbor. Die Meter Chronit berichtet barüber: "Am 3. September 1541 wurde ein Dottor namens Wilh. Farel, ber gerade in ber Stadt anwesend mar, von mehreren Burgern aufgeforbert, bas beilige Evangelium Gottes zu predigen. Der besagte Dottor ging auf ben Rirchhof ber Jakobiner und bestieg im Beisein vieler Leute die Rangel. Babrend er predigte, tamen zwei Monche und forberten ibn auf, die Kangel fofort zu verlaffen, worauf einige Burger in großer Erregung auf die Monche einbrangen und ihnen befahlen, fich in ihr Rlofter gurudgugieben, wenn fie nicht Schlimmes erleben wollten. Diese entfernten fich benn auch, begaben sich bann aber in die Kirche und fingen an, mit aller Macht die Gloden ju lauten, um auf biese Beise bie Prebigt ju verhindern. 2118 jedoch ber Dottor sich baburch nicht stören ließ, tamen brei Sergeanten im Auftrag bes Berichts und geboten bem Brediger

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. VIII, 115 f.

Schweigen, boch biefer erwiberte, bag er bas Wort Gottes verkündigen werbe, und wenn es ibm babei ans Leben geben sollte. Die Sergeanten zogen fich zurud und ber Dottor vollendete feine Bredigt, bas Bolt aber mar febr erbaut und erflärte, ber Mann batte gut katholisch gepredigt. Die Jakobiner-Brüder ihrerseits wußten fich nicht anders zu rachen, als bag fie bie Rangel, ein antifes Steinkunftwert, in Trümmer ichlugen 1)." Aber nun nabm auch ber Rat Stellung gegen Farel und verbot ben Einwohnern bei Gelbstrafe ben Besuch seiner Bredigten. Tropbem wuchs bie Rahl ber Evangelischen, viele freilich wollten ihren Übertritt erft bann erklären, wenn fie ber Silfe ber beutschen Fürften versichert fein könnten. Gine solche murbe benn auch burch Abgefandte in Frankfurt nachgesucht, und in ber Tat fandten ber Bergog von Bürttemberg, ber Landgraf von Beffen, ber Graf von Fürftenberg, sowie die Städte Strafburg und Frantfurt Ende September Abgeordnete nach Met, um die freie Ausübung ber reformierten Lehre burchzuseben, boch mußten biese unverrichteter Dinge abzieben: nicht einmal in die Tore ber Stadt wurden fie eingelaffen. Als nun auch ein faiserlicher Erlaß die evangelische Bredigt in Met verbot, und beim Bergog von Lothringen gegen Farel eine Anklage wegen Aufruhre eingereicht murbe, konnte fich biefer nicht mehr länger halten. Er wandte ber Stadt am 2. Oftober ben Ruden mit ben Worten: "Ihr habt Jejum Chriftum nicht aufnehmen wollen, aber ich fage Euch, es wird ein Bolt tommen, bas Euch von Eurer ftolzen Bobe berabstoßen und Euch Baus und Gut nehmen wird 2)."

Farel zog sich mit einer Anzahl Getreuen nach Gorze zuruck, ba dieser Ort unter dem Schutz des Grasen von Fürstenberg und der deutschen Protestanten stand. Ein Brief an den Herzog von Lothringen, worin er diesen in herzbewegenden Worten um Schonung seiner protestantischen Untertanen anslehte, sand keine Beachtung, ja es schien, als ob er den Haß des Fürsten noch gesteigert hätte. Am Oftersest 1543 wurde unter den Evangelischen,

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. VIII, 126, Mnm. 2.

<sup>2)</sup> La Corresp. des Réf. VIII, 152, Mnm. 24.

bie in Gorge gur Feier bes beiligen Abendmabls fich eingefunden batten, ein schauerliches Blutbab angerichtet. hören wir, wie Farel selbst in einem Brief an seinen Rollegen Deptonius biese Borgange schilberte: "Sieb, ba tommen ploplich gallische Reiter, von benen man gar nichts befürchtet hatte, sintemal fie weber mit bem Grafen noch mit ben frommen Detern im Rrieg lagen. Auf ein Trompetenzeichen fturmen sie in die Stadt herein und ein großes Geschrei erhebt fich gegen bie Meter Lutheraner, in bas auch bie Stäbter einftimmen, bie zugleich beftimmen, wer verfolgt werben foll. In einem Stadtviertel wird ein frommer Greis angefallen und, ba er ben Namen Jesu anruft, ju Boben geschlagen, ein ruchlofer Reiter zwingt fein Bferb, ibn mit ben Sufen ju germalmen, bann raubt er bem Toten feine Barfcaft. Ein beutscher Solbat ftirbt, von einem Stein getroffen, als er fich in bie Feftung flüchten wollte. Doch wunderbar! Obgleich gegen einen Saufen frommer Leute bes öfteren Beichoffe geschleubert wurden, so daß sie sich vor ber Wut ber Gallier und Italiener nach allen Seiten bin flüchten mußten, obgleich eine Schar Beiber und Männer mitten im Steinregen ftanb, wurde boch niemanb ernstlich verwundet. Jetzt geben die Soldaten an das Rauben; was bei ben Evangelischen von Met gefunden wird, wird ge-Biele von biesen wurden bernach gefesselt in ihren nommen. Häusern aufgefunden. Sieben Frauen und Mädchen wurden vorgeführt, aber gegen ein Lösegeld wieber freigelassen, ohne baß ibnen ein Leibs zugefügt worben ware. Das Gelbopfer war ja freilich groß, aber wir achteten es nicht, fo glücklich waren wir barüber, daß ber herr unfere Gebete erhört und biefe Frauen por unreiner Berührung bewahrt batte. Babrend nun foldes in ber Stadt felbst vorging und bie Reiter sich teilten, um bie Berfolgung ber Flüchtlinge in ben Balbern und auf ben Strafen aufzunehmen, eilte eine Anzahl unferer Leute zum Bafen, um ben Übergang über die Wosel zu gewinnen. Allein die Soldaten trieben fie in ben Fluß binein und bearbeiteten fie mit Steinwürfen, so bag zwei Männer und zwei Frauen in ben Aluten versanken. Einige Frauen konnten sich baburch retten, baß sie fic an ber Sand faßten und auf ihren ausgebreiteten Rleibern

über das Wasser treiben ließen. Das ist die gallische und italienische Frömmigkeit, so seierten sie Ostern! Sieh, welch eine Heldentat: Bewassnete überfallen wehrlose Leute, durch den Rat der Städter geschützt greisen sie gleich Räubern arglose Menschen an, die da glaubten, mitten im Frieden zu leben 1)!" Ganz ähnlich, nur noch schärfer lautet der Bericht des Grasen von Fürstenberg an den Berner Rat, worin bezeugt wird, daß schwangere Frauen zu Tode mißhandelt, verwundete Bürger von Wetz an Bäumen ausgehängt worden seien 3).

Wie die römische Rirche es aber auch in diesem Falle verftand, Geschichte zu machen, moge folgender Bericht illuftrieren: "Nachdem ber Graf von Fürftenberg tausenberlei Gewalttaten und Erpressungen im Lande ausgeübt batte, beschloß er, am Ofterfest unter allen Katholiken von Gorze, die bas Abendmahl nicht nach lutherischer Art nehmen wollten, ein Blutbab anzurichten. Aber ber Herzog Rlaubius von Guise hatte Renntnis bavon erhalten und ließ seine Truppen bis zur Moussonbrude vorruden, von wo aus fie in solder Stille auf Gorze losmarschierten, bag fie noch früh genug ankamen, um die Ausführung biefes teuflischen Blanes zu verbuten. Die Lutheraner waren gerabe aus bem Solog gerudt, als die Solbaten bes Berzogs von Buise unter Trompeten- und Trommelflang anrudten. Darob erfaßte jene ein solcher Schrecken, bag fie bie Waffen gegen fich felbft kehrten und anfingen, fich gegenseitig zu morben. Ein Teil von ihnen suchte bas Schloß ju gewinnen, aber man tam ihnen juvor und ftieß fie auf ber Stelle nieber. Diejenigen aber, bie im Schloß waren, fturzten fich aus ben Genftern, fo bag nur eine tleine Babl auf gebeimen Wegen fich flüchten tonnte. hierauf brachten die Ratholiken ihren Dant und Jubel badurch jum Ausbrud, daß fie in ber Abtei und ber gangen Stadt bie Gloden läuten ließen, die seit mehreren Monaten batten schweigen muffen. Das Bolt aber lief in die Rirchen, um Gott für biefe unerhoffte Rettung ju banten 3)."

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. VIII, 324 f. 2) E6b. VIII, 307 ff.

<sup>3)</sup> Chroniques générales de J. Benoît 3, 2445.

Unter ben Berwundeten war auch Farel, seine Freunde hatten ihn auf das Schloß gebracht, von wo aus es ihm gelang, nach Straßburg zu entweichen. Auf die Klagen des Grasen von Fürstenberg hatten sich dort Gesandte des Metzer Rats und des Klerus vor den protestantischen Fürsten zu verantworten, allein die Unterssuchung verlief resultatios. Auch der Resormator hatte vergebens an die Gerechtigkeit appelliert in einer Schrift, die betitelt war: "Demütige Bitte nehst einem Sündenbekenntnis der Gläubigen, die zu Gott schreien; Ps. 50, Ich kenne deine Not, ruse mich an, so will ich dich erhören 1)."

Zehn Monate waren es, daß der Resormator Reuchktel verslaffen hatte, nun zog es ihn mächtig wieder dahin zurück. Mit offenen Armen wurde er von der Gemeinde empfangen, in der er seine frühere Stelle wieder antreten durfte.

#### ٧.

### Farels lette Jahre, Prozest gegen Gerbet, Befuch in der Geimat, sein Tod in Renchatel.

1553 bis 1565.

Der Lebensabend unseres Reformators sollte noch durch schwere Sorgen getrübt werden. Am 15. Mai 1548 hatte Kaiser Karl V. das Augsburger Interim veröffentlichen lassen, das als vorläufige Norm den Evangelischen aufgezwungen werden sollte. Farel war aufs tiefste empört, er nannte es öffentlich ein Werk des Teusels und schrieb an Bucer in Straßburg: "O Herr Jesu, konnten denn unsere Gebete dich nicht rühren, soll denn dein Zorn gegen deine Herde sich auf diese Weise zeigen? Welch surchtbares Berbrechen, den alten Christus, das köstliche Evangelium und die heiligen Sakramente so zu schänden! Was haben denn Christus gemein mit dem Antichristen, das Evangelium des Lebens mit der Wesse, die Seelen vergistet, die Sakramente mit dem höllischen Aberglauben des Papstums? In welch tiesen Abgrund haben sich doch diese Unglücklichen gestürzt! Sie sind frech genug, Gott von seinem Thron zu stürzen, um ihn selbst einzunehmen. Du

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. VIII, 346, Mnm. 2.

und Deine Kollegen sind die Gesandten des Allerhöchsten, er hat Euch die Leitung seiner Kirche anvertraut, wehe benen, die dem Wort Gottes entgegen lehren. Du, verehrter Bater, den ich soch schätzte, Du ehrwürdiger Hirte und Diener Gottes, Du bist mit Deinen Kollegen, diesen glänzenden Leuchten, so blind, daß Du gemeinsam mit ihnen solch abscheuliche Dinge noch empsiehlst? Herr Jesu, öffne doch ihre Augen, gedenke deiner Diener und bessen, was du durch sie gewirkt hast 1)."

Wir können uns über die Erbitterung Farels nicht wundern: wurde doch den Svangelischen außer dem Gebrauch des Kelches und der Bolkssprache bei der Saframentverwaltung nichts bewilligt, während die römische Lehre mitsamt dem Zeremonienwesen unverändert beibehalten werden durfte. Daß er aber Bucer gegensüber diesen Ton anschlug, geschah, weil dieser einige Jahre zuvor in dem Regensburger Interim eine Schrift versaßt hatte, die eine Bermittelung der beiden Konsessionen andahnen sollte, "die zweisdeutige und geschminkte Formel", wie Salvin sie nannte.

Es war eine bose Zeit für die Evangelischen, in vielen Gemeinden hatte sich eine bedenkliche Lauheit und Unsicherheit auf dem Glaubensgediet eingeschlichen. Farel arbeitete unermüdlich in Wort und Schrift. Nie war er so ängstlich demüht, das Rechte zu sinden, wie jetzt; an Ambrosius Blaarer schrieb er: "Zeige Du mir, worin ich sehle, und dete für mich; Du wirst auf diese Weise mir und der Kirche mehr nützen, als wenn Du mir eitel Lob spenden würdest?)." Seine bekannteste Schrift aus jener Zeit trägt den Titel: "An alle Herren, alle Leute und alle Prediger, zu denen mich der Herr geführt hat, um als sein Wertzeug das heilige Evangesium zu predigen, und die mir treulich zur Seite gestanden sind bei dem Wert unseres Herrn Jesu Christi 3)." Er schildert hier die Irrtümer, in denen er früher gesangen geswesen, und seine Bekehrung.

Im März 1553 wurde ber Reformator von einer heftigen Arantheit befallen, die ihn an den Rand des Grabes brachte.

Ē

5

į

ţ

ļ



<sup>1)</sup> Junob 6. 238. Gognel 6. 219f.

<sup>2)</sup> Junob S. 235.

<sup>3)</sup> garei, Du vray usage, 6. 162-186.

Sein Arat batte jegliche Hoffmung auf Rettung aufgegeben, und auch Calvin, ber berbeigeeilt war, um ben Freund noch einmal au seben, glaubte einen Sterbenben au verlaffen. Als ber Rrante gegen alle Erwartung sich wieber erholte, schrieb jener ibm folgenben Brief: "Als ich bie lette Freundespflicht erfüllt batte, verließ ich Reuchatel, um mir ben grausamen Anblid Deines Tobes ju ersparen. Für biese übereilte Abreise bin ich gestraft worben, wie ich es verdiente, gebe Gott, daß nicht auch die anderen Brüber in ber Meinung. Du seiest gestorben, ben bitteren Schmerz fühlen mußten, ber mein Herz zerriß, ba ich Dich wie einen Toten betrauerte. Run mich bie Nachricht von Deiner Biebergenefung erreicht hat, bin ich unbeschreiblich glücklich. Gebe Gott, daß, so wie ich Dich vor ber Zeit begraben hatte, Du mich noch um viele Jahre überleben möchteft. Doch was auch bie Zutunft bringen mag, wir wollen mit Jesu Chrifto leben, bamit wir mit ibm fterben können. Und nun, vielgeliebter Bruder, pflege Dich, auf baß Deine völlige Genesung so balb als möglich erfolgen fann 1)." Balb war benn auch Farel so weit hergeftellt, daß er am 15. Dai einer Spnobe anwohnen konnte, auf ber eine Anzahl früherer Beschlüsse, betreffend Berwaltung ber Saframente, Chegesete, Sonntagsbeiligung, Bahl ber Geiftlichen, Jugendunterricht und Gebetsorbnung zusammengestellt und bestätigt wurden.

Fünf Monate später rief ihn ber unglückelige Prozes gegen ben spanischen Arzt Servet nach Genf. Die Borgänge sind in weiten Kreisen bekannt. Servet hatte es gewagt, in seinen Schriften "Sieben Bücher über die Irrlehre von der Dreieinigkeit" und "Wieberherstellung des Christentums" die Schäden aufzubeden, die nach seiner Ansicht die Reformation hinderten, zum ursprüngslichen Glauben zurückzusehren. Mit derben Worten hatte er das kirchliche Dogma bekämpft, "das mittels Abdition breier Götter die eine Gottheit herausbringe und zu dem dreiköpfigen Cerberus der Griechen und Kömer zurücksühre". Auf Calvins Anstisten war er auf seiner Durchreise in Genf verhaftet und wegen Gotteslästerung unter Anklage gestellt worden. Farel hielt es

<sup>1)</sup> Goguel 6. 248. 3unob 6. 247f.

篦

1:

:t

١.

Z

¥

年 三

Ĕ.

Ċ

Š

1:

3

ľ

į

C

Ĺ

1

ļ

ľ

für seine Bflicht, bem Freunde beizusteben. Am Donnerstag, bem 26. Oktober 1553, wurde dem Unglücklichen das Urteil gesprochen: "Lebendig sollst du an den Pfahl gebunden werden, bein Leib soll bran hängen, bis er zu Asche verfallen wird." Bergebens bat Servet um den Tod durch das Schwert, vergebens versicherte er, wenn er gefündigt, sei es aus Unwissenheit geschehen, seine Absicht sei stets gewesen, Gott zu verberrlichen. Um Tage barauf begleitete Farel ben Berurteilten zur Richtftätte. Als bieser, statt feine Soulb ju gefteben, Gott um Onabe bat für feine Richter, rief ber Reformator zornig: "Was, bu willst bich noch rechtfertigen, nachbem bu folche Greuel begangen baft? Wenn du so fortfährft, überlaffe ich bich bem Gericht Gottes und gebe keinen Schritt mehr mit bir. 3ch gebachte bir zu helfen und bas Bolk zu bestimmen, daß es für dich bete, ich hoffte, bein Betragen würde die Leute rühren, und ich verspreche dir auch jetzt noch, wenn du Reue zeigst, bis zu beinem letten Seufzer bei bir auszuharren 1)." Aber Servet schwieg und langsam bewegte fich ber Zug nach bem Hügel Champel. Farel und seine Rollegen beteten laut, bazwischen borte man ben Ruf: "D Gott, rette meine Seele, Jesu Chrifte, bu Sohn bes ewigen Gottes, erbarme bich meiner!" Auf bem Richtplat angekommen, warf sich ber Unglückliche zu Boben unb betete ftill, mabrend Farel eine kleine Ansprache an das Bolk bielt. "Seht", rief er, "welch große Macht ber Satan über die Menschen hat, die ihm übergeben worden sind. Dieser Mensch war gelehrter als viele andere, er glaubte wohl auch recht zu handeln, aber jett hat der Teufel von ihm Besitz genommen, seht euch vor, daß solches euch nie widerfahren möge!" Nun erhob sich Servet, und sein Begleiter forberte ibn auf zu sprechen, wenn er noch etwas auf bem Bewiffen habe, aber biefer antwortete nur "Baft bu weiter nichts mit bem Seufzer: "D Bott, o Gott." "Ach, könnte ich benn von etwas anderem reben als zu sagen?" "Soll bas Bolt für bich beten?" "Ja." wird ber Berurteilte mit eisernen Ketten an einen Pfahl gebunden, um ben man seine Schriften aufgeftellt batte, eine papierne, in

<sup>1)</sup> Junob S. 252 ff.

Schwefel getauchte Krone wird ihm aufs Haupt gesetzt. Dann wird auf Besehl bes Magistrats das Feuer angelegt. Langsam züngeln die Flammen in die Höhe; aus Rauch und Feuer heraus dringt disweilen der Rus: "O Gott, erbarme dich meiner, Jesu Christe, du Sohn Gottes, erbarme dich meiner!" Endlich wird es still auf dem Holzstoß, und still geht die Menge auseinander. Calvin hatte gezeigt, daß seine Macht noch nicht gebrochen war, Farel und Melanchthon waren so blind gewesen, die Hand dazu zu reichen. Was die Reformatoren gesündigt, das hat die Nach-welt auf ihre Weise zu sühnen gesucht. Wenige Weter entsernt von der Unglücksstelle erhebt sich jest ein Denkmal, das solgende Inschrift trägt:

"Am 27. Oktober 1553 starb auf bem Scheiterhausen zu Champel Wichael Servet von Billanova in Aragonien, geboren am 29. September 1511.

Als ehrerbietige und bankbare Söhne Calvins,
unseres großen Reformators,
die aber den Irrtum jenes Jahrhunderts verdammen
und festhalten an der Freiheit des Gewissens
gemäß den wahren Grundsähen der Reformation und des Evangeliums,
haben wir dieses Sühnedenkmal errichtet
Am 27. Oktober 1903."

Der Tob Servets hatte in manchen Kreisen große Entrüstung hervorgerusen, besonders waren es die Libertiner, die Kapital daraus schlugen und nun wieder mit ihren alten Anklagen gegen Farel und Calvin auftraten. Der erstere hatte ihren Haß noch in besonderem Maße erregt. Er hatte drei Jahre zuvor auf ihre Schmähschrift gegen Calvin in scharfer Weise geantwortet, die pantheistisch-mystische Lehre der Libertiner, den Mißbrauch, den sie mit der Prädestinationslehre trieben, und ihre sogenannte geistliche Auslegung der Heiligen Schrift einer beißenden Kritik unterzogen. Dafür wollten sie Rache nehmen. Als der Resormator gegen den

Rat seiner Freunde sich aufs neue nach Genf begab, um seine Gegner persönlich zu widerlegen, wurde er auf offener Straße mit dem Rus empfangen: "In die Rhone, in die Rhone mit ihm!" Ruhig sah der Greis, auf seinen Stab gestützt, den Feinden ins Auge und antwortete mit bitterem Lächeln: "In die Rhone", den Rus höre ich nun seit mehr als 20 Jahren aus dem Munde der Priester und Papisten, wahrlich, ihr habt euch wenig geändert 1)!" Wit Mühe nur konnte man ihn vor der Wut seiner Feinde schützen.

Die nächstfolgenden Jahre war es ihm vergönnt, im Frieden an seiner Gemeinde zu arbeiten, als dann aber aus Frankreich die Kunde eintraf, daß aufs neue dort blutige Versolgungen über die Protestanten hereingebrochen seien, tried es ihn hinaus, den Landsleuten Hilfe zu bringen. Zuerst veranstaltete er eine Kollekte für die Flüchtlinge, dann unternahm er mit Beza zwei längere Reisen, um die schweizerischen Städte und die deutschen Fürsten zum Einschreiten gegen diese Gewalttaten zu bewegen. An dem guten Willen sehlte es nirgends, aber alle Versuche scheiterten an dem glühenden Haß des französischen Königs gegen die Resorsmierten.

Nach Neuchatel zurückgekehrt, entschloß sich Farel zu einem Schritt, ber im Lager seiner Feinde viel Spott und auch bei den Freunden großen Unwillen hervorries: der 69 jährige Greis versbeiratete sich im Dezember 1558 mit der Tochter einer Exulantenwitwe, Marie Forel. Calvin schrieb auf diese Nachricht hin nach Neuchatel: "Ich bin so bestürzt, daß ich nicht weiß, wie ich meinen Brief ansangen soll. Das eine ist gewiß, daß der arme Meister Wilhelm schlecht beraten worden ist, und daß wir alle davon peinslich berührt sind. Es gibt aber weder ein Gesetz, das eine dersartige Heirat verbieten würde, noch ist es erlaubt, eine solche Berbindung zu lösen; täten wir es, dann würde es heißen, wir Prediger wollten besondere Gesetze für uns haben und scheuten uns nicht, zugunsten unseres Standes das sestesten benachrichtigt



<sup>1)</sup> Junob S. 260.

worden wäre, hätte man es als ein sinnloses mit allen Mitteln verhüten müffen, aber eine vollzogene She kann nicht mehr unsgültig gemacht werden. Ich bitte Euch nun aber auch, daran zu benken, wie brav sich dieser Mann in einem Zeitraum von 36 Jahren geführt und mit welchem Eifer und Erfolg er gearbeitet hat, um Gott zu dienen und seine Kirche zu bauen. Dies soll Euch bewegen, menschlich zu urteilen, nicht als ob Ihr das Übel billigen solltet, sondern damit Ihr nicht die äußerste Strenge walten lasset. Ich will Gott bitten, Euch richtig zu leiten, damit die Aufregung sich mehr und mehr legt und unser armer Bruder nicht noch selbst in Traurigkeit versinkt 1)."

In Frankreich hatte bie Reformation trop aller Berfolgungen immer mehr Wurzel gefaßt; ba und bort waren evangelische Gemeinden entstanden, und man fühlte bas Berlangen nach tüchtigen, erfahrenen Bredigern. Die Brotestanten von Sap sandten eine Deputation nach Neuchatel, um Farel borbin zu rufen. Ungeachtet ber Beschwerben, die ber weite Weg mit sich bringen mußte, reiste der 73 jährige Reformator mit den Freunden ab und kam glücklich am 15. Rovember 1561 in ber Heimat an. Wie es ibm bort ergangen, mag uns ber Chronift Charronnet erzählen: "Der greise Farel hatte ben Wunsch, noch einmal in seinem Baterlande bas Evangelium ju predigen, bevor ibn Gott aus biefer Welt abriefe; er reifte baber nach Bap und nahm in einer Mühle nabe bei bem Tor seiner Beburteftabt Bohnung. Dort führte er bie Bauern in bas Berftanbnis ber frangösischen Bibel ein, bie er auf seine besondere Weise auslegte, aber bald barauf fing er an, in ber Stadt felbst zu predigen und zwar in einer Rapelle, bie bem Beiligen Geift geweiht war. Der Magistrat verbot ibm jedoch die Predigt, ja das Barlament von Grenoble wollte ihn laut bem Bericht ber Rapuziner verbrennen lassen. Farel fümmerte sich jedoch um dieses Berbot nichts. Gines Tages begab sich bann ber Bizeamtmann Benoît Olier, ein febr eifriger Ratholit, in Begleitung mehrerer Sergeanten und Polizeioffiziere in die Rapelle, in der jener predigte. Man findet die Türe verschloffen und

<sup>1)</sup> Junob 6. 289f.

!:

Ľ

r

::

ī

1

įi

I

Ċ

Ş

klopft, aber niemand antwortet, da wird sie erbrochen. Eine große Anzahl Leute ist versammelt, aber niemand schaut nach ber Türe, alle lauschen begierig bem Wort bes Reformators. Die Bolizeimannschaft marschiert auf die Ranzel los und ergreift auf Berlangen der Kapuziner den Brediger, der dann, die verbrecherische Bibel in der Hand, durch die Menge geschleppt und ins Gefängnis geworfen wird. Aber schon hatte die ,keperische' Lehre in allen Areisen Anhänger gefunben, in ben Dachkammern ber Handwerker, in den Raufläben, in den Schlöffern der Vornehmen, ja sogar im Palaste bes Bischofs. Um Abend gelingt es ben Reformierten, sei's mit Gewalt, sei's mit Lift, ben greisen Prediger aus bem Gefängnis zu holen, sie führen ihn auf ben Wall und laffen ibn mittels eines Korbes auf's freie Felb hinab, wo einige Genossen ihn empfangen und in Sicherheit bringen 1)."

Als Farel sab, daß in seiner Heimat kein Blat für ihn war, kehrte er nach Neuchatel zurud. Hier traf er folgenden Brief an, ben ber tobtrante Calvin am 6. Mai 1564 ihm gesanbt batte: "Lebe wohl, mein vieltreuer, liebster Freund! Da Du nach Gottes Willen mich überleben sollft, so behalte in treuem Andenken unsere innige Freundschaft, die der Kirche so nüplich gewesen ift und Früchte für ben himmel gezeitigt bat. nicht, daß Du Dich meinetwegen bierber bemüheft; mein Atem geht schwer und ich bin darauf gefaßt, daß es bald zu Ende mit mir geben wirb. Aber ich bin es zufrieben, benn lebe ich, fo lebe ich bem Herrn, sterbe ich, so sterbe ich bem Herrn. Nochmals lebe wohl mit all ben Brübern 2)." Unverzüglich eilte Farel nach Genf. Es war ein herber Abschied, lange, lange hielten sich bie Freunde umschlungen. Am 27. Mai verschied Calvin mit den Borten: "Die Leiben bieser Zeit find nicht wert ber Herrlichkeit, bie an uns foll offenbaret werben." Farel scheint auffallenberweise hiervon nicht benachrichtigt worden zu sein, benn am 6. Juni schrieb er seinem Freund Fabri nach Lyon: "Obgleich ich über den Tob unseres viellieben Brubers Calvin nichts Sicheres vernommen

<sup>1) 3</sup>unob 6. 297f.

<sup>2)</sup> Gognel G. 258f.; Junob G. 300.

babe, beängstigt mich boch ein Gerücht, bas zu mir brang, und ber schlimme Zustand, in bem ich ihn zurudlaffen mußte. O bag ich boch an feiner Stelle mare binmeggeholt worben und er, ber jo viel Segen fouf, noch lange ber Rirche unferes Berrn in Gefundheit batte bienen burfen. Gott fei lob und Dant, ber mich in seiner Gnabe bem Berftorbenen zu einer Zeit bat begegnen laffen, ba ich es am wenigsten bachte, und ber es mir gelingen ließ, biefen Mann gegen feine Absicht in Genf aufzuhalten, wo er solch ein Wertzeug Gottes werben sollte. Du glaubst nicht, wie er bamals von allen Seiten bestürmt wurde, zumal von mir, ber ich ihn im Namen Gottes anflehte, eine Arbeit auf feine Schultern zu nehmen, die barter war als der Tob. zwar bamals bes ofteren gebeten, man folle um Gottes willen Mitleib mit ihm haben und ihn bem herrn fo bienen laffen, wie er es bisher getan, aber er erfannte boch, bag meine Bitte gugleich ber Wille Gottes fei, und hat fich felbst übermunden und bie Arbeit beffer erfüllt, als es je einer batte tun konnen. wahr, er hat nicht nur bie anderen, nein auch fich felbst übertroffen. D, wie felig bat er nun feinen Lauf vollenbet, ber herr gebe in seiner Gnabe, daß auch unser Ende ein solch feliges werbe 1)!" — Dieser Wunsch sollte Farel balb erfüllt werben. Im Mai bes barauffolgenden Jahres hatte er Reuchatel noch einmal verlassen, um ber Einweihung ber evangelischen Rirche in Met beizuwohnen. Mit großer Berglichkeit und mahrhaft kindlicher Berehrung wurde ber alte Lehrer aufgenommen, als er aber bann einen Monat später in feine Gemeinbe gurudtebrte, mar feine Rraft gebrochen. Die Erinnerung an die gludlichen Stunden, Die er in Met erleben burfte, nahm er als Troft mit auf bas Rranten-Diefes murbe nun feine Rangel; troftenbe und belehrenbe Worte hatte er für all die Freunde, die ihn täglich besuchten. Sanft und friedlich entschlief ber große Gottesftreiter am 13. September 1565 in einem Alter von 76 Jahren. Auf bem Friedhof ber Rirche, in ber er so oft gepredigt, ward ihm ein ehrenvolles Begrabnis. Sein altester Biograph versichert: "Alle, Die Zeugen

<sup>1)</sup> Farel, Du vray usage G. 314f.

vavon sein dursten, wie er seine Krankheit mit der Geduld und Ergebung eines echten Gotteskindes ertrug, mußten seines Heldenmutes gedenken, der aus all den großen Gesahren und Stürmen, Ärgernissen und Schwierigkeiten, die um Christi willen über ihn kamen, herausgeleuchtet hat, und voll Bewunderung sprachen sie zueinander: Seht doch, wie dieser Mann sich stets gleich geblieben ist, wahrlich über ihm hat eine besondere Gnade gewaltet. Ihr wißt ja, wie er durch nichts sich erschüttern ließ, wie er selbst in den Lagen, wo alle anderen geängstigt und entmutigt worden wären, standhaft und mutig in seinem Herrn dastand, gestärtt durch die Hossfnung auf einen guten Ausgang. So hat sich an diesem Manne Gottes Gnade aufs schönste verherrlicht 1)."

## Shing.

Die Wandlung, die Farel burchgemacht bat, war die Frucht eines ehrlichen Suchens nach Wahrheit, Die er, einmal ergriffen, fefthielt bis zum Tob. Wahrheit war ber Grundzug seines Charafters, überall spiegelt sie fich in seinem Leben wiber. Sein Rörper und Geift befagen eine ungebeure Spannfraft, benn 40 Jahre waren bei ihm ausgefüllt mit Rämpfen und Strapazen. Sein Name wird nicht zugleich mit benen ber großen Reformatoren genannt, aber mit größerer Freudigkeit und Überzeugung und unter größeren Gefahren und Opfern bat tein anberer gearbeitet. Die evangelische Rirche ber frangösischen Schweiz bat vor allem ihm ihr Dasein zu verbanten, aber von Selbftüberhebung und ebraeizigen Blanen finden wir nicht die geringfte Spur in seiner langen Laufbahn. Er war ber fühne Bannerträger und wollte nichts anderes fein als ein Diener Gottes. Diese fromme Demut hat er sich bewahrt bis ans Ende und in seiner Arbeit hat er Freude und Frieden gefunden. Es ift mabr, daß ihn sein Eifer, um die Rirche Chrifti bisweilen zur Unbesonnenheit und Ruchichts= losigkeit hingeriffen bat, aber er teilt biesen Fehler mit allen großen Reformatoren auf religiösem, sozialem und politischem Bebiet, -

<sup>1)</sup> Goguel S. 268f.; Junob S. 305. Theol. Cinb. Jahrg. 1908.

benten wir in erfterer Beziehung nur an Luther. Calvin und Anor. In bem Prozeß gegen Servet zeigte er eine erschreckenbe Barte, aber vergeffen wir nicht, daß auch Manner wie Melanchthon bamals bachten wir er, und daß bei ihm noch die innige Freundschaft mit Calvin in die Bagichale fiel. Die Liebe zu feinen Landsleuten, für bie ihm fein Opfer ju groß mar, bie bergliche Freundschaft, die ibn mit seinen Rollegen - Calvin, Biret, Fabri, Bugenhagen, Beja und Bucer — verband, seine Aufopferung im Dienst ber Rranten, bies alles muffen wir uns vergegenwärtigen. wenn bas Bilb bes Reformators ein vollständiges werden soll. Farels icharffte Baffe im Rampfe mar die Predigt, wenn er gur Feber greifen mußte, geschab es stets mit Überwindung. bin eben ber alte bekannte Farel", schrieb er im Jahre 1550 an Calvin, "und man tann unmöglich verlangen, bag ich beim Schreiben ein anderer werbe, ich kann meine Ausbrucksweise nicht verleugnen und meiner Rebe keinen Glanz verleihen 1)." Aber gerabe biefer einfachen, urfräftigen Sprache verdankte er seine Erfolge. Geschichtschreiber Ancillon schreibt hierüber: "Das Beil, bas uns aus Inaben zufommt, batte er mit ber lebendigen Glut feiner Seele erfaßt, und ein beißes Berlangen erfüllte ibn, feine Zeitgenoffen mit bem Beift bes Evangeliums zu erleuchten. Berg war unverzagt, fein Gifer unermudlich, und fein Ehrgeig für ben Rubm Jesu Chrifti fannte feine Grenzen. Er mar fein großer Schriftsteller, aber als Redner war er unübertrefflich; die Predigt war feine befondere Babe, und feine Zeitgenoffen rubmen einftimmig feine munberbare Berebsamkeit. Die fraftvollen Borte. mit benen er seine Buborer binrig, batte er ben Schriften ber Apostel und Propheten entnommen. Seine Lehre war gefund, feine Beweisgrunde folagend, feine Ausbruckmeife fernig. appellierte gerne an bas Bewiffen feiner Buborer und schilberte ben großen Reichtum, ber in bem Beil bes lebens verborgen liegt. Voll Liebe zur Wahrheit, voll Born gegen bie Lüge erhob er seine Stimme mit Macht gegen bie Menschensatungen 2)."

<sup>1)</sup> La Corresp. des Réf. IX, 367, Mnm. 2.

<sup>2)</sup> Goguel G. 269.

Trefflich bat auch ber Franzose Buaur ben Reformator in folgenben Worten darafterisiert: "Farel mar por allem Brediger: biefer fleine, uniceinbare Mann war groß auf ber Rangel, ba bekam fein Geficht einen ebeln Ausbrud und feine Stimme flang mächtig wie ber Donner. Furcht vor Gefahr kannte er nicht, und gleich Anor beugte er fein Haupt nur vor Gott. Derfelbe Mann aber, ber in übergewaltigem Gifer Beiligenbilber in Stude gerbrach, ber, wenn er ftritt, in jedem Saar feines roten Bartes einen Damon batte. war rührend gut gegen seine Freunde und liebenswürdig im Bertehr; er konnte sich aufrichtig freuen über bie Erfolge anderer und prablte nie mit ben seinigen. Rein Binbernis tonnte ibn in seiner Laufbabn aufbalten, immer gerabe aus suchte er sich seinen Die Kirche ging ibm über alles, und ftets fant er bem einzelnen gegenüber die richtigen Worte, ber Glaube mar bie treibenbe Kraft seines Lebens. So war Farel; aber so groß er auch war, so war er boch kein vollkommener Mensch, ibm fehlte es manchmal an ber nötigen Klugheit und er wußte ben hammer. ber zerftort, beffer zu führen als bie Relle, bie baut; er mar ein Mann bes Augenblicks. Rluge Menschen wie Erasmus, fanfte wie Melanchthon batten nie wagen tonnen, was er gewagt bat. Sie batten in ber Befürchtung, burch scharfes Borgeben ibre Sache ju ichabigen, alles preisgegeben, mabrend Farel furchtlos porging auf die Gefahr bin, alles zu verlieren. So bat er alles gewonnen. Wir werfen uns nicht jum Berteibiger bes Reformators auf, aber wer anders kann es wagen, seinen Ruhm zu bestreiten, als ber römische Rlerus, ber im Rampf gegen ibn unterlegen ift. Mögen fie immerbin an feinem Grabe murren, fie vermögen es nicht, ben Mann flein zu machen, ber ohne Furcht und Tabel Aug' in Aug' mit ihnen gefämpft und in 20 wütenben Schlachten gefiegt bat, ber Name Farel wird baburch auch neben bem eines Calvin nur noch größer werben. Männer von Mut und Charafter find felten in unserer Zeit ber materiellen Größe und bes moralischen Berfalls, und wenn ein Diener Gottes, wie jener Sieger von Genf, vor uns hintritt, wird er groß burch unfere Rleinheit. Ach, wir magen es zu fagen: uns fehlt es beutjutage an folch eifenfesten Männern, wie biefer Ebelmann von

Sap einer gewesen ist 1)." Farels Siegel enthielt ein Flammenschwert, und selten hat ein Mensch seinen Wahlspruch so wahr zu machen gesucht, wie er den seinen: "Quid volo nisi ut ardeat" — "Was wollte ich lieber, als es brennte schon 2)." — Erhebend sind die Worte, die Beza dem Freund ins Grab nachgerusen hat:

"Dein Glaub' und beine Reblichkeit, die nie versagten, Und beine ernste Milbe, Farel, haben bich gekrönt Mit ew'ger Chr', die Jesus dir erkoren Als himmelslohn, du treuer Knecht; O selig das Jahrbundert, das bat sein dich nennen bürsen.

3.

## Rene Ratechismusftudien.

Bon

Baftor Lic. Otto Albrecht in Naumburg a. S.

## I. Was versteht Luther unter "Katechismus" 1)?

Die neueren Forscher betonen einstimmig, Luther habe das altsirchliche Wort (das ursprünglich die mündliche Unterweisung der Katechumenen, dann die auf die Tause der Katechumenen vorsbereitenden Zeremonien einschließlich der Glaubensbefragung, später den Fragealt mit den Paten oder geradezu die Patenschaft besbeutete) zuerst auf das Buch angewandt, das dem katechetischen

<sup>1)</sup> Junob G. 307f.

<sup>2)</sup> La Corresp. des Réf. II, 219, Anm. 7.

<sup>3)</sup> Goguel 6. 266.

<sup>4)</sup> Bgl. Joh. Geffden, Der Bilbertatechismus bes 15. Jahrh. (1855), S. 16 ff.; v. Zezschwit, Sphem ber Katechetik I, S. 17 ff.; II, 1, S. 19 ff. 27 f. 31 ff.; Kawerau, Zwei älteste Katechismen ber luth. Reformation (1890), S. 5 f. Auch meine Bemerkungen zum Neudruck bes Kleinen Katechismus Luthers vom Jahre 1586 (1905), S. 95 ff.

Unterricht zugrunde gelegt wird. Go 3. B. Raulen in Weter und Weltes Rirchenleriton, 2. Aufl., Bb. 7. Abnlich, aber noch bestimmter, Achelis im Lehrbuch ber pratt. Theol., 2. Aufl., Bb. II, G. 99: "Erft Luther ift es, ber ben mobernen Begriff bes Ratechismus als Unterrichtsbuch für bie Jugend gur Unterweisung im Chriftentum fixiert"; bas folle beutlich bervorgeben aus seinen Briefen an Rit. Hausmann vom 2. Febr. 1525 (Jonae et Eislebio mandatus est catechismus puerorum parandus), auch vom 26. März und 27. Sept. 1525, ebenso aus ber Borrebe zur beutschen Deffe vom Jahre 1526 ("Ift auffs erfte om beutschen Gottisbienft ebn grober, ichlechter, ebnfeltiger guter Catechismus von noten" usw.). Bahrend aber Achelis mit Berufung auf Ramerau bervorbebt, bie uns geläufige Form ber Frage und Antwort sei feineswegs ein notwendiges Merkmal bes Begriffes (Achelis a. a. D., S. 3. 97; berfelbe im Grundrif. 4. Aufl., G. 201), urteilt vielmehr Th. Raftan in feiner Auslegung bes Lutherischen Ratechismus, 4. Aufl., S. 2 f.: "Bir verfteben beute unter einem Ratechismus ein Buchlein, bas in ber form von Frage und Antwort ben Stoff bes Religionsunterrichtes barbietet. Diefer Begriff bes Bortes Ratechismus ift relativ neu. Wir finden ibn querft bei Luther, und zwar in bem bekannten Brief an Sausmann vom 2. Februar 1525, in welchem er biesem mitteilt, baß er Jonas und Agrifola mit ber Abfassung eines folden Bertes betraut babe."

Diese Urteile bedürfen mehrsach der Berichtigung und Begrenzung. Es drängen sich sogleich mehrere Bedenken dagegen auf. Ift es wirklich, wie Achelis meint, "modern", ein Religionsbuch sür Schüler, auch wenn es der Fragesorm entbehrt, "Katechismus" zu benennen? Ober psiegen wir ein Buch so zu heißen, wenn es, mit Kastan zu reden, "den Stoff des Religionsunterrichts" überhaupt, vielleicht mit vorzugsweiser Berückschtigung der biblisichen Geschichte, enthält? Was Achelis' Deutung jener Briefsstelle angeht: warum soll nur an ein "Unterrichtsbuch für die Jugend" gedacht werden können? warum nicht an eine Anweisung sur Pfarrer darüber, wie sie den Unterricht der Kinder (catechismum puerorum) betreiben sollen? Solche Anweisung enthielt

3. B. später ber Bistatorenunterricht 1528 und Luthers "Deubsch Catechismus" betiteltes Hauptwerk. Achelis benkt hier offenbar besonders an Luthers "Rleinen Katechismus" und abstrahiert davon seine Definition des Wortes. Ferner, hätte Kastan recht mit seiner Behauptung, daß die Fassung "in Frag' und Antwort" ein wesentliches Moment des "Katechismus" sei, von dem Luther 1525 spricht, so würde wiederum solgen, daß sein Großer Katechismus noch kein Katechismus in seinem Sinne gewesen wäre, denn er entbehrte ja der Fragen und Antworten.

Saben nun Achelis und Ramerau (val. icon v. Rezfcwit a. a. D. I, 24f.; II, 1, S. 28ff.) recht mit ihrer Behauptung, die erotematische Form sei keineswegs ein notwendiges Mertmal bes Begriffs? Das icheint gang flar ju fein im Blid auf Luthers "Deubsch Katechismus", und auch sofern man unter Ratechismus allgemeiner ben driftlichen Unterricht ober ben einzelnen Lehrvortrag versteht, ber an sich ja nicht erotematisch zu sein braucht, wie benn Augustins grundlegende Schrift de catechizandis rudibus Anweisungen und Beispiele ber Ratechumenenunterweisung ohne Bindung an die Frage- und Antwortform enthält. Es ift aber folgendes ju bebenten. Catechismus bebeutete im Mittelalter neben und vor bem Erorgismus innerhalb ber Taufe speziell die Sandlungen, bei benen ber Bate als Bertreter bes Rindes bie an ben Täufling gerichteten Fragen beantwortete. Ein anderes Motiv, bei catechizare ober catechismus sofort an Frage und Antwort ju benten, lag im mittelalterlichen Beicht= inftitut, ba ber Beichte borenbe Briefter nach bem Credo, Pater noster, Ave Maria usw. ju fragen pflegte (vgl. Geffden a. a. D., S. 23 f.; v. Zegidwig II, 1, S. 35 ff.; Bolymann, Beitschrift f. prakt. Theol. Bb. XX, S. 11f.). Als bann in ber Reformationszeit und wohl icon früher (f. u.) bergleichen elementare Lehrftude unter bem Namen "Ratechismus" jufammengefaßt wurden, verband sich damit unwillfürlich bie Borftellung, daß es fich um etwas Abzufragenbes handele, und bemgemäß erklärte man auch bas Wort. Go bereits Luther in ber beutschen Deffe (Weim. Ausg. 19, S. 76, 3. 17ff.): es werbe nimmermehr ein "Catechismus angerichtet" werben, fagt er bier, wenn bie Eltern

,:

Ŀ

1:

**:** 

5:

3

:

Ċ

3

:1

Ċ

¢.

Ľ

٤

Ţ

ž

ober Berweser ber Jugend sich nicht ber Mühe unterziehen, bie einzelnen Stude abzufragen und bie Rinder antworten zu laffen, was ein jegliches bedeute. Diese Auffassung suchte man auch ethmologisch zu begründen: κατηχείν, von ήχώ abgeleitet, bedeute resonare, dicta reposcere. Mag biese Etymologie an sich irrig sein, fie knüpft boch tatsächlich an die angebeuteten historischen Momente an und entspricht ber Begriffsprägung, die die Reformatoren, auch unabhängig von ber grammatischen Ableitung, für richtig hielten. Wenn Rawerau übrigens a. a. D. meint, an ber hartnädig fortwirkenben falschen Erklärung bes Wortes sei nächft Althamer besonders Melanchthon schuld, so überfieht er, daß auch Luther sie teilt. In der Warnungsschrift an die zu Frankfurt vom Jahre 1532 schreibt er (Erl. Ausg. 26, S. 383 f.): "Catechismus, fagen die Griechen, beißt eine Lebre, die man fragt und verhort, wie ein Schulmeifter bie Schuler läßt ihre Lettion auffagen, ob sie es tonnen ober nicht."

Wie erklärt sich aber ber Wiberspruch, daß Luther einerseits Frage und Antwort als zu einem rechten Ratechismus notwendig geborig bezeichnete und bann boch felbst seinen sogenannten Großen nicht in dieser Form ausgeben ließ? Zunächst ist darauf binzuweisen, daß Luther gerade auch in biesem Buch barauf bringt, daß ein jeglicher Hausvater oftmals seine Kinder und Gefinde umfrage und verbore, mas fie von den Hauptstücken der driftlichen Lebre wiffen. Bor allem aber ift zu fagen: ber Sprachgebrauch ist noch im Flusse. Was Kawerau a. a. O. S. 5 fdreibt: "Der Name Ratecismus bient einerseits jur Bezeichnung eines gang bestimmten Stoffes, beffen feften Grundftod seit bem Enbe bes Mittelalters die brei Stude Defalog, Symbolum apostolicum und Baterunser bilben, anderseits weift ber Name auf die Darbietung biefes Stoffes an die Un= fanger im Chriftentum und zwar mit ber Abzwedung auf mündlichen Unterricht", bas trifft auch auf ben Sprachgebrauch im fogenannten Großen Ratechismus zu. Man möchte etwa hinzufügen: die Geschichte des Wortes im Mittelalter, sowie ber Umftand, bag ein wirksamer munblicher Unterricht ber Unmundigen die Frageform nicht entbebren tann, brangten barauf hin, diese Form mehr und mehr als ein wesentliches Merkmal des mündlichen und dann auch des schriftlich fixierten Katechismus zu seben.

Der Titel aber "Deubsch Ratechismus" scheint mir gang abnlich wie "Deutsche Meffe" formuliert zu sein. So wenig wie "Meffe" bebeutet "Ratechismus" an fich ein Buch, vielmehr zunächst eine handlung, bann einen beftimmten religiöfen Stoff, bann erft ein Buch, sofern es einen entsprechenden Inhalt bat. Bielleicht schwebte Luther geradezu ber Sat aus der Deutschen Meffe vor (Beim. Ausg. 19, S. 76, 3. 1 f.): "Ift aufs Erfte im beutschen Gottesbienft ein grober, schlechter, einfältiger, guter Ratecismus von noten 2c.", als er ben Titel "Deutsch Catechismus" mablte; ber ware bann etwa so zu umschreiben: "Katechismus b. i. Unterricht in ben nötigsten Studen ber driftlichen Lebre, wie er im beutschen Gottesbienft schlicht und beutlich geschehen soll", ober: "Deutsche Predigten (ober Anweisungen und Mufter ju solchen Bredigten) über die bertommlichen brei (fünf) Stude ber driftlichen Lehre, Die jeder Chrift miffen muß", ober: "Wie ber Ratedismus, b. b. ber überlieferte Unterrichtsftoff, im Gottesbienft und auch im Hause beutsch gepredigt und ausgelegt werben soll". Die alte Bebeutung ber Unterrichtsbanblung geht über in bie bes abgegrenzten Unterrichtsstoffes. Go icon in ber alteren Borrebe; wenn bier die Zeit, "so zu bem Catechismo geordnet ift". erwähnt wird, so bebeutet bas teinesfalls ein Buch, sonbern eine gottesbienftliche Handlung ober ben traditionellen firchlichen lebrftoff, für beffen Behandlung beftimmte Zeiten feftgefest maren. Ebenso weisen bier bie erläuternben Ausbrucke "Bredigt", "Unterricht für die Rinder und Ginfältigen", "Rinderlebre", "Rinderpredigt" junächst auf ben tatsächlichen Unterricht ber Unmundigen, boch so, bag bieser sich auf die Stücke; "so ein jeglicher Christ jur Not miffen foll", beschränkt. Daneben findet sich bie engere Faffung, bag Ratechismus nur ben in ben brei ober fünf Studen aufammengefaßten Lehrstoff bezeichnet; in biefem Sinne beißt es 3. B.: "tun wir ben Fleiß, ben Ratechismum oft vorzupredigen".

Auf berselben Linie bewegen sich bie Ausbrude ber späteren Borrebe vom Jahre 1530: ben Ratechismus treiben, lehren, ein

Schüler bes Ratechismus bleiben u. a.; es ift barunter ber elementare driftliche Unterrichtsftoff ju verfteben, nicht an fich ein Buch. Anderieits finden fic aber bier mehrere Stellen, wo Ratechismus ein Buch bebeutet: "ein Blatt ober zwei aus bem Ratecismo, Betbuchlein, Reuen Teftament ober fonft aus ber Biblia lesen": "viele meinen, ber Ratedismus sei eine schlechte geringe Lehre, welche sie mit einem Mal überlesen und bann alsobald alles konnen, bas Buch in Winkel werfen und gleich sich fcamen, mehr brinnen zu lefen"; "ben Ratechismum taglich lefen"; "wollen ben Ratechismum wiffen und verachten, welcher ber gangen h. Schrift turger Auszug und Abschrift ift". Man muß sich aber buten, bier fofort ben mobernen Begriff eines turggefaßten (ober gar eines in Frage und Antwort gefaßten) Unterrichtsbuchs mit Ratechismus gleichzuseten. Aus bem Busammenbang mit ben vorber angeführten Stellen ergibt fich beutlich, bag bas Wort ein Buch nur um seines Inhalts willen bebeutet. Geschieht es boch überhaupt felten, daß ein Buch sogleich auf seinem Titel als foldes bezeichnet wirb, wie Betbuchlein, Gefangbuch, Bibel, Endiribion ober bgl.; gewöhnlich wird eine turze Inhaltsangabe als Titel verwendet, 3. B. Beiftliche Lieber, Chriftliche Gebete Deutsche Meffe usw. Gine genaue Anglogie in ber Titulatur eines Buches mare: Unterricht in ber driftlichen Religion. Glementarunterricht im Chriftentum; bas bebeutet junachft eine Tätigteit, bann einen geiftigen Stoff, bann einen Buchinhalt und barum auch ein Buch. Ober "Grammatit"; junachst als ars grammatica (neben Musit, Geometrie, Dialettif u. a.) bedeutet es einen Biffenschaftsbetrieb, Die Sprachforschung, banach einen Lehrstoff, danach ein Buch. In dem obigen Zitat ftebt übrigens neben Ratechismus nicht nur Betbuchlein, sondern auch Reues Teftament: letteres bedeutet boch auch nicht an und für sich ein Buch, eine Schrift, sonbern beren Inbalt,

An diese Entstehung und Berwendung des Wortes Katechismus als Buchinhalt und darum erst als Buch muß man sich erinnern in all den Stellen, wo Luther damit ein Buch bezeichnet. Zum Beispiel in seinem Brief an Capito vom 9. Juli 1537 schreibt er: "Nullum agnosco meum justum librum, nisi forte de servo arbitrio et catechismum." Gewiß, Bucher find gemeint, aber bie Art ihrer Bezeichnung ift ganz analog: ebenso wie de servo arbitrio gibt auch catechismus einen Buchinhalt an. Bom Nuten bes Saframents sagt Luther in ber Bermahnung jum Saframent vom Jahre 1530 (Erl. Ausg. 23, S. 192): "Wiewohl ich folchs zuvor im kleinen Catechismo faft alles geruhrt babe." "Lies bu, liebe Rate, ben Johannes und ben fleinen Ratechismus, bavon bu zu bem Mal fagtest: es ift boch alles in bem Buch von mir gefagt", so schreibt er am 7. Februar 1546 an feine Hausfrau. Bebeutet aber bier nicht Ratechismus an und für sich ein Buch, bas um feines geringen Umfanges willen eben "flein" Rein, auch bier ben ben Inhalt bezeichnenben Buchtitel. In bem genaueren Titel bezeichnet boch nur bas erste Bort Enchiribion 1) als solches ein Buch, bas folgende aber "Der kleine Catechismus", wie sofort die Borrede erläutert, die in den befannten Studen ausammengefaßte Chriftenlebre famt ihrer turzen Auslegung. Wenn bier Luther bie Pfarrer ermahnt, ben Catechismon in die Leute, sonderlich in das junge Bolf zu bringen, meint er nicht, daß fie fein Buch verbreiten follen, fonbern bag fie den so benannten traditionellen Lehrstoff ben Leuten fleißig einbragen und erlautern follen. Auch in bem Sat "Wenn bu fie nu folden turgen Catechismum geleret haft, alsbann nimm ben großen Catechismum für bich ... wie bu alles reichlich finbest in so viel Büchlin bavon gemacht" bedeutet bas Wort augenscheinlich ben in mancherlei Büchern turz ober ausführlich bebanbelten Lebrstoff 2).

<sup>1)</sup> Sgl. Du Cange ed. nova III (1884) p. 265 s. v. Enchiridion: Hoc nomine S. Augustinus . . . de fide . . . insignivit, quod manibus facile gestari posset vel potius continuo deberet, continens res ad salutarem maxime necessarias.

<sup>2)</sup> Im zweiten Sat bebeutet das Wort vielleicht geradezu die Tätigkeit: "alsbann beginne mit dem aussührlichen Unterricht". Diese vielbesprochene Stelle ist seiger Steres als Beweis dasilr beigezogen worden, daß Luthers Großer Katechismus vor dem Kleinen versaft sei. Luther hat aber, soweit ich sehe, seinen "Deutsch Catechismus" sonst nie als "den großen Katechismus" bezeichnet. Gewiß, er wird hier a. a. D. an ihn mitgedacht haben, wie er denn auch seine Laseldvucke als Beispiele des "kurzen Katechismus" anführt; aber

Σ

(; <u>'</u>

3:

2

ĸ

2

-

۲.

¥

I

Į,

1) 1

į

ø

ŧ

ŗ

ļ

Auch nach bem Erscheinen seiner beiben mit Ratechismus betitelten Bucher verstebt Luther unter biefem Wort burchaus nicht immer ein Buch, sondern zuweilen noch ben Unterricht in ben Hauptftuden, als Handlung vorgeftellt, 3. B. im Brief an Martgraf Georg vom 14. September 1531: "Derfelbige Ratechismus wurde viel Buts bringen . . . und feine ftarfer beffer Runft ift, bie Leute bei ber Andacht ... zu erhalten, benn ber Ratechismus"; im selben Brief turz vorber bedeutet es ben fixierten Lehrstoff: "baß sie alle beb einer Strafe mußten ben Katechismum treiben Und diese lettere Bedeutung ift die gewöhnliche. und lernen". In der Vermahnung an die Geiftlichen in Augsburg von 1530 (Erl. Ausg. 24, 401) wird unter ben Studen, die nötig sind in ber rechten driftlichen Rirche zu banbeln, genannt: "Was fei ber recht Catechismus, als geben Gebot, Bater Unfer, Glauben"; hier ift ber Gebanke an ein Buch boch gang fernliegenb. Damit kommt überein ber Sprachgebrauch in ben Tischreben (Erl. Ausg. 58, S. 239 ff.): "Der Katechismus wird muffen bleiben . und das Regiment in der driftlichen Kirche behalten . . ., das ift, die zehen Gebot Gottes, der Glaub, Bater Unser und die Sacra-

fein Buch ift ibm bann boch nur eins neben ben vielen, bie über "ben großen Catechismus" (b. i. die ausführliche Chriftenlehre) gemacht worden find. meine Einleitung jum Neubruck bes Rl. Rat. v. Jahre 1536, S. 98 ff. 3ch halte biefe Deutung auch gegen ben Wiberspruch von Kolbe in ben Beitr. 3. bapr. Rirchengefch. XII, 3, G. 138 aufrecht. — Prof. Bieganb fcreibt in seinem lehrreichen Gießener Bortrag über bas apostolische Symbol im Mittel= alter (1904), G. 25 f., 28: "Der Begriff bes großen Ratechismus fur bie Bfarrer ift seit ber Mitte bes 13. Jahrhunderts im Abendlande burchaus geläufig." "Damit tritt neben ben großen Ratechismus, bas umfangreiche Lebr= buch, ber kleine Ratechismus, bas übersichtliche Sanbbuch." Brieflich erlau= terte er mir bas auf meine Frage so: "Ich meinte allerbings bas Ding nur ohne Ramen, b. b. ich wollte tonftatieren, bag bereits bie brei letten Jahrhunderte des Mittelalters nicht bloß zufällig, sondern bewußt allerlei folder Sammlungen befagen und gebrauchten, bie wir heute einen Großen ober einen Kleinen Katechismus nennen würben und daß dieser Unterschied schon damals nicht immer nur ein flüffiger, sonbern eben auch ein bewußter war, so baß also Luther nach beiben Seiten bin, sowohl was bie Sammlung selbst betrifft, wie was die Scheidung in Groß und Rlein angeht, auf hergebrachten Berhältniffen fanb."

ment 2c." (b. h. biefer Lehrstoff und feine unterrichtliche Übung). "Ich wollt, bag man ihn täglich predigte und ausm Buch einfältig lafe" (bie Bebeutung Ratecbismus als Buch ift bier geradezu ausgeschlossen). Dabin gebort auch ber bäufige Ausbruck "ben Ratechismum predigen". Als abnliche Belegftellen mit mehrbeutigem Sinn führe ich aus Schriften seit bem Jahre 1529 noch folgende an: "Antinomi docent et scribunt catechismos" (in ber Disputation bom 10. September 1540, Drems S. 629). "Wie ber Aposteln, item S. Athanasii Symbolum und der gemeine Rinberkatechismus lehret" (in ben Schmalkalbischen Artikeln, Müllers Rontorbienbuch S. 299). "Da feben und greifen wir, baß ber Glaube, Bater Unfer, zeben Gebot gefaffet find als furze Form und Lehre für die Jugend und albere Leute und hat auch von Anfang Catechismus geheißen" (Warnungsichrift an bie zu Frankfurt 1532, Erl. Ausg. 26, 383; barin noch andere Stellen; S. 381 aber von Luthers Buch "in unserm Catechismo"); "bleibe bes Catechismi Schüler" (Der 117. Bjalm 1530, Erl. Musg. 40, 286); "bas Euangelion und ben Catechismus lernen" (Brebigt, bag man Rinber jur Schule halten foll, 1530, Erl. Ausg.2, Bb. 17, S. 397); "nu ifts gottlob babin kommen, bag Mann und Beib, Jung und Alt ben Catechismum weiß" (Warnung an feine lieben Deutschen 1531, Erl. Ausg. 2, Bb. 25, S. 46; ebenda ift zuvor ausführlicher aufgezählt, mas bas fei, "was ein Chrift wissen soll"); "wem es zu schwer ift, ber bleibe mit ben Kinbern bei bem Ratechismo" (Bon ben letten Worten Davids. Erl. Ausg. 37, 45); "es mächset jest baber bie gart Jugend von Anablin und Maiblin, mit bem Ratechismo und Schrift fo wohl zugericht" (Brief an ben Kurfürsten vom 20. Dai 1530, Erl. Ausg. 54, 148). Unbererseits gitiert Luther unter biefem Namen wieber fein Buch: "wie ich folche auch zuvor im Catecismo getan habe" (Bermahnung zum Saframent 1530, Erl. Ausg. 23, 169); "wie sie [bie Artitel bes Glaubens] auch in bem Ratecismo geteilet find (Eine einfältige Weise zu beten 1535, Erl. Ausg. 23, 236). Besonders interessant ift Luthers Remberger Ratechismuspredigt rom 11. Juli 1529 (Weim. Musg. 29. S. 471 ff.), wo, in Rorers Wiedergabe wenigstens, Catechismus

teils den Buchtitel oder das Buch bedeutet (Legit verda in Cathecismo supra hunc articulum), teils den Inhalt mehrerer Bücher (habetis vos Catechismum parvis et magnis libris), teils den Lehrstoff, vielleicht auch die Unterrichtshandlung (liberos tuos et servos tuos ad Catechismum hunc erudias ... Vos ordinem habetis Cathechismi feriis diedus postmeridianis, ideo scitote, qui hanc cognicionem non habuerit, is non Christianus appelletur ... ideo vodis describitur, depingitur domi et in ecclesia, ut discere dedeatis. Letteres soll wohl heißen, daß der mündliche Unterricht im Hause und in der Lirche durch Lehrschriften und bilbliche Darstellungen unterstützt wird).

Lehrreich ist Luthers Sprachgebrauch vor ber Herausgabe seiner Katechismen. In der kurzen Form vom Jahre 1520 und in deren Reubearbeitung im Betbüchlein hat er das Wort "Kateschismus" noch nicht benutzt, obwohl er hier schon gerade die "drei Stücke", die ihm nach seinen späteren Zeugnissen der Indegriff derselben bilden, behandelt. Auch in den Predigten über jene drei Stücke vom Jahre 1523 scheint er das zusammensassende Wort noch nicht angewandt zu haben, sondern nur "untersrichtung", so wenigstens nach Körers Rachschrift (Weim. Ausg. 11, 31): "Das sind die unterrichtung"), quae debent monstrari pueris et impersectis ... 10 praecepta ... Fides ... precatio." Zum erstenmal, soweit ersichtlich, taucht das Wort bei Luther im Jahre 1525 auf und zwar in den schon von Achelis und Kaftan teilweise zitierten Stellen der Briese an



<sup>1)</sup> Sollte biese Benennung vielleicht an die Überlieserung antnüpsen? Auch Bugenhagen gebraucht sie. Gefschen S. 22. 34. 36 sührt an das Buch von Joh. Herolt "de eruditione Christi sidelium" und Savonarolas "Eruditorium". Den östers wiederkehrenden Titel "praeceptorium" aber (Gesschen S. 30. 31. 33) möckte ich nicht mit v. Zezschwiz und Aces Iis als vorresormatorische Bezeichnung sür Katechismus süberhaupt aussassigen, denn die betressend Berte behandeln ja nur die Aussegung der praecepta, sie erläutern sich selbst als expositio oder explicatio decalogi oder ähnlich, man vgl. besonders den aussührlichen Titel a. a. D., S. 33: "Preceptorium perutile, in quo decem sermonidus materia pulcerrimis autoritatibus sulcita pro unoquoque preceptorum decalogi predicabilis compendiose perstringitur".

Nif. Hausmann vom 2. Februar: Jonae et Evelebio mandatus est catechismus puerorum parandus, vom 26. März: Catechismus, sicut antea dixi, mandatus est suis auctoribus, unb vom 27. September: Catechismum differo, vellem enim uno opere simul omnia absolvere (Enbers 5, 115 f. 144. 246). Natürlich ist damit die Abfassung eines Buches gemeint, aber es fragt sich boch, inwiefern, ob Luther sich bier nicht einer leicht verftändlichen abgefürzten Rebeweise bebient und bas geplante Buch einfach nach seinem Inhalt ober Thema benennt. Wenn man bas Bange bes Sprachgebrauchs Luthers und feiner Zeitgenoffen nicht übersieht und mit bem mobernen Wortverftandnis an jene Briefstellen berangebt, so wird man allerdings unwillfürlich ben Begriff bes Buches schon in bem Wort finden. Das ift aber voreilig. Man muß auch in Erwägung zieben, bag Luther im Briefwechsel mit seinen gelehrten Freunden, jumal wenn es fich um besprochene ober befannte Schriften handelt, sich fnapp und nur andeutend auszudrücken pflegt. Rit. Sausmann hatte ihn bekanntlich wiederholt gebeten, bas Bisitationswert und mehrere bamit jufammenhangenbe Schriften, 3. 28. über ben beutschen Gottesbienst, abzufassen. So antwortete Luther unterm 17. November 1524, daß er das gewünschte Buch über bie beutsche Form ber Meffe wohl plane, aber noch nicht versprechen könne, er brückt bas kurz so aus: Missam vernaculam opto magis quam promitto (Endere 5, 52); er meint ein Buch, nennt aber nur beffen Thema. In bem angezogenen Brief vom 26. März 1525 ichreibt er: "Contra liberum arbitrium debeo"; bas foll beißen, er fühle fich verpflichtet, gegen bes Erasmus Buch vom freien Willen zu ichreiben. Als eine abnlich abgefürzte Ausbrucksweise ift in jenen brei Briefen auch bas wieberholte "Catechismus" ftatt libellus de Catechismo zu versteben und bezeichnet ben Inhalt bes in Auftrag gegebenen Buches, also ben trabitionellen driftlichen Unterrichtsstoff, ber von Jonas und Agrifolg als Schrift ober Buch zubereitet (parandus) werben follte. Die eigentumliche Bezeichnung bes Buchinhalts als catochismus, die Luther früher nicht angewandt zu haben scheint (f. o.), ist vielleicht turz vorher burch ihn ober Hausmann in

ihren Gesprächen ober Verhandlungen barüber — Hausmann war Ende 1524 ober Ansang 1525 Luthers Gast gewesen — erst sestgeset worden, sie knüpfte aber an eine sicher bezeugte mittelalterliche Überlieserung an 1). Hausmann selbst braucht dann das Wort als Buchtitel in einem Schreiben an Roth vom 23. August 1525 (Buchwald, Roth Nr. 60, S. 37). Dies zwischen den gelehrten Freunden verständliche Wort war aber augenscheinlich sonst nicht recht geläusig 2); darum pslegten Luther und seine Zeitgenossen es zu erläutern, wenn sie es in öffentlichen Schriften anwandten.

£

Ē

:

Ī

ī.

Die erste öffentliche Benutzung des Ausdruckes durch Luther geschah Anfang 1526 in der Deutschen Messe. Aber gerade hier soll er nun nach Kaftan und Achelis sosort ein Buch bedeuten; die Stelle in der Deutschen Messe zusammen mit jenen Briefstellen vom Jahre 1525 ist für Achelis der deutliche Beweiß dafür, daß Luther den modernen Begriff des Katechismus als Unterrichtsbuch sixiert habe. Er ist aber den Beweiß schuldig geblieden. So versührerisch für einen im modernen Sprachgebrauch Besangenen der Satz auch lauten mag: "Ist ausse erste hm deutschen Gottis dienst ehn grober, schlechter, ehnseltiger guter Catechismus von noten", es ist doch falsch, darunter sosort ein Buch zu versstehen. Richtig hat schon I. Köstlin in seinem M. Luther (vgl. 5. Aust. Bd. II, S. 50) bemerkt: "Katechismus heißt ihm hier zunächst ein Buch oder Büchlein, sondern der Unterricht selbst, in welchem man diesenigen, die erst noch Ehristen werden

<sup>1)</sup> Schon Geffden weist auf ben wichtigen sog. "Vocabularius praedicantium" von 1482 hin, gebruckt von Heinr. Knobloger in Straßburg (vorh. in Berlin, Königl. Bibl.), wo es heißt: "Cathecismus vnberwysjung in ben gruntlichen stiden bes gloubens, pater noster, crevo, septem sacramenta". ("Cathecismus vs aliquis insormatus in fide nondum baptisatus". "Cathecisare gruntlichen vnberwisen in den gruntlichen leren bes kristenslichen gloubens scz. pater, Crodo".) Hier sehlt also noch der Dekalog, aber die Sakramente sind schon einbezogen. Deutlich treten als konstitutive Elemente des Begriffes hervor: Unterrichtshandlung und abgegrenzter Lehrsoff. Daß auch lehterer allein schon Katechismus heißen kann, ist allerdings nicht kar gesagt, es liegt aber nahe.

<sup>2)</sup> Kattogisseman lauberwelichte Luthers Frau (Enbers 10, 120).

sollen, ben in biesen Studen zusammengefaßten Inhalt lehrt." Luthers weitere Borte (Beim. Ausg. 19, S. 76, 3. 2 ff.) beweisen bas flar, besonders ber Sat, ben Achelis einfach fortläft: "fo wird nomer mehr febn Cathedismus angerichtet werben". Es ift das diefelbe Wendung, die Achelis II, 99 furz vorber aus ber Ziegenhainer Rirdenzuchtsordnung vom Jahre 1539 ("Catechismos anrichten") als Beweis bafür anführt, baf bas Wort im 16. Jahrhundert noch mündlicher Unterricht bedeute. Aber auch schon bas von ibm verftummelte Bitat fügt fich feiner Deutung nicht; Luther erklart es boch als einen Unterricht, ber "geschieht"; ein geschender Unterricht ift fein Buch, sondern eine Handlung. Denselben Sinn bat es in dem vorangebenden Abichnitt (28. A. 19, S. 75, 3. 15 f.): "Hie mufte man einen guten furten Catechismum baben uber ben glauben, geben gebot und vater unfer", b. b. in ber Gemeinbe berer, bie mit Ernft Chriften sein wollen, fonnte und mußte man balten, banbbaben (vgl. Diet, Borterbuch unter "baben" Nr. 3) eine turgefaßte Christenlehre, bas wurde ju jener munichenswerten "evangelischen Ordnung und Beise" gehören. Nun unterftreicht zwar Achelis zu seinen Gunften bei obigem Bitat (B. A. 19, S. 76, 3. 15), daß ber Katechismus nicht bloß vorgesagt, sondern auch "gelesen" werde; aber baraus folgt in biesem Zusammenhang boch nicht, bag bas Buch, woraus gelesen wurde, Katechismus beißen mußte: batte Acelis ben sonftigen Sprachgebrauch Luthers beachtet, wie er 3. B. fagt "ben Ratechismus aus einem Buch lefen" (f. o.), würde er bas Unzureichende feiner Beweisführung erfannt haben 1). Das "Lesen" ift für Luther nur eine Form bes "anzurichtenben" oder "geschehenden" "Katechismus" neben bem Borsagen und Bor-Allerbings tritt in bem gangen Zitat bas Fliegenbe der Wortbedeutung flar hervor; aber sie schwankt nicht etwa zwis ichen mundlichem Unterricht und Buch, sondern zwischen bem überlieferungemäßigen Unterrichtestoff und feiner tatfachlichen Sandhabung im beutschen Gottesbienft, in ber Rirche und in ben Sau-

<sup>1)</sup> Auch Gefiden a. a. D. S. 19 hat trot feiner anderweiten guten Beobachtungen bie Stelle ebenso falic ausgelegt.

sern. Man sieht auch, dieses Wort, das einen bestimmten geistigen Stoff und zugleich seine unterrichtliche Behandlung bedeutete 1), eignete sich vortrefflich zu einem Buchtitel, zur turzen Themasoder Zweckbezeichnung eines Buches, aber so gebraucht es Luther an dieser Stelle gerade nicht, sondern nur vorher in den besprochenen drei Briefstellen vom Jahre 1525 und später öfters, besonders seit seine betreffenden Werke mit diesem Titel erschienen waren.

Aus ben nachften Jahren find mir folgenbe Belegftellen gur Hand: Der Prophet Sacharja ausgelegt vom Jahre 1527 (28. A. 23, 485 f.): "Wenns jar umb ift, so tonnen fie wibber Bater unfer noch glauben noch zehen gebot, Welches boch bie furnemeften ftud find als ber alte rechte Chriftliche Catechismus obber gemeiner unterricht fur die Chriften ... Die besten und nutlichsten lerer und ben ausbund halte man bie, so ben Catechismus wol treiben tonnen, bas ift, die bas Bater unser, Reben gebott und den glamben recht lebren ... benn es ift ... bie nottigefte predigt, weil bronnen turt begriffen ift die gange schrifft . . . Man mus ja bem pobel solch tury bing hmer furblewen, als vater unser. zehen gebot und glauben und barnach hnn allen Euangelien und predigten brauff bringen und treiben." Es ift gang flar: Ratedismus bebeutet bier nicht ein Buch, sonbern jenen immer wieber vorzupredigenden und in allen Predigten zu berücksichtigenden Inhalt ber driftlichen Lehre, ben bie Elemente bes Chriftentums in fich begreifenben Elementarunterricht.

Reichlicher sind die Belege aus dem Jahre 1528. In der Borrede zur Schrift Klingebehls (Erl. Ausg. 63, 272 f.) sagt Luther: "Es ist ja der rechte Katechismus dei unserm Hauslein wieder auf der Bahn, nämlich das Bater Unser, der Glaube, die zehen Gebot, was die Buße, Tause, Gebet, Kreuz, Leben, Stersben, und das Sakrament des Altars sei, und über das was die Ehe, die weltlich Deberkeit, was Bater und Mutter, Weib und

<sup>1)</sup> Aus ber beutschen Messe ist noch eine Stelle anzusühren (B. A. 19, 79, 3. 19): "bas bise zween tage san benen über die fünf Hauptstüde gespredigt wurde] den Catechismen erhalten und sterden pan seyn rechten versstand." Hier überwiegt die Bedeutung Unterrichtsstoff.

Rind, Mann und Sobn, Anecht und Magd, und in Summa alle Stände ber Welt habe ich zu gutem Gewiffen und Ordnung bracht . . . Welcher Stud feines noch nie fein Stift, Rlofter, bobe Soule ober Pfarre recht gelehret haben ... vielmehr bas Biberspiel gelehrt ... ja auf ben beutigen Tag noch nichts von solchen driftlichen und nötigen Artiteln ober Ratechismus wiffen m reben." Ratecbismus also bebeutet bie recht verftanbenen nötigen Artikel, bas Wesen bes Chriftentums. Bemerkenswert ift an biefer Stelle bie Erweiterung bes Begriffes in zwiefacher Richtung: einmal wird ber Lehrstoff über die "brei Stude" hinaus erganzt und besonders das eingerechnet, was Luther hernach in der Haustafel bes Rleinen Ratechismus ausgesprochen bat (vgl. meine Studie in bieser Zeitschrift 1907, S. 71 ff.), sobann bebeutet bas Wort nicht bie Lehrtexte allein, sondern biese zusammen mit ihrer richtigen Auslegung. — Ferner im Bericht an einen guten Freund vom September 1528 fcreibt er (Erl. Ausg. 30, 410): "Diefe itige Kirche hat nicht einen Bischoff, das weiß ich fürwahr, der den Catechismum, als bas Bater Unser, ben Glauben für seine Berson au beten verftebe, schweige benn daß fie andern bavon predigen follten tonnen." — Besonders tommen die Ratecbismuspredigten biefes Jahres, die bie Grunblage feiner beiben Bucher bilben, bier in Betracht. In ber Anfündigung ber britten Predigtreibe am 29. Rovember 1528 umfdreibt er ben Begriff fo: "Consueti sumus hactenus et ordinavimus quater 1) quolibet anno thirocinium et fundamenta Christianae cognicionis et vitae docere" (B. A. 27, 444). Analog ift bie spätere Abfundigung vom 14. Februar 1529: "Praedicabitur κατεχισμός more solito" (B. A. 29, 52). In ben von Rörer nachgeschriebenen Bredigten

<sup>1)</sup> Also icon im Jahre 1528 bestand die viermalige Katechismuspredigt in jedem Jahr als Gewohnheit. Dadurch wird die Bemerkung von Professor Pietsch in der Beim. Ausg. 28, S. 772 (Ann. ju S. 510) ergänzt. Es ist auch auf Bugenhagens Braunschweiger Kirchenordnung vom Jahre 1528 zu verweisen, wo dieselbe Einrichtung bezeugt wird. Bon Biegand, Das apostol. Symbol im Mittelaster, S. 28 wird berichtet, daß schon im Jahre 1281 eine englische Synode jährlich viermalige Katechismusauslegung auge ordnet habe. Die alte Kirche kannte nur eine sesssens Katechismuspeit, die Fasten. Zahlreiche andere Rachweise in Sehlings Kirchenordnungen.

÷

ı

1

!:

Luthers (Budmald, Entstehung usw., G. 1 ff.) beißt es: "Prasdicatio Catechismi ideo incepta est, ut sit instructio pro pueris et simplicibus, quia Catechismus dicitur instructio. Nam quisque Christianus pro necessitate scire debet Catechismum." biefer puerilis instructio gehören bie brei Stude, aber auch bie Worte über die beiben Sakramente, also quinque partes. Ferner wird hier Catechismus erläutert als "unterweisung ober Chriftlicher unterricht", ben alle Chriften unbedingt wiffen sollen als Borftufe für bie Einführung in bie b. Schrift; er ift eine Rinberpredigt, wozu alt und jung sich halten foll, beren Renntnis Borbebingung jum Saframentsempfang ift. In allen biefen Saten und Erläuterungen bebeutet Ratechismus ben Stoff, ber gelehrt ober gepredigt wird, ben man also aus ber Bredigt ober mündlichen Belehrung lernen fann; die Bermittlung eines Buches, wie man es auch benennen möchte, ist nicht unbedingt nötig; niemals wird hier bas Wort so erläutert, bag es für fich ein Buch bebeute, in dem die Unterweisung als solche oder in Frageform steht. Nur einmal a. a. D. S. 1, Spalte 2 steht neben kinderpredigt "ber leben biblia", vielleicht in Erinnerung an bas fo betitelte Buchlein, bas feit 1525 in Wittenberg und auch sonft in Gebrauch war (Cohrs in MGP. 20, 169 ff.), aber im Zusammenhang ber Predigt foll bas boch nur bebeuten, ber mit bem Ramen Catechismus bezeichnete Lehrftoff fei ein Auszug aus ber Bibel, faffe beren Inhalt für bie Laien furz zusammen. Gleich barauf beißt es in berselben Bredigt wieder: "dicitur Catechismus i. e. ein onterweisung ober Christlicher onterricht"; und in ber erften Brebigt ber 3. Reihe: "Diese stude, quas audistis a me recenseri, ift genant beh ben alten vetern Catechismus." Ebenso beschaffen ift ber Sprachgebrauch im weiteren Berlauf biefer Predigten beim Anfang bes 3. und 4. Hauptstückes (Buchwald S. 28. 39).

Die bekannten Briefstellen vom 15. Januar 1529 "Modo in parando catechismo pro rudibus paganis versor" (Enders 7, 41) und vom 3. März 1529 "Non est absolutus Catechismus, mi Hausmanne, sed brevi absolvetur" (Enders 7, 61) sühren über das bisher Ausgeführte nicht hinaus; ganz wie die Briefe vom Jahre 1525 bezeichnet catechismus ein Buch (jest sein Buch dzw.

Digitized by Google

feine beiben Bücher) nicht an fich, sonbern um bes Inhalts willen. Der als vorherrschend nachgewiesene Sprachgebrauch in beiden Büchern spricht bafür. Besonders mache ich noch auf eine Gigentümlichkeit ber erften Buchausgabe bes Rleinen Ratecismus aufmertfam, wo zwischen ber Borrebe und bem erften Sauptftud fteht "Ein kleiner katechismus obber driftliche zucht" [b. i. Unterweifung]; bas Wort bebeutet bier flar ben Text ber fünf hauptftude famt ibrer turgen Auslegung. Luther bat in jenen Briefen vom Januar und Marz 1529 und ebenso vom 9. Juli 1537 mahrscheinlich seine beiben Ratechismen in ber Einzahl als catechismus bezeichnet; bas konnte er gerabe beshalb tun, weil er bamit nicht ein Buch an fic. sondern einen Buchinbalt zu benennen pflegte; er bentt bei diesem beibe Bucher ausammenfaffenben Gesamtbeariff an bas eine in beiben behandelte Thema, an ben gleichartigen Inhalt, die alte Christenlehre ober Rinberpredigt, die er in beiden ausgelegt bat (vgl. meine Bemertungen im Archiv f. Refgesch. III, 3, S. 237 ff.).

Rurg, in ber Geschichte bes Wortes Katechismus bebeutet Luthers Ausbruckweise boch teineswegs eine folde Epoche, wie es Achelis, Th. Raftan u. a. behauptet haben. bavon, daß biefe Forscher in bem, was sie als ben "mobernen" Begriff Luthers feftstellen, felbst nicht genau übereinstimmen. ift boch vor allem zu fagen: ber Sprachgebrauch Lutbers, im ganzen überschaut, ift nicht modern, sonbern überwiegend altertumlich; er tennt noch ben Begriff ber Unterrichtshandlung, ber mundlichen Unterweisung im traditionellen firchlichen Lehrstoff; bamit bebient er sich ber Ausbrucksweise, wie sie z. B. burch jenen vocabularius praedicantium gegen Ende bes Mittelalters bezeugt ift. Auch das wird man taum als etwas Neues beurteilen, daß er oft ben bestimmten Lebr ft off als folden, abgefeben von feiner unterrichtlichen Behandlung, als Ratechismus bezeichnet, benn biefe Deutung scheint in ber Definition bes vocabularius nicht ausgeschlossen zu sein. Wohl aber ift bies etwas Reformatorisches, baß er aus ber Menge zum Teil unbiblischer und überflüssiger Stoffe flar und beftimmt bie nötigen und ausreichenben Stude (bie brei ober fünf) herausgeschält und zu einer organischen Einbeit verbunden bat, babei boch ausbrudlich an die altere Uber2

ï

Ľ

Ė

ľ

1

3

Ľ

3

ď

1

8

į

ſ

lieferung ber Kirchenväter anknüpfenb. Wenn Laftan und Achelis in ihren Definitionen (auf die kommt es hier an, nicht auf ihre anderweiten Ausführungen), die konfrete Bestimmtheit bes Inhaltes ignorierend, nur allgemein vom "Stoff bes Religionsunterrichtes" ober ber "Unterweisung im Chriftentum" reben, so treffen fie boch ben Sinn Luthers nicht genau. Der Hauptfehler bei beiben aber scheint mir ber zu fein, daß sie eine epochemachenbe Bebeutung Luthers für die Wortgeschichte barin finden, daß er barunter zuerft ein Buch im mobernen Sinne verftanben habe; bas foll boch heißen, daß er mit bem Wort an sich schon, wie es heute üblich ift, ben Begriff eines Buches verknüpft babe (Raulen a. a. D. brudt sich vorsichtiger aus). Das ift aber gerade nicht Bielmehr verwendet er, wie gesagt, das Wort als Titel eines Buches so, daß er damit bessen Thema und Inhalt bezeichnet und zwar in ber bestimmten Begrenzung, bie er aus ber Überlieferung icopfte, wobei fogar ber Begriff ber Handlung noch nicht ausgeschloffen ift (vgl. bas oben jum Titel bes Großen Ratecismus Bemerkte). Gemäß einer auch sonst üblichen verfürzenden Ausbruckweise nennt er bann seine Bucher und bie gleichartigen anderer "Ratechismus" ftatt etwa "Ratechismusbuchlein" (biefer Ausbrud bei Chriatus Spangenberg 1565), wie wir 3. B. unter "Deutsche Geschichte" ein Buch verfteben, mabrenb bamit eigentlich nur ber Inhalt gemeint ift. Übrigens hat Luther boch nicht als erfter in ber Offentlichkeit "Ratechismus" als Buchtitel verwendet, sondern (was Raftan und Achelis ja wiffen) Altbamer 1528; baneben ift Graters Catechefis von 1527 ju nennen (benn Ratechismus und Ratechefis find damals noch Spnonyma 1)), ebenso Breng' Fragftude von 1529 wegen ihrer Rebentitel "Catechismus minor" und "Catechismus major"; beiläufig sei auch an ben älteren Catochyzon bes John Colet, die Borlage für das schon 1514 erschienene "institutum hominis christiani" bes Erasmus (Cobrs MGP. 4, 421 ff.) erinnert. Luthers Brivat= briefe vom Jahre 1525, die ja teinen Ginflug auf die Offentlich= feit batten, tommen bier nicht in Betracht, und bei feiner erften

<sup>1)</sup> Bgl. v. Begidwig II, 1, 6. 32f.

öffentlichen Berwendung bes Wortes aus bem Anfang bes Jahres 1526 in ber beutschen Deffe — woraus Althamer u. a. zu ihren Buchtiteln angeregt fein mögen — fpricht er nicht von Buchern. Rurg, bas Urteil, Luther habe querft ben mobernen Begriff als Unterrichtsbuch fixiert, ift unzutreffend. Was verbleibt ihm bem aber? Er bat, so sage ich jusammenfaffenb, bas in feiner Zeit nicht recht geläufige und erflarungsbeburftige Wort, von bem Spnonymum Ratechefis absebend, seit 1525 in Gebrauch genommen, vielleicht auf Hausmanns Anregung, öffentlich erft 1526; unter biefem mehrbeutigen Bort verftand er junachft ben tatfacblichen munblichen Unterricht in ben Hauptftuden ber driftlichen Lebre, bann ben in ben brei ober fünf Studen fixierten elementaren Lebrftoff an sich ober mit feiner Auslegung 1); er knüpfte babei tatfacilico und bewußt an die Überlieferung an, die er zugleich reis nigte. Nachbem bann einige Anhänger ihm vorangegangen, bat auch er bei feinen beiben Buchern im Jahre 1529 bas Bort als Titel verwendet und gelegentlich, Buch und Buchinhalt gleichsetend, ein Buch bamit bezeichnet. Die außerorbentliche Bebeutung und Berbreitung fobann, Die feine Ratechismen, besonders ber fleine, gewannen, ber Umftand ferner, daß bie Berwendung des Wortes als Buchtitel bei Freunden und Gegnern fich immer mehr einbürgerte, brachten es mit sich, daß man allmählich barunter obne weiteres ein Buch verstand, und schließlich sogar ein turges erotematisches Lebrbuch über einen beliebigen Stoff.

Die Richtigkeit bieses Ergebnisses läßt sich baran erproben, baß in ben Kirchenordnungen und Lehrbüchern des 16. Jahrs hunderts die Definitionen des Wortes "Katechismus", soweit ich sehe, niemals so lautet, daß es eo ipso ein Buch sei. Achelis selbst a. a. D. S. 98 s. führt einige Beispiele dafür an, daß es nach dem Erscheinen der Bücher Luthers noch "mündlicher Untersricht" bedeute. Die Beispiele lassen sich sehr vermehren. Ich

<sup>1)</sup> Lehrreich ist in biefer hinsicht bie lateinische übersetzung bes Betöuchleins vom Jahre 1529 und die dadurch beeinstußte zweisprachige Schulausgabe Majors, barin heißt Luthers Aleiner Katechismus vielmehr "Simplicissima et brevissima Catechismi expositio". Es bebeutet also Catechismus hier ben Text der Lehrstüde, abgesehen von ihrer Auslegung.

erinnere auch an den Sprachgebrauch Melanchthons 1), der im Entwurf seiner Vorrede zur Augustana im Jahre 1530 den "catechismus oder kinderlerer" eine sehr "nutliche ceremonien" nennt, die dei den Evangelischen "gehalten" werde (s. u. S. 570), und in seiner Catechesis puorilis 1532 sagt: Catechesis adhuc dicitur quaedam prima institutio, in qua compondio (d. h. in kurzer Form) traditur summa Evangelii (eine ratio docondi heißt sie gleich darauf). Ferner an Vrenz Erklärungen: \*\*xarnxnous\* ein muntlicher bericht, nunc dicimus \*\*xarnxnous\* (Reu I, 1, S. 329); an das Gutachten der Nürnberger Prediger von 1531: "Catechismus ist ein Vorsprechen, dem die Zuhörer nachsprechen müssen" (Reu I, 1, S. 419); an die Württemberger Predigen von 1531: "Catechismus in dem Christenlichen glauben ist ein mündtslicher bericht, darinn die fürnembste von döttige stud der rechten

ľ

į

ľ

ļ

!

<sup>1)</sup> Mit Recht fagt v. Zegichwit a. a. D., Melanchthons Sprache gebrauch fei besonders instruktiv, aber er migbeutet ihn mehrfach. Dag bie Briefnotiz "Quod instauras xarnxiomode tuos, probo" (C. R. I, 643) nicht auf ein Buch ober Bücher ziele, bat bereits Achelis a. a. D. S. 99, Anm. 4 gezeigt; er batte bestimmter fagen tonnen, ber Ausbrud fei gleichbebeutenb mit "Catechismos anrichten, Rinberlehren balten". Sicher falfc ift Begfd= wits Behauptung, daß Melanchthon seinen Bisitatorenunterricht xarnynous genannt habe; bie angeführten Briefftellen C. R. I, 904. 908. 920 f. fprecen nicht bafür, Die lettere ichliekt es gerabezu aus: fie unterschelbet bas Manustript bes Bisitatorenunterrichtes von bem libellus alius similis, sed brovior aliquanto latinus; bas find aber bie ohne fein Wiffen in Wittenberg 1527 gebrudten Articuli de quibus egerunt per Visitatores. Son biesem Büchlein sagt er bann: "Nihil habet niei quandam puerilem zarhynger, ut ita dicam, Christianae religionis ... in illa ipsa κατηχήσει quid aliud secutus sum, nisi ut necessaria in Ecclesiis docerentur?" Das trifft burchs aus zu auf jene Articuli und beren beutsche Ausarbeitung, seine "Sprüche, barin bas gange driftliche Leben gefaffet ift. 1527". Diefes Buchlein ober ben gleichzeitigen lateinischen Entwurf ber Articuli hat offenbar Melanchthon auch in ben Briefen an Spalatin a. a. D. Sp. 904. 908 im Sinne und nicht fein fpateres Ratechismusfragment vom Jahre 1528, wie Cobre MGP. 22, S. 50 meint (Cohrs batte biefe Briefftellen in feiner vortrefflichen Ginleitung ju ben "Sprlichen" Bb. XXI, S. 229 ff. berlichfichtigen follen). -Mertwürdig ift es übrigens, bag Melancthon in bem Bisitatorenunterricht das Wort Katechismus ober Katechefis durchweg vermeibet, obwohl er ein= gebend über bie Sache rebet.

warhafftigen Chriftlichen religion erkläret werben" (Reu 1, 1, S. 287). Ferner führe ich an die Bfalger Rirchenordnung von 1563 (vgl. Reu I, 1, S. 210. 211; Fr. Fride S. 5f.): "Cotechismus in vnser Chriftlichen Religion beift ein turger und einfältiger munblicher bericht von ben furnemften ftuden ber Chriftlichen Lehr, darinn von den jungen und einfältigen widerumb geforbert ond gebort wirb, was fie gelernet haben." Das Gülbene Rleinot 1569: "Catechismus ift ein einfeltiger mundlicher unterricht und gegenbericht in ber Chriftlichen Religion" ober "Ein turper Begriff ber gangen beiligen Schrifft, in Frag und Antwort geftellet" (Reu I, 1, S. 672). Rofinus' Fragftude 1580: "Catechismus ift ein turger mündlicher onberricht ond verbore, in frag bnb antwort gestellet, von ben fürnämbsten beubtftuden Chriftlicher Lebre, auß beiliger Schrifft gezogen" (Reu I, 1, S. 744). Reiches Material bieten bie Rirchenordnungen. Da lesen wir 3. B. bei Gehling I, 1, G. 349: "Die Eltern follen ihre Rinber und Gefinde fleißig jum Ratechismo fciden" (Bifitations-Inftruttion 1577). Debrfach fommt bie Wendung vor: ben Katechismum — wofür auch Linderlehre gesagt wird — balten ober treiben (a. a. D. S. 351. 519. 569. 617. 653. 668). "Dieweil ber Ratechismus mabret", lesen wir in ber Torgauer Ordnung 1529 (a. a. D. S. 676). "Die Lehre vom Glauben, welche man ben Catechismum nennt, fleißig förbern", beißt es in ber Liegniger Rirchenordnung 1542 (Richter I, S. 361). - Oft bebeutet es ferner, abgeseben von ber handlung, ben Lehrstoff ober ben Buchinhalt, eine Erlauterung, die zuweilen mit der vorigen verbunden erscheint (vgl. oben 3. B. Tetelbach). Go rebet Breng in seiner Borrebe gu Melanchthons Catechesis puerilis von dem libellus xarnynoews und erläutert letteres als puerilis doctrina. So befiniert Melanchthon in seinem Borwort zu Moibanus' Catechismi capits decem bom 3abre 1538: integra doctrinae summa breviter comprehensa ... (er verfnüpft bamit sofort die Bebeutung bes mündlichen Unterrichts:) hanc institutionem vocabant Catechismum, in qua non modo in publicis concionibus doctrina proponebatur, sed etiam dictata reposcebantur. Häufig beifit es

in ben Kirchenordnungen "ben Ratechismum predigen". Justus Jonas erläutert in ber Borrebe ju feiner lateinischen Übersetzung ber Rürnberger Kinderpredigten (1539) catechismus mit christiana cognitio, Mörlin in feiner Bearbeitung bes Lutherichen Enchiris bion (1556): "Es ift ein turper onterricht, barinnen bie fürnemeften Beubtftude Chriftlicher Lere begrieffen find". Rarg ichreibt 1564: "Catechismus ift eine Summa driftlicher Lehre und furger Inhalt ber beiligen göttlichen Schrift" (Reu I, 1, S. 587). biefelbe Ertlärung fteht in ben Fragftuden für Sobenlobe von 1577 (Reu S. 387). Mehrfach tommt biefe Deutung fogleich in ben Buchtiteln jum Ausbrud: "Ratechismus ober Schülerftudlein" für Landau 1544 (Reu S. 228), "Capita Christianismi sive Catechismus fidei" von Tilianus 1538 (Reu S. 320), "Ratechismus b. i. eine turge Summa driftlicher Lebre" von Rarg 1564 (Reu S. 578), "Ratechismus b. i. ein anfänglicher Bericht ber driftlichen Religion" Augsburg 1533 (Reu S. 756), "Der fleine Ratechismus b. i. ein turger Unterricht ber driftlichen Jugend in ben Hauptstuden ber driftlichen Religion" von Rafpar Löner 1544 (Reu S. 627) u. ö. "Bericht" und "Unterricht" find freilich boppelfinnig, tonnen bie handlung und ben Stoff be-Bugenhagen erläutert bas Wort mit "vnberricht" (fo in feiner Musgabe bes Lutherichen Tafelfatechismus 1529), öfters mit "vnberrichtinge", so in seinen Rirchenordnungen von 1528 an; ba fpricht er auch von ben sonberlichen Zeiten "bes catechismi, bat is ber onberrichtinge". Das tommt wieber auf bie Bebeutung "mündlicher Unterricht" binaus.

Ferner bedeutet "Ratechismus" im 16. Jahrhundert zuweilen noch den Frageakt mit den Taufpaten innerhalb der Taufliturgie, z. B. wird in der Kölner Reformation 1543 das Wort erläutert als "Unterricht, Bermahnen und Befragen an die Paten", "die Catechismi gegen den Eltern und Paten und die Exorcismi gegen den Kindern sollen gehalten werden am Feierabend vor dem Tag, da die Kinder getauft werden sollen" (vgl. Fricke S. 6). Derselbe Sprachgebrauch in der Kirchenagenda für das Erzherzogtum Österreich unter der Enns von 1571, vgl. Hösling, Sakrament der heiligen Taufe I, S. 566 ff.

Endlich kommt das Wort auch noch ohne die gewöhnliche inhaltliche Bestimmtheit vor und bedeutet nur mehr allgemein und formell "Unterricht", z. B. in Schwentselds Catechismus Christi 1537, in Lonicers Catechesis de dona Dei voluntate 1523 (Beesenmeder, Literar. bibliograph. Nachrichten 2c. S. 4 st.), in Brunsels' Catechesis puerorum in side, in literis et in moribus 1529 (Cohrs, MGP. 22, S. 198 st.), auch dei Bal. Arautwald (Cohrs 23, S. 189); ich verweise auch auf die oben angeführten Desinitionen der Württemberger und Pfälzer Kirchenordnungen.

Das reiche Material ift hiermit noch längft nicht erschöpft. Wünschenswert mare übrigens eine neue Untersuchung bes patriftischen und mittelalterlichen Sprachgebrauchs. Roch eine furze Bemertung jum Schluß. Luther bat öfters betont, baß er bie Stude bes driftlichen Unterrichts nicht beffer ju ftellen miffe, als fie bereits von Anfang ber Chriftenbeit an gestellt und bisber geblieben seien. Mag er mit biesem geschichtlichen Urteil fich auch teilweise irren, namentlich bezüglich bes Defalogs, jedenfalls bat er mit Absicht und Bewußtsein bie reine und ursprüngliche, von ber Apostel Zeit ber überlieferte driftliche Lehre vertreten wollen. Dieje Tenbeng, bunkt mich, wollte er schon mit ber auf bem altfirchlichen Sprachgebrauch rubenben Wortmabl (Ratechismus) aum Ausbrud bringen. Wenn auch fein Sprachgebrauch fich nicht völlig bedt mit bem altfirchlichen, es klingt boch aus seiner Berwendung und wiederholten Erläuterung bes Wortes Ratecbismus bas früher einmal abgelegte Bekenntnis heraus: "Ich habe mit ber Gemeine bie einige gemeine Lebre Chrifti, ber allein unfer Meifter ift" (Weim. Ausg. 8, S. 685, 3. 14 f.). In Diefem Bewufitfein ber Übereinstimmung seines Reformationswerkes mit ber Bergangenheit ber Kirche hat er ein Jahr nach ber Herausgabe feiner Ratechismen fogar ber ftarten Formulierung Melanchthons am Schluß bes erften Teils ber Mugsburgifchen Ronfession, ber "Leisetreterin", zustimmen können: Haec fere summa est doctrinae apud nos, in qua cerni potest nihil inesse, quod discrepet a scripturis vel ab ecclesia catholica vel ab ecclesia Romana, quatenus ex scriptoribus nota est. In gewissem Sinne paßt bies Urteil auch auf Luthers Ratecbismen.

## II. Handschriftliches Material zu dem fogenannten Großen Ratechismus Luthers.

×

Œ.

ŕ

11

E

T.

I

Ċ

Ĭ

2

ŗ

3

į.

L.

Ľ

1

1

ſ

Ich meine mit dieser Überschrift nicht Luthers Druckmanusstript ober einen Teil desselben, wir besitzen davon nichts mehr. Wohl aber befindet sich in dem Ienaer Handschriftenband Bos. q. 24°, Abteilung IV, Bl. 240°—242° eine alte Abschrift der längeren Borrede Luthers vom Jahre 1530, die immerhin der Beachtung wert ist.

Nur die kürzere Borrede, beginnend "Diese predigt ist dazu geordnet und angesangen", steht am Ansang des Urdruck (bei G. Khau in Wittenberg 1529 in Quart) und in den Nachsdrucken desselben; serner in der Oktavausgabe Khaus vom Jahre 1529, die zum ersten Male Bilder enthält 1) und ihre wichtigste sachliche Erweiterung selbst auf dem Titel angibt "Gemehret mit einer newen onterricht ond vermanung zu der Beicht", sowie in deren Nachdrucken. Auch die deutsche Wittenberger Gesamtsausgabe (H. Lufft 1553, Bl. 54 ff.) bringt wieder nur die ältere kürzere Borrede, die lateinische (H. Lufft, tom. V, 1554) versfährt zunächst (Bl. 604°) ebenso, druckt aber dann noch auf Bl. 644 ff. die längere Borrede nachträglich ab mit der Übersschrift Praesatio D. M. Lutheri, quae huic majori catechismo praeponenda erat.

Diese größere Borrebe, beginnend "Das wir den Catechismum so fast treiben", sindet sich zuerst in der dritten hochdeutschen Hauptausgabe, von G. Rhau in Wittenberg 1530 in Quart gesdruckt"). Der Titel "Deudsch Catechismus" trägt hier den Zusatz "Gemehret mit einer newen vorrhede und vermanunge zu der Beicht". Die neue längere Borrede steht voran mit der Aufschrift "Borrhede Martini Luther", es folgt die ältere kürzere

<sup>1)</sup> Diese zweite Bittenberger Ausgabe erwähnt Joseph Levin Mehsch in Mplau in seinem Brief an Stephan Roth vom 21. Ottober 1529: "Ich schiede ench hiermit ben anbern Catecismum [turz vorher ift ber "cleine Cathecismus" erwähnt] eingepunden, pith, wollet mir bj figurenn darinne reinlich ausstreichenn lassen." Bgl. Buchwalb, Noth Nr. 249.

<sup>2)</sup> E. Sach fe, Die Lehre von ber firchl. Erziehung, S. 225 berichtet irrtiimlich, 1530 fei die Beichte, 1531 die größere Borrebe bingugetommen.

unter bem Titel "Borrebe". Go bleibt es in ben folgenben Rhauschen Druden, nur daß in der Regel die zweite Überschrift "Borrebe" zur blogen Kolumnenüberschrift geworden ift. Go auch in ben bavon abhängigen Nachbrucken. Lateinisch findet sich bie spätere Borrebe jum erften Male in ber vermehrten Ausgabe ber ursprünglich von Obsovoeus gefertigten Übersetzung, Die Brubach in Frankfurt 1544 gebruckt bat, sogleich auf bem Titelblatt marfiert: "Catechismus major D. M. Luth. recognitus et auctus, Una cum praefatione noua ad ministros Verbi". steht sie im Text voran als Praesatio D. M. Lutheri, während bie ältere Borrebe als Alia Praefatio eiusdem nachfolgt. bie Benger beutsche Gesamtausgabe Bb. IV, burch Christian Robinger (1556) Bl. 426 ff. gebruckt, bat folgende Anderungen borgenommen. Erftens ftellt fie die altere Borrebe vom Jahre 1529 vor die jungere vom Jahre 1530, und zwar ungeschickterweise, weil baburch ber Zusammenhang zerriffen wird; ber Schluß ber ursprünglichen Borrebe "Bnb find nemlich diefe" leitete ja über ju bem unmittelbar folgenben Abbrud ber Hauptftude. Zweitens versieht sie beibe Borreben mit unterscheibenben Titeln, die ältere, nun voranstehende beißt "Aurte Borrede" 1), die jungere, nachfolgende aber: "Eine Chriftliche, beilfame und notige Borrebe und trewe ernftliche Bermanung D. M. E. An alle Chriften, sonberlich aber an alle Bfarberrn und Brediger, bas fie fich teglich im Catechismo, so ber gangen beiligen Schrifft ein turge Summa ond Auszug ift, wol vben ond imer treiben sollen etc." (in ben Rolumnenüberichriften entsprechend gefürzt). Bon da find beide Überschriften in bas Konkordienbuch übergegangen, und zwar in berselben Form und Reibenfolge in Die beutsche Erftausgabe Dresben 1580 sowohl als in die Selneccersche Brivatausgabe ber lateinischen Concordia Leipzig 1580, mabrend die offizielle lateis nische Concordia, Leibzig 1584, Die Reibenfolge andert, Die "Pia utilis et necessaria praefatio etc." boranftellt unb bie "Brevis Praefatio" folgen läßt. Die lettere Ordnung, die sachgemäß und ursprünglich ift, ift dann in den späteren lateinisch-deutschen Aus-

<sup>1)</sup> Bersehentlich behauptet Buchwalb, Entstehung 20., S. XV-, Luther selbst babe bie Titulatur "Aurze Borrebe" eingeführt.

gaben ber Konkordie die übliche geworden und auch in den Neusbrucken aus letzter Zeit (z. B. von E. Bertheau, D. M. Luthers Katechismen, Hamburg 1896, S. 35 ff.; G. Buchwald, D. M. Luthers Großer Katechismus, 4. Aufl., Leipzig 1904, S. 1 ff.) beibehalten worden.

Der Jenaer Handschriftenband Bos. q. 24°, ber a. a. D. bie Abschrift ber Borrebe Luthers vom Jahre 1530 enthält, ift meis nes Biffens noch nicht genauer burchforscht, wenigstens noch nicht öffentlich besprochen worden. Er enthält mehrere ursprünglich apart paginierte Abteilungen mit febr buntscheckigem Inbalt, geschrieben teils von Rörer, teils von anderen, die für ihn Abfdriften fertigten (vgl. Buchwalb in unferer Zeitfdrift 1894, S. 377). Es tann bier nicht näher auf ben Inhalt bes Banbes eingegangen werben, nur folgenbes sei bemerkt. Bielleicht ift ber Abschreiber ber Katechismusvorrebe und ber mit gleicher Hand geschriebenen Stude auf Bl. 211 (ursprünglich 1)ª burch Rörer angebeutet mit ber Notiz Ex libro d. parochi in Rosleben. Unmittelbar vor ber Ratecismusvorrebe fteben abgeschrieben 15 Thesen unter ber Überschrift "Qui sentiunt, quod liceat vi resistere Caesari vim iniustam inferenti, haec argumenta adferunt", unmittelbar nachber ein Brief von Erasmus an den Rarbinal Campegius vom 18. August 1530. Mehrere voranstebenbe Schriften biefer Abteilung ftammen aus späterer Zeit, späteftens wohl aus bem Jahre 1549. Die Schrift bleibt nicht gleichmäßig. Rörer felbst hat manches eingeschaltet und wohl alles burchtorris giert; 3. 28. auf Bl. 345 (früher 145, ursprünglich 1) beginnt eine burch Rorer eigenhandig gefertigte Abschrift bes Sermons Luthers vom hochwürdigen Sakrament bes b. mahren Leichnams Chrifti und von ben Brubericaften vom Jahre 1519 (Weim. Ausg. 2, 738), die mitten inne mehrmals von einer anderen, viel beutlicheren Sand fortgesett ift; Rörer biktierte wohl ober hatte einen Abschreiber als Belfer jur Band. In ber Abschrift ber Ratechismusvorrebe ift, wenn ich recht febe, Rorers Sand tenntlich teils an einigen Randbemertungen, teils an einigen Zeilen mitten im Text, die er, ben Abschreiber unterbrechend, felbft gefdrieben bat.

Was ift die Borlage berselben gewesen? Man wird nicht an eine Hanbschrift, weber an Luthers Original noch an eine bavon genommene Abschrift benten burfen. Bielmehr tommt nur ein Drud, und zwar Rhaus Urbrud vom Jahre 1530, in Betracht. Daß ein Druck die Borlage gewesen ift, beweift icon die Überschrift "Ein newe vorrebe und vermanung jur Beicht D. DR. &." im Zusammenhang mit ber Tatsache, daß nur die Borrede, nicht aber bie Beichtvermahnung abgeschrieben ift. Das erflärt fich am natürlichsten aus ber Beschaffenheit einer Druckvorlage, bie im Titel die neue Borrede mit der Bermahnung zur Beichte nebeneinander nennt, beibe Stücke aber getrennt bruckt. Bon 1530 an verfährt Rhau so; bie Borrebe fteht vorne an, die Beichtvermabnung behält ihren Blat am Enbe, ben fie seit 1529 hatte, und ber Titel trägt jenen Busat "Gemehrt mit einer neuen Borrebe und Bermahnnng jur Beicht" auch 1531, 1532 und 1535, bis er von 1538 an burch "Auffs new Corrigirt vnd gebeffert" erfest wird. Dag nun aber ber erfte Abbrud in ber Ausgabe vom Jahre 1530 bie Borlage gewesen ift und keine spätere, geht bervor einmal aus bem eigenbandigen Bufat bes Schreibers am Schluß "Anno MD XXX", ferner aus ber Tatsache, baß seine Abschrift einige Lesarten enthält, die sich nur in dem erften Abbrud vom Jahre 1580 finden, nämlich 1) "Das fie kinder würben ond bas ABC anfiengen ju lernen, bas, bas fie meinen lengest an ben schuben zuriffen baben" (bas boppelte "bas"), 2) "wiber bes teglich und vnrugig anfechten und lauren bes tausendfünftigen teuffels" (erst später ift mit anderer Tinte bas faliche "bes" burch ein übergeschriebenes a verbeffert), 3) "on ameifeln" ftatt "ameifel". Diese martierten Lesarten bat nur bie Handschrift mit bem Urbruck gemeinsam. Da nun schon burch jene Kormulierung ber Überschrift bie Benutung ber originalen Sanbidrift ausgeschloffen erscheint, fo bleibt nur übrig, in bem vorliegenden Manustript die Abschrift bes erften Drudes ju er-Bgl. Weim. Ausg. 30, S. 126, 26; 127, 30. 36.

Gewiß war es gedankenlos, daß ber Abschreiber in der Überschrift "vnd vermanunge zur Beicht" stehen ließ, während die solgende Abschrift kein Wort von der Beichte enthält, er verschuldete

es, daß eine andere Hand, dies Bersehen überbietend, als Inhaltsangabe am Rande notiert hat "Bermanung zur Beicht D. M. L."
Mit jener Gedankenlosigkeit aber verträgt es sich wohl, daß er
bie mechanische Tätigkeit des wörtlichen Abschreibens, wie die ans
geführten Lesarten zeigen, sorgfältig verrichtet hat. Wenn Koffs
mane, Die handschr. Überlieferung von Werken D. M. Luthers
I (1907), S. III, Anm. 2 unsern Rober Bos. q. 24° als Besweis sür die Behauptung ansührt: "Zuweilen sanden sich Handsschriften, deren Urheber gestisssend ult umarbeitungen vorgenommen hatten", so trisst das wenigstens auf das soeben besprochene Stück
nicht zu. Möchte es D. Kossmane, dem "zurzeit genauesten Kenner
ber Roreriana" (a. a. D. S. XXII), gefallen, seine wertvollen,
aber allzu knappen Fingerzeige zu ergiebigen Handreichungen ausszugestalten 1)!

Man möchte noch fragen: warum wurden benn überhaupt folche Abschriften gefertigt, wenn boch bas Gebrudte vorlag und zugänglich war? Bielleicht bat ber Abschreiber, im Besit einer früheren Ausgabe bes Großen Ratechismus, Diese burch bie Rovie bes neu binzugekommenen Studes erganzen wollen? Ober kam es ihm nur barauf an, ben felten geworbenen erften Drud ber Borrede vom Jahre 1530 feftzuhalten? Wir wiffen es nicht. Jebenfalls tam bas Sammelheft mit biesem Stud in ben Besit Rörers, ber, wenn ich recht sebe, eigenhandig burch einige Randglossen, burch Martierung von Abfagen, burch orthographische Rorrefturen u. a. sich baran betätigt hat. Hatte er etwa vor, fich so eine Borlage jum Abrud in ber Jenaer Gesamtausgabe vorzubereiten, nachbem ber ohne seine Mitwirtung erschienene 6. Band ber beutschen Wittenberger Ausgabe vom Jahre 1553 gerabe biefes Stud, bie langere Ratechismusvorrebe, ausgelaffen batte? Aber tatfachlich bat Rörer boch in bem im Jahre 1556



<sup>1)</sup> Warum nennt Koffmane unter ben Sammlern von Handschiften Luthers S. XXV nicht ben Mich. Stiesel und vor allem Spalatin? Bgl. meine Untersuchung über ben liber Stiselii in dieser Zeitschrift 1907, S. 449 ff., 564 ff., 598. Zu Spalatin vgl. 3. B. Melanchthons Briefnotiz Corp. Res. I, 908: "Lutheri literas non reposco abs te. Potes ea inter alia tua xeuxista ponere."

erschienenen 6. beutschen Band ber Jenaer Ausgabe eine Borlage benutzt, welche die eigentümlichen Lesarten und Randbemerkungen ber eben besprochenen Abschrift nicht enthält.

Das Resultat unserer Untersuchung ift also ein wesentlich negatives, sofern ber geringfügige Wert ber hanbschriftlichen Überlieferung sich uns ergeben hat; immerhin gab sie uns Anlaß, die Schicksale ber zweiten Vorrede Luthers sestzustellen 1).

Biel wichtiger ift bas banbichriftliche Material, bas Buch =

<sup>1)</sup> Als Zeitwunkt ber Abfassung biefer Borrebe möchte ich Luthers Aufent= halt auf ber Feste Roburg annehmen. In ber Borrebe Kagt er über bas Lafter ber Sicherheit und bes überbruffes, ba viele ben Ratechismus fur eine schlechte, geringe Lehre balten, die fie einmal überlesen und bann alsbald alles zu tönnen meinen, das Buch in den Binkel werfen und sich schämen, mehr barin zu lefen; er, ein gelehrter und erfahrener Dottor und Prediger, tue boch wie ein Rind und fpreche bes Morgens, und wenn er Beit babe, Baterunfer, zehn Gebote, Glauben usw., "und muß ein Kind und Schüler bes Katechismus bleiben und bleib's auch gern". Genau dieselben Gebanten mit wörtlichen Antlangen bat er im Brief an Jonas vom 30. Juni 1530 (Enbers 8, S. 47, 3. 37 ff.) und in ber gleichzeitigen Auslegung bes 117. Bjalms (Erl. Ausg. 40, S. 286) ausgesprochen. — Wenn Luther im Borwort bie Trägbeit und den Unfleiß vieler Bfarrer im Ratechismus scharf tabelt, so ift ju beachten, daß er bamit teils bie brandmarten will, die schon unter bem Papsitum als scändliche Freglinge und Bauchbiener faul und lässig geweien find, teils die eiteln halbgelehrten Prediger, die namentlich unter ben "Rotten" sich fanden. Für seinen Feuereiser war der Fortschritt ber evangelischen Lebre überhaupt ein zu langsamer. So ift ber herbe Tabel ber Borrebe gewissermaßen ein Stimmungsurteil, worin Luthers Gesamturteil fich nicht erschöpfte. Bur Ergänzung bient, was er turz vorher am 20. Mai 1580 seinem Kurfürsten geschrieben hatte (Erl. Ausg. 54, S. 148): "Es wächset jetzt baber bie gart Jugend von Anablin und Maiblin, mit bem Catechismo und Schrift so wol zugericht, daß mir's in meinem Bergen sanft tut" usw. In ber Sache ftimmt bagu genau bas erft neuerlich burch Th. Rolbe veröffentlichte Urteil Melandthons, ber jur felben Zeit in feiner ursprünglichen Borrebe jur Augustana geschrieben bat: "Uber bas alles wirt noch ein vaft nutliche ceremonien gehalten, welche vor zeiten in ber driftenbeit mit sonberm fleiß gebraucht worben, aber nachvolgend aus unfleis ber pfarrer und bes volds gant unterlassen, nemlich ber catechismus ober kinderleer ... hie nemen die kinder vast ju an driftlichem verstandt, ber hiernor auch ben alten von wegen so vil unnuter Disputation und geschwetz, bamit folde leer vermischt gewesen, gemangelt hat." (Rolbe, Die altefte Rebaktion ber Augsburger Ronfession, S. 9 f.)

wald aufgefunden und in seinem Buch "Die Entstehung der Ratechismen Luthers und die Grundlage bes Großen Ratechismus" (1894) veröffentlicht bat; er bat darin den Nachweis geliefert, daß der Große Ratechismus aus den drei Predigtreihen, die Luther im Jahre 1528 über ben Katechismus gehalten hatte, und aus ber Palmsonntages und Gründonnerstagspredigt von 1529 herausgewachsen ift. Bu seiner sorgfältigen Untersuchung über bas Quellenverhältnis habe ich einen kleinen Nachtrag zu geben. Richtig hat Buchwalb a. a. D. S. XVI bie Gründonnerstagspredigt 1529 (jest in ber Weim. Ausg. 29, S. 204 ff.) als Quelle jener Bermahnung jum Satrament nachgewiesen, bie am Enbe bes fünften hauptftudes im Großen Ratechismus fteht. Es ift aber ferner zu beachten, daß Luther an jenem Gründonnerstag noch einmal, am Nachmittag, gepredigt hat (vgl. 28. A. 29, S. 219 ff.) und daß ber Eingang biefer Bredigt die Borlage für den etwas überraschenden und schwerverständlichen Schlugabschnitt bes Großen Ratechismus geworben ift 1). Ich stelle bie beiben bezüglichen Texte nebeneinanber:

Weim. Ausg. 29, 219, Z. 8—13.

Hodie monui, ut ne contemnamus sacramentum propter praeceptum, promissionem et necessitatem, et non solum vos adultos moneo, sed etiam adolescentes, ut sic praecepta, Simbolum, pater noster fasset. Es ift mit uns alten nu geschehen. oportet instituantur pueri et recitent coram diaconis, quid domi didicerint, et illi adiun-

Deudsch Catechismus (Schlußabschnitt).

Solchs sey nu zur vermanunge gesagt, nicht allein fur vns alte vnd groffe, sondern auch sur das iunge volck, so man ynn der Christlichen lere vnd verstand auffziehen sol. Denn damit kunde man deste leichter die zehen gepot, glauben vnd vater vnser yn die iugent bringen, das es yhm mit lust vnd ernst eingienge vnd also von iugent auff vbten vnd gewoneten. Denn es ist doch nu sast mit den alten geschehen, das

<sup>1)</sup> Man beachte, daß das, was W. A. 19, 218, 3. 8 ff. aus der Quelle R (Rörer) abgebruckt ist, sachlich übereinstimmt mit dem Nachtrag der Quelle N (Mploninsband in Nürnberg), der a. a. O. S. 212 in ter Lesart zu 3. 16 bis 213, 13 steht.

Theol. Stub. Jahrg. 1908.

gendi ad hoc. 'Hoc facite' etc. et ut sint etiam participes et orent nobiscum. man folchs vnd anders nicht erhalten tan, man giebe benn bie leute auff, so nach vns komen follen und unn unfer ampt und werd tretten, auff bas fie auch phre kinder früchtbarlich erziehen. damit Gottes wort und die Chriftenheit erhalten werde. Darumb wisse ein palicher hausuater, bas er aus Gottes befehl und gevot schuldig ift, seine kinder folchs zu leren ober lernen laffen, was fie tonnen follen. Denn weil fie getaufft find vnd pnn die Chris ftenheit genomen, follen fie auch folder gemennichafft des Sacraments genieffen, auff bas fie vns mogen dienen und nute werben, benn sie muffen boch alle vns helffen gleuben, lieben, beten und widder den Teuffel fechten.

Luther wollte offenbar mit diesem Shuß zu dem Ansang des Buches zurücklenken, speziell zu der älteren Borrede. Die nicht sofort deutliche Berknüpfung dieser abschließenden Mahnungen zum Erlernen des Katechismus mit der vorangehenden adhortatio ad sacramentum wird durch die angeführten Sätze jener zweiten Gründonnerstagspredigt etwas deutlicher. Es handelt sich offenbar um die als bekannt vorausgesetzte Einrichtung eines katechetischen Berhörs vor der Abendmahlsseier, worauf schon die Borrede hingewiesen hatte 1). Die Lockung und Reizung zu dem reichen Segen des Sakraments, meint Luther, zielt besonders auch auf die Jungen und soll sie willig machen, die Borbedingung (d. h. die Erlernung der katechetischen Hauptstücke) zu erfüllen;

<sup>1)</sup> Auch Melanchthon spricht davon in jener Borrebe zur Angeburgischen Konsession (bei Kolbe a. a. D. S. 9): "Die sacrament empseht das vold mit großer reverentz und offter dan hievor, da wirt ain jeder zudor verhort und unterwisen; welchs vor zeiten nit leichtlich geschehen lont, da zu einer Zeit ein solcher hauf mit einander hinzubrang." Zahlreiche andere Belege im Abbruck der Krichenordnungen bei Sehling.

bemgemäß sollen die Eltern solches die Kinder gewissenhaft lernen laffen als Borbereitung auf jenes Berhör, damit sie so zum Genuß des Sakraments und überhaupt zur Betätigung eines reisen christzlichen Charakters gelangen.

=

<u>:</u>

<u>.</u>

ŗ.

Buchwald bemerkt in seiner Untersuchung a. a. D. S. XV ferner, daß Luther bei ber Abfassung bes Großen Ratecismus bie brei Predigtreiben vom Jahre 1528 "sei es in seinem Rongept, fei es in einer Rachfchrift vor fich gehabt" babe. Dasfelbe gilt natürlich von ben bezüglichen Einzelpredigten bes Jahres 1529. Bas von beiden bas Wahrscheinlichere sei, ift schwer zu fagen, benn wir find über die Art ber Predigtvorbereitungen Luthers nicht näher unterrichtet. In ber Regel wird er nur zu knappen Notizen Zeit gehabt haben. 3m vorliegenden Falle ift aber zu bemerken: hat Luther seine Predigtkonzepte zugrunde gelegt, so muffen es ziemlich genaue und ausführliche gewesen sein, benn es finden fich, wie Buchwald nachgewiesen bat, so viele wörtliche Übereinstimmungen zwischen ben Predigten und bem Catoch. maj., daß an eine Ausarbeitung auf Grund von nur flüchtigen Rotizen nicht gebacht werben tann. Will man aber lieber Nachschriften von Zubörern als bas eigene Konzept für Luthers Borlage gelten laffen, so muß die vorliegende Rieberschrift Rorers, Die Buchwald veröffentlicht hat, schon um beswillen ausscheiben, weil fie eine erft am 16. Februar 1533 vollendete Reinschrift ift (Buchwald a. a. D. S. IXb unten) 1). Ober will man gar bie Bermutung magen, daß ber Große Ratecismus auf Grund von Nachschriften nicht unmittelbar von Luther, sondern von einem beauftragten geschickten Rebaktor ausgearbeitet worden sei? bies sonft geschah und daß folche Ausarbeitungen ohne weiteres unter Luthers Ramen ausgingen, ift Tatsache, man beachte 3. B. bas von mir in dieser Zeitschrift 1907, S. 604 Angeführte. Eben auch auf eine Reihe von Predigten, die Luther im Jahre 1528 über Joh. 17 gehalten hatte, trifft bas zu; sie erschienen unter Luthers Ramen, Eruciger aber war ber Bearbeiter (Beim.

<sup>1)</sup> Das hat Kawerau in Köftlins M. Luther 5 Bb. II, S. 52 nicht beachtet, wo er urteilt: "Diese [Rörers] Nachschriften lagen Luther vor." 37\*

Ausg. 28, S. 33 ff.). Allein baran, bag Luther ben "Deubich Catedifmus" als die reife Summe feiner Bredigten felbft ausgearbeitet bat, barf füglich nicht gezweifelt werben; benn 1) Luther schreibt ja ausbrudlich am 15. Januar 1529, bag er bei ber Arbeit sei (Modo in parando catechismo pro rudibus versor, vgl. Enbere 7, 43); 2) fein eigenartiger, urwüchfiger, forniger Stil bezeugt fich in biefem Wert fo frifd und ursprünglich, wie ibn auch ber gewandteste Rebattor nicht batte nachahmen konnen (ich verweise auf die zahlreichen sprachlich intereffanten Stellen, bie 2. B. in ber 3. T. Müllerichen Ausgabe bes Ronforbienbuches auf S. 857 ff. aufgeführt find); 3) bie Feber eines Bearbeiters batte ben Stoff sicher glatter und gleichmäßiger geftaltet, während einige vorhandene Unebenheiten bes Tertes erkennen laffen, baß ber Berfasser mit Unterbrechungen baran gearbeitet bat. war aber in Luthers perfonlichen Berhaltniffen begrundet. Wir wiffen, wie febr er im Winter 1628/29 burd Bugenbagens Bertretung, burch bas Bifitationswert und anderes belastet und bann auch burch Kranklichkeit behindert mar; baburch wird es verftandlich, daß er nicht in einem Zuge an diesem freilich längst geplanten und oft burchbachten wichtigen Buch arbeiten fonnte.

Fest steht, daß er minbeftens schon Anfang Januar 1529 bei ber Ausarbeitung mar (vgl. ben oben gitierten Brief vom 15. 3anuar), ferner bag er fie erft nach Grundonnerstag (vgl. Bud. wald S. XVf.) abgeschlossen bat. Wahrscheinlich aber ift ibr Beginn schon in das Jahr 1528 zu verlegen, und zwar nicht erft in die letten Monate. Denn die Borrede und ber gange Gingang bis hinein in die Auslegung ber Gebote ftimmt fo genau wie kaum ein anderer Teil des Buches mit der erften Ratechismuspredigt vom 18. Mai 1528 zusammen (vgl. Buchmalb a. a. O. S. XV und S. 1). Erwägt man nun, daß bie weitere Auslegung bes Defaloges besonders mit ber zweiten Bredigtreibe vom September, ferner die Auslegung bes Glaubens, bes Baterunsers und ber Saframente vornehmlich mit ber britten Reibe vom Dezember übereinkommt (vgl. Bud malb a. a. D.), fo ergibt fic bie Möglichkeit, bag ber Große Ratechismus im zeitlichen Anfolug an die bezüglichen Predigtgruppen gang allmählich nieber-

geschrieben ift. Am mabriceinlichften bleibt jebenfalls, daß Luther bie Borrebe und ben Eingang (vielleicht auch noch ben Anfang ber Auslegung) eine ziemliche Zeit vor ben anderen Hauptteilen verfaßt hat, besonders noch aus folgendem Grunde: die Texte der fünf Hauptstücke lauten im Eingang mehrfach anders als in ber folgenden Auslegung 1), wo fie offenbar ben Tafelbruden bes Rleinen Ratecismus, Die im Januar und Marg erschienen, gleichförmiger geftaltet find. 3m Eingang beißt es 3. B. "Du folt fein ander Gotter haben neben mir", fpater vor ber Auslegung "Du folt nicht ander Götter haben"; jene Form entspricht mehr ber Bibelübersetzung laut ber Bredigt vom 24. September 1525 (Beim. Ausg. 16, 436, 3. 29), biefe ber Rurgen Form 1520, bem Betbuchlein 1522 f., ber Laienbiblia 1525 und bem Rleinen Ratechismus. 3m Credo lautet ber Text an erfter Stelle: "geboren aus Maria ber Jungfrau, gelitten bat unter Bontio Bilato, gefreuzigt, geftorben und begraben ift ... zur rechten Hand Gottes, und von bannen zufünftig zu richten ... Gemeinschaft ber Beiligen"; an zweiter Stelle: "geboren von der Jungfrau Maria, gelitten unter Bontio Bilato, gefreuzigt, geftorben und begraben . . . jur Rechten Gottes ... von bannen er kommen wird zu richten ... Gemeine ber Beiligen". Bene Form ichließt fich meift alterer Überlieferung an (vgl. die Überfichten bei Cohrs MGP. 23, S. 293 ff.), ohne daß eine bestimmte Borlage bezeichnet werben könnte, biese kommt genau mit ber Faffung im Rleinen Ratechismus überein. Die Rurze Form, das Betbüchlein, die Laienbibel ftimmen in ihrem Text teils ju ber erften, teils ju ber zweiten Form. Ich verzichte barauf, bie verschiedenen Textgeftalten innerhalb bes Großen Ratechismus noch ausführlicher nachzuweisen. R. F. Th. Schneiber bat in ber Ginleitung ju feiner fritischen Ausgabe bes Rleinen Ratechis-



<sup>1)</sup> Auffallend bleibt diese Unstimmigkeit immerhin, zumal wenn man sich der Weisung in Luthers Borrede zum Al. Katechismus erinnert, man solle von der gewählten Form keine Silbe verändern. Aber es ist doch zu sagen: Luther brauchte in diesem Falle um so weniger am Buchstaben zu haften, da er ja hier nicht einen Memorierstoff sür Kinder darbietet, sondern für Berständige schreibt, die sich sir selbständiges Katechesieren und Predigen aus dem Gr. Latechismus Rats erholen sollten.

mus S. XXXVI f. noch weitere Proben geliefert und darin einen Beweis dafür gefunden, daß der Große vor dem Kleinen verfaßt sei. Er hat in seiner Art ganz recht damit; wir können aber heute genauer sagen: obwohl der Kleine Katechismus in Taselform schon im Januar und März 1529 vorlag vor dem sertigen Druck des Großen, der uns erst am 23. April beglaubigt ist, hat Luther doch wahrscheinlich einen Teil seines Manuskriptes des Großen schon im Jahre 1528 vor der Absassunskriptes des Großen schon im Jahre 1528 vor der Absassunskriptes des Kleinen (des Taselkatechismus) geschrieben; dafür spricht das, was wir über die handschriftliche Grundlage, die die auf den Mai 1528 zurückgeht, wissen, ferner die eben besprochene Verschiedenheit des Bortlautes der Hauptstücke.

(Im nächsten hefte biefer Zeitschrift folgen Untersuchungen über bie Kastechismen bes Instus Menius und Iohann Spangenberg, die aus bem vorsliegenden heft wegen Raummangels ausgeschaltet werden mußten.)

4.

## Fünfundzwanzig Sahre Lutherforschung.

1883 bis 1908.

(Schluß.)

Bon

Obertonfiftorialrat D. G. Rawerau in Berlin.

## II. 1)

Der erste Artikel dieses Rudblides hatte sich wesentlich mit ber Frage beschäftigt, in welcher Weise mahrend ber letten 25

<sup>1)</sup> Zu meinem ersten Artikel im 3. Heft bes Jahrganges 1908 biefer Zeitschrift sei zu S. 842 hier nachgetragen, baß wir in bezug auf die Bedenztung der Michael Stiefelschen Sammlung von Briefen Luthers (in Jena) bereits eine wertwolle Untersuchung von D. Albrecht, "Stub. n. Arit." 1907, S. 564 ff. bestihen. Derselbe macht mich darauf ausmerksam, daß auch er sich gegen Spittas Arbeit siber Luthers Lieber im "Theol. Lit.-Bericht" erkart habe, also den S. 852 Anm. 2 ausgeführten Artitlern zuzugählen sei.

Jahre das Quellenmaterial, auf welches sich die Erforschung des Lebens und Wirkens Luthers aufdaut, durch neue Funde und Versöffentlichungen sich vermehrt hatte. Ich wende jest meinen Blick auf die Arbeiten, die sich mit einzelnen Abschnitten, einzelnen Erstebnissen oder einzelnen Fragen zur Lutherdiographie beschäffen, und wähle dabei im ganzen das Prinzip chronologischer Ansordnung. Aber auch hier, wie ich nochmals hervorheben muß, kann und soll es sich nicht um eine vollständige Aufzählung sämtslicher Beröffentlichungen auf diesem Gebiete handeln, und ich möchte zehen, der etwa einen von ihm gelieferten Beitrag zur Luthersforschung hier nicht erwähnt sindet, von vornherein bitten, nicht an ein absichtliches Verschweigen dabei zu denken. Ich gebe einen Überblick über das, was beim Niederschreiben in meiner Erinnezung lebendig ist, din aber auch dabei besonders auf solche Litezatur angewiesen, die ich in meiner Bibliothek vor Augen habe.

Aus Mansfeldischen Bergwerksatten hat W. Möllenberg¹) über Luthers Bater manche neue Mitteilung zu gewinnen versmocht, aus denen uns seine Person, seine Beteiligung am Bergdau und sein allmählich sich hebendes Ansehen noch deutlicher als disher hervortritt. Über Luthers Geburtsjahr und Geburtstag hat G. Oergel in seiner inhaltreichen und scharfsinnigen Schrift "vom jungen Luther"²) neue Berhandlungen angeregt, indem er sür das Jahr 1482 eintrat und, gestüht auf die Altersberechnung, welche die Erztasel auf Luthers Grabstein in Wittenberg dietet, den 7. Dezember sür Luthers mutmaßlichen Geburtstag erklärte. Seine Aussührungen sind nicht unwidersprochen geblieben; was den Geburtstag anbetrifft, so wird unbedenklich am 10. November sestzuhalten sein, da nicht nur Melanchthon und die ganze solgende Tradition für diesen Tag einstehen, sondern, worauf Orews verwies, auch Luther selbst in seinem Brief vom 6. November

<sup>1)</sup> In "Zeitschr. bes Harzvereins" 39, 169 ff.

<sup>2)</sup> Georg Oergel, Bom jungen Luther. Ersurt 1899. Dazu wgl. B. Drews in "Theol. Runbschau" 1900, S. 211 ff. und G. Kawerau in "Rene lirchl. Zeitschrift" XI, 163 ff. Ich bemerke noch bazu, baß auch Petrus Splvius 1533 schreibt, Luther sei "vor Martini" geboren, "Archiv für Lit.» Gesch." 1876, S. 298.

1532 uns bezeugt, daß er am Martinstage seinen Geburtstag feierte. In bezug auf bas Geburtsjahr werben wir aus einer gewissen Unficherheit kaum berauskommen, da die zahlreichen Ause rungen Luthers teils über sein Geburtsjahr felbft, teils über fein Lebensalter in bestimmten Jahren ein gewisses Schwanken bei ibm felbst verraten. Wenn aber babei biefes Schwanten fich über bie Jahre 1482-1484 erftredt, fo wird boch bie größte Bahricheinlichkeit für bas mittlere biefer Jahre fprechen, auf welches and bie größte Babl seiner Angaben hinweist 1). Bat Dergels Schrift in biefer Beziehung bie bertommliche Anschauung nicht umgeftogen, so enthält fie boch in ben übrigen Teilen viel Wertvolles, um Luthers Leben als Student, seinen Erwerb akademischer Grade und sein Erfurter Monchsleben genauer zu batieren und anschaulichere Borftellungen babon zu gewinnen. Interessant ift besonbers bas Material, bas er für bas entscheibenbe Jahr 1505, wo Luther ins Rlofter eintrat, zusammengetragen bat an erschredenben Borfommniffen in ben Preisen ber Universität; bag einer seiner Eramensgenossen plötlich an Pleuritis ftarb, bag bie Best und ber Flecktophus gerade bamals in Erfurt manches Opfer forberten, so bag im Sommer eine Panit unter ben Stubenten ausbrach, bas bilft uns verbeutlichen, warum gerade bamals bie ernsten Gebanten an Tob und Gericht Luthers Seele erschütterten, wenn wir auch Oergel barin schwerlich folgen werben, daß er ben an Luthers Seite angeblich erftochenen Freund eben in bem an Pleuritis mit Stichen in ber Bruft plötlich geftorbenen Freund wieberfinden will 2). Es sei bier bemerkt, daß ber Beimgang bes trefflicen altlutherischen Baftore Dergel in Erfurt nicht nur für bie Atabemie gemeinnütgiger Wiffenschaften, sonbern speziell auch für die Lutherforschung ein schmerglicher Berluft ift 3). Die ver-

<sup>1)</sup> Ich mache 3. B. auch auf Schlaginhausen ed. Preger Rr. 59 aufmerkam, wo zu Renjahr 1532 Luthers Alter auf "48 jar alt" bestimmt wich, was nur zu 1483 paßt. G. Rörer notiert im Jahre 1532 in der Jenaer Hanbschrift Bos. q. 24° Bl. 114°: Anno 1483 natus est Lutherus. — Im Frshjahr 1543 sagt Luther (Kroler Rr. 625): "Nullus est oertus de nativitatis tempore, denn Philippus et ego sein der sachen umb ein jahr nicht eins."

<sup>2)</sup> Bgl. hierzu Drems a. a. D. G. 213.

<sup>3)</sup> Es fei bier an feine frühere wertvolle Stubie "Beitrage zur Gefdict

schiedensten Forscher baben sich in biefen Jahren wieber burch Luthers Romreise zu neuen Forschungen treiben laffen. Drei selbftanbige Schriften 1) und eine Reibe von Auffagen 2) beschäftigen fich mit ibr. Hausrath versuchte mit Glud bas Sandbuch ber bamaligen Rompilger, die Mirabilia urbis Romae, beranzuzieben. um uns die Wanderungen Luthers durch die verschiebenen Gnabenftätten Roms und feine verstreuten Bemertungen barüber an ber hand biefes Führers anschaulich ju machen. Gegenstand bes Streites bilbet aber auf biesem Gebiete einmal die Frage nach bem Charafter ber Senbung Luthers nach Rom, ob er als Abgesandter ber gegen Staupit bamals in Auflehnung befindlichen Ronvente, also als Sachwalter ber Opposition gegen Staupit, ober auf Staupit' Bunich, als biefer felbst einzulenken und Frieben wieder herzustellen begehrte, als Bermittler entfendet worben sei; in engem Zusammenhang bamit steht bie Frage nach bem Jahr ber Romreise (1510 ober 1511); endlich ist mancherlei verhandelt worden über die mutmaßliche Reiseroute, indem die einen lediglich Luthers eigener Erwähnung von Orten, Die er geseben baben muß, babei folgten, andere aus ber Literatur jener Zeit fonft übliche Bilgerftragen zu ermitteln suchten. 3ch felbst babe versucht, eine Nachlese von Stellen aus Luthers Werken au liefern, in benen fich Reminisgengen an jene Reife, besonbers ben Aufenthalt in Rom felbft, gewinnen laffen. Die bisber leiber wenig beachtete Arbeit von Türt bat ihren besonderen Wert in ber Sammlung von Außerungen Luthers, welche uns Schluffe geftatten auf bie Bebeutung, bie biese Romfahrt spater auf seine innere Entwicklung befommen bat.

bes Erfurter Humanismus" erinnert ("Mitteilungen bes Bereins für bie Gesschichte und Altertumslunde von Erfurt", Heft XV).

<sup>1)</sup> A. Sansrath, M. Luthers Romfahrt. Berlin 1894; Türk, Luthers Romfahrt. Meißen 1897 (Symnasial-Programm); Th. Elze, Luthers Reise nach Rom. Berlin 1899.

<sup>2)</sup> N. Baulus in "Histor. Jahrbuch" 1891, S. 68 ff., 814 f.; 1901, S. 110 ff.; 1904, S. 72 ff. G. Kawerau in "Deutsch-evang. Blätter" 1901, S. 79 ff. Drews a. a. D. S. 215 ff. Karl Tobt in "Preuß. Jahrbb." 117, S. 497 ff. — Über die Stationen einer damaligen Romfahrt auch D. Clemen, Beiträge III, 89.

Besonders lebbaft bat fic das Interesse der theologischen Entwidlung Lutbers in feinen Rlofterjahren, ben Stubien, bie er bamals getrieben, ben Theologen, beren Schriften Ginfluß auf ibn geübt haben, bann aber auch weiter ben Urteilen, bie er spater über sein Alofterleben und seine Mondberfahrungen gefällt bat, augewendet. Das steht im Zusammenhange mit ben neuen Daterialien, die une über die Anfange feiner theologischen Arbeiten burch bie in meinem erften Artifel erwähnten Funde und Bublifationen aufgeschlossen worben find, und ift zugleich veranlaßt burch bie icarfen Angriffe, bie von tatholischer Seite gegen guthers eigene Aussagen aus späterer Zeit über seine innere Entwicklung burch Denifle, Grifar, R. Paulus und andere erfolgt sind. Man bat in bobem Mage alle späteren Mitteilungen Luthers ebenfo über sein Alosterleben wie über seine theologische Entwicklung, jugleich auch seine Angaben über bie vulgar-tatbolischen Anschauumgen. unter benen er gelebt babe, für eine große Rette jum Teil bewußter, jum Teil unbewußter Entstellungen und Erfindungen machen wollen. Er felbst habe eine Legende über seine Bergangenbeit geschaffen, bie es jest im Interesse ber Babrbeit rudficts los au gerftoren gelte. Es ift in jenen Kreisen bie Reigung vorbanden, den größten Teil der Gelbstzeugnisse Luthers als geschicht lich völlig wertlos, ja wohl gar als Zeugnis einer bochgrabigen Unwahrhaftigfeit auszugeben. Rein Wunder, daß biefen gefcoloffe nen und vor allem burch bie imponierende Gelehrsamfeit Denifies fich Einbrud verschaffenben und ernfte Nachprüfung erheischenden Antlagen die Aufmerksamkeit ber evangelischen Lutherforschung jest mit aller Kraft sich zuwenden muß, und daß wir uns vor eine Menge neuer Untersuchungen unabweislich gestellt seben. auch ohne weiteres anerkannt werben muffen, daß in fpateren Ausfagen Luthers über feine Entwicklungsjahre, wie es gemeinhin zu geben pflegt, manche Berschiebungen in ber eigenen Erinnerung ftattgefunden haben, und bag bei seiner Beise und seinem Temverament manche febr volltonende Außerung gemiffe Abstriche erforderlich macht, um geschichtlich brauchbar zu werben. Beachtung biefer Rautelen werben wir boch jene tatholische Thesis mit gutem Gewiffen gurudweisen fonnen. Das Bilb feiner Ents

widlung wird fich allerbings jett forgfältiger und in schärferen Abgrenzungen zeichnen laffen, als es bisber gescheben war. Grundzügen wird aber Luthers Selbstaussage trot aller Einwenbungen bagegen als geschichtliche Wahrheit bestehen bleiben. tritt immer beutlicher bervor, wie wenig Luther als Scholaftifer von Thomas von Aquino und beffen Theologie berührt gewesen ift. Daber burfen aber auch seine Aussagen über die scholaftische Lebre am allerwenigsten an Thomas nachgeprüft werben. Es bedarf noch, um die Entwidlung Luthers genauer zu erkennen, eingebenber Studien über die in seinen Gesichtstreis fallenden und seinen Studiengang beftimmenben mittelalterlichen Lebrer 1). Erachtens muffen aber auch bor allem bie Studien fortgefest und vertieft werben über bie Beschaffenheit ber vulgar=tatholi= fchen Frommigteit und Dentweise am Enbe bes Mittelalters. Dafür muß bie Erbanungeliteratur ber Zeit und alles, worin sich jene Frömmigfeit und Dentweise geaußert bat, berangezogen und burchforscht werben. Luthers Brotest und sein Rampf gegen die Anschauungen auf tatholischem Boben scheibet naturgemäß nicht zwischen bem, was offiziell approbierte Rirchenlehre, Lehrtradition ber großen Scholaftifer und was tatfachlich verbreitete gemeinkatholische Anschauung und Stimmung mar. Man bat 3. B. Luther jum Lugner machen wollen, inbem man, mas er über bas Monchsleben als Stand ber Bolltommenbeit fagt. an den Lehrsätzen eines Thomas nachgeprüft bat. wird vielmehr fein, wie sich ein Durchschnittsmonch bamals ben Stand ber Bollfommenheit bachte, ben er mit bem Eintritt ins Rlofter erwählt hatte. Denifle ift im Rechte und berührt einen schwachen Buntt ber bisherigen Lutherforschung, wenn er uns eine zu geringe Renntnis ber mittelalterlichen Theologie vorwirft. Aber ber Mangel mare nicht beseitigt burch ein intensiveres Studium ber Schriften ber scholaftischen Schulbaupter. Für noch wichtiger zum Berftanbnis Luthers balte ich bie Erforschung jenes Milieus katholischer Frömmigkeit, in bem er ftanb, bas ihn auf Schritt und Tritt umgab, und burch welches er bann hindurchgebrochen

<sup>1)</sup> Einen Beitrag hierfür bietet Stange, Theolog. Auffate. Leipzig 1905, S. 95 ff. 109 ff.

ist. Manche wertvolle Beiträge in dieser Richtung sind bereits in ber Streitliteratur gegen Denisse zu finden 1). Daneben treten jetzt größere zusammenhängende Studien über einzelne Entwicklungsslinien der Theologie Luthers 2), und ich zweisse nicht, daß die evansgelische Luthersorschung der nächsten Jahre mit intensivem Ernste die hier gestellten Aufgaben weiter in Angriff nehmen wird.

Eine ganze Literatur hat sich mit Ablaßlehre, Ablaßhandel und Ablaßstreit beschäftigt. Ein verhältnismäßig geringsügiges Geplänkel bildeten dabei die Berhandlungen über die Schtheit des Tetzelwortes: "Sobald das Geld im Kasten klingt usw." 3), wenn sie auch schon in die Frage nach der Ablaßlehre selbst und in die Frage nach dem Berständnis des "per modum suffragii" für Berstordene gewährten Ablasses hinüberspielten. Zahlreiche Studien galten der Ermittlung der Ablaßlehre in ihren verschiedenen Nuancen im Ende des Mittelalters, wobei neben den Arbeiten der evangelischen Forscher Brieger und Dietterle besonders zahlreiche Aussähle des katholischen Gelehrten Nitolaus Paulus zu erwähnen sind 4). Ein sehr reiches Material ist damit jest

<sup>1)</sup> über biese vgl. "Stub. u. Krit." 1904, S. 606 f. W. Köhler im "Theol. Jahresbericht" XXIV, 510 ff. — Ich barf für die Erörterung von Fragen ber im Text bezeichneten Art besonders auf Koldes Entgegnung hins weisen, Separatausgabe Leipzig 1904, und auf meine Untersuchungen in "Sub. u. Krit." 1904, S. 613 ff., "Deutsch.-evang. Blätter" 1904, S. 530 ff. und 1906, S. 444 ff. Auch Hauf leiters Schrift "Die Universität Wittensberg vor dem Eintritt Luthers", Leipzig 1903, ift in diesem Zusammenhang von Bedentung. — Benrath, Luther im Kloster. Halle 1905.

<sup>2)</sup> A. B. Sunzinger, Lutherstubien I, Leipzig 1906. — S. Breuß, Die Borstellungen vom Antichrift ... bei Luther. Leipzig 1906. — Manbel, Die scholastische Rechtsertigungslehre usw. Leipzig 1906. — Jundt, Le développement de la pensée religiouse de Luther jusqu'en 1517. Paris 1906. — B. Braun, Die Bebeutung ber Kontupiszenz in Luthers Leben und Lehre. Berlin 1908. — Auch Loofs, Dogmengeschichte, 4. Aust., Halle 1906 ift in ben Abschitten, die sich mit Luthers theologischem Werbegang beschäfzigen, eine fortgesehte Auseinandersetzung mit Denisse.

<sup>8)</sup> Bgl. meine Streitschrift gegen Domkapitular Röhm: "Sobalb bas Gelb im Kasten klingt". Barmen 1890; serner R. Paulus in "Hist. Jahrb." 1895 und in seinem "Johann Tehel" 1899, S. 138 ff.

<sup>4)</sup> Die Literatur bis 1901 in Briegers Artitel "Inbulgengen" in

zutage geförbert. Bei Baulus trat dabei das Beftreben hervor, die Bedeutung, welche der Attritio in der mit der Ablaflehre eng verbundenen Lebre von ber Reue zufommt und auf beren schabliche Wirtungen evangelischerseits besonderes Gewicht gelegt wird 1), als möglichst harmlos barzustellen und jene Attritio der Contritio möglichst anzunähern. Gehr nütliche Zusammenstellungen von Quellenmaterial für ben Ablafftreit lieferte Baltber Röbler, indem er in seinen "Dotumenten jum Ablagftreit" 2) vom 11. 3abrbundert an bis zur Ablagdefretale Leos X. vom 9. November 1518 wichtige papstliche Außerungen, sowie bie Erörterungen hervorragender mittelalterlicher Theologen über ben Ablaß ausammen-In einer zweiten Schrift 3) gab er sobann in einer bochft instruktiven Zusammenstellung Luthers 95 Thesen in ber Form, baß er zu ben einzelnen ebenso Luthers Erläuterungen in ben "Resolutionen", wie die Gegenerklärungen aus den tatholischen Schriften bes Ablagftreites mitteilte. Bon besonderem Intereffe ist ja für bas Berständnis ber bamals verbreiteten Anschauung vom Ablaß die Frage, was man sich eigentlich unter einem Ablag a poena et culpa bachte; wie es also verstanden wurde, bag Jubilaumsablaffe auch quoad culpam Absolution brachten. ift bas ja ber anftößigste Sprachgebrauch, ber uns immer wieber in Ablagverheißungen begegnet. Wie sich die Theologen diesen Ausbrud zurechtzulegen wußten, bafür bat uns R. Baulus Beispiele gebracht. Meines Erachtens ift aber ber Frage noch weiter nachzugeben, wie biese in Rom beliebte Terminologie auf bas Bollsbewußtsein gewirft bat. Aber auch für bie außere Geschichte bes Tekelschen Ablasses baben uns die abgelaufenen Jahre manche neue Erkenntnis geschaffen. Einmal hat N. Paulus sich bas Berbienft erworben, die Geschichte bes berühmten und berüchtigten

Real-Engyft. • IX, 76. Seitbem weitere Auflätze von N. Paulus in "Zeitschr. f. kathol. Theol." 1902 und 1908; Dietterle in "Zeitschr. f. Kirch.:Gesch." XXIV—XXVII.

<sup>1)</sup> Diedhoff, Der Ablafftreit. Gotha 1886.

<sup>2)</sup> Tübingen und Leipzig 1902.

<sup>3)</sup> Luthers 95 Thefen samt seinen Resolutionen. Leipzig 1903.

Ablagpredigers 1) in zahlreichen Bunkten aufgeklärt und festgestellt au haben. Bergleicht man feine Arbeit über Tetel mit ber fümmerlichen Tenbengschrift, mit ber einft seit 1853 B. Grone die katholische Wissenschaft auf diesem Gebiete repräsentierte und beeinflußte, so tann man fich ber Freude über ben Fortschritt, ben bie tatholische Geschichtsforschung auf biefem Gebiet erfahren bat, nicht verschließen; es ift solibe, in ber Rleinarbeit verbienstliche Forschung und ein ehrliches Streben, Die geschichtliche Babrbeit festzustellen — natürlich mit bem begreiflichen Bunsch, alles jum besten ju tehren. Aus Schriften bieser Art ift immer etwas zu lernen, auch wenn man nicht allen ihren Urteilen und Ergebnissen beizustimmen vermag. Sie bezeichnet auch einen erheblichen Fortschritt über bie Schrift bes evangelischen Theologen Körner (1880) binaus. Roch wichtiger aber war es. daß ums der katholische hiftoriter Alous Soulte in feinem großen Berte über bie Fugger in Rom 2) unerwartet gang neue Aufschlüffe über bie Berhandlungen brachte, die zwischen Albrecht von Mainz und dem Bapfte geführt worden waren, um die Bestätigung Albrechts in ben auf ihn gehäuften boben Rirchenamtern zu erlangen; wir konnten plöglich in ben ichnöben Gelbhandel hineinschauen, ber zwischen bem Bapft und bem Erzbischof ftattgefunden batte, einen Gelbhandel, den Schulte in ehrlicher Entruftung furzweg mit Simonie bezeichnete. Nicht, wie man bisher angenommen bat, war bie Gewährung des Ablagbetriebes in Deutschland die Gegengabe gewefen für die boben Koften bes Mainzer Balliums, sondern Albrecht hatte bem Bapfte für bobes Gelb bie Genehmigung abgerungen, um Mainz' willen nicht auf Magbeburg und Salberftabt Bergicht leiften zu muffen. Die Rumulation von Umtern batte

<sup>1)</sup> N. Paulus, Ioh. Tetzel, der Ablasprediger. Mainz 1899 (dazu Brieger in "Theol. Lit.-Zeitung" 1900, S. 82 ff. und Paulus im "Katholit" 1901 I, 458 ff.). Anch schon der Aussatz "Tetzel und Olderop" von Paulus (gegen Majunte) im "Katholit" 1899 I, 484 ff. (B. Gröne, Tetzel und Lutzer. Soeft 1858, \* 1860. — F. Körner, Tezel, der Ablasprediger. Frankenberg i. S. 1880.)

<sup>2)</sup> Alops Soulte, Die Fugger in Rom 1495-1528. 2 Banbe. Leipzig 1904. I, 93 ff.

er einem gefährlichen Rivalen gegenüber, der seine Hand begehrlich nach Magdeburg und Halberstadt ausstreckte, durch eine
"Romposition" abgekauft, und dasür hielt ihn der Bapst schadlos
durch Beteiligung am Ablaßgewinn. Die Tatsache selbst, die
Schulte damit ans Licht zog, hat niemand seitbem zu bestreiten
gewagt. Der Streit hat sich nur noch darum gedreht, ob dieser
schnöbe Handel kirchenrechtlich als "Simonie" gebrandmarkt werden
müsse. Und da zur Freude katholischer Theologen auch ein so
angesehener evangelischer Historiker wie Kalkoss die Bezeichnung
dieses Geschäftes als einer simonistischen Handlung zu scharf gesunden hat, so hat man sich unter Berufung auf dieses protestantische Zeugnis schnell wieder zu beruhigen gewußt. Der Papst
nahm das Geld ja nicht als Entgelt für die Berleihung eines
Amtes, sondern nur "bei Gelegenheit" einer solchen ).

Für die an ben Ablagftreit bis jum Erlag ber Bannbulle gegen Luther sich anschließenben Ereignisse find von besonderem Interesse die Forschungen geworden, die uns die neuere Zeit über Gang und Berlauf bes römischen Prozesses gegen ihn gebracht haben. Drei Männer find bier ju nennen, beren Forschungen wir einen viel klareren Einblick in ben Gang ber Berhandlungen verbanken, als wir ibn noch vor wenigen Jahren besagen. Rarl Müller bat bas Berbienft, biefe Frage in Fluß gebracht zu haben, indem er in einem Auffat in der "Zeitschrift für Rirchengeschichte" bie in Rom allgemein gultigen Normen für einen solchen Brozeß feftzustellen, die Anwendung berselben auf Luthers Fall beutlich zu machen suchte und auf in Bergessenheit gekommene Nachrichten über ben Sang ber Dinge in Rom aufmerksam machte, bie fich in Ballavicinos und Sarvis Geschichten bes Tribentiner Ronzils finden. Alops Schulte, ber bamals im Breußischen Institut in Rom gunftige Gelegenbeit zu Forschungen im Batikan batte, griff bie Frage auf und suchte namentlich bie bei Luthers Prozes tätig gewesenen Berfonlichkeiten an ber Kurie naber festzustellen und zu darakterifieren. Dann aber benutte Baul Raltoff einen längeren



<sup>1)</sup> Bgl. Kaltoff in "Archiv f. Ref.=Gesch." I, 379f.; B. Schnos ring, Joh. Blankenselb, Halle 1905, S. 26f.; L. Pastor, Geschichte ber Päpste IV, 1, S. 226 ff., wo die weitere Literatur angegeben ist.

Studienaufenthalt in Rom zu ben eingebenbsten Forschungen über biese Materie, und ihm bor allem ift es zu verbanken, daß wir jetzt mit ausreichenber Deutlichkeit ben Fortgang bes Prozesses burch alle Stabien binburch, bamit jugleich bas Berhalten Rajetans in Ausgeburg und weiter bie Rolle, die Miltit babei gespielt hat, erfennen können. Es ift für ben genannten evangelischen hiftoriter eine nicht geringe Genugtuung, daß auch 2. Baftor in feiner "Geschichte ber Bapfte" bas Ergebnis feiner Forschungen burchweg anerkannt bat, so bag wir auf biejem Bebiete jest von festen und anerkannten Ergebnissen reben burfen 1). Gine fünftige Lutherbiographie wird fortan in ben Abschnitten, Die von Luthers römischem Prozeß banbeln, einen viel beutlicheren und farbenreicheren Bericht ju geben imftanbe fein, als es noch vor 5 Jahren möglich gewesen ware. Ich babe versucht, in der 3. Auflage bes 3. Banbes ber Möllerichen Rirchengeschichte in tnapper Busammenfaffung bas Ergebnis biefer Forschungen für weitere Rreise nutbar ju machen.

Im Anschluß baran sei auch auf die weiteren Publikationen von Kalkoff nachbrücklich verwiesen, die sich teils mit den Ereignissen vor und nach dem Wormser Reichstage, teils mit der Stellungnahme Friedrichs des Weisen in jenen Jahren beschäftigen. Er hat uns gezeigt, welchen Einsluß Capito als Rat des Kardinals Albrecht in den entscheidenden Tagen von Worms auf seinen Herm ausgeübt hat. Er hat die Wirkung der Bannbulle in den Niederlanden und die Rolle, die Erasmus dis zur unfreiwilligen Berlegung seines Wohnsitzes aus den Niederlanden nach Basel gespielt hat, durch schaffinnige Einzeluntersuchungen deutlich gemacht. Er hat den positiven Anteil, den Friedrich der Weise in klugem, diplomatischem Spiel an der Erhaltung der Sache Luthers gehabt hat, ausgewiesen und damit zugleich das Urteil über die religiöse

<sup>1)</sup> Karl Müller in "Zeitschr. f. Kirch. Gesch." XXIV, 46 ff.; A. Schulte in "Quellen und Forschungen" VI, 32 ff. 174 ff. 374 ff.; P. Kaltoff in "Zeitschr. f. Kirch. Gesch." XXV, 90 ff. 273 ff. 399 ff. 503 ff.; bers., "Forschungen zu Luthers römischem Prozeh". Rom 1905. Pastor, Gesch. der Päpste IV, 1, 247 ff.; Möller, Kirchengesch. III. (bearbeitet von Kaweran, 1907, S. 15 ff.

Stellung des Kurfürsten erheblich gefördert 1). Man möchte nur wünschen, daß es dem verdienten Forscher noch einmal vergönnt wäre, seine jetzt in vielen Einzeluntersuchungen verstreuten und zum Teil in der Form von Erläuterungen, die er an neu von ihm publizierte Urkunden anschließt, gegebenen Aufschlüsse in eine lesbareren und das Verstreute zusammensassenden Form zur Darsstellung zu bringen. So wie seine Arbeiten jetzt vorliegen, tritt der Gewinn neuer Erkenntnisse, die sie enthalten, nicht klar genug heraus, und es ist zu sürchten, daß manches davon nicht zu gesbührender Geltung gelangt.

Über die Verbrennung der Bannbulle am 10. Dezember 1520 ift une unvermutet im vorigen Jahre ein bisber unbefannter Bericht zugänglich geworben, ber schon baburch Beachtung verbient, daß er von Luthers Freund Johann Agrifola verfaßt ist 2). Das Interesse an ibm wendet sich besonders seiner Überlieferung ber Worte zu, die Luther bei ber Berbrennung ber Bulle gesprochen habe. Wir fannten bisher nur folgenden Bortlaut: "Quia tu conturbasti sanctum domini, ideoque te conturbet ignis aeternus" 3) - ein Wortlaut, bei welchem bie Worte sanctum domini fich die Migbeutung burch ultramontane Schriftfteller batten gefallen laffen muffen, als wenn Luther mit bem sanctus domini feine eigene Berfonlichkeit gemeint batte, mabrent boch babei nur nach Mark. 1, 24 an Chriftus zu benten mare. Run bringt aber Agrifola bas Lutherwort in folgender Faffung: "Quoniam tu conturbasti veritatem dei, conturbat et te hodie in ignem istum, amen." Bei allen Abweichungen in biefen beiben Uberlieferungen finden wir doch in ihnen beiden nicht allein die Form

<sup>1)</sup> Kalfoff, Die Anfänge ber Gegenreformation in ben Nieberlanden. 2 Hefte. Halle 1903. 1904; "Die Beziehungen ber Hohenzollern zur Kurie unter bem Einfluß ber lutherischen Frage". Rom 1906; "Ablaß und Relisquienverehrung an ber Schloßlirche in Wittenberg", Gotha 1907; "W. Cappito im Dienste Erzbischof Albrechts von Mainz". Berlin 1907; "Aleander gegen Luther". Leipzig 1908.

<sup>2)</sup> M. Perlbach u. J. Luther in "Sitzungeberichte ber Rgl. preuß. Atab. b. Wiffenschaften" 1907. V, 95 ff.

<sup>3)</sup> Weim. Ausg. VII, 184.

ber retaliatio "weil du fo und so gehandelt hast, widerfährt (ober widersahre) dir jetzt solches", sondern auch übereinstimmend in beiden Satzliedern den Gebrauch des conturdare. Mir ist das her nicht zweiselhaft, daß Luthers Wort eine freie Anspielung auf Josua 7, 25 enthielt, wo Josua bei der Überantwortung Achanszum Tode die Worte spricht: "Quia turdasti nos, exturdet to dominus in die hac." Daher will es mir nicht glücklich scheinen, wenn die neueste Arbeit über diesen Gegenstand von Elemen 1) gerade dies übereinstimmend überlieserte conturdare sallen lassen und mit condomnare vertauschen will.

Für "Luther in Worms" liegen mancherlei neue Forschungen vor (vgl. oben S. 860); ich hebe hier nur noch die schöne Unterssuchung Koldes über den Reichsherold Kaspar Sturm, der ihn nach Worms geleitete, hervor, besonders auch, weil er wahrscheinslich macht, daß eben dieser der Berfasser der ersten anondmen Flugschrift war, die in aller Kürze über Luthers Berhör berichtete, sowie die eingehende Studie R. Meißners darüber, was Luthers besanntes Wort von einer Antwort "ohne Hörner und Zähne" zu bedeuten habe <sup>2</sup>).

Mannigsache Erörterungen hat die Frage gefunden, wie essich mit Luthers Ruckehr von der Wartburg verhalten habe, speziell ob nach allgemein verbreiteter Aufsassung seine Ruckehr rein ein Alt persönlichen heroischen Entschlusses gewesen sei oder ob er nicht die Anweisungen, die Friedrich der Weise nach der Wartburg hin gab, dahin habe deuten müssen, daß der Aurfürst im Grunde seines Herzens selber seine Rücksehr nach Wittenberg dringend wünsche und nur aus diplomatischen Gründen der Sache die Wendung geben wollte, als wenn diese Rücksehr gegen seinen ausdrücklichen Besehl geschähe. Ich selbst hatte eine solche Deutung der in Frage kommenden Instruktion des Aurfürsten in Vorschlag gebracht, Berger hatte diese Deutung akzeptiert, dann aber

<sup>1) &</sup>quot;Stub. u. Krit." 1908, S. 460 ff.

<sup>2)</sup> Kolbe im "Archiv f. Ref.-Gefch." IV, S. 117ff.; Meißner ebb. III, 321 ff. Im übrigen ift für "Luther in Worms" auf ben trefflich orientierenden Auffat von v. Schubert in "Theol. Rundschau" II, 869 ff. zu verweisen.

hatte v. Bezold in eingehender Untersuchung sie zurückgewiesen, eine Untersuchung, der ich im wesentlichen recht geben muß. Jüngst hat Barge meine frühere Auffassung wieder aufleben lassen und zwar in verschärfter Form, aber Karl Müller hat sie auch jetzt wieder ersolgreich zurückgewiesen 1).

In die Tätigkeit Luthers auf der Wartburg führen uns zwei sehr sorgfältige und eindringende kritisch-historische Untersuchungen über die Entstehung der Wartburgpostille hinein, die wir dem Pfarrer D. Bossert und Prosessor Walther Köhler verdanken 2). Beide Arbeiten sind wertvolle Vorstudien zur Herausgabe der Kirchenspostille für die Weimarer Ausgabe, für welche zunächst Bossert gewonnen war, die er aber wegen anderer Beschäftigungen absgeben mußte und die nun von Köhler übernommen worden ist. Es gibt wenige Schriften Luthers, zu denen wir jetzt so sorgsame Vorarbeiten bestigen.

Die Luthers Rückfehr von ber Wartburg veranlaffenben Wittensberger Borgänge haben in bem verwichenen Zeitraum die Forschung immer wieder angelockt. Besonders lebhaft ist aber die

<sup>1)</sup> v. Bezold in "Zeitschr. f. Kirch.-Gesch." XX, 168 ff. Kawerau in "Deutsche Litt.-Zeitg." 1893, Sp. 1582; bers., Luthers Midtlehr von ber Wartburg. Hall 1902. Arnold Berger, M. Luther I, 431; Barge, Andr. Bobenstein v. Karlstadt. Leipzig 1905. I, 432 f. K. Müller, Luther und Karlstadt. Tübingen 1907. S. 88 ff.

<sup>2)</sup> Bossert in "Stub. u. Krit." 1897, S. 271 ff. und W. Köhler in "Zeitschr. s. wissenschaft. Theologie" 1898, S. 588 ff. — Hier sei auch der beiden wertvollen Studien Röhlers in seinen Schriften "Luthers Schrift an den christlichen Abel deutscher Nation im Spiegel der Kulturs und Zeitgeschichte", Halle 1895 und "Luther und die Kirchengeschichte nach seinen Schriften, zusnächst die 1521", Erlangen 1900, gedacht, ersterer besonders auch wegen der Erörterung des so viel verhandelten Berhältnisses Luthers zu den Anregungen und Antrieben, die er von Hutten und seinen Gesinnungsgenossen erhielt, letzterer wegen ihrer gründlichen und ins einzelne dringenden Behandlung des zuvor von E. Schäser in großen Zügen bearbeiteten Themas "Luther als Kirchenhistoriter". Gütersloh 1897. — Zu der im ersten Artikel von mir erwähnten Bearbeitung der von Luther auf der Wartburg versasten Schrift "De votis monasticis" durch Scheel (oben S. 857) muß auch die Entzgegnung beachtet werden, die R. Paulus in dem Aussatz "Zu Luthers Schrift siber die Mönchsgeschiebe" in "Histor. Jahrb." 1906, S. 487 ff. geliefert hat.

Debatte barüber geworben seit bem Erscheinen von Hermann Barges zweibanbiger Biographie über Rarlftabt. Berbient biefes Wert freudige Anerkennung wegen ber außerorbentlichen Sorgfalt, mit der das gesamte bibliographische Material bier gesammelt und verwertet ift, ferner wegen ber ausgebebnten Stubien, mit benen ber Berfaffer ungebruckte Briefe und Urfunden gujammengebracht hat, und förbert fie unsere Renntnis Rarlftabts ebensofebr in bezug auf die Anfänge seiner akademischen Tätigkeit, wie in bezug auf ben Abschnitt seines Lebens, ben er in feinen letten Lebensjahren in der Schweiz zugebracht bat, so bat fie boch zugleich lebhaften Wiberspruch gefunden in bezug auf das wichtigfte Stud, Die Darftellung bes Berbaltniffes Rarlftabts ju Luther und die Rampfe zwischen beiben. Es ist ihm gegangen, wie es manchem Biographen ergangen ift: bie Liebe ju feinem Belben, bie Empfindung, daß in ben harten Konflitten seines Lebens ibm mannigfach Unrecht wiberfahren sei, die Bahrnehmung, daß bie bisberige Behandlung Karlftabts burchweg vom Standpuntte Luthers aus geschehen ift, bat ibn bazu getrieben, bier eine verkannte Größe zu entbecken, beren Bebeutung er ans Licht bringen musse, hat ihn blind und parteiisch gegen Luther gemacht und führt in biesen Partien seines Buches zu einer Darftellung, Die lebhaften Wiberspruch berausforbert. Gin folder Biberspruch erfolgte junachft in einer Reibe von Rezensionen 1), bann aber sab fich Rarl Müller bei ber Bichtigkeit ber Sache veranlaßt, fein Urteil über diesen Teil bes Bargeschen Buches in einer eigenen Schrift 2) naber ju begrunden, bas Berbaltnis Rariftabts ju Luther jum Gegenstande einer einbringenben, mit methobischer Scharfe geführten Untersuchung ju machen. Das geschah mit bem Ergebnis, daß fich fein Urteil über Barges unmethobisches Berfahren und ben tenbengiöfen Charafter, ben feine Darftellung jenes Berbaltniffes angenommen babe, nur noch verschärfte. Barge hat darauf nicht geschwiegen, und der Kampf wogt zurzeit noch

<sup>1)</sup> Bor allem R. Müller in "Siftor. Zeitfchr." 1906, S. 471 ff. Das gegen Barge ebb. 1907, S. 256 ff.

<sup>2)</sup> K. Müller, Luther und Karlstadt. Tübingen 1907. Dazu vgl. Holl in "Preuß. Jahrbb." CXXXI, S. 328 ff.

hin und her. So viel aber ist jetzt schon zu erkennen, daß Barges Lutherbild als ein start verzeichnetes im ganzen Kreise der Reformationshistoriker Ablehnung sindet, und daß er sich damit begnügen muß, bei Männern wie Thudichum und etwa auch in dem Kreise, den Ludwig Kellers Forschungen angezogen und gewonnen haben, ungeteilten Beisall zu finden.

Luthers Bibelübersetzung, die ja 1521 beginnt und die ihn fortan bis an sein Lebensenbe beschäftigt bat, ift in verschiebner Beziehung Gegenstand neuer Untersuchung geworben. Rur zwei Arbeiten über fie seien bier berausgegriffen. Die Frage nach bem Berhaltnis feiner Überfetung jur beutschen mittelalterlichen Bibel war beim Lutherjubilaum 1883 auch wieder aufgelebt, und ba ber Bonner Kirchenhistoriter Krafft in einem Festprogramm 1883 bie icon ältere These wieber aufgenommen batte, bag bas Zusammentreffen ber Übersetzung Luthers an manchen Stellen mit ber mittelalterlichen Bibel fein jufälliges fei, und fie ju belegen gesucht batte burch Barallelbruck einiger einfachster, historischer Texte, so fturzte man sich jest tatholischerseits auf biefes angebliche Ergebnis ber Wiffenschaft und behauptete, Luthers Übersetzung sei ja gar keine Originalarbeit, sonbern nur eine Überarbeitung bes icon vorgefundenen beutschen Bibeltertes. Man glaubte damit bie unangenehme Tatfache, daß bie tatholischen Bibeln bes 16. Jahrhunderts von Emfer, Dietenberger u. a. offenfundig nur leise Übergrbeitungen bes Luthertextes nach ber Bulgata find, zubecken zu konnen, ba ja Luther es icon gang ebenso bei seiner Arbeit mit ber mittelalterlichen Bibel gemacht habe. 3a man verftieg fich fogar ju ber Behauptung, bie Übereinftimmung jener tatholischen Bibeln mit jener Lutherschen ertläre fich aus ihrer gemeinsamen Benutung ber mittelalterlichen Bibel. Mit biefen Bebauptungen bat Wilhelm Walther in methobisch angelegter Untersuchung gründlich aufgeräumt 1). Er bat gezeigt, daß überall ba, wo eine Benutzung ber mittelalterlichen Bibel burch Luther bervortreten mußte, wenn eine folde ftattgefunden batte, total ver-

<sup>1)</sup> B. Balther, Luthers Bibelüberfetung tein Plagiat. Erlangen u. Leipzig 1891; vgl. auch Rawerau in "bie Bartburg" 1904, S. 96 ff.

schiedene Übersetzungen vorliegen, verschieden nicht allein nach bem Wortschat, sondern auch nach der gangen Methode des Uberfegens in ftiliftischer und fontattischer Beziehung. Übereinftimmungen zeigen sich nur ba, wo sie in einfachsten biftorischen Terten auch ohne Benutung fich gang von felbst ergeben. Freilich wird wohl dies Ergebnis, daß Luthers Arbeit junachft gang unabhängig von der mittelalterlichen Bibel erfolgt ift, babin ergangt werben bürfen, daß bei ben fpateren Revisionsarbeiten neben anderen auch ber mittelalterliche Text verglichen worden ift, benn einzelne Ande rungen von Luthers ursprünglicher Übersetzung zeigen gelegentlich eine Anleibe bei bem Bortvorrat jener alteren Übersebung. Daneben möchte ich bier binweisen auf Die Arbeit von Repgner, ber bie brei Bearbeitungen bes Pfalters durch Luther aus den Jahren 1524, 1528 und 1531 miteinander verglichen hat und auf biefem Bege intereffante Beobachtungen in bezug auf die Überfetertatigfeit Luthers machen konnte 1). Er zeigt, wie Luther gerabe bei ben Anfängen und Schluffen ber Pfalmen mit feinem Befühl für ben Rhythmus der Sprache nach bem Ausbruck fucht, ber fich burd Bragnang bes Ausbrucks und Wohlflang am meiften empfiehlt. Er zeigt, wie er mit feinem Empfinden unter ben ibm gur Berfügung stebenden Spnonyma ju mablen weiß, wie von ihm fremdartige Bilber bes Orientalen ber beutschen Unschauung angenähen ober auch gang aufgegeben werben, um eine wirklich beutsche Bibel Er zeigt, wieviel bichterisches Nachempfinden nich zu schaffen. bier kundgibt, kurz, gerade biese Ginzeluntersuchung ift wohlgeeignet, die Bedeutung Luthers als Überfeter jur Anschauung ju bringen.

Auf die Bebeutung des Jahres 1525 im Leben Luthers machte eine kleine anspruchslose Schrift von Robert Kübel aufmerksam<sup>2</sup>). In der Tat bedeuten die Bollendung seiner Schrift "Wider die himmlischen Propheten", seine Stellungnahme im Bauernkriege, der Tod Friedrichs des Weisen und der Regierungsantritt Johanns

<sup>1)</sup> G. Kenfiner, Die brei Pfalterbearbeitungen Luthers von 1524, 1528 und 1531. Meiningen 1890.

<sup>2)</sup> R. Rübel, Ein Jahr aus Luthers Leben. 1883 (in ber Beibelbergu Sammlung von Bortragen X).

und endlich seine Cheschließung 1) wichtige Entscheidungen ebenso für sein versönliches Leben, wie für ben Fortgang seines Lebenswerfes. Für bas Jahr 1528 brachte uns Baul Rimmermanns Untersuchung über Luthers Beteiligung an bem Streit bes Berliner Bürgers Wolf Hornung mit bem Kurfürften Joachim I. auf Grund ber im Marburger Archiv aufgefundenen Atten viele neue Aufschlüffe 2). Waren wir auch im allgemeinen icon über biefen Handel orientiert, bei dem der Kurfürst eine unrühmliche Rolle spielt, ber bem Burger seine Chefrau abwendig gemacht batte, fo tritt uns nun boch ber gange Berlauf febr viel beutlicher vor Augen, und wir seben, mit welchem Rachbruck Luther bem gefrantten Manne und seinem unterbruckten Rechte mit ber gangen Energie feines Wesens Silfe ju schaffen suchte. Freilich ftogen wir bier auch auf einen ber Gründe, ber uns Joachims I. Feinbschaft gegen Wittenberg erklärlich macht und damit für die Reformationsgeschichte ber Mart Brandenburg von Ginfluß gewesen ift.

Eine ähnliche, eingehende, mit neuem archivalischen Material arbeitende Ilntersuchung hat Hülfe<sup>3</sup>) dem Handel angedeihen lassen, in den Luther mit Erzbischof Albrecht "mit mehr Eiser als Klugheit" dadurch verwickelt wurde, daß er in den Rechtsstreit, eingriff, den Anton Schönitz mit dem Kardinal sührte, nachdem dieser in hastigem Versahren dessen Vruder, Hans Schönitz, seinen früheren Günstling, wegen angeblicher Betrügereien hatte hängen lassen. Es handelte sich nun um die von Albrecht geforderte Herausgabe der Papiere des Hingerichteten, was der Bruder versweigerte, der vielmehr die Ehre seines Bruders zu verteidigen

<sup>1)</sup> Über Katharina v. Bora erschienen zwei neue tüchtige Arbeiten: von Albrecht Thoma, Berlin 1900, und von Ernst Kroker, Leipzig 1906, letztere auch burch neue archivalische Forschungen zur Geschichte ihres Geschlichtes und burch die Bertrautheit des Bersassers mit dem Material, das die Tischereden Luthers bieten, sich auszeichnend.

<sup>2)</sup> Paul Zimmermann, Der Streit Bolf Hornungs mit Aurfürst Soachim I. und Luthers Beteiligung an bemfelben, in "Zeitschr. f. preuß. Gesch. n. Lanbestunde" XX, 310 ff.

<sup>3)</sup> Hilße, Karbinal Albrecht und Hans Schenit in "Magbeb. Geschichtsblätter" 1889; bazu Reblich, Karb. Albrecht und bas Rene Stift. 1900.

und beffen beschlagnabmtes Gigentum zu erftreiten suchte. Über bas Mag ber Schulb, bas in biefer Sache bem Karbinal gur Laft zu legen sei, wird auch nach Sulfes Beröffentlichung bas Urteil noch schwanken. So viel ift wohl beutlich, daß ber einstige Bünftling bei ben Gelbgeschäften, bie er mit und für seinen herrn getrieben, auch feinen eigenen Borteil in Betracht gezogen batte. Aber in bem Berhalten bes Karbinals lag auch so manches, was ben Berbacht erweden mußte, daß er einen unbequemen Mitwiffer befeitigen wollte, ober gar bag Eifersucht wegen einer italienischen Sangerin ben Umschlag aus bochfter Gunft in blotsliche Feindschaft veranlaßt hatte. Jedenfalls hat auch hier Luther fic als ben Berteibiger gefrankter und niebergetretener Rechte eines ihm fonft gang fernstebenben Mannes gefühlt und betätigt. Soeben bat uns auch Better eine Darftellung bes Lonflittes gegeben, in ben Luthers Gutmutigkeit und Leichtgläubigkeit folden gegenüber, benen Unrecht geschehen sein follte, 1536 mit Bergog Beinrich in Freiberg geriet, ein Streit, ber faft ben Fortgang ber Reformation bort in Frage gestellt batte; ber Bermittelung bes Rurfürften gelang es, Luther ichließlich jum Schweigen ju bewegen 1). Auch ber Handel Luthers mit Simon Lemnius, bei welchem die Stellung jum Karbinal Albrecht eigentümlich mit bineinspielte, bat neue Beleuchtung gefunden, indem Sofler bie früher nur unvollständig veröffentlichte Apologie bes Lemnius ju vollständigem Abbruck brachte, eine Publikation, die bann ber Jesuit E. Micael in befannter Tenbeng zu bem Nachweis verwertete, baß es auch in Wittenberg Inquifitoren gegeben babe 2). Unser Urteil über ben begabten, aber unsauberen Boeten selbst wird baburch nicht korrigiert werben, und wir versteben Luthers Berhalten, ben bier nicht allein bie Anzuglichkeiten, bie fich ber Dichter gegen geachtete Bittenberger Berfonlichkeiten geftattet hatte, sondern besonders auch die Lobhubelei, mit der sich der Dichter an Rarbinal Albrecht beranschmeichelte, in bellen Born versetzte. Man muß, um bier über Luthers auflobernben Born

<sup>1)</sup> Better in "Reues Archiv f. Sachf. Gefchichte" XXIX (1908), 82 ff.

<sup>2)</sup> Söfler in "Sitzungsberichte ber Gefellich. ber Biffenichaften", Prag 1893, S. 79 ff.; E. Dichael in "Zeitichr. f. tathol. Theol." 1895, I, 450 ff.

gerecht zu urteilen, sich boch beutlich machen, was für eine Wirstung es hervorbrachte, wenn bei ber Spannung der Gegensätze ein Schüler Wittenbergs unvermutet sich als Trabant eines Alsbrecht von Mainz entpuppte.

Für bie Jabre 1541 und 1542 bat Erich Branbenburg eine ichone Untersuchung veröffentlicht 1), die uns Luthers Berhalten in ben Beziehungen zwischen Rursachsen und Magbeburg in ben genannten Jahren verdeutlicht. Sie bringt ben Luther ehrenden Nachweis, wie er in seiner geraden und rudfichtslosen, allen politischen Runften fremben Art bier sein Banbeln in einem Domente, wo sein Landesberr seinen Borteil in fturmischem Anlauf nehmen wollte, nach bem Gebote seines Gewiffens gerichtet bat und seinem Fürsten in ben Zügel gefallen ift, um ibn vor bem Bruch seines gegebenen Wortes zu bewahren. Die mafilos grobe Bilberpolemit gegen bas Bapfttum, bie Luther im Jahre 1545 in einer Folge von Flugblättern mit Bilb und fatirischem Bers ausgeben ließ, über bie namentlich beim Beginn unseres Reitabschnittes Janffen und Röftlin miteinander geftritten hatten, ift burch Camillus Wendeler genau untersucht und beschrieben morben 2). Er weift babei nach, bag in bem am meiften anftößigen Bilbe jener Bilberreibe bie widerwärtige Darftellung ber Geburt bes Bapfifindleins allein auf bas Ronto bes Malers zu feten ift, wenn fie fich vielleicht auch erklärt burch ein Migverftanbnis ber ibm von Luther als Direktive übergebenen Reime; daß überhaupt Luther nur für das verantwortlich ift, was biefe vor Fertigstellung ber Bilber von ibm aufgesetten Reime enthalten, aber nicht für bas, mas ber Maler bann baraus gemacht bat.

Zahlreiche Arbeiten beschäftigen sich mit dem Berhältnis Luthers zu einzelnen Persönlichkeiten, mit denen er in Berührung gewesen ist. Die alte Frage nach seinem Berhältnis zu Erasmus ift zu verschiedenen Malen Gegenstand neuer Behandlung ge-



<sup>1)</sup> E. Branbenburg in "Deutsche Zeitschr. f. Geschichtswiffenschaft" (1896/97) R. F. I, S. 259 ff.

<sup>2)</sup> Camillus Benbeler, M. Luthers Bilberpolemit gegen bas Papfts tum von 1545 im "Archiv f. Lit.-Gefch." XIV, 17 ff.

wefen 1). Da ift einerseits bie Berschiebenheit ber religiösen und theologischen Stellung beiber Gegenstand ber Untersuchung gewefen, anderseits ift die Berausstellung ber psychologischen Momente, die von Sahr ju Sahr fteigend, eine Berftandigung zwijchen beiben unmöglich machten und beibe binderten, unbefangen bie Art bes anderen zu versteben und zu würdigen. Aufgabe ber Darftellung gewesen. Das Urteil bes neuesten Bearbeiters bieses Themas, ber boch gar nichts Neues zur Sache zu fagen gewußt bat, daß auch auf evangelischer Seite tonfessionelle Befangenheit bas Urteil getrübt habe und man es noch immer bem Erasmus nachtrage, daß er nicht Lutheraner geworben fei, scheint mir burchaus nicht gerechtfertigt zu fein. Die Tragit in ber Lage, in die fich Erasmus burch die Reformation versett fab, die Störung seiner bochften Lebensaufgabe, wie er fie verftand, burch allmähliche Beranbilbung einer Schar aufgeklärter und frommer Männer in aller Stille eine Reform ber Rirche berbeizuführen, ift von unserer Seite fraftig bervorgeboben und ebenso unzweibeutig anerkannt worben, daß Lutbers fpatere Bolemit gegen ibn in befannter Ginseitigfeit bas Gute, bas an Erasmus war, mehr und mehr überseben und verdunkelt bat. Debrfach sind sodam bie Beziehungen zwischen Luther und Melanchthon Gegenstand erneuter Untersuchung gewesen, wobei einerseits versucht worden ift, bas, mas Melanchthon als feine besondere Gabe für die Ausgestaltung, ben Fortgang und Sieg ber reformatorischen Bebanten Luthers hinzugebracht hat, flar zu formulieren 2), anderseits aber auch bie rein menschlich = perfonlichen Beziehungen amischen beiden burch bie verschiebenen Bhasen ihres Beisammenlebens zu ver-

<sup>1)</sup> F. Lezins, Zur Charakteristit des religiösen Standpunkts des Erakmus. Gütersloh 1895; Joh. v. Walter, Das Wesen der Religion nach Erasmus und Luther. Leipzig 1906. G. Kawerau, Luther und Erasmus in "Deutsch-evang. Blätter" 1906, S. 12 st. M. Richter, Desid. Erasmus und seine Stellung zu Luther auf Grund ihrer Schristen. Leipzig 1907. Bgl. auch G. Kawerau, Luthers Randslossen zu einer Schrift des Erakmus in "Zeitschr. f. kirchl. Wissensch. X (1889), S. 599 sf.

<sup>2)</sup> R. Seeberg, Die Stellung Melanchthons in der Gesch. der Kicke und der Wiffenschaft. Erlangen 1897. F. Loofs in "Stud. u. Krit." 1897, S. 641 ff. G. Kawerau ebb. S. 668 ff.

folgen. Gine Untersuchung ber letteren Art ift besonders burch Mir 1) in forgfältiger Weise in dronologischem Berbor ibrer Äußerungen über einander angestellt worden, und ein Auffat von mir bat diese Untersuchung noch nach einigen Beziehungen bin weiter zu förbern gesucht. Luthers Berhältnis zu Spalatin, ein ebenso anziehendes wie wichtiges Thema, beffen Bearbeitung nur baburch erschwert wird, daß uns von den Briefen Svalgtins an jenen nur febr wenig erhalten ift, bat burd Berbig 2) einen Bearbeiter gefunden, ber fich leiber wegen ungenügenden Berftandniffes ber Sprace ber Lutherschen Briefe und unzulänglicher Renntnis ber Berhältniffe biefer Aufgabe nicht gewachsen zeigte. Das Thema harrt baber noch auf eine Bearbeitung von funbigerer Sand. Über Zwingli und Luther habe ich felbft einen Bortrag veröffentlicht 3). Die Beziehungen zwischen Luther und Johann bem Beftanbigen find in einer Differtation von Beder wenigstens für bie erften Jahre ihrer Berührungen untersucht worden 4), und über bas Berbaltnis Luthers zu ben verschiebenen Gliedern des Sobenzollernhauses bat Erdmann ein Buch veröffentlicht 6). das freilich jett in manchen Beziehungen ber Ergangung und pragiferer Faffung bedürfte.

Wie das Verhältnis zu einzelnen Personen, so hat auch das zu einzelnen Orten und einzelnen Landesteilen eine besondere Darftellung gefunden. Ich nenne die Arbeiten über Luther und Altspreußen 6), über Luther und Schlesien 7), Luther und Bürttem-

<sup>1)</sup> G. Mir, Luther n. Melanchthon in ihrer gegenseitigen Beurteilung in "Stub. u. Krit." 1901, S. 449 ff.; ferner G. Kawerau in "Deutsch=evang. Blätter" 1903, S. 29 ff.; 1906, S. 179 ff.

<sup>2)</sup> G. Berbig, Georg Spalatin und sein Berhaltnis zu M. Luther (bis 1524). Salle 1906.

<sup>3) &</sup>quot;Deutsch.=evang. Blätter" 1906, G. 107 ff.

<sup>4) 3.</sup> Beder, Kurfürst Johann von Sachsen und seine Beziehungen zu Luther. 1. 1520—1528. Leivzig 1890.

<sup>5)</sup> D. Erbmann, Luther und bie hohenzollern. Breslau 1883.

<sup>6)</sup> A. Rogge, Dr. M. Luthers Beziehungen ju Altpreußen. Darteb= men 1883.

<sup>7)</sup> D. Erbmann, Luther und seine Beziehungen zu Schlefien. Salle 1887.

berg 1) und die Schriften ober Auffätze, die sich mit Luthers Beziehungen zu Naumburg 2) und zu Würzburg 3) beschäftigen. Besonders dankbar sind wir für jeden Beitrag, der uns über die Stadt Wittenberg in Luthers Tagen Aufschluß bringt, und auch dafür, für die Stadt- und Universitätsgeschichte, die kirchlichen Einrichtungen in der Schlößkirche oder z. B. über die Errichtung einer Professur der hebräischen Sprache, hat es nicht an wertsvollen Beiträgen gesehlt 4).

Der Anteil, ben Luther an ber Aufrichtung einer besonderen, von der Introduktion unterschiedenen Ordinationshandlung gebabt hat, hat in biefem Zeitabschnitt bie gelehrte Forschung mehrfach beschäftigt. Rietschel machte zuerft barauf aufmerksam, bag ein Brief Luthers an Mytonius vom 20. Oftober 1535 (bas ift bas richtige Datum, nicht, wie in ben älteren Ausgaben ber Briefe angenommen wirb, ber 15. Dezember) eine Orbinationshandlung ermabnt, die von der Introduktion ins Pfarramt unterschieden ift und als eine noch neue und ungewohnte Sache carafterifiert wird. Da bann auch Buchwalb mit glücklichem Funde bie Brebigt ans Licht jog, bie Luther bei biefer Orbination gehalten batte, und auch hier das Bestreben bemerkbar ift, eine neue Sache ber Gemeinde verftanblich zu machen, fo ftanben wir im Begriff, als eine sichere Tatsache bie Einführung einer evangelischen Orbinationshandlung auf ben 20. Ottober 1535 zu batieren. zeigte uns eine icarffinnige Untersuchung von Drems, wie vorsichtig man mit abschließenden Ergebnissen sein muß; benn nicht nur, daß er auf ein Zeugnis vom 14. Auguft besselben Jahres aufmerkfam machte, bas schon Orbination in Wittenberg voraus-

<sup>1)</sup> Boffert, Luther und Bürttemberg. Lubwigsburg 1883.

<sup>2)</sup> Baul Mitsichte, M. Luther, Naumburg a. S. und die Reformation. Naumburg 1885. D. Albrecht in "Stud. u. Krit." 1904, S. 32 ff.

<sup>3) 3.</sup> Baier, Dr. M. Luthers Aufenthalt in Burgburg. Burgburg 1895.

<sup>4)</sup> Bgl. oben S. 357; ferner Haußleiters u. Kaltoffs oben S. 624 u. 629 genannte Arbeiten; G. Bauch, Die Einführung des Hebräischen in Wittenberg, in der "Monatsschrift s. Gesch. des Judentums", 48. Jahrg., S. 22 ff. (sehr wertwolle Untersuchungen); der s. Wittenberg u. die Scholastif in "Neues Archiv s. Sächs. Gesch." 1897, S. 295 ff. E. Haupt, Was unsere Universsitäten der Gründung der Universität Wittenberg danken. Halle 1902.

seste und die Bemerkung enthielt, daß eine solche Handlung ja schon zuvor östers auf Besehl des Kurfürsten in Wittenberg vorsgenommen worden sei, sondern er brachte uns auch ein kursürstliches Schreiben vom 12. Mai, in welchem, unter Verweis auf einen Erlaß des Kurfürsten, die Superintendenten aufgesordert werden, Ordinanden nach Wittenberg zu senden. Jener entscheidende kursürstliche Erlaß ist zwar noch nicht wieder aufgesunden, aber wir wissen num doch, daß sicher schon im Mai 1535 und zwar durch kursürstlichen Besehl eine evangelische Ordinationshandlung eingesührt worden ist. Orews hat uns weiter gezeigt, wie im engsten Zusammenhange damit die Einzichtung eines in Wittenberg vorzunehmenden Examens der Ordisnanden gestanden hat 1).

Über die letzten Lebenstage Luthers und seinen Tod ift vielerlei verhandelt worden. Ich nenne zunächst die wertvollen Untersuchungen von Haußleiter, die uns neues Licht gebracht haben über die bisher so wenig geklärte Frage, wie es sicht gebracht haben über die disher so wenig geklärte Frage, wie es sicht mit der Tradition verhalte, daß Luther noch kurz vor seinem Ende in der Frage vom Abendmahl seinen Standpunkt geändert und sich entgegenkommender als früher gegen die Schweizer und Obersdeutschen geäußert habe. Er hat uns gezeigt, daß jener auf Hardenbergs Zeugnis zurückgehenden Überlieserung allerdings etwas Tatsächliches zugrunde gelegen hat, indem bei dem eben damals im Oruck besindlichen zweiten Bande seiner deutschen Werke mit seinem Wissen und Willen in seiner Streitschrift "Daß diese Worte noch sest stehen" die scharsen Außerungen über Butzers Tattik im Abendmahlsstreit sortgelassen wurden. Diese Schonung Butzers, der eben damals beim Regensburger Religions-

<sup>1)</sup> Rietschel, Luther u. die Orbination?. Wittenberg 1889. Buch = walb in "Stub. u. Krit." 1896, S. 151 ff. (serner die bei Enders X, 249 angeführten Aufsätze von Kolbe u. E. Fischer). P. Drews, Orbination, Prüfung u. Lehrverpsichtung in Wittenb. 1535. Gießen 1904.

<sup>2) 3.</sup> Haußleiter, Die geschichtliche Grunblage ber letzten Unterredung Luthers n. Melanchthons im Abendmahlsstreit (1546). Leipzig 1899 (aus "Neue kirchl. Zeitschr." 1898, S. 881 ff.); dazu "Weitere Mitteilungen zur letzten Unterredung usw." in "Neue kirchl. Zeitschr." 1899, S. 455 ff.

gespräch bie evangelische Sache vertrat, ift auf eine Anregung bes Landgrafen Bhilipp und auf eine Bermittlung bes furfachfischen hofes jurudzuführen, aber was die hauptsache mar, Luther selbft batte biefe Nachgiebigkeit geubt, und ber Berausgeber Rorer bat später nach Luthers Tobe schulblos bie harten Angriffe eines Amsborf ertragen muffen wegen feiner angeblichen Berfälfchung biefer Lutherschen Schrift. Freilich erbellt aber auch baraus, baß es fich nicht um ein Burudweichen in ber Lehre, sonbern nur barum handelte, daß Luther jest mit Stillschweigen bebeden wollte, was ihn einft an Buger geärgert hatte. Über feinen Tob aber inszenierte Baul Majunte im Jahre 1890 jene mufte Rontroverse, in der er dem Protestantismus die alte Lüge von Luthers Selbstmord wieder aufzutischen magte und in seiner berausforbernden Schreibart ber alten Fabel mit bem Aufgebot einer im Grunde febr burchfichtigen und fabenscheinigen Gelehrsamfeit ben Anschein außerlich und innerlich beglaubigter Babrbeit w geben suchte 1). Erwiderungen von evangelischer Seite 2) setten feine Feber ju immer zügelloseren Angriffen in Bewegung; ba war es ein wirkliches Berbienft von Nifolaus Baulus in München, daß er mit seiner ruhigen und sachlichen Behandlung bes Gegenftanbes ibn jum Schweigen brachte und bie Ehre ber tatholischen Wissenschaft rettete 3). Sachlich war babei nur bas berausgekommen, bag ein von Cochlaus benutter Bericht eines Gisleber Ratholifen, eines Bermandten Georg Witels, wieder in Erinnerung gebracht murbe, ber manche neue Buge für bie Beschichte ber Sterbeftunde Luthers herzubrachte, und daß das Aufkommen ber Fabel von Luthers Selbstmord literarisch bis ju einem Zeugnis aus bem Jahre 1568 gurudverfolgt wurde. Bon anderer Seite wurde die Babl ber bisber icon befannten Briefe aus ben Tagen

<sup>1)</sup> Paul Majunte, Luthers Lebensenbe. Mainz 1890; 4. vermehrte Auflage. Mainz 1890; Ein letztes Wort an die Luther-Dichter. Mainz 1890. M. Honef, Der Selbstmord Luthers geschichtlich erwiesen. Minchen o. 3.

<sup>2)</sup> Gegenschriften von Th. Kolbe, Erlangen 1890, 3. Aufl. 1890; Kawerau, Barmen 1890; E. Blümel, Barmen; Trommershausen, Saarbrilden 1890; K. Sallmann, Kassel 1890; G. Claubin, La mort de Luther. Noisy-Le-Sec 1895.

<sup>3)</sup> R. Paulus, Luthers Lebensenbe. Freiburg 1898.

bes Todes Luthers um eine Anzahl neuer Nummern vermehrt und auch eine Gedächtnisrede auf seinen Tod in Erinnerung gebracht, die kurz darauf einer seiner alten Freunde, Drakonites, an der Marburger Universität gehalten hatte 1).

Mit ber Erwähnung Majuntes sind wir bei ber tatholischen Polemik gegen ben Reformator angelangt. Das Jahr 1883 hatte, wie bemerkt, viele Angriffe auf Berfon und Charakter Luthers gebracht, in benen teils wieberholt wurde, mas Böllinger und Janssen an Material gesammelt batten, teils aber auch bie Angriffe und Berleumbungen ber Bamphletiften vergangener Jahrbunderte wieder auflebten. Da war es ein großes Berbienft, das sich Wilhelm Walther erwarb, in sachlich geordneter Erörterung biefen Angriffen, die in bunter Mijchung Erlogenes. Salbwahres, aus bem Zusammenhang Geriffenes und Wahres, aber in falice Beleuchtung Gebrachtes enthielten, entgegenzutreten. Er tat es in einer Reihe von Seften bes Bereins für Reformations= geschichte und bann bezüglich ber Angriffe auf Luthers sittlichen Charafter unter bem Bieubonum Lutherophilus in einer Schrift über "Das fechste Gebot und Luthers Leben". Als bann Deniffe mit neuem Borftoß alte und neue Anklagen wider Luther vorbrachte, ba entschloß fich Walther, jene alteren Arbeiten zu einem umfänglichen Buche jusammenzuftellen und babei fo umzuarbeiten, daß sie nun zugleich zu einer evangelischen Antwort gegen Denifle wurden 2). Er hat damit ein Handbuch geschaffen, bas wir mit warmftem Dant begrußen muffen und bas in feiner Bibliothek fehlen barf, wo man in ber Lage ift, mit Angriffen auf biesem Bebiete von romischer Seite sich auseinanbersepen zu Bortreffliche Regifter erleichtern bie Benutung bes müffen. Arsenals. Seine vorzügliche Renntnis Luthers und ber in Betracht kommenden Literatur und seine scharffinnige Dialektik machen ibn zum Anwalt wider all biefe Angriffe außerorbentlich geeignet.



<sup>1)</sup> Siehe bie Rachweifungen in Röftlin=Rawerau II, 694 und in "Stub. u. Rrit." 1907, S. 467.

<sup>2)</sup> B. Balther in "Schriften b. Bereins für Ref. Seich." Seft 7, 18, 31 u. 35; "Lutherophilus", Halle 1893; "Für Luther wiber Rom", Halle 1906.

Daß jemand, ber auf mehr als 700 Seiten bie Geschäfte eines Anwalts ausübt, babei bier und ba auch einmal ben Einbruck eines gewandten, silbenftechenden Abvolaten macht, ift febr begreiflich und verzeihlich. Neben biefem großangelegten und auf Bollständigkeit ausgehenden Werte find jest auch die feinen und anmutigen Bortrage ju nennen, bie Beinrich Bobmer, ber Bonner Rirchenhiftorifer, über Luther veröffentlicht bat 1), bie über bie Hauptpunkte, über bie babei gestritten wird, gut orientieren und sorgsam abgewogenen Bericht geben. Die Angriffe haben sich im Laufe biefer Zeit vor allem auf einzelne Buntte konzentriert, auf Luthers Berhältnis zu ben Fragen bes ehelichen Lebens und seine persönliche sittliche Reinheit; im Zusammenhange bamit auf sein Berhalten in Landgraf Bhilipps Handel mit seiner Doppelebe; sobann auf Luthers Mäßigkeit ober Trunksucht, und endlich auf die Frage nach seiner Bahrhaftigkeit und speziell seiner Stellung jur Rotluge. Denifle bat bas Außerfte versucht, um Luthers ganze innere Entwicklung auf unlautere Motive, auf sein eigenes Erliegen unter ben Anfechtungen fleischlicher Luft guruds zuführen. Hat er boch sogar die Physiognomit aufgeboten, um aus ben Bilbern Luthers einen Beweis wiber ibn ju führen. Betreffs feines Berhaltens in Philipps Chehandel haben wir bie große forgfame Arbeit von Rodwell 2) ju verzeichnen, bie bas Material zur Gewinnung eines sicheren Urteils in größter Bollftänbigkeit vorlegt. Zugleich spielt aber auch bier schon

<sup>1)</sup> Ho. Böhmer, Luther im Lichte ber neueren Forschung. Leipzig 1906. — Daneben seien bie aus Anlas bes heraussorbernben Auftretens bes Barons von Berlichingen in Würzburg baselbst 1903 gehaltenen Borträge Berschiebener über Luther, bie als "Würzburger Luthervorträge" München 1903 gefammelt erichienen, und bie von Gerechtigteitssinn Zeugnis ablegenben "Reformationsgeschichtlichen Streitfragen" bes lathol. Rirchenhistorilers Sebastian Merkle (München 1904) genannt, in benen bieser für sein Sachverständigengutachten im Prozeß Beyl-Berlichingen wissenschaftliche Rechenschaft ablegte.

<sup>2)</sup> B. B. Rodwell, Die Doppelehe bes Landgrafen Philipp von Bessen. Marburg 1904; bazu F. Biegand in "Theol. Lit.=Bl." 1905, S. 28 ff.; N. Paulus in "Hift.=pol. Bl." 135 (1905), S. 81 ff. u. 317 ff.; B. Köhler in "hift. Zeitschr." (1905), S. 385—411 u. a. — G. Sosbeur, Luther und die Lüge. Eine Schutschrift. Leipzig 1904.

Luthers Stellung zur Luge erheblich binein. Wenn ich recht febe, fo klart fic auf evangelischer Seite bas Urteil mehr und mehr dahin ab, daß wir Luthers Rat an ben Landgrafen, obgleich er objektiv falsch und bochst bedauerlich war, doch subjektiv als mit gutem Gewiffen auf Grund feines Schriftverftanbniffes abgegeben und nicht etwa nur als eine schwache Rachgiebigkeit gegen bie Berson bes Landgrafen und unter Berücksichtigung politischer Erwägungen erteilt, betrachten müffen. Und ebenso erklärt sich Luthers Stellung zu bem, was er eine Rut- ober Hilfslige nennt, einfach aus seinem ehrlichen Berftanbnis ber Stellen bes Alten Teftaments in ber Patriardengeschichte, Die ihm ein foldes Abweichen von der Bahrheit im Intereffe eines anderen als erlaubt zu lehren schienen. Gin Flecken auf feinem Charafter bleibt baber in beiben Beziehungen nicht haften. Betreffs feiner "Truntfucht" hat viel Staub aufgewirbelt ein Brief aus bem Jahre 1535 an seinen Freund Raspar Müller in Eisleben 1), ben ber Konvertit Evers 1883 in schlechter Rachbilbung aus bem Batifanischen Archiv bekanntmachte und in beffen Unterschrift er bie Worte zu finden meinte: "Doctor plenus". Das sollte beigen: "ber truntene Dottor", und ber schmutige Zustand, in bem sich ber Brief in Rom vorfindet, sollte Zeugnis ablegen von bem unzurechnungefähigen Ruftand bes Brieffcreibers. Diefe Entbedung wurde weidlich ausgebeutet, besonders wieder von Deniffe. Man könnte die Frage auswerfen, ob denn Doctor plenus, wenn es baftunbe, wirklich so zu übersetzen ware. Es könnte wohl noch eber beißen ber "gesättigte" ober ber "forpulente" ober auch ber "Doftor im Bollfinn bes Wortes"; aber feitbem gute Bhotographien bes Driginals vorliegen, werben Schriftverftanbige bie Sicherheit schwer begreifen, mit ber Deniffe seine Autorität bafür einsetzte, daß plenus zu lesen sei; freilich auch nicht, wenn von anderer Seite verkündigt wurde, es stebe "Hans" ba. So oft ich wieber por ber Bhotographie bes Briefes geseffen habe, habe ich immer nur "plures" zu lesen vermocht, und mein Freund D. N. Müller, bem ich bie Photographie verbanke, ftimmt mit

<sup>1)</sup> Enbers X, S. 187 f.

Theol. Stub. 3abrg. 1903.

mir in dieser Lesung völlig überein. Bas es in diesem Zussammenhang bedeuten soll, vermag ich freilich nicht zu sagen; aber wir müssen und doch bescheiden, daß wir num einmal in einem durch und durch scherzhaften Briefe, den ein Freund dem anderen schreibt, manche scherzhafte Beziehung zu verstehen und auszudeuten außerstande sind. Aber schon dieser scherzhafte Charakter des Briefes läßt zwar auf eine behaglich angeregte Stimmung, aber keineswegs auf einen trunkenen Briefschreiber schließen 1).

Ich schließe bamit mein Referat über einzelne Beitrage und Erörterungen, die sich auf die Lutherbiographie beziehen, um noch ein furzes Wort über Gesamtbarftellungen bes Lebens Luthers in bem besprochenen Zeitraum anzuschließen. Bon Kolbes Wert ift bereits im vorigen Artikel (oben S. 344) geredet worden. Schrift, die Max Lenz aus Anlag bes Lutherjubilaums 1883 im Auftrage bes Berliner Magiftrats zur Berteilung an Schuler verfaßt batte 2) und die diesem Zwede entsprechend nur in großen Zügen bas Leben Luthers vorführen konnte, aber wegen ihrer prächtigen Charafteriftit und aus bem Bollen schöpfenben Darftellung, weit über ben nachften Zwed binaus, verbiente Beachtung fanb, hat noch im Jahre 1897 eine britte Auflage erlebt, für welche Brieger und Abolf Wrebe bem Berfaffer mit ihrem Rat und ihren Renntnissen gebient haben. Es ift für ben, bem es nicht um bas Detail, sondern um die großen Entwicklungsmomente in biefer Lebensgeschichte ju tun ift, ein trefflicher Führer. Seitbem find zwei neue umfangreiche Biographien erschienen. Bunachst bie bes Literaturhiftorifers Arnold E. Berger, bie in

<sup>1)</sup> Der reichhaltige und in der dem Jesuiten eigenen, scheinbar ganz uninteressierten, ja wohlwollenden Objektivität gehaltene Aussatz von H. Grisar, Der "gute Trunt" in den Lutheranklagen, "Histor. Jahrb." XXVI (1905), S. 479—511 weist zwar eine Reihe von Anklagen in dieser hinsicht gegen Luther als underechtigt ab, kommt aber dann doch schließlich zu einem über Luthers Theorie und Praxis recht ungünstig lautenden Urteil. Manches zur Beurteilung der Frage auch in meinem Aussatz "Etwas vom kranken Luther" in "Deutsch-evang. Blätter" 1904, S. 303 ss.

<sup>2)</sup> Max Leng, Martin Luther (1883). 3. vermehrte Auflage. Ber- lin 1897.

einem I. Teil bie Zeit bis 1525 im Jahre 1895 gur Darftellung brachte, seitbem aber nur bie erfte Salfte bes II. Teiles bis 1532 im Jahre 1898 hat folgen laffen 1); feit zehn Jahren wird nun= mehr auf ben Abschluß bes Werkes gewartet. Bergers Buch will sich von anderen durch die jest so beliebte "kulturgeschichtliche Darstellung" unterscheiben und gibt in biefer Beziehung auch tatfächlich mehr als bie anderen. Auch als "Kulturhelben", nicht nur als "religiöses Genie" will er uns Luther zeigen. Auch bat er als Einleitung einen ganzen Band vorangeschickt, ber weit ausbolend die Entwicklung ber Rultur und Religion von ber alten Rirche ber burche Mittelalter verfolgt, um die Stelle ju bezeichnen, an ber Luther in bie Entwicklung eingreift, und um all bie Strömungen erkennen zu laffen, die ihm vorgegrbeitet haben ober mit benen er sich auseinanderseten mußte. Es wendet sich in erfter Linie an nichttbeologische Leser, auch in ber Sprache von ber in theologischen Arbeiten üblichen fich unterscheibenb. Diese Sprache ift von ber Kritit meift febr gerühmt worben, andere haben fich an ben mitunter fünftlichen, verschlungenen Satgebilben geftoßen man febe 3. B. I, 356 einen Sat von 20 Zeilen gange! Man barf fich freuen, daß ber Berfaffer boch auch ben theologischen Broblemen so viel Berftanbnis entgegenbringt, daß er seinem Leferfreise auch eine ansprechende Einführung in biefe zu bieten vermag. Dann aber überraschte uns Abolf Sausrath, ber Beibelberger Rirchenhiftoriter, mit einer großen zweibandigen Lutherbiographie 2), bie alle Borzüge ber schriftstellerischen Kunft, die wir an Sausrath in wiffenschaftlichen und belletriftischen Arbeiten gewöhnt find, in hohem Mage aufweift und bamit in einzelnen Rapiteln Bervorragenbes geleiftet bat. Seine Leiftung bierin übertrifft bie Bergers ganz erheblich und wird sich einen großen bankbaren Leserkreis erobern. In glanzenden Antithesen, in wirfungsvoller Gruppierung bat er Abschnitte geschaffen, bie ju bem Schönften geboren, mas über Luther geschrieben ift. Man möchte wünschen, daß einzelne biefer Abschnitte Aufnahme in die Lesebucher unserer Jugend fanden.

<sup>1)</sup> Arnold E. Berger, Martin Luther in tulturgeschichtlicher Dar-ftellung. I. Berlin 1895. II, 1. Berlin 1898.

<sup>2)</sup> Abolf Sausrath, Luthers Leben. 2 Bbe. Berlin 1904.

Freilich fehlen auch die an Hausraths wissenschaftlicher Arbeit oftmals beobachteten Schattenseiten seiner Babe nicht. Bhantasie lieft mitunter mehr aus ben Quellen beraus, als barin ftebt, und so ausgebreitet auch seine Borftubien sind, so fehlt es boch nicht an auffallenden Flüchtigkeitsfehlern, jo daß die Nachprüfung im einzelnen bei ber Benutung feines Buches febr zu empfehlen ift. In feiner Auffaffung Luthers forbert meines Erachtens die Bebandlung seiner religiösen Entwicklung von der Jugend an bis in die Alosteriabre binein, jum Biderfpruch beraus, inbem er bem Pathologischen in Luthers Gesundheits- und Gemutszustand ein Gewicht beilegt, das auch seine religiöse Entwicklung in eine Rrantheitsgeschichte umzuwandeln brobt. Röftlin batte gerade noch begonnen, eine fünfte Auflage seines großen Wertes über Luther vorzubereiten, die den Ertrag der Lutherforschung von fast zwei Jahrzehnten (seit 1883) verarbeiten sollte; aber er starb, als die ersten Bogen in der Druckerei gesetzt waren. habe mich der schwierigen Aufgabe unterzogen, diese Arbeit im Sinn bes Beimgegangenen jur Ausführung ju bringen 1), babei gebunden an ben Aufbau und ben Charafter, ben Röftlin seinem Buche gegeben batte. Als Rachschlagewert für die Fortschritte ber Einzelforschung bis zu ben Jahren 1902/03 wird es. so hoffe ich, biefelben Dienfte tun konnen, die bis babin fein Bert in ben früheren Auflagen geleiftet batte. Bon tatholischer Seite find zwei Werke zu nennen. Das eine, von bem bereits genannten Evers, bas in seche Banben in ben Jahren 1883 bis 1891 ans Licht trat, die umfänglichste Biographie, die wir besitzen, aber augleich bie wertloseste, benn es ift ein echtes Convertitenwert, von schmähsüchtiger Gebässigteit eingegeben und schon burch bie Robbeit ber Sprache und bie ermübenben Wieberholungen bieses Jargons ben Leser — ich möchte glauben, nicht nur ben evangelischen — abstoßend. In ber Wiffenschaft ift es benn auch ohne alle Wirtung geblieben, wenn man von bem famosen Doctor



<sup>1) &</sup>quot;Martin Luther. Sein Leben und seine Schriften." 2 Bbe. Berlin 1903. 1902 erschien noch in der 3. Auslage der Realemyntopädie die von Köstlin selbst vollständig besorgte Neubearbeitung seines großen Artikes "Luther" Bb. XI. S. 720—756.

plenus absieht. Dagegen ift sehr ernst zu nehmen, tropbem bag es auch burch sein Poltern und seine maglose Grobbeit und Robbeit bes Ausbruck abstößt, bas Wert bes Dominitaners Denifle. Sowenig seine Arbeit ben Charafter einer Biographie trägt und fo formlos ber Aufbau seines Wertes ift, so oft er auch in seinem Fanatismus gegen Luther vorbeischlägt und ihn gröblich migversteht, fo ftedt boch nicht nur eine fo profunde Gelehrsamkeit barin, bag bie Wiffenschaft von ihm bankbar lernen muß, sonbern er bat auch so viele Probleme betreffs ber Theologie Luthers angeschnitten, baß er ber Lutherforschung für bie nächsten Jahre eine Fülle von Themata gestellt bat, beren Bearbeitung in Angriff genommen werben muß (vgl. oben S. 624). In biefer Beziehung geht von feinem Buche eine anregende Rraft aus, wie in entgegengesetter Richtung jüngft von ben Arbeiten von Troeltich 1), ber burch feinen fühnen Sat, daß Luthers Theologie es doch nur mit einer Fortfetung fatholischer Fragestellungen ju tun babe, und mit feiner Behauptung, daß nicht Luther, sondern erft die Aufklärungsgebanken bie neue Zeit beraufgeführt batten, wohl noch auf langere Reit unfere Theologie beschäftigen wirb.

Denisse und Troeltsch leiten uns von der Biographie wieder zur Theologie Luthers hinüber. Nur einige Andeutungen über die Arbeiten auf diesem Gebiete seien noch hier angeschlossen. Köstlin hat seine zuerst 1863 ausgegangene Gesamtdarstellung der Theologie Luthers 1901 in völliger Neubearbeitung aufs neue vorgelegt. Der ganze erste Band ist dem allmählichen Werden seiner Theologie gewidmet, der zweite bringt dann eine Gesamtdarstellung seiner Lehre nach ihrem inneren Zusammenhang. Während bei ihm lediglich der Gesichtspunkt treuer und gewissenhafter geschichtlicher Darstellung obwaltet, haben andere in dem Interesse, Luther sür

<sup>1)</sup> Troeltich in "histor. Zeitschr." 97, 1 ff. und in "Aultur ber Gegenswart" I, 4, 253 ff. Gegen ihn haben fich bisher geaußert Brieger, Katstenbusch, Loofs, h. Böhmer; für seine Auffassung trat besonber B. Köhler ein.

<sup>2) 3.</sup> Köfilin, Luthers Theologie in ihrer geschichtlichen Entwicklung und ihrem inneren Zusammenhange. 2. vollftändig neubearbeitete Auslage. 2 Bbe. Stuttgart 1901.

bie Rämpfe ber Gegenwart wirkfam werben ju laffen, für ibre eigene theologische Bosition bas Zeugnis Luthers aufgeboten: so zeigt Balther uns in Luthers Gebanken vom Worte Gottes und der Rechtfertigung "bas Erbe ber Reformation im Rampfe ber Gegenwart" 1) als ein scharfer Sachwalter ber alten Lutherschen Theologie gegen moderne Fort- und Umbilbung Lutherscher Gebanken, mahrend Herrmann 2) und Gottschick 3) umgekehrt bemüht sind, diese Gebanken mit ben Mitteln ihrer Theologie aus ihrer zeitlich bedingten Darftellungsform auf die zugrunde liegenden Brinzipien zurudzuführen und fie bann so in Kontakt mit ben Bebürfnissen und Fragen ber Gegenwart zu bringen, daß bieser verjüngte Luther in ihrer eigenen Theologie zu neuer Birkfamkeit für unser Geschlecht gelangen könne. Es ift ein erfreulicher Beweis für die bominierende Stellung, die Luther noch immer einnimmt, daß alle religiös fraftige Theologie auch noch in ber Gegenwart aus ber Quelle seiner religiosen Gebanken schöpft und fich bes geiftigen Zusammenhanges mit ihm bewußt ift.

Zahlreiche Arbeiten versolgen einzelne Reihen oder Borstellungstreise seiner Gedanken, einzelne Kapitel seiner Theologie. Thie me hat uns in dankenswerter Weise die sittliche Triebkraft des Glaubens in Luthers Theologie vorgeführt 4) und damit ein Gebiet beleuchtet, das oft in der Betrachtung seiner Gedanken zu kurz gekommen ist. Die letzte größere Arbeit von Adalbert Lipsius 5) galt noch der Lehre Luthers von der Buße, in Aus-

<sup>1)</sup> B. Balther, Das Erbe ber Reformation im Kampfe ber Gegen-wart. 2 Bbe. Leipzig 1908/04.

<sup>2)</sup> B. Herrmann, Der Berkehr bes Chriften mit Gott, im Anschluß an Luther bargestellt. Stuttgart 1886. 3. Aufl. 1896.

<sup>3) 3.</sup> Gottschied, Propter Christum. Ein Beitrag jum Berständnis der Bersöhnungslehre Luthers. "Zeitschr. s. Theol. u. Kirche" 1897, S. 852 sf.; "Luthers Lehre von der Lebensgemeinschaft des Gläubigen mit Christus", ebb. 1898, S. 406 s.; "Die Heilsgewißheit des evang. Christen, im Anschluß an Luther dargestellt", ebb. 1908, S. 349 sf.; "Die Lehre der Resormation von der Tause. Ein theologisches Gutachten." "Heste zur Christ. Welt" Nr. 56, Tübingen 1906.

<sup>4)</sup> R. Thieme, Die sittliche Triebkraft bes Glaubens. Gine Untersuchung zu Luthers Theologie. Leupzig 1895.

<sup>5)</sup> R. A. Lipfius, Luthers Lehre von ber Buge. Braunschweig 1892.

einandersetzung besonders mit Herrmann 1); dasselbe Thema bearbeitete A. Galleh 2), gleichfalls in polemischer Auseinandersetzung besonders mit Bertretern ber Ritschlichen Theologie. Rein biftorisch — die kritische Auseinandersetzung Luthers mit ber römis fchen Lebre und Inftitution, und die Ausgestaltung einer neuen evangelischen Beichtordmung von Stufe zu Stufe verfolgend behandelt E. Fischer's) Luthers Stellung zur Beichte. Abendmablslehre Luthers gilt bie Schrift von Rarl Jäger 4) über seine Lehre von ber Realpraseng, bie beutlich zu machen fucht, welche Intereffen bes Glaubens er in biefem Theologumenon verteibigen wollte, jugleich aber auch an biesem Bunkte zeigen will, warum eine die reformatorischen Prinzipien weiter ausbauende Theologie nicht in ber Lage fei, ben "ganzen" Luther festzuhalten. Dazu ift jungft bie Arbeit von Graebte über bie Ronftruttion seiner Abendmahlslehre getreten 5). Seine Lehre von ber Schrift hat gleichfalls immer wieder zu neuer Erörterung angelockt, und awar einerseits die Entwicklung bes Schriftvrinzips in den Anfangsjahren seiner sich bilbenben selbständigen neuen Theologies), teils bie Stellung, die er zur Beiligen Schrift einnimmt 7). Daneben nicht minder die Frage nach dem, was er als Schriftausleger geleiftet bat — eine Studie (von Bodler) beschäftigt fich mit feiner

<sup>1)</sup> B. Hermann, Die Buse bes evang. Christen in "Zeitschr. f. Theol. u. Rirche" 1891, S. 28 ff.

<sup>2)</sup> A. Galley, Die Buglehre Luthers und ihre Darftellung in neuester Zeit. Gutersloß 1900.

<sup>3)</sup> E. Fifder, Bur Geschichte ber evang. Beichte (bis 1523). 2 Teile. Leibzig 1902. 1908.

<sup>4)</sup> Rarl Jager, Luthers religiofes Intereffe an feiner Lehre von ber Realprofeng. Gießen 1900.

<sup>5)</sup> Graeble, Die Konftruktion ber Abendmahlslehre Luthers. Leipzig 1908; dazu die sehr anerkennende Besprechung von Lobstein in "Theol. Lit.=Zeitung" 1908, Sp. 271 ff.

<sup>6)</sup> D. Unbrit in "Neue fircht. Zeitichr." 1897, S. 568 ff. 598 ff.; S. Preuß, Die Entwicklung bes Schriftpringips bei Luther bis zur Leipziger Disputation. Leipzig 1901.

<sup>7)</sup> B. Walther in Teil I der oben S. 650 angeführten Schrift; D. Scheel, Luthers Stellung zur Hg. Schrift. Tübingen 1902; K. Thimme, Luthers Stellung zur Plg. Schrift. Giltersloh 1903.

letzten großen eregetischen Arbeit, seinem großen Genesis-Kommentar, eine andere (von K. Eger) untersucht seine Stellung zum Alten Testament an seinen Predigten über das 1. und 2. Buch Mose von 1524 ff. <sup>1</sup>), wobei letztere Schrift die Ausgabe tieser ersaßt hat als die erstere. Auch eine Untersuchung über Luther als Ausleger des Baterunsers sei erwähnt <sup>2</sup>). Über Luthers Stellung zum überlieserten Kanon und seine Bibelkritik handelt W. Walsther in seinem "Kür Luther wider Rom" S. 114 ff.; seine Stellung speziell zum Jakobusbriese behandelt mein Aussah, Die Schicksale des Jakobusbrieses im 16. Jahrhundert" <sup>3</sup>).

An seiner Lehre vom servum arbitrium hat Max Staub eine ziemlich wohlseile Kritik gelibt 4). Dagegen barf man E. Rietschel bankbar sein für die lichtvolle Behandlung der termini sichtbare und unsichtbare Kirche oder genauer der Lehre von der Sichtbarkeit der unsichtbaren Kirche bei Luther 5). Die Feststellung seiner Anschauungen vom christlichen Gottesdienst hat die verschiedensten Theologen beschäftigt — ich nenne hier nur Gottschied, Grünberg, Hans, E. Achelis, G. Rietschels).

<sup>1)</sup> D. Zödler, Luther als Ausleger bes Alten Testaments gewördigt auf Grund seines größeren Genefis-Kommentars. Greiswald 1884. Lark Eger, Luthers Auslegung bes Alten Testaments nach ihren Grundschen und ihrem Charafter untersucht an Hand seiner Predigten liber bas 1. u. 2. Buch Mose. Gießen 1900. — Bgl. ferner F. Grundt, Luthers Berhältnis zur allegorischen Schriftauslegung in "Zeitschr. f. kircht. Bissenschaft" X, S. 617 sf.

<sup>2)</sup> E. Fischer, Luther und das Baterunser in "Deutschsewang. Blätter" 1905, S. 85 ff. — Mit der Frage nach der Berwandtschaft der Lutherschen Anslegung der Bitten mit der althochdeutschen hat sich D. Dibelius in seinem Buche "Das Baterunser", Gießen 1903, beschäftigt, mit dem Ergebnis, daß diese Berührungen lediglich aus gemeinsamer Benutzung der patriftschen Tradition, aber keineswegs, wie eine verwunderliche Annahme in unserer latecheischen Literatur behandtete, aus Bekanntschaft mit einem althochdeutschen Texte zu erklären ist.

<sup>3)</sup> In "Zeitichr. f. tirchliche Wiffenschaft" X (1889), S. 359 ff.

<sup>4)</sup> M. Staub, Das Berhaltnis ber menfolichen Billensfreiheit gur Gotteslebre bei Luther und Zwingli. Allrich 1894.

<sup>5)</sup> E. Rietschel, Luthers Anschauung von ber Unsichtbarteit und Sichbbarteit ber Kirche in "Stub. u. Rrit." 1900; vgl. auch die turze treffende Bemertung von Loofs, Dogmengeschichte", S. 738, Anm. 6.

<sup>6) 3.</sup> Gottfdid, Luthers Anschauungen bom driftlichen Gottesbienft

Letterem verbanken wir auch eine sorgfältige Studie über seine Gedanken von der Kindertaufe 1). In das ethische und soziale Gestiet führen uns die Arbeiten über Luthers Lehre vom Beruf und über seine Stellung zu den Fragen des sozialen Lebens 2). Schließslich hebe ich Erich Brandenburgs feinen Vortrag über Luthers Anschauung vom Staate und der Gesellschaft hervor 3).

Doch zu bem allen, was bier aufgezählt ift, famen nun noch bie Arbeiten über Luthers Stellung jum Rirchenrecht und jur Philosophie, über seine Berbienfte um die Schule und um die beutsche Sprache, über ihn als Dichter und als Mufiker, seine Renntnis ber Rlassiker und seine Liebe zum beutschen Sprichwort. über sein Familienleben und seine Bebeutung als beutscher Mann, seine Stellung zu Juden und Türken, zur Aftrologie — und wieviel anderes ließe sich noch binzufügen! Je länger ich bei biesem Rücklick auf die abgelaufenen 25 Jahre Lutherforschung in mein Gebächtnis zurückzurufen suche, was boch alles und über wie verschiedene Themata geschrieben worden ift - es überkommt mich bie starte Empfindung, daß unsere Theologie nicht nur, sondern auch unfer geiftiges Leben in ben mannigfaltigften Beziehungen noch immer mit ihm fest verbunden ift. Jede Richtung in Theologie und Kirche sucht ihren Zusammenhang mit ihm zu erweisen, gerabe bas Rraftigfte und Befte, was fie bat, empfinbet fie als Beift von feinem Beift. Jebe neue emporftrebenbe Bewegung im

und seine tatsächliche Reform besselben. Gießen 1887. 3. Hans, Der prostestantische Kultus. 1890. E. Acelis, Studien über das geistliche Amt in "Stud. u. Krit." 1889; bers. in "Lehrbuch der prakt. Theol.". Leipzig 1898. I, S. 548 ff.; G. Rietschel, Luthers Lehre vom Gottesdienst in "Halte was du hast", 1895, S. 1 ff. 65 ff.; bers. in "Lehrbuch der Liturgit" I. Berlin 1900, S. 29 ff. Grünberg, Die resormatorischen Ansichten und Bestrebungen Luthers und Zwinglis in bezug auf den Gottesdienst in "Stud. u. Krit." 1888, S. 409 ff.

<sup>1)</sup> Luthers Lehre von der Kindertause und das luther. Taufformular in "Festschrift für J. Köstlin", Gotha 1896, S. 158 st.

<sup>2)</sup> Karl Eger, Die Anschaungen Luthers vom Beruf. Gießen 1900. A. H. Braasch, M. Luthers Stellung zum Sozialismus. Braunschweig 1897.

<sup>3)</sup> Salle 1901 (Schriften bes Bereins f. Ref.-Gefc., Beft 70).

firchlichen und theologischen Leben beruft sich auf ihn, macht mit gewissen Ibeen und Brinzipien Luthers Ernst. Daß es so bisber gewesen, hat Horst Stephan 1) unlängst uns anschaulich in Erinnerung gebracht. So ist's auch in der Gegenwart. Und wenn aller Fortschritt im Mudgang und Anschluß, aber nie in bloßer Repristination, sondern stets in prinzipiell tonsequenterer Fortbilbung seiner Ibeen sich vollzieht, so mag auch bas wohl uns zum Beweise bafür bienen, daß er uns nicht ins Mittelalter gebort, sondern trot aller Mischung von Überliefertem und Originalem in seinem Besen uns ber Prophet ber religiösen und fittlichen Welt geworben ift, in ber wir leben. Wir seben bie Schranken in seiner Erkenntnis beutlicher als es frühere Zeiten getan, wie wir auch für bie menschlichen Schwächen in seinem Charafterbild geschärftere Augen bekommen haben: aber ber Dank und die Bewunderung bleiben für den reichen Schatz, ber in diesem irbenen Gefäß ber Chriftenbeit gegeben worben ift.

<sup>1)</sup> Horft Stephan, Luther in ben Banblungen seiner Rirche. Giefen 1907. Für die Auftlärungszeit voll. auch Bicharnad in "Protest. Monatsheften" 1908.

## Gedanken und Bemerkungen.

1.

## Der Berg "Mis'ar" (Pfalm 42, 7).

Bon

## Inlins Bochmer.

Der mafforetische Text bieser Stelle, ber so viele Schwierigsteiten zu enthalten schien und jedenfalls zu so manchen Mißbeustungen geführt hat, lautet:

מאלתל ולצו ומלתונים מבור מאבר

Das bebeutet wörtlich übersetzt nichts anderes als: "Bom Lande des Jordans und des Hermons, vom kleinen Berge".

Genau so haben auch schon LXX übersett:

,, έχ γης Ἰορδάνου καὶ Ἐρμωνιεὶμ ἀπὸ ὅρους μικροῦ."

Dagegen haben andere Übersetzer und Erklärer alter Zeit allerlei aus dem Texte gemacht. Nicht daran zu erinnern, daß vereinzelte Handschriften in inschied ünderten, also die gebräuchliche Form für die dichterische einsetzen (der Plural ist als Plural der Fülle, im Sinne von "Hermon-Berge", "Hermon-Spitzen" zu beurteilen), so hat schon die sprische Peschitta mit leichten, scheindar irrelevanten Anderungen gleichsam gespielt, ins dem sie jene Stelle so wiedergibt:

"Bom Lanbe bes Jordans, vom hermon und vom fleinen Berge",

so daß es aussieht, als seien die brei genannten Örtlichkeiten in eine Reihe gestellt. Übrigens hat auch Kautzsch' Bibelübersetzung nicht viel anders: wenn auch ihr Wortlaut sich besser als die Beschitta dem Grundtext anpaßt, dem Sinn gemäß kommt sie auss gleiche hinaus. Nämlich:

"vom Jorbanlande und den Hermonbergen her, vom Berge . " mit der Anmerkung: "Bom Berge der Kleinheit", also "vom kleinen (geringstägigen) Berge. Der Text ist ohne Zweisel verderbt".

Damit wird eine zweite Schwierigkeit, die der Wortlaut versursacht, angerührt; die Frage, wie wurd zu verstehen sei, ob als Abstraktum, oder (wie in der Neuzeit oft vorgeschlagen worden ist) als Eigenname eines uns sonst freilich nicht bekannten Berges. Die Frage muß so gestellt und entschieden werden, da Textemendationen dei Mangel jeglichen konkreten Materials an dieser Stelle einsach in die Luft gebaut werden müßten, also keine Aussicht auf Dauer haben könnten.

Bugleich aber ist in Rautsch' Wiedergabe des Textes, wie gesagt, jene erste Schwierigkeit angedeutet. Es wird nämlich ansgenommen, daß המריך von אים abhängig sei, ähnlich wie die Beschitta übersetzt und wie es die Alzentuation der Massoreten ersordert. Es ist ader die Frage, od dies das richtige sei. Denn es wäre ohne Frage eine harte Verbindung — das gilt im Hebräischen wie im Deutschen —, sich so auszudrücken: "vom Land des Jordans und dem Hermon, vom kleinen Berge", wo doch die drei Begrisse: Iordanland, Hermon, kleiner Berg koordiniert erscheinen sollen. Natürlicher wäre es jedensalls, wenn — wäre es so gemeint, wie Lautsch will — das pp vor in sehlte und durch ersetzt würde. So wie der Text lautet, kann in wohl grammatikalisch nur zu zum gezogen und von prace abhängig genommen werden.

Wenn man nun, um beibe Schwierigkeiten zu würdigen und zur Lösung zu bringen, alte und neue Übersetzungen, alte und neue Kommentare nachschlägt, so sindet man eine wahre Musterkarte von Auffassungen, deren Berechtigung dann zum Teil wieder in Zusammenhang steht mit anderen Punkten, die der Erklärung Schwierigkeiten bereiten. Sie im einzelnen aufzuzählen, hat keinen

Zweck. Indes wird es doch gut sein, einige der neueren Erklärer, sofern sie thpisch sind, näher ins Auge zu fassen.

Beginnen wir mit Briggs, ber neuestens in zwei starken Bansben von The International Critical Commontary die Psalmen ausgelegt hat. Trot der umfangreichen Erklärung geht er zu Psalm 42, 7 auf die vorhandenen Schwierigkeiten mit keiner Silbe ein. Er begnügt sich zu sagen, daß es sich hier handle um die Gegend des oberen Jordans, seine Quellen im Hermon mit seinen mehrsachen Bergspitzen, zu denen der wegen seiner Aleinheit bekannte, vielleicht auf dem westlichen Jordanuser gelegene Berg Misfar im Gegensatztehe. Dagegen über die Frage der richtigen Übersetung wirft er einen undurchtringlichen Schleier, indem er 42, 7 so widergibt:

"from the land of Jordan and the Hermons and from Mount Mizar".

In der Erklärung aber hat er die Richtigkeit dieser Übersetzung mit keinem Worte begründet, nicht einmal berührt, wiewohl er mit and the die Frage, ob the Hormons von of oder von from abhänge, einsach offen läßt, und die Einschaltung des zweiten and auf den Urtext sich jedenfalls nicht berusen kann. Da macht es eigentlich die englische Bibel in der Ausgabe der Revised Version besser, wenn sie wiedergibt:

"from the land of Jordan, the Hermons, from the hill Mizar".

Denn sie schließt sich erstens genau an ben Urtext an und läßt ferner keinen Zweisel barüber, welchen Sinn sie mit ben Worten verbindet.

Rommen wir von Briggs zu Baethgen, so treffen wir bei ihm das gerade Gegenteil, nämlich echt beutsche Gründlichkeit, die es sich eher zu schwer als zu leicht macht und daher auch einmal wacker daneben zu hauen imstande ist. Baethgen im Handkom-mentar (3. Auslage) geht sogar ausdrücklich davon aus, daß B. 7 (wie B. 8. 9) eine Anzahl großer Schwierigkeiten enthalte. Er macht dann zunächst darauf ausmerksam, daß "das Land des Jordans" meistens als "das jenseits des Jordans gelegene Land", das durch die weitere Bestimmung "Land der Hermone" noch genauer

charakterisiert wäre, verstanden werbe. Diese Ansicht habe bereits Olshausen als völlig unhaltbar bezeichnet. Mit Recht: schwerlich wird fie beute noch von vielen geteilt, fo bag jenes "meiftens" siderlich umangebracht ift. "Biel natürlicher", fabrt Baethgen fort, faffe man "bas Land bes Jordans und ber Hermone" mit Theodoret als Bezeichnung Rangans, bas mit biefem Ausbruck nach feinem größten Flug und feinem bochften Berg getennzeichnet Die Braposition 772 könne "bann aber" nur mit "fern von" wiedergegeben werben. Mit Recht zieht Baethgen "Bermone" als zweiten Genetiv zu "Land". Richtig auch nennt er ben hermon "bie weithin sichtbare nördliche Grenzmarte ber ifraelitischen Eroberungen im Oftjorbanlande" nach Deut. 3, 8; 4, 48, ber sogar laut Hos. 12, 5 und 13, 11 jum ifraelitischen Gebiet und zwar in seiner ganzen Ausbehnung gerechnet wurde. bem Plural "Hermone" seien entweber bie verschiebenen Gipfel bes Berges ober "ein Land, bas Berge wie ben Hermon bat". gemeint. Die lette Erklärung scheint unnötig und unnötig gekünstelt, wo die andere so viel näher liegt. Richt minder gekünftelt ift die Auffassung, die "Land des Jordans und der Hermone" als Bezeichnung Ranaans nimmt. Seit wann benn bezeichnet man ein Land einseitig nach seiner Grenze und zwar nur berjenigen einer einzigen himmelerichtung? Denn bas waren Jordan und Hermon in Wirklichkeit. Da liegt es boch viel näher, bei bem einfachen Wortlaut zu bleiben. Bon felbft fällt bamit auch die nicht minder gefünstelte Erklärung ber Praposition, die bezeichnend genug mit "tann bann aber nicht" eingeführt wirb. — Die Rraft biefer Beweisgrunde verftartt fich erheblich, wenn man bie weitere Erklärung bei Baethgen lieft. Die beiben Schlußworte bes Berfes, bie alle alten ilberfeter mit "Berg ber Rleinbeit" wiebergeben (auch bie LXX?), könnten nicht Apposition zu "Bermon" fein. Das bebarf eigentlich feiner Berficherung, ichon barum, weil bie Apposition nicht von einer Braposition regiert sein fann, die bem nomen regens fehlt, und es baber weiterer Grunbe, wie fie Baethgen beizubringen unternimmt, nicht bedarf. "Daber" batten neuere Ausleger bie Worte von einem fonft völlig unbefannten Berge Mis'ar ale bem jegigen Aufenthaltsort bes

Pfalmisten verstanden. Aber "eine so peinlich genaue geographische Fixierung" sei "banal". Den letten Ginwand bekennen wir nicht au verfteben. Minbeftens erschiene es uns ebenso "banal", wenn ber Sanger (in Baethgens Sinn ju reben) uns, nachbem er icon versichert bat, daß er fern von Kanaan (= Land bes Jordans und ber Hermone) sei, nun noch einmal ausbrücklich versichert, baß er (bamit) auch fern vom Zion sei. Denn so will in ber Tat Baethgen "ben kleinen Berg" mit bem Mibrafc, bem auch Chebne, Origin of the Psalter S. 115 f. 317, folgt, verftanben Allerdings scheinen bie Gründe, die er für biefe feltsame Auffaffung anführt, febr luftig. Er fagt einmal: "In ber Aufgablung ber wichtigften Lokalitäten bes Beimatlanbes burfte er neben Jordan und Hermon taum fehlen" und vergleicht bazu mertwürdigerweise Bsalm 43, 3, wo allerdings von "Jahmes beiligem Berg und seiner bortigen Wohnung" bie Rebe ift. Doch was soll bas bier? Hatte Baethgen boch lieber noch auf Pfalm 48, 2. 3; 50, 2 u. ä. hingewiesen, wo es ziemlich anders lautet! Aber weiter! "Die Bezeichnung bes Zion als bes fleinen Berges im Gegensat zu bem gewaltig (gemeint ift: boch) ragenben hermon verrät die Innigfeit bes Gefühls (!), von bem ber Sanger gerabe für biefen außerlich so unscheinbaren Bügel erfüllt ift." Es mare jedoch so gefünftelt wie möglich, im vorliegenden Zusammenhang und gemäß ber im ganzen Pfalm obwaltenben Stimmung etwas von "Innigkeit bes Gefühls" ju finden und biefe aus ber Wenbung "fleiner Berg" berauszulefen; gang abgefeben bavon, bag nach ben icon angeführten Stellen ber Bion ben altteftamentlichen Frommen etwas gang anderes war als "ber fleine Berg". Bubem war ber Zion auch keineswegs "ein außerlich unscheinbarer Bügel". Das wird jeber miffen, ber ihn einmal aus ber Rabe, 3. B. vom Ölberg ber ober aus bem Kibrontal ober sonstwo von Guben ber, geschaut bat. 3m Altertum muß biefer Einbrud noch viel erhabener gewesen sein. Aber auch hier wieber verrät Baethgen mit feiner Erläuterung: bas an in art, "muß" bie Entfernung bezeichnen, "bann aber muß ber fleine Berg ein Berg in Palaftina fein" — Die gange Unsicherheit feiner Position. ftartften tritt biefe in Baethgens Schluffat bervor: "Immerhin ist der Ausdruck auffallend und der Text vielleicht vers berbt." Damit hat Baethgen selbst anerkannt, daß jeder Ers klärungsversuch, der etwas weniger "auffallend" ist als der seine, alles sür sich hat. Die weiter angeführten und von Baethgen selbst sofort zurückgewiesenen Konjekturen Olshausens und Hisigs verdienen überhaupt keine Erwähnung.

Gehen wir nunmehr zu Duhm über. Sein Psalmenkommentar im kurzen Handlommentar würdigt allerdings die Schwierigkeiten unserer Stelle einigermaßen und sieht richtig, daß "der Bers vollkommen klar und unzweideutig ist". Allein seine "scherzhaste" Behandlungsart geht bennoch über die eigentlichen Schwierigkeiten "scherzhast" hinweg. Seine haltlosen Behauptungen wie die, daß der Hermon "bekanntlich" nicht zu Palästina gehöre, sind schon oben abgetan worden. Er will im Text den Berg Missar sinden, was vorläusig auf sich beruhen mag, und erkennt im "Lande" des Jordans seine "Heimat". Wenn er aber sortsährt: "also in der Gegend der Jordanquellen", so hat er übersehen, daß "Gegend" und "Heimat" nicht ohne weiteres gleichgeseht werd? Können. Es muß sich wohl da noch ein anderer Ausweg sinden dassen, den

Am einsachsten und einleuchtendsten übersetz Keßler, der freislich auch vom "Berge Mis'ar" redet. Doch weist er mit Recht Baethgens Erklärung von 77 zuruck und verweist auf den "nördslichen wasserreichen Teil des Oftjordanlandes". Auch erklärt er mit Recht, daß Textänderungen nicht erforderlich seien. —

Fassen wir nunmehr zusammen, so hängt das Interesse des Auslegers, da die übrigen namhaft gemachten Punkte keiner Erwähnung bedürsen, wesentlich an zwei Fragen, nämlich 1) was ist ארץ ירדן ווורמנים? und 2) wie ist ארץ ירדן ווורמנים gemeint? Diese beiden Fragen hängen sogar unlöslich zusammen.

Da bedarf es nun vorerst keiner Worte, daß es eine mißliche Sache ist, wie es freilich die Mehrzahl der modernen Eregeten seit de Wette fordert, hier einen neuen geographischen Namen zu konstruieren, entgegen sämtlichen alten Übersetzungen und Auslegern. Wenigstens solange irgendwelche andere Möglichkeit besteht — und sie besteht —, sollte man es mit ihr versuchen.

Diese hängt aber an bem Berftanbnis vom "Land bes Jorbans und bes Hermons". Befanntlich tommt you mit nachfolgendem Genetiv im Alten Testament als Ausbruck ber mannigfachsten Beziehungen vor, über die im einzelnen die Lerika zu vergleichen sind. Duhm (f. o.) will es bier als bas Land, worin einer geboren ift, als Baterland, Beimat faffen, wie etwa Ben. 30, 25; Jef. 8, 8; Jon. 1, 8, und fieht barin eine bichterische Wendung, die er nun freilich lediglich auf den Jordan beutet, während er sie jum hermon in teine Beziehung fest. man ein "Land" in gewissem Sinn als Beimat eines Flusses faffen tann, fein Ursprungeland also, fteht außer Frage. Daß aber fein Land "Seimat" (Ursprungsland) eines Gebirges sei, fteht ebenso fest. hier fehlt eben ber Gegensat eines anberen Landes, das für ben Flug vorhanden ift, welcher nach seinem "Heimatlande" in ein anderes Land eintritt. Freilich ob an un= ferer Stelle von ber Beimat bes Jordanflusses bie Rebe sein muß, ob hebrzische Auffassung und Sprache ein "Land" als Heimat eines ? fes überhaupt bezeichne, bas ift febr bie Frage. "Beimat" ein 26 Fluffes ift wohl eber bas Gebirge, bem er entspringt, ober die Quelle, aber nicht ein ganges Land, um f. mehr, wenn Diefes Land nicht eine Ginbeit bilbet, Die bem fpater burchfloffenen Fluggebiet entgegengesett werben konnte. Rurg mit yon als "Beimat" ift bier nichts anzufangen.

į

بخ

X.

şi

ź

Ť

1

ş

ď

Dagegen belasse man ben Ausbruck ganz in seiner Allgemeinsheit, wie er lautet. "Das Land des Jordans und Hermons" ist "das Land, das dem Jordan und Hermon gehört", "das zum Jordan und Hermon gehört", das Land, das in Beziehung zu Jordan und Hermon steht, für das Jordan und Hermon irgendwie kennzeichnend sind, so daß es nach ihnen genannt wird. Dieses gilt ohne Frage von jenem Gebiet, das sich zwischen Hermon und Hulese auf beiden Seiten des Jordans erstreckt. Einmal ist es vom Jordan gekennzeichnet, der es in mehreren Armen durcheilt und hier zahlreiche Sümpse bildet, so daß es sast einem einzigen ununterzbrochenen, vom Jordan gefüllten See (wenigstens zeitweise) gleicht. Sodann aber wird es von dem hochragenden Hermon geradezu und völlig beherrscht. Denn zwar sieht man den Hermon an geeigszbent. Sud. Bahr. 1908.

neten Buntten im ganzen Beiligen Lanbe, icon auf bem El-muntar awischen Olberg und Totem Meer bei gunftiger Bitterung, auf ber Bagbobe füblich von Nablus und von ba ab, je naber man ibm kommt, um fo beutlicher. Allein seine alles überragenbe Riesengestalt, seine beberrichenbe Art gewahrt man boch erft, wenn man von den Bergen Obergalilaas in die Jordanebene hinabgestiegen ift und wenn man sie auf ber Best= ober Oftseite burch= giebt. Ja man könnte bavon fortfahren, wie auf ber gangen Strede etwa von Der'at bis Damastus bin an ben meiften Stellen ber Bermon mit seiner gangen wuchtigen und imponierenden Geftalt ben Reisenden begleitet. Allein bas fteht bier nicht in Frage, sonbern es handelt fich um bas land, ju bem beibe, Jorban und Hermon, geboren. Dies fann nur von bem Gebiet bes oberen Jorbans gefagt werben. Für biefes ift bie Wendung "Land bes Jordans und hermons" wie geschaffen, so paffend wie möglich, wie jeber bezeugen wirb, ber bas Gebiet einmal in Augenschein genommen bat. Dabei bleibt bie Frage, ob ber hermon jum Bebiet Ifraels geborte ober boch gerechnet murbe (wenn bies lettere auch nach ben angeführten Bibelftellen ficher ift, fraft einer ibealen Anschauungsweise, wie fie etwa auch bem Oftjorbanlande auteil wurde), völlig außer Sebweite. Das Jorban-Bermon-Gebiet bedt sich nicht ohne weiteres mit ber beute sogenannten ard-elhule, obwohl biefes auch bazu gehört und ber Ausbruck felbft als treffliche Unalogie ארץ ירדן וחרמנים gelten barf. Bielmehr gebort mehr als bas Gebiet ber Jordanebene bierber.

Wieviel mehr und inwiesern, das lehrt der Kontext. Sinn und Zusammenhang in Ps. 42, 7 wie der rhythmische Parallelismus der Stelle lehren gleichermaßen, daß ההר מעער der Stelle lehren gleichermaßen, daß המער מעלה eine gesnauere Bezeichnung der Örtlichkeit im Anschluß an das Borbergehende geben will. Mit anderen Worten: המעער meint die Örtlichkeit, wo sich der Psalmist besindet, eine Örtlichkeit also im Jordan-Hermon-Gediet. Was will nun ההר מעער Das Wort העער ist dem Alten Testament auch sonst nicht unbekannt. Es sindet sich in Gen. 19, 20 zweimal, einmal auf eine Stadt (Zoar) bezogen, dann abstraft genommen — beide Male im Sinne von "Kleinigkeit", "etwas Kleines". Das Wortspiel mit vir V. 22

ift für die Sache hier durchaus irrelevant: dagegen zeigt der Doppelgebrauch des Wortes in B. 20 eine gewisse Geschmeidigseit, deren sich wurd erfreute. Wieder etwas anders ist es Jes. 63, 18 gewandt, indem es hier in der Verbindung gänzen: dau ersgänzen: danz deit) steht, ganz dem neutestamentlichen μικρόν Joh. 14, 19; 16, 16 ff. entsprechend — deutsch: "um ein kleines" — saft. Auch LXX übersetzen an dieser Stelle mit μικρόν. Weiter wird Hiod &, 7 gesagt: "dann wird dir dein Ansang (— früherer Zustand) als etwas Kleines (— wurd) erscheinen". Endlich 2 Chron. 24, 24: "mit einer Kleinigkeit (— geringen Anzahl) von Männern" rücke die Heeresmacht Arams an.

Die Form מְצְבֶר nun (sie wird übrigens ebenso oft מַזָּצָר gefdrieben und fommt fo nur im Jesajabuche vor: 10, 25; 16, 14; 24, 6; 29, 17), für beffen Berftanblichmachung Lexita unb Grammatifen, soviel ich febe, versagen (Gefenius-Raupsch 27 könnte § 85 h S. 236 ober auch § 45 e S. 122 bavon handeln, wenigftens analoge Formen anführen, aber es findet fich nichts Derartiges), ift ähnlich wie etwa מָברֹא מָאָמֶץ, מָאָמֶץ (אָפּוֹב (אָפּוֹ. 33, 31; 44, 5)], מְבְטָח, [מְגוֹר], מֵדְוָה (2 Sam. 3, 25. Dan. 9, 25), בַּיִצָבר מִישָּׁל מִיקּהַר מִסְפֵּר מַפַּע מְנוֹס נְיָנוֹחַן מִמְשָׁל מְלְלֶל בְּיֹבְלֶל בְּיִבְיִם (Jef. 30, 32)], שַׁבֶּבֶּר, בַּשְׁשֵׁהַ gebilbet und wie diese alle nichts weiter als ber substantivierte Infinitiv Kal vom in transitiven Daß biese Nominalbilbung jum Teil später andere als Infinitivbedeutung annimmt, und daß sie ähnlich auch beim tranfitiven Berbum vortommt, gebort nicht hierber; ebenso nicht, bag biefelbe Form jum Teil mit ber Femininenbung vorfommt, 3. B. [מבוּסָה] מִלְחָמָה [eigentlich: bas Rämpfen], מַלְחָמָה מֵקְיָּבָה מָרָגִּצָּה מָרָגִּצָּה מָרָבּוּסָה]. Prüft man aber alle jene Formen einzeln und forgfältig burch, bann wird man nicht mehr wohl an ber gewöhnlichen Annahme festhalten können, daß die Infinitivbildung mit 2 eine spezifisch=aramaische ober jebenfalls unbebraische sei.

Demnach ist "Berg ber Kleinheit", "kleiner Berg". Das ist allgemein zu verstehen und meint sowohl die Niedrigkeit als die geringe Ausdehnung des Berges, beides nach dem Borshergehenden in Beziehung auf und im Gegensatz zu dem großen (— hohen und weit ausgedehnten) Hermon. Hier bieten sich nun

in ber Gegend bes oberen Jorbans mannigfache Möglichkeiten. Man tann einmal benten an bie niedrigen Soben und Sobenzuge, bie auf bem Oft- und namentlich auf bem Weftufer bes Jordans nörblich vom Hulesee sich bingieben, selbst an ben Hügel, auf bem Lais-Dan sich erhob, die alle nur hundert ober wenige hundert Meter sich erheben, gegenüber bem Hermon, ber fast 2800 Meter Bobe bat. Man tann bier auch fonft, von Dan abgefeben, eine bestimmte Stelle ins Auge faffen. Man tann aber auch irgenb einen wesentlich boberen Berg, sei's in Obergalilaa, sei's im Dicholan, hierher beziehen, wenn etwa auf ihm ober an feinem Abhang eine Ortschaft bestand, in ber ber vertriebene (ober verbannte) Bfalmift lebte. Beisvielsweise tamen in Betracht: in Obergalilaa ber Dichebel hunin mit 900 Metern, bie Bobe von Rabes-Naphtali mit faft 500 Metern, Hazor (jest El-durebe) mit über 500 Metern; im Dicholan bie Sobe von Banjas mit 300 Metern, Qal'at e8-Subebe mit 750 Metern, Stef mit 1000 Metern ober eine von ben anderen Soben, die bis über 1200 Meter Sobe anfteigen, fofern fie eine Ortschaft getragen haben. Übrigens mare auch möglich, bag ber Sanger fern von einer Ortschaft gelebt, fich mit seinem Schmerz in die Einsamkeit begeben bat. Auf bas alles kommt es nicht an, sondern barauf, daß auch alle biese Berge nach ihrer Sobe und Ausbehnung immer noch "flein" erscheinen bem hermon gegenüber. Dieser Einbruck wird sich jebem unauslöschlich eingeprägt baben, ber einmal im Dicholan geweilt bat.

Damit ist, meine ich, an Psalm 42, 7 alles erklärt, was zu erklären ist. Es sind die Möglickeiten des Berständnisses darsgelegt, auf die der Text hinweist. Weiter zu gehen ist dem Exsegeten nicht möglich, aber so weit zu gehen ist er vielleicht sogar verpslichtet, solange er keinen besseren Weg zu zeigen weiß. Ansdere Fragen dagegen, z. B. warum LXX (die übrigens bald purzoss, bald ddisos je nachdem sür verpsehen) in and ögovs purzos keinen Artikel haben, den der hebräische Text sordert, oder od B. 8 auf den rauschenden Jordan hinweist, was anzumehmen möglich, aber keineswegs geboten ist, können süglich auf sich der ruhen.

## Rezensionen.

1.

Gerdmans, B. D., Alttestamentliche Studien. I. Die Komsposition ber Genesis. Gießen, Alfred Töpelmann (vorsmals 3. Ricker), 1908. VIII u. 95 S. 8°. 2,60 %.

"In bieser Abhandlung über bie Komposition ber Genesis sage ich mich los von der tritischen Schule Graf-Ruenen-Wellhausen und bestreite ich die sogenannte neuere Urkundenhypothese überhaupt." Mit diesem Sat beginnt das Borwort. Boraussichtlich wird diese Absage eines hochangesehenen Kritikers von vielen mit lebhafter Genugtuung als ein Anzeichen das begrüßt werden, daß das Hauptbollwert moderner alttestamentlicher Kritik nicht mehr lange standhalten wird. Das Ansehen des Bersassers rechtsertigt es, wenn wir seine Einwände hier einer etwas genaueren Prüfung unterziehen. Die Massenhaftigkeit des in die Erörterung hineingezogenen Materials aber nötigt uns zugleich, nur einige Hauptsfragen herauszugreisen und das Beweisversahren an einigen typischen Beispielen zu prüfen.

Bunāchft ist zu bemerken, daß der Streitpunkt klar ersast werden muß. Wer die neuere Urkundenhypothese als versehlt erweisen will, hat nicht genug getan, wenn er eine beliebige Spezialform derselben oder so und so viele unwesentliche Details in ihrer Durchsührung als salsch erweist. Er muß das Wesen der Hypothese, ihren eigentlichen Rern, angreisen und ihre Hauptstügen brechen. Worin besteht das Wesentliche der neueren Urkundenhypothese? Darin, daß behauptet wird, das Material des Heratucks stamme aus vier großen zu sammenhängen den Schristen (J, E, D, P), von denen zwei (J und E) einander sehr nahe verwandt sind, während sich die übrigen durch ein besonderes Gepräge scharf abheben. Unwesentlich dagegen ist es, welchen Umsang man diesen vier Quellen im einzelnen zuschert, ob man sie als literarische Einheiten

ober als tompliziertere Bebilbe (Grunbstod, in ben altere Bestandteile aufgenommen fein tonnen, und Ergangungen) auffaßt, und welche Entftebungszeit man ihnen gufdreibt (bie Anfetung von P im 5. Sabrbunbert ift bas Charafteriftitum nur einer Spezialform ber neueren Urtunbenbypothefe, ber Graffchen Sypothefe). Die Sauptftugen fur bie Annahme von vier Quellen bilben bie Unterschiebe von JE und D und P binfictlich ber tultifden Borfdriften und ber Stellung gur Trabition, fowie bie Erfenntnis, bag bie Stude mit gleichem Charatter fich ju relativen Einheiten gufammenfoliegen laffen, und baß fich auf biefe Beife gugleich bie einfachfte Erlarung fur bie Dubletten und Biberfpruche barbietet. Es liegt banad auf ber Sanb, baß bie Benefis fur fic allein nur einen febr ungenugenben Boben für eine Biberlegung ber neueren Urfundenhypothese bietet. Die Quelle D tommt bier, abgesehen von einzelnen unsicheren Spuren, überhaupt nicht vor, von ben übrigen Quellen aber liegen in ber Genefis nur Teile por, in benen ihr Charafter auch nur teilweise gur Darftellung tommt. Man tonnte in abstracto einmal annehmen, bag bie Quellen alle nur bie Mofegeit behandelten, und bag erft bie fpatere Bearbeitung bem aus vier Quellen gufammengefesten Berte über bie Mofezeit eine Borgefcichte beifügte, beren Daterialien aus gang anderen Quellen abgeleitet und gang anders geschichtet maren; man erhielte bann eine neue darafteriftifche Form ber neueren Urfunbenhppothese, aber ihr Rern bliebe unangetaftet. Econ aus biefem Grunbe ift es ein Unbing, burch eine fritische nachprufung ber neueren Urfunbenbypothese allein an ber Genefis beren Berechtigung zu bestreiten. Berfaffer ftellt freilich eine Rachprufung auch an ben folgenden Buchern in Aussicht. Da er aber junachft nur feine Arbeit über bie Benefis porlegt, muß er es fich gefallen laffen, bag man vorläufig fein Daterial als ungenugenb für bie Erreichung bes angegebenen Amedes bezeichnet. 3m beften Fall beweift er, bag es falfc war, bie neuere Urfunbenbypothefe auch auf die Genefis anzuwenden. Much die Satfache, bag er eine Spothefe, bie fic auf bas Gange bes Berateuchs ober wenigftens bes Bentateuche ftust, wiberlegen zu tonnen glaubt, indem er ihre Durchführung in einzelnen Teilen fritifiert, offenbart bie Somache feines Ungriffes.

Doch treten wir nun in die Prüfung der Frage ein, ob der Berfasser die Anwendbarkeit der neueren Urkundenhypothese auf die Genesis als unmöglich erwiesen hat. Er beschäftigt sich im ersten Teil seiner Untersuchung mit der Frage, ob man berechtigt ift, eine zusammenhängende priesterliche Erzählungsreihe in der Genesis anzunehmen (S. 2 bis 33). Er leugnet das, indem er aussührt: 1. die für P ausgeschiedenen Bestandteile entsprechen nicht genau der Charakteristik, die man von P zu geben pslegt, 2. sie lassen sich nicht zu einer einheitlichen Schrift zusammensesen, da sie mehrsach nicht miteinander harmo-

nieren, 3. fie ergeben teinen geschloffenen Busammenhang, 4. fie laffen fich nicht alle aus ber angeblichen Abfaffungezeit von P ertlaren, 5. ihre Muefcheibung aus bem Bufammenbang ift jum großen Teil unbegrundet, Die angeblichen P-Stude find, foweit fie überhaupt ausgesondert werden muffen, "Trabitionen verschiedener Bertunft, von benen es fich nicht mahricheinlich machen lagt, baß fie burd einen priefterlichen, exilifden ober nachexilifden Schriftsteller als Ginleitung zu einem gefetlichen Bert gulammengetragen murben" (S. 33), und mehrfach find es bloge Bloffen eines ichriftgelehrten Bearbeitere. Es ift leicht ju feben, baß bie angeführten Grunde gum großen Teil fur bie Sauptfrage irre-Coweit bas ber Sall ift, brauchen wir hier nicht naber Ad 1. Wenn bie gewöhnliche Charafteristif von auf fie eingugeben. P nicht gang zu ben ausgeschiebenen P-Studen ftimmt, fo beweift bas nur, bag bie Charafteriftit ben P-Studen genauer angepaßt merben muß. Im gangen icheint mir ber Berfaffer freilich bier etwas ju übertreiben; in einigen Beziehungen aber wird man feine Rritit in ber Tat begebten Ad 3. Daß bie P-Stude, um ju einer Quelle gufammengefaßt werben gu tonnen, einen ludenlofen Bufammenbang ergeben mußten, ift eine unberechtigte Forberung. Benn bier und ba behauptet wird, ber Rebattor babe P vollstandig aufgenommen, fo ift bas eine Bebauptung, bie wenigstens fur bie Batriardengeschichte unberechtigt mar. Wenn aber ber Rebattor in ber Urgeschichte P wirtlich vollstandig aufgenommen hat und ebenfo in ber Abrahamgeschichte, fo barf man baraus nicht folgern, er batte auch in ber Ratobaeichichte ebenfo verfahren muffen, und wenn bier bie P-Stude feinen Busammenhang ergeben, fo beweise bas, baß R für biefen Teil teine jusammenbangende P. Quelle vorfand, baß es alfo eine folche überhaupt nicht gab; benn eine gemiffe Intonfequeng tann man auf ber Seite bes Rebattors nicht für etwas Unmögliches balten. Ad 4. Benn einzelne P-Stude aus ber angeblichen Abfaffungsgeit von P nicht erflarlich find (worin ber Berfaffer meines Grachtens übrigens wieder ju weit geht), fo ift ju bebenten, daß bie neuere Urfundenhopothese an fich eine bestimmte Datierung von P nicht erfordert, baß aber gemiffe Diebarmonien hinfichtlich ber Abfaffungezeit von P auch im Rahmen ber Urtundenhppothefe möglich finb, weil P teils altere Diaterialien verwertet baben, teils burd fpatere Bufage bereichert fein Ad 5. Wenn man wirklich ju viel fur P reklamiert bat, fo ergibt zwar bas, mas man mit Recht ausgesonbert bat, noch weniger einen vollständigen Bufammenbang, als man bieber annehmen gu burfen glaubte, aber es bleibt boch bie Doglichfeit, bag biefe Stude in ber Sauptfache von einem Berfaffer ftammen und einft Teile eines gefoloffenen Busammenhangs maren. Übrigens ift bie Rritit, Die ber Berfaffer an ber Ausscheibung ber P-Stude ubt, methobifd nicht gerechtfertigt. Die gewöhnliche Analyse geht von größeren, jufammenbangenben

Erzählungen, besonders in ber Urgefchichte, aus, Die als Dubletten gu anberen von biefen gefdieben werben muffen. An folden Studen ftubiert man bie Gigentumlichleiten ihres Berfaffers und gewinnt bamit bie Rriterien, die auch folde Stude vom gleichen Berfaffer ertennen laffen, Die für fich allein teinen ficheren Grund jur Ausscheidung aus ihrem jetigen Rontert geben murben. Gerdmans aber gebt gerade von ben letteren Studen aus (12, 4b-5; 13, 6. 11b. 12a; 19, 29; 16, 1a. 3. 15). Raturlich ift es bei einigem guten Willen nicht fower zu zeigen, bag biefe lleinen Sate faft alle fur ben Rontext festgehalten werben tonnen, wiewohl bas nicht immer ohne Runftelei geht (j. B. 12, 5 fagt gwar g. E. basfelbe wie B. 4, aber "ber bebraifche Stil berichtet über nabere Bestimmungen oft febr breit und führt biefe bann burch Bieberholung bes icon Gefagten ein"; B. 5b wiberfpricht B. 1 nicht, benn ריצאר ללכת tann auch übersest werben "sie zogen aus, indem fie gingen"). Dann aber bleiben in ber Batriardengefdicte nur vereinzelte Stude übrig, bie man fur Fragmente einer einft gusammenbangenben Erzählungereibe (P), ebenfogut aber für jufammenbanglofe Bearbeiterzufate halten tann. Belde biefer Auffaffungen ben Borgug verbient, lagt fic allein aus bem Material, bas bie Batriardengeschichte liefert, nicht enticheiben. Gerdmans aber folieft: in Ben. 12-50 last fich eine gufammenbangenbe Quelle P nicht nachweisen, mabriceinlich gab es eine folde alfo überhaupt nicht. Diefer Schluß ift binfallig, wenn außerhalb von Gen. 12-50 Grunde fur Die Annahme einer qusammenbangenben Quelle P liegen.

Ernster zu nehmen find die Grunde, bie oben unter 2, summarisch angebeutet finb. Doch bat ber Berfaffer auch bier übertrieben, und bie Sowierigfeiten, Die er mit Recht bervorbebt, laffen eine Lofung auch im Rahmen ber neueren Urlundenhppothefe ju. Bu ben Abertreibungen rechne ich a. B. folgende Musführung (6. 4): "Die Toleboth Gems (Ben. 11, 10) tonnen unmöglich bie Fortfegung ber Toleboth ber Cohne bes Roach fein (Ben. 10, 1); benn in biefen letten Toleboth finden wir bie Sohne Gems icon aufgegablt (Gen. 10, 22. 31). Derfelbe Schriftsteller tann fie alfo nicht 11, 10 noch einmal aufgablen und einen neuen Anfang machen. Außerbem mare es auch febr fonberbar. bag P in Gen. 10 bie Rachtommen bes alteften Sohnes Gem in ben hintergrund batte treten laffen fur bie beibnifden Cobne Japhets, welche jest bie Reibe von Roachs Ractommen eröffnen." Biergegen ift gu bemerten: Die Toleboth Sems 11, 10ff. finb burchaus teine Bicberholung von 10, 22. 31; benn in 11, 10ff. wird nur eine Linie, bie von Gem auf Terach führenbe, behandelt, in 10, 22. 31 werben alle Sohne Sems aufgezählt, ohne bag ber Stammbaum eines von ihnen (außer bem Arams) weitergeführt murbe. Es hatte freilich nach 10, 22 genugt, wenn in Rap. 11 fofort mit Arpachicab begonnen und

ber ganze Abschnitt mit "Toleboth Arpachschabs" überschrieben worben mare. Wer baran Anftog nimmt, fei barauf vermiefen, bag P auch fonft fo verfahrt, bag er die Toleboth eines Dannes eröffnet mit einem Sas, ber icon in ben vorhergebenben Toleboth enthalten mar (vgl. 5, 1f. mit 1, 27; 6, 10 mit 5, 32; 25, 12 mit 16, 15; 25, 19 mit 21, 3), und daß Arpachicad in der Tradition eine viel zu geringe Rolle spielte, als bag ibm besondere Toleboth jugeteilt werben tonnten, fo bag er ale Ahnherr ber Ifraeliten erschienen mare und nicht fein viel befannterer Bater Sem. Daß Sem in Ben. 10 an letter Stelle bebanbelt wirb, obwohl er nach P ber altefte ber Bruber ift (übrigens boch auch 10, 1!), entspricht nur ber Eigenart bes P, bie mir burchgebenbs beobacten, bag bie unbebeutenben Rebenlinien vorweg behandelt merben. Doch es gibt auch wirkliche Schwierigfeiten. Gen. 5, 1 fiebt nicht aus wie eine Rapitelüberfcrift, fonbern wie eine Buchuberfcrift, fo daß 1, 1-2, 4a bavor feinen Raum ju haben icheint (vgl. bagu übrigens bie Rommentare von Dillmann und holginger). Wer fich mit ber Lofung nicht befreunden tann, daß P in 1, 1-2, 4a nur eine Ginleitung fab, bie bem eigentlichen Buch vorausging, mag annehmen, bag P einft mit 5, 1 begann, b. h. mit Abam, und nicht mit ber Belticopfung, und bag 1, 1-2, 4a ein Rachtrag (P3) ift. - Gen. 1, 26 liegt eine pluralische Konstruktion von אלהים vor, mas angesichts bes Monotheismus von P Schwierigkeit macht. Doch lehrt 1, 27ff., baß ber Berfaffer von Rap. 1 bie Erichaffung ber Menichen nur einem Bott jufdrieb; er muß alfo auch 1, 26 monotheiftisch verftanden haben, und eine monotheistische Deutung von 1, 26 ift somit nicht bloß moglich, fonbern notwendig. - Rach ber Analogie beffen, bag von Gen. 17 an die Ramensformen Abraham und Sara tonfequent burchgeführt find, follte man erwarten, bag von Gen. 17, 1 an ber Rame אל שדר und von 35, 10 an ber Rame ישראל fonsequent angewandt wurde; aber ber erftere tommt bei P nur noch vereinzelt, ber lettere gar nicht wieber por, eine Infonsequeng, Die Die Ginbeitlichkeit von P ausschließt. שרל שודי wird bei P nie als Rame Gottes bezeichnet, er tennt als Ramen Gottes nur יהורה (Er. 6, 2). 36m ift אל שדרי eine appellativifche Bezeichnung ("ich bin ein allgewaltiger [?] Gott"). Dit Bezug auf ben Ramen Ifrael aber ift ju bemerten, bag man die Schwierigfeit febr einfach baburch lojen tann, bag man 35, 10 für einen Bufat ju P (P2) ertlart. Diese Unnahme ift nicht blog möglich, sonbern empfiehlt fich auch baburch, baß Gottes Rebe 35, 11 burch ריאבור eingeführt wirb, fo baß fie erft bier ju beginnen fcheint. - "Der breite Stil in Benefis 17 und 23 ftimmt ichlecht ju ber revueartigen Form ber übrigen Batriardengeschichte." Bei Rap. 23 lagt er fich nicht befriedigend ertlaren; ftammt aber bies Rapitel nicht von P, bann auch nicht 25, 9; 49, 29-32; 50, 12-13. Bei Rap, 17 fommen anbere Schwierig.

teiten bingu: bie Beschneibung war nach Jer. 9, 24f. auch bei ben Mapptern, Chomiten, Ammoniten und Moabiten üblich: "tann man ba P gutrauen, bag er als Beiden bes fpeziellen Berbaltniffes Jahres gu Mrael bie Befdneibung gemablt bat?" Die Forberung ber Befdneibung auch ber ausländischen Stlaven ftimmt nicht zu bem erflufiven Charafter des alteren Judentums. Bu ber tonigslofen Beit past bie frobe Prophegeinna von 17, 6. 16 giemlich folecht. Bas gunachft Gen. 23 betrifft, fo ideint mir bies Ravitel allerbings ichlecht mit P gu harmonieren. 36 balte es fur eine mibrafdartige Ausführung einer turgen Rotig von P über bie Machvelaboble als Grab Garas. Dafür fpricht ber eigenartige sprachliche Charafter bes Abschnittes (in B. 4 bas einzige wie gegenüber bem fonft bei P ausschließlich gebrauchten : bie seltsame Ronftruktion mit 35 vor bem Imperativ). Bu Rap. 17 aber ift folgenbes zu bemerten: Bunachft behauptet Ber. 9, 24 f. genau bas Gegenteil von bem, mas Gerbmans angibt: alle bier aufgegahlten Boller find "unbeschnitten". Den aus 17, 6. 16 entnommenen Grund wiberlegt Gerdmans felbft auf 6. 14. Daß bas altere Jubentum und befonbers P fo ertlufiv gewesen fei, bag es bie Beschneibung ber Stlaven ausfolog, ift eine unbewiesene Behauptung; gerabe ber Rigorismus, ber Ifrael freihalten wollte von jeber Bermifdung mit ben Beiben, tonnte ber Unlag fein, alle in bie Sausgemeinschaft Aufgenommenen ber Befoneibung ju unterwerfen. Aber eine Schwierigkeit beftebt allerbings barin, bag bie Beschneibung ein Bunbeszeichen sein soll und boch nicht bloß an benen vollzogen wirb, bie jur Bunbesgemeinbe geboren (3fmael !). Diefe Schwierigfeit besteht jeboch gang unabbangig von ber Frage, ob Rap. 17 ju P gebort ober nicht. Ihre Lofung fceint mir barin ju liegen, bag P eine altere Ergablung, bie ben mehreren Boltern gemeinfamen Brauch baraus ertlaren will, baß fie ibn von ihrem gemeinfamen Uhnen ererbt haben, benutt und seine in Babylonien entstandene Auffaffung ber Befoneibung als Bunbeszeichen eingetragen bat. - Diefe Broben muffen bier genugen. Bas ber Berfaffer fonft noch gegen bie Annahme einer Quelle P vorbringt, icheint mir noch weniger beweis-Es wirb alfo vorläufig babei bleiben, bag in ber traftia zu fein. Benefis eine besondere Ergablungsreihe priefterlichen Charafters als Quelle benutt ift.

Über ben zweiten Teil ber Schrift (S. 33—83), soweit er sich mit ber Frage beschäftigt, ob wirklich zwei Quellen J und K anzunehmen sind, können wir uns weit fürzer sassen. Der Berfasser schlägt viel Kapital bataus, daß die LXX in ben Gottesbezeichnungen vielsach abweicht (nach dem Berfasser in 49 Fällen, also zirka 1/6 von allen), daß man einige Fälle von Dribe auch im Jahwisten anerkennen musse (er übertreibt aber die Zahl dieser Fälle, wenn er z. B. in Kap. 48 eine längst vorgeschlagene Quellenscheidung, die 48, 9. 11. 15. 20. 21 für

elohistisch erklart, einsach ignoriert, und er erwähnt nicht, daß man für den Gebrauch von אלהדים bei J doch längst Erklärungen gegeben hat), und daß die Quellenscheidung nicht vermag, lüdenlose Zusammenhänge der einzelnen Quellen zu schaffen. Im einzelnen sindet er viel an der üblichen Analyse auszusetzen; doch verhält es sich mit seiner Kritit im allgemeinen ähnlich wie mit der der Ausscheidung von P. Der Raum verbietet, darauf näher einzugehen. Wichtiger ist es, daß wir die positiven Ansichten des Bersassens an dem Hauptpunkte prüsen.

Der wichtigfte Buntt ift folgenber: "Die Clobiftifche Schrift ift in ber vorerilischen Beit eine ratfelhafte Erscheinung. Den vorerilischen Schriftstellern ift Jahme ber Gott Ifraels . . . Fur Die Globiftifden Schriftsteller war Globim gleichbebeutenb mit Jahme. Wie tommt man alebann bagu, eine gange Schrift ober Sammlung gu foreiben, in welcher ber Rame Jahme auch im Munde ber Schriftsteller gar nicht vortommt? Wenn man bagu veranlaßt wurde burch bie Theorie, Jahme fei ben Urvatern nicht befannt gemefen, batte man . . . nach Erob. 3 ben Bebrauch von Globim aufgeben muffen" (G. 35). "Das ift aber nicht der Fall, wie Erob. 13, 17-19; 14, 19 ... 30f. 24, 1. 26 geigen" (G. 34). Mithin ift ber Gebrauch von אלהרם nicht bas Charafteriftitum eines Berfaffers, ber gwar Rabme meinte, ibn aber nicht mit Ramen nannte, und fur ben Gebrauch von אלהים neben יהורה muß eine andere Erflarung als bie aus ber Berfchiebenheit ber Quellen gefucht werben. Sie liegt barin, "bag Globim in ber alteren voregis lifden Beit einen polytheiftifchen Rlang batte" (G. 35). Elobim ift in ber Benefis, foweit alte Ergablungen in Betracht tommen, ein Beweis für ben polytheiftischen Ursprung berselben. 200 - fteht, banbelt es fich entweber um eine Bearbeitung alter, polntheiftischer Erzählungen in monotheistischem Sinn ober um Erzählungen, in benen von vornberein nur an Johme, ben Gott Ifraels, gebacht mar. Die Analpfe führt unter biefem Befichtepuntt ju bem Ergebnis, bag vier Schichten von Cagen ju untericeiben find: 1) Cagen von ungetrubt polytheiftifchem Charafter, Die Jahme nicht fennen, und in benen ber perfonliche Schutgott ber Batriarden " ("ber Gott, welcher mein herr ift") beißt. 3. B. 35, 1-7, ber Grunbstod von Rap. 1; 20: 28, 1-9; 6, 9-9, 17; 2) Cagen, welche Jahme ale einen unter ben Gottern tennen, 3. B. Rap. 4; 9, 18-27; 22; 27; 28, 11-22; 29-31; 39; 3) urfprunglich polytheistische, bann aber auf Jahme übertragene Eagen, j. B. Rap. 2-3; 6, 1-8; 7, 1-5; 8, 20-22; 11, 1-9; 16; 18-19; 24; 25, 19-34; 26. Alle biefe Sagen wurten fpater monotheiftifch gefaßt, weil man ben polytheiftifchen Rlang von Globim nicht mehr borte. Diefer Beit geboren an 4) bie monotheisifchen Eagen 15, 1-6; 17; 35, 9-15; 48, 3-6 (6. 82 f.). Allfo: abgefeben von einigen wenigen fpaten Rachtragen ift ber gefamte Inhalt ber Genesis ursprünglich polytheistisch und ist jedes verdes aus ber polytheistischen Dentweise ber Berfasser zu erklären. Das soll nicht bloß für die Genesis gelten, sondern für das ganze Alte Testament, soweit es aus alter Beit stammt! Man wird zugeben müssen, das das eine wirklich neue These ist, die, wenn sie sich dewahrheitet, nicht bloß die neuere Urkundenhypothese stürzt, sondern die ganze alttestamentliche Wissenschaft revolutioniert. Für viele wird der Radikalismus dieser These genügen, um sie als versehlt zu betrachten. Aber die Wissenschaft hat die Pflicht, auch diese These zu prüsen.

Ich gebe ohne weiteres zu, daß in einigen Fällen der Beweis ziemlich sicher erbracht ift, daß eine Sage von hause aus polytheistisch
war und erst setundar auf Jahwe übertragen ist, z. B. die Sintslutgeschichte, deren rein polytheistische Form wir ja noch aus babylonischen Duellen besten. Ich leugne auch nicht, daß im alten Frael nicht in
allen Areisen Jahwe als einziger Gott verehrt wurde, und daß manche
Einzelzüge der Geness aus einer polytheistischen Dentweise eine leichtere
Erklärung sinden als aus monotheistischen. Aber das int nicht die Frage,
ob hier und da Spuren des Bolytheismus erhalten sind oder wenigkens
noch durchschmmern, sondern ob wirklich alle alten elobistischen Erzählungen ursprünglich polytheissisch waren und ob jedes alte wird polytheistischen Sinn gehabt hat.

Bir fragen gunachft, ob bie These ausreichend begrundet ift. 1. Der Berfaffer ftust fie bamit, bag bie gewöhnliche Erllarung fur ben Gebrauch von mich in ber angeblichen Quelle E nicht gureicht, weil bann ber nicht gang feltene Gebrauch von Ernach Er. 3, 14 nicht erflarlich mare. Run fieht bie Sache boch fo, bag Er. 3 eben ber Gott, ber anfangs als mind bezeichnet ift, jum erften Rale feinen Gigennamen funbgibt. Das ertlart, warum ber Berfaffer biefer Stelle bis hierher ben Ramen :: fonjequent vermieben bat, forbert aber nicht, bağ er von nun an tonfequent foreiben mußte. Übrigens batte ber Berfaffer boch nicht einfach ignorieren follen, bas ich felbft eine Er-Marung für ben Bechsel von mir und wieden geben versucht habe (val. in biefer Beitschrift, Jahrgang 1899, G. 339 ff.). - 2. Gerbmans folieft ferner: Da bie voregiliiden Bropheten immer Jahme fagen, so ift eine Schrift, bie tonsequent Globim anwenbet, ein Ratfel, wenn Clobim - Jahme ift; mithin ift Clobim nicht = Jahme. Beilaufig ift es boch gar nicht richtig, bag in einer gangen "Schrift ober Sammlung" (ber Berfaffer meint E) "ber Rame Jahme auch im Munbe ber Schriftsteller gar nicht vorlommt"; benn in E finbet fich von Gr. 3 ab ber Rame arre neben pringe. Gefest aber, E brauchte tatfaclich nur meines Grachtens gab ce allertings einmal eine elobiftiide Schrift [E1], von ber bas gelten wurde), fo ift boch ber Schluß bes Berfaffers nicht zwingend. And wenn ber Globift bei Globim an feinen anberen

Bott als Jahme bachte, tonnte er boch irgenbwelchen Grund haben, ben Namen Jahme zu vermeiben, etwa ben, bag in ben Rreifen, aus benen er ftammte, eine Scheu vor bem Gebrauch bes beiligen Ramens berrichte, wie im fpateren Jubentum, ober bag bier bie Rennung Gottes mit feinem Eigennamen ebenso ungebräuchlich war wie bei vielen Ranaanitern, bie ihren Gott einfach ben herrn (Nrr, ben Gigentumer (soil. bes Lanbes, ober ben Ronig (בעל ) nannten. — 3. Der Berfaffer folieft ferner aus bem Berbaltnis von Er. 21, 6 und Deut. 15, 17, bas ber Deuteronomist bas מלהרם in Er. 21, 6 polytheistisch verstand und deshalb ausmerate. Gefett, D batte an biefer Stelle wirklich ausgemerat, weil es fur ihn einen polytheiftischen Rlang batte, fo folgt boch nicht, bag אלהים an allen Stellen biefen Rlang batte. Aber es ift nicht einmal sicher, daß D das wehre in Er. 21, 6 polytheistisch auffahte. Rehmen wir an, er hatte אלהים bier von Jahme verftanben, fo tonnte es ibm boch anftogig fein, weil bier Jahme an ber Sausture anwelend zu fein ichien in Form eines Jahmebilbes. Schließlich ift nicht einmal sicher, bag D bas שלהים von Er. 21, 6 ausmerzte; möglicherweise bat in bem Eremplar bes Bunbesbuches, bas fur Deut, 15, 17 benutt wurbe, ber gange Satteil רהגישר אדניר אל-האלהים gar nicht gestanden, benn Er. 21, 6 a a und 6 a & fceinen banbidriftliche Barianten au fein (beachte das boppelte רד.גרשר,). - 4. Endlich beruft fich ber Berfaffer auf Am. 4, 11, wo on in ber Rebe Jahmes nur von einem von Rabme verschiebenen Gott (ober Gottern) verftanben werben tonne. Daraus folgt boch nur, bag bie Berftorung Soboms einem ober mehreren anderen Globimmefen gugeschrieben murbe, aber nicht, bag מלהים ftets andere Gotter bezeichnen mußte. Es ift eben immer wieber ju betonen: baß אלהים auch anbere Wesen neben Jahme bezeichnen fann, ift ja gar nicht ftreitig, sonbern um die Frage handelt es fich, ob in alter Zeit שלהים überall anbere Gotter (ober einen anberen Gott) bezeichnen muß. Dafur ift tein Beweis erbracht.

Bir tonnen aber weiter gehen und sagen, es ist positiv zu beweisen, daß schon in alter Zeit אלדירם zur Bezeichnung Jahwes gebraucht wurde. אלדירם sindet sich bekanntlich auch in den Sinaiperikopen zur Bezeichnung des Gottes, der mit Jirael einen Bund schloß, bezeichnet hier also zweisellos den Bundesgott Israels. Wenn jemand behaupten will, Israels Bundesgott war anfänglich nicht Jahwe, sondern erst später trat Jahwe an die Stelle eines älteren Bundesgottes, so mag er das tun; aber ernst genommen zu werden kann er nicht beanspruchen. Ich verweise serner auf Jos. 24. Ich will die Möglichkeit zugeben, daß hier in B. 1 und 26 erhalten hat. Josua stellt hier dem Bolte die Wahl, ob es fremden Göttern oder dem Gotte dienen wolle, der es aus Agypten erzettet und nach Kanaan gesührt hat. Es mag ursprünglich im ganzen

Rapitel nicht ein einziges Mal Jahwe genannt sein, aber baß ber Gott Fraels, ber zu ben anberen Göttern in Gegensatz gestellt wird, kein anberer sein kann als Jahwe, ift boch klar. Undernsalls ließe sich die Ibentität zweier verschieben bezeichneter Bersonen überhaupt micht beweisen.

Bum Solus fei noch tury mitgeteilt, wie fich ber Berfaffer bie Entftehung ber Benefis auf Grund feiner Analofe bentt. Den Grundftod bildet Die Toledothiammlung 5, 1-32; 6, 9-22; 7, 6-9, 17-22; 8, 1-19; 9, 28-29; 11, 10-26, 27-32; 12; 13, 1-13. 18; 15, 7-12, 17-21; 23; 25, 7-11, 19-34; 27; 28, 11-22; 32, 4-23; 33, 1-17; 35, 1-8, 16-20, 23-29; 36, 1-14; 37, 2. 25-27. 28 b. 34. 35; 40-42; 45, 1-27; 46, 2b-7; 47, 6-12. 28; 49, 1a. 29-33; 50, 12-13. Die Sammlung weift altere und jungere Beftanbteile auf, ift aber noch porerilisch, wohl ichon por 700 entstanden. Jahme ift bem Berfaffer nur einer ber Gotter, wohl auch ber Schubastt ber Batriarden. Sammlung wurde balb burch Rachtrage allerhand alten Materials erweitert, 3. B. 32, 24-33; 35, 21-22; 29, 1-32, 3 ufw. 312 beuteronomiftifder Zeit wurde eine Bearbeitung vorgenommen, wobei noch einige urfprunglich polutheiftische, boch monotheiftisch bearbeitete Sagen nachgetragen wurben; biefe Ergangung fand erft in ber nacherilifden Beit ihren Abidluk. Im ganzen allo eine etwas tomplizierte Form ber alten Ergangungshupothefe!

Es ift nicht bloß ein Richtsehenwollen, wenn ber Berfasser keine 3mftimmung sindet. Seine Grande gegen die bisher herrschende Ansicht sind wirklich nicht beweisträftig, und seine eigene These ist viel zu wenig begründet, als daß sie anerkannt werden konnte. Die aber, die in Gerdmans Borgeben den Ansang vom Ende der modernen Bentateuchtritik begrüßen, werden wohl noch lange vergeblich warten mussen.

Salle a. 6.

C. Stenernagel.

2.

Cinleitung in das Nene Cestament. Bon D. Fritz Barth, orbentl. Professor an ber Universität Bern. Güterslof bei E. Bertelsmann, 1908. IV u. 467 S. 8°.

Der Berfaffer ftellt fich die Anfgabe, eine nicht allzu ausführliche Ginleitung ju schreiben, welche aber wirflich jur Ginleitung in bas Ber-

ftandnis des Reuen Teftaments bienen und bie einzigartige Große bicfes Buches richt vermifchen, fonbern gur Geltung bringen foll. Damit will er fein Wert einerseits von fo ins Spezielle gebenben Arbeiten untericheiben, wie ber von Rabn und ber unvollenbeten von Gobet, anberfeits von rein popularen wie ter von Schlatter, endlich von folden, Die meniger in ben Inhalt bes Reuen Testaments einführen als in bie theologischen Streitigkeiten über basselbe. Bor allem will er Studenten ber Theologie, welche mit bem Reuen Testament befannt werben wollen, und folden Theologen im Umt bienen, die fich von dem Stande ber wiffenicaftliden Forfdung Rechenschaft ju geben munichen. Der fo von ibm selbst gezeichneten Aufgabe bat ber Berfasser sich mit großem formalen Befdid erledigt. Die Darftellung in feinem Buch ift überaus Har und burchsichtig, woju ibn vielleicht noch mehr als feine jetige atabemische Tatigleit feine frubere Birtfamteit an ber Brebigerichule in Bafel befabigt bat. Aber nicht nur ber Darftellung ift folde burchfichtige Rlarbeit nadzurühmen, fondern auch bie gange geiftige Art bes Berfaffers zeuat von einer feltenen Ginfachheit in ber Auffaffung und Behanblung selbst schwieriger Brobleme, womit die Runft in Busammenbang ftebt, fic auf bas ju befdranten, was wirtlich wichtig ift, bagegen allgu Spezielles auszuicheiben. Dan wird ibm jugeben muffen, bag bei einem Dinimum von Literaturangaben und Spezialuntersuchungen alles gur Sprache getommen ift, mas fur ben von ibm bezeichneten Rreis von Lefern "ju wiffen notwendig ift". Es liegt mir fern, irgend jemandem bas Recht ju verschranten, feine Aufgabe fich fo ju ftellen, wie es ihm gerabe genehm ift, aber boch barf man fragen, ob ben Studierenben in bem Buch wirtlich alles gegeben ift, mas fie beburfen. Gerabe in bezug auf bie Literaturangaben mochte ich bas bezweifeln. Die meiften Studenten find in ber Lage, fich über jebe theologifche Difgiplin nur ein Wert anicaffen ju tonnen. Darum muß folch Bert ihnen bie notige Unterlage geben, um wenigstens auf ben hauptpuntten weiterarbeiten gu tonnen, und baju gebort eine umfaffenbere und genauere Ungabe ber Literatur, ale fie unferem Berfaffer beliebt bat. Raturlich rebe ich nicht von irgendwelcher Bollftanbigfeit, aber boch von Genauigfeit ber Buchertitel in gewiffen Grengen. Bei ber Erorterung ber Baftoralbriefe g. B. nennt ber Berfaffer eine Reihe von Ramen folder, welche beren Echtheit gang ober teilweise leugnen, ohne baß irgenbwo bie Titel ber betreffenben Bucher fo genau angegeben werben, bag ber Lefer fie banach fich verschaffen tann. Be weniger wir Dozenten mit Recht beutzutage uns in ben Borlefungen barauf einlaffen, Buchertitel ju biltieren, befto notiger ift es, bag wenigstens in ben für Stubenten geschriebenen Berten bie wichtigfte Literatur genau angegeben wird. Dit Dagen gegeben und in Anmertungen verwiesen, werden folche Angaben ben Umfang eines Bertes nicht wefentlich vergrößern. Es ift wirklich nicht Heinliche Schulmeisterei, wenn ich hierauf Gewicht lege. Rur allzu viele Stubenten begnügen sich mit dem nötigsten "Bissensstoff", lassen es aber an jedem eingehenden selbständigen Studium und eigener Durcharbeitung irgendwelcher speziellen Fragen sehlen. Wir mussen ihnen daher schon durch Literaturangaben ein solches Studium nahelegen und ihnen die nötigen Unterlagen dasur geben. Dagegen muß rühmend hervorgehoben werden, daß der Bersassen bei den wichtigsten Broblemen sich nicht begnügt, seine eigene Meinung darzulegen, sondern auch die abweichenden mit verhältnismäßig ausssuhrlicher Angabe der Gründe vorsührt, und das ist allerdings sehr viel wichtiger als jene literarischen Rotizen, aber es gilt das eine zu tun und das andere nicht zu lassen.

Der Standpuntt bes Bertes ift ein fehr tonfervativer. Als unecht gilt bem Berfaffer eigentlich nur ber zweite Betrusbrief, aber auch bier fest er bingu, fo wie ber Brief vorliege, ftamme er nicht von Betrus: brauche aber nicht außer allem Bufammenhang mit Betrus zu fteben. im erften und britten Rapitel tonne petrinifdes Gut verarbeitet fein. Die Unmöglichkeit lagt fich freilich nicht beweifen, aber fur bie Birklichteit biefer Annahme fehlt uns boch jeber Anhalt, und gerabe biejenigen Sape, welche am meiften perfonlichen Charatter an fich tragen, wie bie Erinnerung an die Berflarungsgeschichte ober bas Urteil über bie paulinifchen Briefe, find fo geartet, baß fie bie großten Bebenten gegen bie Abtunft von Betrus erregen. Über bie paulinifden Briefe herricht ja heutzutage eine ziemlich weitgebende Übereinstimmung. Die fünf Briefe, über bie am meiften Streit ift, 2 Theffalonicher, Ephefer und Baftoralen, fieht ber Berfaffer als echt an. Um wenigsten fceint mir ber Beweis der Echtheit bei ben Baftoralbriefen gelungen zu fein. 3ch gebe bem Berfaffer recht, bag in ber Sprace biefer Briefe bie Sauptichwierigkeit liegt, aber bie Bemerkungen, burd welche er biefe Schwierigfeit ju überwinden sucht, reichen boch nicht aus. Man tann jugeben, bag ber Unterfcied zwifden ben Baftoralbriefen und ben fonftigen Baulusbriefen in biefer hinficht viel geringer ift als ber zwischen Baulus und bem Bebraerbrief ober amifchen bem erften und zweiten Betrusbrief, aber er ift namentlich in 1 Timotheus und Titus boch fo groß, bag ich wenigstens bier wie in bem Mittelftud bes 2 Timotheus bie Bertunft von ber eigenen Sand bes Paulus nicht für möglich halte. Auch bag neue Gegenftanbe notwendig auch neue Begriffe in ben Sprachichat mitbringen, ift an fich richtig. Aber auch wenn man bas in Rechnung giebt, - was boch wefentlich auf bem lexitalifden Bebiete liegt -, bleibt bes Abweichenben mehr als genug übrig, um barüber nicht hinwegtommen zu tonnen. fowenig icheint mir bie Berufung auf bas bobere Alter bes Paulus und auf bie Beftimmung ber Briefe für einzelne bem Baulus naberftebenbe Berfonen viel auszutragen. Berhaltnismäßige Rurge ber Bebandlung ber einzelnen Fragen tonnte baburch ertlart werben, nicht aber, bag bie gange

ftiliftifde Art und bie inneren Dentformen, wenn ich ben Ausbrud gebrauchen barf, fo anbers find als in ben anderen Baulinen. Auch unfer Berfaffer will bas Ratfel ber Briefe burd ibre Unterbringung in einer zweiten Gefangenschaft losen, und mit ber Annahme einer folden befindet er fich augenblidlich wohl in ber Majoritat. Ich meinerfeits muß jeboch behaupten, daß bie fpanifche Reife mir burch die Trabition folechterbings nicht genügend geftust und burd innere Brunde ausgeschloffen ju fein fceint, überhaupt aber eine zweite Gefangenschaft febr zweifelhaft bleibt. Benigftens bie befannte Stelle bes 1. Rlemensbriefes muß meines Erachtens völlig außer Rechnung geftellt werben : ich halte fur beweisbar, baß die spanische Reise baraus nicht allein nicht bewiesen werden tann, fonbern ber Busammenhang wie ber Musbrud an fie ju benten ver-Dit Freude habe ich es begruft, bag ber Berfaffer fich wiber bie fübgalatische Bestimmung bes Galaterbriefes entscheibet. Je mehr biefe Sypothefe mir bie Ronfequeng Bahns notig ju machen icheint, ben Galaterbrief in die Beit ber zweiten Diffionereife, ja vor die Theffalonicherbriefe gu fegen, um fo unmöglicher fceint fie mir ju fein.

In bezug auf die nichtpaulinischen Briefe ift ja die Ubereinstimmung beutzutage eine febr viel geringere als in bezug auf die Baulinen, und ich befinde mich bier auch in weitem Umfang in Widerspruch gegen unferen Berfaffer. Bunadft binfictlich bes Bebraerbriefes. Sier ift bie erfte Frage, ob wir einen wirklichen Brief por uns haben ober eine Bredigt ober Abbanblung. Roch Brebe bat in feiner letten Schrift benjenigen Teil ber Schrift, welcher brieflichen Charafter an fich tragt, b. b. ben Solug, als einen fpateren Bufat zu erweisen gefucht, burch ben ber Ginbrud eines Baulusbriefes hervorgerufen werben follte. In biefem Augenblid hat Burggaller (3RTB 1908, 2 6. 110 ff.) nicht ohne Gefcid baacaen volemifiert und ftatt beffen bie Sypothefe aufgestellt, es handle fic um eine ursprunglich munblich vorgetragene Rebe, welche bann von bem Berfaffer niedergeschrieben und an einen bestimmten Lefertreis gefanbt Rur lagt fich fragen, ob es ber Annahme einer folden Rebe überbaupt bebarf. Ift ber Brief fo, wie er porliegt, in feiner Sauptmaffe enticieben eine Abhandlung, fo folieft bas nicht aus, bag er von vornberein au fdriftlicher Berfenbung beftimmt war. Denn man tann bod auch eine folde Abhandlung für Answärtige schreiben und, wenn bas gescheben ift, am Schluß perfonliche Rotigen bingufügen. Auch ber feblende Briefeingang ließe fich fo febr wohl ertlaren : ber Berfaffer batte eben ursprünglich eine Abhandlung im Sinne und begann baber obne briefliche Form, fant fic aber am Schluffe bewogen, einige briefliche Rotigen, die er vorber gar nicht beabsichtigt batte, binguguffigen. Die Sowierigfeit liegt nur barin, einen Leferfreis ju finden, fur ben gerabe Timotheus, ber Begleiter bes Baulus, Intereffe batte, ohne bag bie Befer bod ju ben paulinischen Gemeinden gehörten. Bie aber auch über ben

राज्यकार कार क्रमान्त्र का वह होते हो काराव व्य बार केर्य होते und haben, eit ein Armatun. bei beiteren bieder aus meinen bei dendring an Schaf in ones Erri übergele. In beging auf be ! berr which his Buch his Antonium an his his Britis and and also make an one meaning advantage framework products Change of mix broady has next take humanic Manageric analysis was at his at more than their is been entired principles. property from history has he dies Jahrenfrichen generent ein mi In her meinen bei in mer mehrnt mit Ander gegennt ! का के प्रकार केर्पयोक्तव व्यवस्थात. क्षेत्र के ते कार कर कृत्य But he diente fieche beier mit met abermet. Die 2 3 Die bes Einfreiteile, bes ber Bier was Anners um geme Sannt. Steine mie Ermein meiner, be für Jenemannen meine ber 300 Street: sang ber Submann miter. Eine mas der Ment parte dat in der Berrang und Krie. um Candinatum, und gemein um feiningen und be Luckenben. Bei und si Fe triche antiquità responsers une un une une ligationne l as he formum. Com his is a house amount market, it i the dealers are the part of the part of the केराई का नेपास्ताक का का देश देश केरा नेपास का नेपास्ता का है। ne die de des neuenale. De Brotte eine finete in Fil grit amer mat fine bie ertritter mas diene ber Men! Between the second as the table as in den dere der e Sinie de Korrennen der de Sinie te antiferration and the first Language amount and was the first and the second and the second म । ए देखान कामन स्थापन क्षेत्रक कामन कामन Suite to a realizer out to be breath formatte a def. un' i man dance ann manere, de de Su Comme de Tall . Terreporte tal an and mate the France come. See See F wit all me willinge, with he manifoldings are be to be The second section of the 2 to any last a promittee tage and, it manufact and f There was be one bid the same we have been been Liverine, de le programme à française appear appear Tier s. de americani de la color de la col the contact the Sherman, was all the test territors. 📨 🕏 the Course was the propagation or business assets the second second and the second second second second NOTE OF THE PROPERTY AND THE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PROPERTY ADDRESS OF THE PROPERTY

----

e er ei

este inc esse inc

E 25.3

- T E :

er : : ::

الجحفة

THE P.F.

- I

T = I

32 11

<u>. 5 :</u>

===

2 m 2

L & I =

: == :

: x =:

**z** = :.

ニュニュ

x \_ x

: = : **=** 

==

Z =.

· ==:

T THE .

2:5

==:

== · !

# E

2 =

bober fei als bas Jubentum. Satte also ber Berfaffer nach Barthe Musbrud ihnen ben Bert bes driftlichen Beile an bem bemonftrieren wollen, mas ibm felbst früher bas Sochite gemefen mar, so batte er febr toricht gehandelt; benn er hatte überfeben, bag in biefer Beziehung feine Lefer gang anbers ftanben als er. Dagegen wird ber gange Brief verftandlich und eine innere Einheit, sobald man ihn an geborene Juden gerichtet sein laßt. Solche konnten allerdings daran Anftoß nehmen, daß ber driftliche Rultus ihnen teinen Erjag biete fur bas reich burchgebilbete Briefter- und Opfermefen bes alten Bundes. Der gange Brief ift getragen von bem Gebanten ber erhohten Berantwortlichfeit, welche bas Christentum seinen Betennern bem Jubentum gegenüber auferlege, weil bie Bunbesmittler bes Alten Teftamentes, bie Engel, Mofes und Aaron, unvergleichlich viel niedriger fteben als ber Bundesmittler bes Reuen Teftamentes. Diefe gange Erörterung bat, soweit ich febe, nur Sinn gegenüber jolden, bie geneigt maren, Dieje Soberstellung Chrifti über ben Trägern bes Alten Bunbes zu bezweifeln, b. h. eben den Juden gegen-Aber ben tiefften Grund ber Difftimmung gegen ben neuen Glauben sieht ber Berfaffer in Leidensscheu. Diefe Leiden muffen nach bem gangen Busammenhang fie ju bem Urteil veranlaßt haben, bas Chriftentum fordere Opfer von ihnen, welche feinen Bergleich aushielten mit bem, mas es ihnen bringe. Demgegenüber ftellt fich ber Berfaffer bie Aufgabe nachzuweisen, bag trop entgegengefesten Scheines alles, mas bas Jubentum bat, im Chriftentum nicht nur auch, sonbern fogar nach Art und Mag in viel boberem Grabe vorhanden sei, und daß es fic baber lohne, auch Anfechtungen und Leiben in ben Rauf zu nehmen. Im Dienst dieser These steht alles und jedes im Briefe, namentlich auch bie Bergleichung ber beiberseitigen Bunbesmittler. Go glaube ich alfo ben Gegenbeweis von Barth nicht nur widerlegt, sondern auch die Rotwendigfeit, ben Brief an Jubendriften fein ju laffen, aus dem Gefamtinhalt bewiesen zu haben. Ich tann nicht anders urteilen, als baß jeber Sat bes Briefes erft gang verftanblich wirb, wenn man von biefer Unnahme ausgeht. Sein anberer Grund, wo man folde judendriftliche Bemeinde fuchen folle, lagt fich nicht fo leicht wiberlegen. folimmiten Falle mußte man boch fagen: bag wir folche Gemeinde nicht fennen, tommt nicht auf gegen bie meines Grachtene unwiderlegliche Latfach:, bag ber Brief eine folde vorausfest. Darum will ich auch nicht hier ben Rachweis antreten, daß folche Gemeinde in ber Zat fich benten laßt, benn ich murbe bamit bod im Bereich ber Sppothese fteben bleiben, und barum giebe ich vor, mich einfach auf bas Beugnis bes recht verstandenen Briefes felbft zu berufen, ber bie Birtlichteit folder Bemeinde voraussest. Es verfteht fich von felbft, bag bei meiner Auffaffung bes Briefes er por ber Berftorung Jerufaleme gefdrieben fein muß; denn fonft hatte fich ber Berfaffer gewiß bas einfachfte und burch-

Brieficluß zu urteilen fei, daß wir im wesentlichen eine Abbandlung vor uns baben, ift ein Refultat, bas befteben bleibt, auch wenn biefe Abhandlung am Solus in einen Brief übergeht. In bezug auf die Abreffaten foließt fic Barth ber Auffaffung an, bag ber Brief nach Rom und also nicht an eine wesentlich jubendriftliche Gemeinde gerichtet fei. Obwohl ich mir bewußt bin, einer febr geringen Minoritat anzugeboren, muß ich doch an meiner icon fruber in biefer Beitschrift geaußerten Uberzeugung fteben bleiben, bag bie Lefer Jubendriften gemefen fein muffen. 3d barf verfichern, bas ich immer wiederholt mir Dube gegeben babe, mir bie neuere Auffaffung angueignen, aber es ift mir nie gelungen. Auch die Grunde Barthe baben mich nicht überzeugt. Mir ift in der Tat bas Enticheidende, bag ber Brief vom Anfang bis jum Schluß ausfolieflich mit Beweifen operiert, die fur Beibendriften unter ber gegebenen Boraussesung feine Bebeutung batten. Denn mas ben Brief gusammenbalt, ift bie Barnung vor Abfall vom Chriftentum, und zwar infolge von Bebrangnis infolge bes Chriftenftanbeg. Bas balf es, Beibendriften ausführlich nachzuweisen, wie viel bober bas Chriftentum ftebe als bas Rubentum? Denn baß fie zu biefem abfallen wollten, ift boch vollig unwahrfceinlich. 3ch tann nicht finden, bag, wie Barth fich ausbrudt, diefe Argumentation aus bem Inhalt ein Bedürfnis bes Berfaffers mit bem ber Lefer verwechfle. Der Berfaffer fei obne Ameifel ein Jubendrift gewefen und fuble fich gebrungen, feinen Lefern ben Bert bes driftlichen Beils an bem zu bemonftrieren, was ibm früher bas bochfte gewesen sei, und was auch feine Lefer aus ben LXX gefannt batten. Sang ebenfo babe ja Baulus bie Rechtfertigung burch ben Blauben feinen beibendriftlichen Lesern aus bem Alten Testament bewiesen. nachst past bie julest genannte Analogie gar nicht. Denn bie Beibendriften bes Baulus murben von ben Jubaiften beftimmt, ber Lehre bes Baulus fich zu entziehen und mit bem Jubentum Gemeinschaft zu pflegen, und fo mußte Baulus ihnen nachweisen, bag bas Alte Testament felbft richtig verftanben für ibn und wiber feine Begner zeuge. Gine Unalogie mare also nur vorhanden, wenn die beibendriftlichen Lefer bes Sebraerbriefes von Juben bestürmt maren, ftatt bes Chriftentums bas Jubentum anzunehmen. Das ift aber eine Borausfesung, Die an fich unwahrscheinlich ift und um so unwahrscheinlicher wird, je tatholischer und je fpater man ben Brief benit. Wo baben wir irgenbeinen Unlag ju ber Unnahme, bag bie Beibendriften in Berfuchung gewesen maren, jum Judentum überzugeben? Fielen fie vom Chriftentum ab, fo fielen fie ins heibentum jurud. Die Argumentation, bas Chriftentum fei etwas Befferes als bas Jubentum, war also eine febr verfehlte; benn bas Alte Testament war ben Beibendriften erft Autorität geworben baburd, baß fie Chriften wurben, und baber tonnte man bas Chriftentum ihnen, wenn fie von ihm abfallen wollten, nicht bamit rechtfertigen, bas es boch

bober fei als bas Jubentum. Satte also ber Berfaffer nach Barthe Musbrud ihnen ben Wert bes driftlichen Beils an bem bemonftrieren wollen, mas ibm felbft fruber bas Socite gemefen mar, fo batte er febr toricht gebandelt; benn er batte überfeben, bag in biefer Begiebung feine Lefer gang anbers ftanben als er. Dagegen wird ber gange Brief verftandlich und eine innere Ginheit, sobald man ibn an geborene Juben ge-Solche tonnten allerdings baran Anftog nehmen, bag richtet fein laßt. ber driftliche Rultus ihnen feinen Erfag biete fur bas reich burchgebilbete Briefter- und Opferwesen bes alten Bunbes. Der gange Brief ift getragen von bem Gebanten ber erhöhten Berantwortlichfeit, welche bas Chriftentum feinen Betennern bem Jubentum gegenüber auferlege, weil bie Bunbesmittler bes Alten Teftamentes, Die Engel, Mofes und Maron, unvergleichlich viel niebriger fteben als ber Bundesmittler bes Reuen Diefe gange Erorterung bat, soweit ich febe, nur Sinn gegenüber jolden, die geneigt maren, Dieje Boberstellung Chrifti über ben Tragern bes Alten Bunbes ju bezweifeln, b. b. eben ben Juben gegen-Aber ben tiefften Grund ber Difftimmung gegen ben neuen Glauben fieht ber Berfaffer in Leibensichen. Diefe Leiben muffen nach bem gangen Busammenhang fie ju bem Urteil veranlagt haben, bas Chriftentum forbere Opfer von ihnen, welche feinen Bergleich aushielten mit bem, mas es ihnen bringe. Demgegenüber ftellt fich ber Berfaffer bie Aufgabe nachzuweisen, bag trop entgegengesetten Scheines alles, mas bas Jubentum bat, im Chriftentum nicht nur auch, fonbern fogar nach Art und Dag in viel boberem Grabe vorhanden fei, und bag es fic baber lobne, auch Anfechtungen und Leiben in ben Rauf zu nehmen. Im Dienst biefer These steht alles und jedes im Briefe, namentlich auch bie Bergleichung ber beiberfeitigen Bundesmittler. Go glaube ich alfo ben Begenbeweis von Barth nicht nur wiberlegt, sonbern auch die Rotwendigfeit, ben Brief an Judendriften fein ju laffen, aus dem Gefamtinhalt bemiefen ju haben. 3ch tann nicht anders urteilen, als bag jeber Sat bes Briefes erft gang verftanblich wirb, wenn man von biefer Unnahme ausgeht. Sein anderer Grund, wo man folde judendriftliche Bemeinbe fuchen folle, lagt fich nicht fo leicht wiberlegen. folimmiten Salle mußte man bod fagen; bag wir folde Gemeinde nicht fennen, tommt nicht auf gegen bie meines Grachtens unwiderlegliche Tatfacht, bag ber Brief eine folde vorausfest. Darum will ich auch nicht bier ben Nachweis antreten, bag folde Gemeinde in ber Tat fich benten laßt, benn ich murbe bamit bod im Bereich ber Sppothele fteben bleiben, und barum giebe ich vor, mich einfach auf bas Beugnis bes recht verstandenen Briefes felbft ju berufen, ber bie Birklichteit folder Gemeinde voraussest. Es verfteht fich von felbft, daß bei meiner Auffaffung bes Briefes er vor ber Berftorung Jerufalems gefdrieben fein muß; benn fonft batte fich ber Berfaffer gewiß bas einfachfte und burchschlagenbste Argument nicht entgehen lassen, das in den Flammen Jerusalems mit der Berstörung des Tempels und seines Kultus gegebene Gerichtsurteil Gottes selber. Auch die Stelle 8, 13 weist meines Erachtens unbedingt auf die Beit vor Eintritt der Ratastrophe.

Die tatholischen Briefe fieht Barth samtlich als Berte ber an ber Spipe genannten Berfaffer an mit Ausnahme bes 2. Betrusbriefes. 3d tann ibm nur in bezug auf 1 Betr. folgen, obwohl ich gerabe an biefer Stelle feiner Argumentation teine burdichlagenbe Rraft gufprechen fann. Man wird meines Grachtens hier nicht viel weiter als zu bem negativen Urteil tommen, bas bie Unechtheit bes Briefes nicht bewiefen ift. Spuren fpaterer Beit, namentlich einer Christenverfolgung im pollften Sinne bes Bortes, tann ich in bem Briefe nicht entbeden; im Gegenteil Scheint mir ber hypothetisch bingestellte Sas 3, 17 el Pelor to Panua Tou Jeou eine eigentliche Berfolgung auszuschließen. Dir ift bie Sauptfache, daß bie gange Gigenart bes Briefes mit seiner Anlehnung an Baulus, aber fo, baß babei bie paulinifden Gebanten in ihrer Scharfe und Bestimmtheit abgeminbert werben, überhaupt bie, ich mochte fagen, gemeindriftliche Saltung besselben mir psychologisch mit bem aufs befte gu ftimmen scheint, was wir sonft im Reuen Testament über die geistige Gigenart bes Betrus erfahren. In bezug auf ben Jatobusbrief bin ich lange Beit ber Deinung gemefen, bag er bas altefte Schriftftud bes Reuen Teftamentes fei, und glaube noch jest, bag nach vielen Seiten er fic unter biefer Borausfenung am einfachten erlätt. Aber bie febr ftarte Abhängigleit von alttestamentlichen Apolrophen und vor allem die Sprace bes Briefes baben mich boch mehr und mehr an jener Auffaffung irre gemacht. Sicher ift mir nur, bag ber Brief entweber gang frub ober gang frat angufeten ift, unter teinen Umftanben aber in bie fechaiger Rabre gebort.

Die Darstellung ber synoptischen Evangelien gehört meines Crachtens zu ben hervorragendsten Teilen unseres Werles. Die oben gerühmte Klarbeit und Durchsichtigkeit der Darstellung und die weise Beschränkung auf die hauptsachen tritt hier besonders hervor. Ich stimme dem Bersasser dei, daß aus der bekannten Stelle des Bapias über Matthäus an sich nicht solgt, daß letzterer nur eine Redesammlung geschrieben hat: da Bapias seinerseits nur in seinem Werk Worte des Herrn behandelt hat, ist es sehr möglich, daß er die Lóyia des Matthäus nur erwähnt, weil für ihn nur sie in Betracht gekommen sind. Aber aus inneren Gründen ist bennoch anzunehmen, daß unserem Matthäus und Lukas eine Schrift zugrunde gelegen hat, welche wesentlich Worte des Herrn enthielt, und da unser erstes Evangelium in seiner jezigen Gestalt unmöglich von einem Augenzeugen herrühren kann, wird es immer das Wahrscheinlichste bleiben, daß jene Spruchsammlung vom Apostel Matthäus hergerührt und unserem Evangelium, bessen einen Hauptbestandteil sie bildet, seinen jezigen

Ramen gegeben hat. Dagegen muß ich fortgefest behaupten, bag Martus bie loyea nicht benust und gefannt bat. Es ware mir völlig unertlarlich, marum er anbernfalls fich bie wichtigften Bestanbteile ber Loyea batte entgeben laffen. Ich fann bas zweite Evangelium nur begreifen, wenn, wie es Papias barftellt, ber Berfaffer nichts gewollt bat als bas zusammenftellen, mas er in ben Bredigten bes Betrus gebort batte, und swar in ber Reit, wo er mit biefem jusammen in Jerufalem gelebt bat. In ber johanneischen Frage ftimme ich im Enbrefultat auch jest noch mit Barth überein, habe aber boch ben Ginbrud, baß bier weniger als sonft bei ibm bie Grunbe gegen die Echtheit in ihrem vollen Gewicht jur Anertennung gefommen find. Das Problem ift wirtlich fdwieriger, als man nach feiner Darftellung annehmen follte. 3d glaube, bag vor allem zwei Sate fur eine fruchtbare Behandlung ber Frage in ben Borbergrund gestellt werben muffen: erftens, bag wir nirgende im Evangelium ipsissima vorba bes herrn, sonbern ftets nur eine Darlegung ber Gebanten baben, welche fich bem Berfaffer als ber tieffte Gebalt bes von Refus Befagten ergeben batte, und zweitens, bag biefer Rommentar fic als innerlich authentisch baran erprobt, bag, wenn man bie ausgesprochenen Gebanten auf ihre einfachfte und elementarfte Form gurudfubrt, man immer auf fpnoptifches Gut ftobt.

Ich bebaure, daß der mir zu Gebote stehende Raum unmöglich macht, auf den Inhalt unseres Wertes im einzelnen näher einzugehen. Ich würde sonst besonders gern die Gelegenheit wahrgenommen haben, mich über Zwed und Ausbau der Apolalypse mit ihm auseinanderzusehen. Auch über die Geschichte des Kanons zu reden, ist nicht mehr Raum. Rur möchte ich noch meine Freude aussprechen, daß auch Barth von einem eigentlichen Kanon erst seit der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts redet. Meines Grachtens gehört allerdings Justin noch in die Borgeschichte, — freilich so, daß er an der außersten Grenze derselben steht. Unsere drei ersten Evangelien haben sich schon aus der Zahl der übrigen ähnlichen Schriften herausgehoben; aber daß sie in dem Sinne wie das Alte Testament inspiriert und Bestandteile eines Kanons sind, lätt sich noch nicht ertennen.

Ich tann aber nicht schließen, ohne ben ruhigen und objektiven Ton bes ganzen Berkes und die völlig einwandlose Form ber Bolemit — ich nehme nur bas in ber Borrebe ausgesprochene scharse Urteil über die "moderne" Theologie aus — rühmend anzuerkennen. Gewiß wird gerabe diese Behandlung der neutestamentlichen Einleitung viele Leser sinden und ihnen zu einer klaren übersicht über den einschlägigen Stoff und eine Anleitung zu einer pietatvollen Stellung zu unseren heiligen Schristen gewähren.

Drud von Friedrich Andreas Pertfes, Alliengefellicaft, Gotha.