

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

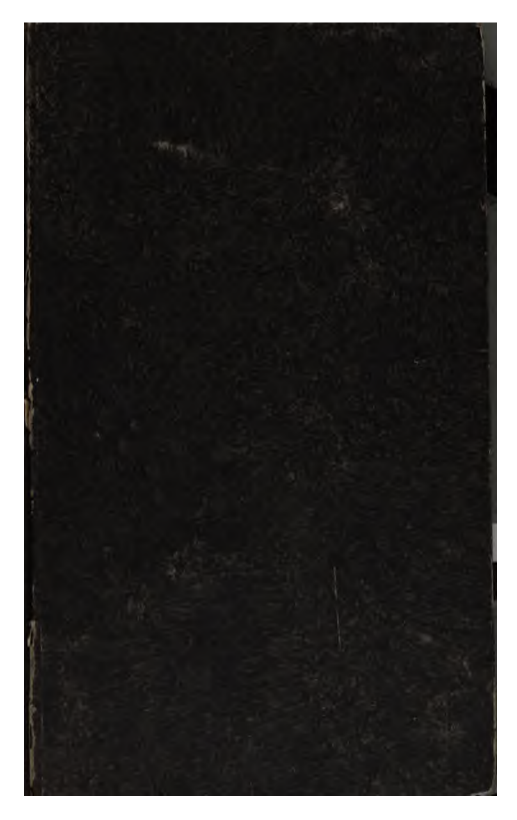
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



en 4399 =



## Harbard College Library

FROM THE

#### CONSTANTIUS FUND

Established by Professor E. A. SOPHOCLES of Harvard
University for "the purchase of Greek and Latin
books, (the ancient classies) or of Arabic
books, or of books illustrating or explaining such Greek, Latin, or
Arabic books." (Will,
dated 1880.)





# **THEOLOGUMENA**

# AESCHYLI TRAGICI.

#### EXHIBUIT

# RUDOLFUS HENRICUS KLAUSEN.

PHIL. DR.

BEROLINI
IMPENSIS GE. REIMERI.

Ga 9.742.5

Constantins June

# THEOPH. ERNESTO KLAUSEN PATRI, IA. CHR. RUD. ECKERMANNO AVO,

COMMUNI DIE NATALI DIE SEXTO MENSIS SEPTEMBRIS

MUNC LIBRUM OFFERT

FILIUS.

Παίδες γὰρ ἀνδρὶ κληδόνες σωτήριοι. Aesch. Ch. 505. Rei, quam diligimus, hominum optamus amorem, neque ullius magis, quam eorum, quos amamus. Versatur hic libellus in re aestimatione et amore dignissima, quo si carebit, id mea culpa continget: Vos, qui me amatis, culpam ignoscetis: Vestrum igitur amorem operi meo non defuturum esse scio.

Ne tamen amori nimis confisus esse videar, ne, si quid peccatum est, id ab incuria repetatur, ne quis locorum, quos designavi, multitudinem vel temere vel affectationis causa conscriptam esse opinetur: operis instituti rationem, quam Vobis et omnibus, qui accurate locos inspicient, ipsum librum redditurum esse scio, publice profitebor. Id mihi agendum erat, ut ostenderem, quaequae dixerit Aeschylus in omnibus quae de eius scriptis supersunt, fluxisse ex una eademque ratione, qua res divinas et humanas contemplatus sit. Itaque enque ullus eorum quos citavi locus mihi omittendus erat, et ita loci omnes

ubique adornandi, ut appareat: easdem in omnibus tragoediis, quae licet diversissimae videantur, sententias pronuntiavisse poetam. Tum sicut omnia et breviter et perspicue et graviter dixit Aeschylus, ipse brevitati et perspicuitati omnem dedi operam carumque leges observavi, tum ubi Graeca verba retinui, tum ubi verti ea in Latina: dolens magis, quod interdum interiit orationis concinnitas, quam anxie hoc evitandum esse existimans.

Fretus igitur cura et diligentia, quam operi coepto dicavi, Vobis librum trado. Vos si divinae illae deorum, quos adoravit Aeschylus, imagines delectaverint, mihi continget voluptas ea ipsa non inferior, quam percepi, cum eas a maculis errorum et dubitationis, quibus obrutae erant ab interpretibus, liberarem. Utinam hoc et omni, quod suscepturus sum, opere Vos juvare mihi liceat ea voluptate, qua nullam magis diligitis, quam a nemine certius, quam a me, exspectatis.

Aeschyli mores: theologumena: unde ea cognoscamus: unde ipse ea hauserit Aeschylus.

## Caput primum. De natura deorum.

- 1. Quid nomine dei significaverint Graeci.
- 2. Deorum natura et mores.
- 3. Divina rerum humanarum gubernatio.

## Caput secundum. Dii singuli.

- I. Regnum Telluris.
  - 4. Describuntur regna mundi, Tellus omnium genitrix,
  - 5. Numina antiquissima: Nox, Parçae, Furiae. Coelus, Tita-
  - nes: Atlas, Typhon, Prometheus: Saturnus. Telluris filius nascitur Jupiter. Themis.
  - Rationem, quae inter Jovem et Saturnum intercedit, gubernant Parcae et Furiae.
  - 7. Explicantur voces ἀνάγκη, πεπρωμένον, μόρσιμον, αίσα, πότμος, μέλλον, νέμεσις.
  - 8. Furiae.
- 9. 'Αλάστως, δαίμων.
- 10. Tellus mala cohibens, Tartarus; Orcus, Mors.
- 11. Heroes.
- 12. Tellus mortuorum regina, hominum mater, Phoebe.
- II. Regnum coeleste.
- 13. Jupiter, Jovis imperium.
- 14. Jupiter, rex deorum.
- 15. Jupiter res humanas gubernans.
- 16. Juno.
- 17. Venus.

- 18. Ceres: mysteria.
- 19. Diana: Luna.
- 20. Mercurius.
- 21. Vulcanus.
- 22. Minerva.
- 23. Apollo: Sol.
- 24. Bacchus.
- 25. Mars, Justitia.
- 26. Pan, Fortuna, numina inferiora et peregrina.
- III. Regnum aquarum.
- 27. Neptunus.
- 28. Nymphae, Oceanus, fluvii, dii marini.

## Caput tertium. Dii in fabulis agentes.

- I. Prometheus.
- 29. Fabula de Prometheo.
- 30. Prometheus vinctus.
- 31. Prometheus solutus.
- 32. Prometheus ignifer.
- II. Orestea.
- 33. Trilogiae conspectus.
- 34. Agamemnon.
- 35. Choephoroe.
- 36. Eumenides.
- III. Fabulae reliquae.
- 37. Septem adversus Thebas.
- 38. Supplices.
- 39. Persae.
- 40. Psychostasia.

# THEOLOGUMENA

AESCHYLI TRAGICI.

Διαφέρει δε δεός ανθρώπω αναθώ, δτι θεός μεν οῦ μόνον είλιπρινή παι διυλισμέναν έχει τὰν ἀρειὰν ἀπό παντὸς τῶ θνατῶ πάθεος,
αλλὰ παι τὴν δύναμιν αὐτᾶς ἄτρυτον πέπαται παι ἀνυπεύθυνον, ὡς
πρὸς αἰωνίων ἔργων σεμνότητά τε παι μεγαλοπρέπειαν· ἀνθρωπος
δ οῦ μόνον τῷ θνατῷ τῆς φύσεως παταστάματι μείονα ταὐταν
πέπαται, ἔστι δ ὅππα παὶ δι ἀγαθών ἀμετρίαν, παὶ διὰ συνήθειαν
ἰσχυρὰν, παὶ διὰ φύσιν μοχθηρὰν, παὶ διὰ ἄλλας αἰτίας πολλὰς,
αδυνατεῖ κατ ἀπρας γεγναθήμεν παναλαθέως ἀγαθός.

Archytae fr. apud Stob. I, 73.

Aeschylus Euphorionis filius, vir Eleusinius, frater Cynsgiri et Aminiae, natus, ut videtur, Ol. 63, 4, obiit annum agens septuagesimum Ol. 81, 1. Clarissimae, quas de barbaris victorias reportaverunt Graeci, in hanc aetatem incidunt, et ipse Aeschylus strenue neque vulnerum expers pugnavit in proeliis ad Marathonem, Artemisium, Salaminem, Plataeas: fratre Cynegiro, Miltiadis in imperio collega, in fortissimo conatu, cum post pugnam Marathoniam classem Persarum aggrederetur, interfecto a), fratre Aminia summam virtutis laudem in pugna Salaminia adepto et propterea, ut videtur, in honorem jure gentilicio in pagis Pallena b) et Decelea c) donato. Generis erant nobilis. moresque et sensus, qui solent esse nobilium, ipse Aeschylus fovebat et professus est d). Propterea in factionibus Atheniensium civilibus stabat a parte Aristidis, eiusque laudem extollit, non disertis verbis, sed innuens ratione satis perspicua, tum ubi stragem in Psyttalea insula ab illo barbaris illatam celebrat (P. 441-471), quam pro summo malo habet, quo Persae profligati sunt (436), tum ubi

a) Herod. VI, 114. b) Herod. VIII,

b) Herod. VIII, 93. C c) Plut. Them. 14

d) Pr. 887 - 893.

Li tequissimarum condi-.... \thenis conjunxerate). ... ibi Areopagi sanctitatem a ejecturus sit ex urbe. . . : morem injurias cohibeat ... E. 691-706). Etenim aceva ex electis civibus opti-. V. 487.) pro quibus quin .. Supatrida, vix dubitari po-, ... anem probat autiquos Athee plebe (πάραλος) magistratiian 1072.). Et ut hoc honore . ... tutemque a patribus repeti-..... magna et honesta patri-

7011

dill.

•

. Athenienses duxit. . l'ersas dii irati puniistitiam erga hospites . am excitetur. S. 701:

what, cum Argivis potius ab acquitate, , ..., bollum exspectandum esset cum

es et proavos, genus heroum a ....abatur. Itaque etiam sermo-.... ne ovnabat, ore magno loqueseebat sibi in exhibendis quae-... , mia, ut ingenio suo, quod aesamuabat, satisfaceret.

sat et imbecillus, sed omni raunllo aegrotabat antiquitatis de-

Tamen

siderio; imo omni animo, omni amore fovebat quidquid magnum ab aequalibus perfectum invenit, summaque laetitia de victoriis clarissimis, quae non sine ipso erant reportatae, exsultabat et moribundus etiam de robore, quod ad Marathonem ostenderit, gloriabatur. Etenim non ab omni vehementia libera erat generosa indoles eius, quem cum turbine comparat Aristophanes, qui, ut solent viri magni, indignabatur de victoriis musicis sibi ereptis, qui magno odio aspernabatur, si quid malum et iners judicabat, ut Euripidis tenuitatem apud Aristophanem; qui Martis et Bacchi ardore agitabatur, qui denique ebrius tragosdias fecisse perhibebatur. Modo ne hoc vere dictum opineris. Ipse enim eam solum probabat vitam, quae neque a domino premeretur, neque licentiae se committeret (ro unt άναοχον μήτε δεσποτούμενον Ε. 696): ipse fervorem suum moderatione et vinculis coercebat, neque maior est in ipso ardore et vehementia, quam in sapientia, qua se ipsum cohibebat et continebat. Propterea generosam illam et ingentem sibi finxit Promethei atrocitatem, in qua suae ipsius indulgebat vehementiae, sed sibi pariter ac Prometheo legem imposuit, omniaque jara libertatis humanae inferiora esse intelligebat jure et arbitrio divino.

Majora quam quae in proelio Marathonio cum Atheniensibus fecit Aeschylus, vix unquam gesta sunt in orbe terrarum. Et tamen horum omnium auctores agnoscit esse deos, humanas res esse tenues, esse infirmas. Vides, cur ad deorum mores, deorum facta exhibenda confugerit. Hos vitam vivere sibi cogitabat alacrem, integram, ab omni imbecillitate liberam: horum mores et virtutes ei satisfaciebant. Quisquis deus est, utitur jure certo, integra libertate solus gaudet Jupiter, Jovis est summum jus, summa

libertas: sed suum etiam jus est cuivis deo reliquo, quippe quod a Jove, qui omnia distribuit, ei sit concessum. Hoc jure quivis utitur, diversa quidem ratione, quia naturam habent diversam; itaque eorum jura sibi invicem adversantur. dii inter se contendunt. Apparent vero jura deorum in rebus humanis, deorum certaminibus fatigantur mortales: sicut pugnis dominorum servi serviant, ut regibus in bello civium corporibus ati licet. Quidquid mortalibus dii concedunt. merae debetur divinae clementiae, jure homines adversus deos nullo utantur. Propterea cui sana mens est, is diis sine ulla mora obtemperat, deos pie veneratur, divinis moribus mores suos accommodat, juste agit : quidquid enim dii agunt, justum est, et justitia mortalem, tantum non quasi deus esset, servat incolumem. Qui vero justitiam aspernatur, is diis obsequium detrectat, libere enim agere vult suoque arbitrio; sed suo arbitrio mortali non est vivendum, omnesque hos seditiosos homines dii perdunt. Ita Jupiter agit, ita dii omnes. Bene scio me pronuntiavisse, quod aliis parum placebit, aliis de Aeschylo minus recte dictum esse videbitur: legant vero quae in hoc opusculo tum protuli tum indicavi ipsius Aeschyli verba, quae hoc testantur. Neque aliter sentiunt Sophocles, Pindarus, Herodotus: et ab his pietatem et religiosum animum nemo abjudicat: itaque corum sententias, quae cum Aeschyli opinionibus concinunt, sive, licet quodammodo discrepent, sunt tamen earum similes, suis locis libro addidi, ut omnia, quae ad Sophoclis et Pindari cogitationes de superis intelligendas sunt necessaria, habeas collecta. Nemo vero tantopere extollit, tam perspicue exhibet omnem deorum rationem, quam Aeschylus, nemo tantum studii dicabat intuendis et adumbrandis deorum formis, nemo tanto

amore versabatur in cogitationibus de jure et libertate deorum, nemo uniuscuiusque dei tam certam et constantem sibi conformabat imaginem: cum Sophocles, poeta summus et perfectissimus, potius omni studio incumberet in explicandos et exhibendos sensus et rationes hominum, Pindarus vero, vir divinus et pius sed Aeschylo et Sophocle inferior, distraheretur variis, in quibus agebat, sacris, festis, occasionibus. Itaque non dubito contendere, in poematis Aeschyli, hominis Atheniensis, liberi civis reipublicae omniumGraecarum longe generosissimae, summum reperiri, quod polytheismus nancisci potest, dignitatis fastigium.

Verus enim est, qui in Aeschyli opinionibus apparet, polytheismus. Divinum quivis deus Olympius sortitus est honorem, licet pro natura singulorum hunc maiore, illum minore pietate veneretur poeta. Deorum vero multitudo sese ipsam perturbat et tollit, nisi stabile quidquam cogitatur, a quo omnes pendeant, cui omnem omnes debeant honorem. Hoc in fato, in extrema necessitate permulti reperiebant Graeci, in quam, id quod me legere memini, divinum numen transiens sese conservabat in hominum opinionibus. Aeschylo autem summus omnium rex, dominus, auctor est Jupiter, et quidquid in rebus divinis atque humanis fatale est, e Jovis repetendum est voluntate. a Jovis pendet arbitrio. Hoc est magnum aliquod, quod nemo Graecorum tam clare perspexit, tam diserte professus est, omnia quaequae sunt, posita esse in libero summi numinis arbitrio, neque pro hoc summo numine habendam esse anum quandam, quam hi Parcam dicunt, illi Providentiam, alii Necessitatem, quae nihil sunt nisi ex inerte allegoria profecta, in qua neque vita inest, neque virtus; sed indutum esse summum illud numen forma humana,

esse Jovem patrem, regem, dominum, cui certi essent mores, certae virtutes: eaeque summae summarum omnium.
Videbimus enim summas numinum omnium naturas conjunctas in natura Jovis: videbimus summum eius fratrum
honorem in eo positum, videbimus divinam Apollinis sanctitatem, Minervae regiam sapientiam, Junonis severitatem,
Vulcani comitatem, Bacchi violentiam, Martis robur, Veneris
vim genitricem, Mercurii conciliatricem, Cereris et Dianae
evocatricem, illius in segete, huius in animantibus, omnes
non tribui solum a Jove, sed etiam in Jovis natura contineri.

Hae divino numine sunt dignissimae Aeschyli opiniones, neque ullus homo, qui eam libris sacris fidem non habet, quae iis debetur ab homine Christiano, quidquam poterit excogitare, quod divinius, quod verius dicendum sit, quam Aeschyli de Jove, de Minerva, de Apolline cogitationes. Sed unum fovebat Aeschylus errorem ingentem, communem Graecorum omnium, qui philosophorum perscrutationibus, quae poesin perturbabant et corrumpebant, non totos sese dederant. Ortum putabat Jovem patrem. fidem habebat fabulae antiquae, quae Saturnum a Jove eversum perhibebat. Quomodo cum cogitatione de Jovis justitia et cum sua ipsius pietate haec conciliaverit poeta, Patet jam nunc, etiam hoc ei suffepostea exponemus. cisse, quod hoc certamine, hac Jovis victoria opus erat, ut ipsa vinceret justitia, quia justitia ipsa inest in Jovis natura, quia maiore Jupiter jure utitur, quam ipse Saturnus. Neque car fidem detractaret haic opinioni, rationem habebat Aeschylus, quia, ut Graeci omnes, omnia apparere sibi persuaserat in rerum natura. Ibi omnia nascuntur, quidni natus esset etiam Jupiter? Matrem Jovis venerabatur Tellurem, matrem et nutricem omnium, et summa quidem pietate.

Erunt, qui dubitent, num omnino liceat haec e poeta tragico elicere, quippe qui non ipse loquatur, sed loquentes emittat personas. At quamcunque poeta tragicus procreat personam, sua ipsius quasi perfundit natura: in quavis inest aliquid veritatis. Itaque si alii in aliis fabulis homines idem profitentur neque similes corum sunt mores: inde patet, quid ipse senserit poeta. Neque ita quidquam de rebus divinis dicitar apud Aeschylum, quasi in dubitationem possit vocari, sed profitentur id ut omnibus notum et de quo omnes consentiant. Potest quidem aliquid aliqua ratione verum esse et omnibus probatum, sed non omni ratione. Tum vero ipse alteram rationem addit Aeschylus, neque hoc neglexi. Praeterea eaedem de justitia, eaedem de virtute, eaedem de vitiis in diversissimis fabulis sententiae proferuntur. Et licet e nonaginta, quas Aeschylum scripsisse ferunt, septem tantum tragoediae sint servatae, jure tamen gratia est habenda Forti Fortunae, quod tam egregium earum instituit delectum. Vide enim, quantopere inter se differant argumenta: res Promethei, bellum Thebanum, bellum Persicum, res Danaidum, fata Pelopidarum, et haec in praestantissima trilogia exhibita. Adde fragmenta fabularum variarum, et concedes, ea, quae horam omnium sunt communia, et ea etiam, quae tum in hac tum in illa leguntur eadem diversis modis pronuntiata, sufficere, ut ex iis ea possimus elicere, quae revera statuerit poeta. Minus auctoritatis tribuendum est satyricis ludicris, quippe in quibus ipsa seria ludantur. Ex his vero perpauca exstant.

Non potuisse Aeschylum pie et religiose venerari deos Graecorum, nemo contendet, qui satis perspicit, quantum in its insit divinitatis. Eum revera hoc fecisse, negari non potest, modo probetur, decoram esse et honore dignam, qualem Aeschylus sibi finxerit, cuiusvis dei imaginem. Hoc probare conatus sum, ita exhibens singulas singulorum deorum naturas et rationes quibus conjunguntur, quales ipsi Aeschylo has obversatas esse existimo. Recordemini velim in omnibus cogitationum illarum, quas paucis philosophis exceptis, omnis fovebat Graecia, ipsos deos Graecos ultos esse Persarum superbiam et ignominiam ab iis sibi templisque illatam, quas cogitationes ex Herodoto cognoscimus, quas easdem profitetur Aeschylus. In magno enim discrimine agnoscit mortalis, licet impius, esse deos (P. 498): in magna clade deorum numen egisse intelligitur (Ag. 649): magnoque beneficio Graeci pariter ac Persae docebantur, a diis servari urbem Palladis (P. Praeterea Aristophanes Aeschylum Cereris sacra venerantem opponit Euripidi, qui pro diis aetherem et linguae artes adorat. Num credibile est, Aristophanem, qui iratum impietati Euripidis exhibet Aeschylum (Ran. 1080), qui saepius Euripidem ludit ut qui nihil esse deos persuaserit hominibus (Thesm. 451), si eadem sensisset Aeschylus vel similia, hoc ne uno quidem verbo tetigisse? Quodsi nde petere vis argumentum, quod Eleusiniis plurimum tribuit Aeschylus, satis probasse Lobeckium f) respondebo, nullo modo posse statui, popularibus de diis opinionibus Eleusinia esse adversata, quippe quibus innumerabilis Atheniensium multitudo esset initiata, quibus initiari cuivis licuerit homini Graeco, quibus denique non esse initiatum, Athenis pro impietate habitum sit. At impietatis

n De myster, Eleus grad. I , p. 3. sqq. De spectac myst. I, p. 20.

reus fiebat Aeschylus g). Scilicet nimia pietate et nimio studio in rebus mysticis versabatur, ut ibi etiam de iis diceret, ubi nefas erat: et quod hoc, quod nefas erat, commisit, id non ab impietate repetendum esse sed ab inscientia vel oblivione, tradit Aristoteles. Athenienses vero religiosissimi et superstitiosissimi Aeschylum jactis lapidibus erant necaturi: intercessit vero senatus Arcopagi, poetam tuitus est, in jus vocavit, reum absolvit. Vides in his omnibus nihil esse, quod contra Aeschyli pietatem faciat, multa, quae eam tam probabilem reddunt, quantum requirere potest qui eam demonstrandam esse contendit: evincitur vero non his argumentis sed eo, quod ex ipsis verbis pietas resonat: argumento, cui qui fidem de negat, nescit, quomodo in poeta sit versandum.

Fontes, e quibus fabulas hauriret opinionesque de diis sibi fingeret, Aeschylus habebat tum sacra Attica tum poetas antiquiores. Cum sacris Atticis multa quae de diis gravissima profitetur, videbimus convenire, id quod non leve est pro eius pietate argumentum. In poetis varias de diis fabulas varie traditas neque concinentes invenit: itaque si fidem iis habebat, non poterat non perspicere, sensum quempiam subesse fabulis, qui nunc hac nunc illa forma posset declarari. Et hoc egregie perspexit: easque sibi fabulas elegit, quibus sensum optime indicari putabat, velut ubi Themidem pro Clymena Promethei matrem dicit. Alibi alteram servabat fabulam, sensum ex altera repetebat, velut ubi in theogonia exhibenda accurate sequitur

g) Quod Apsines rem ad Eumenides refert, id satis refellit Welcker. Tril. p. 110. not. 136.

Hesiodum, cogitationes vero alias ab Epimenide receptas et ab hoc in alia fabularum forma pronuntiatas Hesiodeis fabalis submittit. Neque ladicro in his rebus egit arbitrio, sed ea recepit, quae pietas et religio commendabat: ut ea, quam nos sacrae fidem habemus historiae, minime infringitur iis, in quibus discrepant evangelistae, sed eligimus quae nobis maxime decora videntur maximeque divina. Ac si multo magis inter se differunt fabulae Graecae, id inde repetendum scimus, quod Graeci fabulas sacras habebant, nos historiam: fides autem maiore vel minore discrepantia minor reddi non poterat in homine, qui toto animo in poesi versabatur ipsamque divinam existimabat poesin, ut Aeschylus, Haud dubie bene cognovit sacra Epimenidis et Orphicorum carmina, quae fortasse magni faciebat, quid vero in eam, qualem ipse sibi finxit deorum generationem, receperit, nescimus. Magis e rebus Orphicis ea spectavisse videtur, quae ad Apollinis sacra et lustrationes pertinebant (τελετάς Arist. Ran. 1032.). Ad idem redibit, quod a Pythagoreis recepit: reliqua, ut videtur, ad ethicam disciplinam, quam maxime a Pythagoreis excultam minime cognitam habemus. Ethicam ipsam Cicero respicit, ubi Pythagoreum dicit Aeschylum, Sed Cicero etiam famae totam rem debet vel incerto testimonio. Ipsi Pythagoreorum scholae Aeschylum non fuisse adscriptum satis patet. Reliquis philosophorum principibus, ut Heraclito, ut Eleatis, quos hand dubie cognovit, cum hospitalitate eum cum Siculis junctum fuisse saepiusque in Siciliam profectum esse constet, non poterat non adversari poeta, qui tantum dilexit Homerum, quantum poetae hic diligendus est. (Cf. Arist. Ran. 1034).

## CAPUT PRIMUM.

De natura deorum.

1.

Esse deum ipsa religione sibi innata edoctus, praesentem eum vigere in rerum natura homo intelligit, eundem vero ab eadem secernendum esse obliviscitur. Itaque ubicunque in rebus tum naturalibus tum humanis aliquid agere sentit, cuius vis robur humanum longe excedat, huic voluntatem innatam esse statuit, hoc pro numine veneratur. Manet vero, licet obscurius percepta, in eius animo conscientia, quod quidquid divinum est, repetendum est a deo. Unum igitur agnoscit deum patrem, Jovem patrem, cui reliqua numina sive filios addit sive ministros.

Quidquid voluntate sua agit, est numen. Magno aliquo numine gubernari homo intelligit coelum, terram, mare, solem, lunam: itaque haec ipsa habet pro numinibus, non quidem quamvis glebam guttamve, sed id, chi omnibus glebis, omnibus guttis innato sua sit voluntas. Atqui bene sentit, nihil apparere in rerum natura, cui libera sit voluntas, nisi hominem. Cuius in humana forma positae dignitatis simulae sibi conscius est, simulae non coeco impetu ferri sed libere vigere illa numina percipit, tum humana specie es

induta cogitat 1), pro numinibus deos agnoscit. Mente sese ipsum omnibus praestare intelligit, mentem ipsam divinam esse sentit, summum deum esse summam mentem: numinibus igitur divinis non potest non assignare mentem. Cum vero sibi persuaserit, apparere quidquid sit in rerum natura, jam habes rationes, quibus deos sibi fingat et conformet. In unoquoque deo innata est mens, formam habet humanam, apparet in natura. Itaque ei statuenda est species, quae conspici non possit oculis humanis, mente vero possit percipi 2), et ita ut eam in imaginibus, in simulacris exprimere liceat. Cum forma humana necessario etiam mores, honor, munus unicuique deo assignatur, et jam in animo gentis, qualis Graeca erat, quae quidquid sibi finxit pro vero habebat, magis magisque dii sese liberant a forma terrena, marina, solaria, atque, ut deum humanum decet, libere moventur, sentiunt, agunt et amant.

Qua ratione cum omnes illae tribus diversae, e quibus gens Graeca antiquitus erat composita, rerum naturam et deos contemplatae sint, coeperunt denique, cum sedes singularum migrationibus turbentur, invicem sibi tradere deos, quos statuerunt: et ita magnus ille deorum Olympio-

<sup>1)</sup> Similes esse deos mortalibus natura et mente diserte dicit Pindarus N. VI, 5. προςφέρουεν τι έμπαν η μέγαν νόον ήτοι φυσιν αθανάτοις.

<sup>2)</sup> Siquidem ipsam etiam speciem humanam a corpore discernit Pindarus, corpus deletum iri bene sciens, formam quam a diis repetit aeternam existimans: σώμα μέν πάντων ξπεται θανάτω περισθενεί, ζωὸν δ' έτι λείπεται αλώνος είδωλον· τὸ γαρ έστι μόνον έχ θεών. thren. fr. 2.

rum senatus convocatur. Duodecim venerantur in Olympo principes, quibus omnia in rebus humanis et in rerum natura munera gubernanda tribuunt. Sed in his non acquiescunt, quidquid vigere percipiunt, in eo deum agere agnoscunt, id ipsum pro deo habent. Itaque una cum diis, qui e solis, terrae, reliquorum veneratione orti sunt, ipse sol, terra, res naturales coluntur: duplex vero eorum ratio cogitatur, tum naturalis forma servatur, tum ubi in summa vivendi et vigendi vi agere putantur, induuntur specie humana. Ita etiam Iustitia, Lex, Virtus, quin etiam Noxa, Pernicies, Discordia, Exsecrationes, quin etiam mera Distributio nunc pro rebus, pro viribus habentur, nunc certa quadam specie, quae humana vel humanae similis est, induta pro numinibus, pro diis coluntur, veneratione eo maiore, quo latius uniuscuiusque ditionem pertinere homines existimant.

Haec numina omnia in templis variis descriptionibus ornata invenit Aeschylus, neque ipse venerationem iis abrogabat. Itaque etiam voce \$\textit{9500}\$ e communi Graecorum more omne numen significat, quod maiore, quam homines, praeditum est potentia: quod humana forma indutum intueri solet, licet non ubique de forma humana cogitet. Hoc maxime generali sensu posita est vox, ubi de Typhone (Th. 511), de Atlante (Pr. 425), de Borporo (P. 746) dicitur. Praeterea de ipsis iis hominibus usurpatur iisque heroibus, qui reliquorum potentiam et honorem longe excedunt, de rege Persarum 3), (P. 157, 644, 655. de Chirone Pr. 1027. 4).

<sup>3)</sup> καὶ γὰρ δύναμις επέρ ἄνθρωπον ή βασιλήός έστι. Her. VIII, 140,2.

<sup>4)</sup> De Niobe Soph. El. 150. Ant. 834, de Hercule hows decs Pind. Nem. III, 22.

Itaque per se patet, vocem poni ctiam de numinibus illis, quae quidquid in vita hominum agit seseque exercet significant 5), Iustitiae, Promethei (Pr. 14, 29, 37, 92, 119); Furiarum, (E. 883; Ch. 475); genii Ultoris (S. 414); Discordiae (Th. 1051); omniamque numinum inferorum, e quibus eminent Orcus et Tellus mater, quod quidem universum deorum genus prorsus separatum est ab Olympiis (S. 161). Olympii vero proprie dicuntur dii novi 6), dii juniores, νεοί ολαχονόμοι Ολύμπου Pr. 149, 439; E. 162, 882. cett. et ex his maxime eminent dii magni, qui Iovis fratres, uxores, liberi perhibentur, orti ii e rerum natura religiose contemplanda 7) certisque formis, muneribus, honoribus (Pr. 7, 38; E. 471) ornati, quos patriis sacris cultos accepit poeta omnibusque numinibus, quae nihil sunt, nisi vis cuiuspiam notionis, longe potentiores, vividiores, fortiores cogitabat et exhibuit. Et plerumque quidem hi amore inter se conjanguntur seseque invicem adjavant 8), (cf. Ch. 812; E. 89, 667; P. 740, 750, 347.) interdum vero, si jure suo et honore quisque utitur, neque haec jura sibi invicem re-

<sup>5)</sup> Temporis Soph. El. 179. Et in legibus, quas constituerant Olympii, magnus Sophocli inest deus, qui nunquam senescat, O. T. 871. cf Demosth. fals. leg. p. 417: Φήμη δ' οῦτις πάμπαν ἀπόλλυται, ἥντινα πολλοί Δαοί φημίξωσι, θεύς νύ τίς ἐστι καὶ αὐτή.

<sup>6)</sup> Sive, quod idem est, Κρονίδαι Pind. Ol. IX., 56. (φέρτατοι);
Py. III., 94. (Κρόνου πατδες βασιλήες); V, 110. (Κρ. μάχαρες);
Isthm VII, 46. (Κρονίδαι ἐπὶ γλεφάροις νεῦσαν ἀθαγάτοιστι);
Οὐρανίδαι Py. IV, 194.

<sup>7)</sup> οδρανού βασιλήες πόντου τε Pind. N. IV, 67.

Cf. Pind. Py. III, 11, 32. Pindarus omnino cogitationem de rixis deorum religiose aspernatur. Ol. IX, 40.

spondent, rixa oritur, quae sola Iovis componitur anctoritate, qui deorum etiam est dominus. Saepius vero, quam inter se ipsos, tali certamine discedunt Olympii cum diis inferis et vetustis, quos odio habent, velut Furias (E. 55, 70, 73, 109, 191, 197, 386, 411, 644, 722; Th. 720.), Typhonem (Th. 510, 524.), Prometheum (Pr. 29. cett.) quos eiusdem Iovis invicti auctoritate superant et ea tantum munera iis concedunt, quae ipsi aversantur, (E. 361). Saepe Olympiorum, quia concordes esse solent sibique amici, constituuntur societates (cf. Th. 220, 251, 450), quas recensebo sub Iovis nomine.

2.

Generalem horum deorum magnorum naturam hane exhibet poeta. Sunt beati, vacant dolore per omne aevum 9) Ag. 554, peculiare est iis bona uti fortuna 10), τὸ δ' εὐτυχεῖν τὸ δ' ἐν βροτοῖς θεός, Ch. 60; cf. P. 714: itaque μάκαρες appellantur Th. 97, 214, 1074; Pr. 169; Ag. 1336; S. 524, 582, 1019. Sunt omnium potentissimi παναλκεῖς, Th. 160; perficiunt etiam quae desperata sunt 11), Th. 226, cf. Ag. 970: eorum est potentia mutandi etiam mores indolemque hominum 12), S. 1016; mutare formam humanam Ag. 1147. Ideo ratum faciunt, quidquid polli-

Pind. fr. inc. 4. ἄνοσοι, πόνων τ' ἄπειροι. Gratiae iis perpetuo adsunt Pind. Ol. XIV, 8.

<sup>10)</sup> πέπρακται πάν τὸ τοῦ θεοῦ καλῶς Soph. fr. inc. 100: μηθέν ἀμαρτεῖν ἐστὶ θεῶν καὶ πάντα κατορθοῦν ἐν βιοτῷ epigr. apud Demosth. de cor. p. 323.

<sup>11)</sup> Cf. Pind. Py. IV, 63. de sanato Batto balbutiente.

<sup>12)</sup> Pind Py. X, 49: θεών τελεσάντων οδδέν ποτε φαίνεται ξιμεν

centur, Pr. 1032; P. 800; E. 899; Th. 618, 844. Propterea sunt sacrosancti 13) et puri, άγνοί, σεμνοί Ag. 637; S. 655; cf. E. 40, 55, 270; unde linguis favere jubentur homines, Ag. 636, 1247; E. 287, 1035; S. 512, 694; fr. 264. Propitii sunt clementibus (Ag. 952), benevoli benevolis (P. 772; cf. Ag. 1147): et maxime quidem ii. quos maxime divinos cogitat Aeschylus, velut Apollo (E. 153, 172, 233: ubi quem communem deorum dicunt Furiae morem, is potius ad infera pertinet numina, e quorum numero sunt ipsae, quas aspernantur dii prisci et novi, E. 722.): omnino justissima est eorum indoles, ut justum sit quidquid faciunt. Triplicem enim potissimum constituunt legem hominibus observandam, qua pietatem erga se ipsos, parentes et hospites exerceri jubent. legum qui ullam laedit, diis est invisus, qui parentem offendit (άθεος Ε. 159); qui consanguineum laedit (δύςθεος S. 422.); qui !hospitem odit (εχθρόζενος θεων αμνήμων, Th. 606). Supplices ne ipsi quidem contemnere audent, E. 233. Praeterea qui matrimonii honorem detrectat, deorum majestatem polluit gentiliciorum, Ag. 1645; E. 46, 191; omnino, qui injusti aliquid committit, E. 541. Sibi ipsis poscunt honores et sacrificia (μόνος θεών γάο Θάνατος ου δώρων έρα Niob. fr. 147.), faventque iis, a quibus pie coluntur, Th. 76, 107; S. 363, 450, 655, 704; Ag. 338: εὶ δ' εὐσεβοῦσι τοὺς θεοὺς οὐκ ὢν γ' ελόντες αὖθις αὖ θάνοιεν αν: Ag. 354: θεούς προςειπείν εδ παρασχευάζομαι.

άπιστον. Soph Aj. 86. γένοιτο μέντοι πάν θεοῦ τεχνωμένου. 118, 455, 767; El, 696. Solon. fr. XXIX.

<sup>13)</sup> Tanta corum est sanctitas, ut pollui omnino non possit ab hominibus. Soph. Ant. 1044.

χάρις γάρ ούκ άτιμος είργασται πόνων. Ch. 260; Pr. 529 modo ne a scelerato homine (δυςθέω, Ch. 46, 525; S. 422.) dona offerantur, quos indignos judicant, a quibus ea accipiant Th. 702. Ulciscuntur enim quidquid sceleris committitur 14), nullasque injustorum hominum preces accipiunt, λιτάν δ' άκούει μέν ούτις θεών, τον δ' επίστοοφον τῶνδε Φῶτ' ἄδικον καθαιρεί Ag. 396: falluntur illi impii, qui deos haec non curare opinantur, Ag. 369-378: ovx έφα τις θεούς βροτών άξιοῦσθαι μέλειν Όσοις άθίκτων χάρις πατοίθ' · δ δ' οὐκ εὐσεβής. πέφανται δ' ἐν γύνοις ἀτολμήτων cett. Ag. 1578). Exaudiunt enim superi clamorem justitiae poenam sumturae Ag. 813; cf. S. 79; Th. 566, 626; Ag. 1279, 1284 (δμώμοται γάρ δοχος έχ θεών μέγας "Αξειν νιν υπτίασμα κειμένου πατρός); omnes, quibus irascuntur, perdomantes poena communi, Th. 608; et in certam eos detrudentes perniciem 15): Χρόνω τοι αυρίω τ' εν ήμερα Θεούς ατίζων τις βυστών δώσει δίκην S. 732; et ipsi ii, qui patiuntur injuriam, eo juvantur quod propter hanc injuriam dii illis irascuntur, a quibus laedebantur, S. 753; cf. P. 807; Th. 441, 444; Ag. 345. Atque haec est deorum adversus homines ira, κότος Ag. 635; μῆνις, Ag. 649; E. 101; θεοστυγήτω δ' άχει βροτών ατιμωθέν οίγεται γένος. σέβει γάρ ούτις τὸ δυςφιλές θεοῖς, Ch. 635; Ag. 1090; Ch. 1028; E. 361, 825; Th. 604, 653, 702: quae singulos pariter et genera 16) poenis affligit, solet enim scelus

<sup>14)</sup> τοὺς δὲ σώφρονας θεοὶ φιλοῦσι καὶ στυγοῦσι τοὺς κακούς, Soph. Aj. 133; El. 1383; Ant. 1104.

<sup>15)</sup> xólos ouz dlivios γίγνεται παίδων Διός. Pind. Py. III, 12.

<sup>16)</sup> Et hoc potissimum a divino numine repetendum videtur Herodoto, si poena, a parentibus remota, liberis infligitur. VII, 137. Justius agunt dii Aeschyli.

a patre transire ad liberos, Ag. 758. Haec etiam est deorum invidia (\$\phi \text{90'voc} \) 17) qua homines, qualis Capaneus, Th. 427; Parthenopaeus, Th. 529; Xerxes, P. 749, 831; Aegypti filii, S. 759, qui deos non verentur vanaque sese iis aequant opinione 18), ut sibi vires non deesse somnient, quibus deorum ope egere, quin etiam cum iis confligere possint, nunc vi deprimunt, nunc clandestino artificio in perniciem detrahunt: cum summa contra potentia ornent eos, qui mediam servant viam et rationem (παντί μέσω το χράτος θεός ώπασεν. Ε. 529.). Ita filios Aegypti, qui nesarias affectant nuptias, vita privant (φθόνον σωμάτων έχει θεός Pr. 859.) ita Atridis propter impietatem, qua aras Trojanas eversuri sunt, irascitur Diana οἴκω ἐπίφθοvos, Ag. 135: propterea veretur Agamemnon, si honoribus, qui deorum sunt, utatur 19), ne in eorum incurrat invidiam, 921, 947. Propterea Xerxi per Themistoclis calli-

<sup>17)</sup> ή έπ θεών νέμεσις, Soph. Ph. 517; θεών βια Καὶ νέμεσις, οΐπερ ἔργ' αμύνουσιν κακά ib. 602.

<sup>18)</sup> Talis etiam Ajax Sophoclis: έγω δε και δίχα Θεων πέποιθα τουτ' επισπάσειν κλέος, ν. 768, cf. 590, 758. Herod. VII, 10, 5: φιλέει γαρ δ θεος τα υπερέχοντα πάντα κολούειν --- φθονήσας - - ου γαρ έξ φρονέειν άλλον δ θεος μέγα ή εαυτόν: — VII, 46. δ θεος γλυκύν γεύσας τον αίωνα φθονερος έν αὐτῷ εὐρίσκεται εων. Et VIII, 109 dicuntur dii et heroes invidisse uni viro, praesertim impio, commune de Asia et Europa imperium.

<sup>19)</sup> Cf. Pind. Py. X. 20; Isthm. VI, 39, 44: si quis longinqua circumspectat, imbecillior est, quam ut consequatur aere stratam deorum sedem: quandoquidem Pegasus excussit Bellerophontem volentem in coeli stationes pervenire.

ditatem cladem praeparant, P. 362. Haec enim est fraus justa, cui opem deus non derogat (ἀπατής δικαίας οὐκ ἀ ποστατεί θεός, fr. 278.), δολόμητις απάτη θεού, quam nemo mortalium potest evitare, quae initio suaviter blanditur 20) superbo, sed hac ipsa arte reti eum implicat, quod effugere nequit, P. 93-101. Cf. fr. 294: 9εὸς μὲν αἰτίαν φύει βροτοίς, Όταν κακώσαι δώμα παμπήδην θέλη 21). Ita mortali injiciunt insaniam qua se ipse perdit, Th. 653: eumque qui superba temeritate rem quampiam nimis festinat, incitant, ut quam celerrime exstinguatur, P. 742; Th. 689. Propterea saepius mortalibus, qui superbius sentiunt, vanam rei alicuius obtendunt speciem, qua eos deludant et ad errorem committendum instigent. Ag. 273, 478. Eadem fraude, non quidem fraude mala, sed justa bonaque, Apollo utitur adversus Furias et Parcas sibi invisas E. 728, 845.

Et propter hanc terribilissimam ultionis potentiam nemini tantum obsequii, tantum grati est faciendum quam diis 22): ἄπαντας ἐγθρούς τῶν θεῶν ἡγοῦ πλέον. Ch. 902; Cf. 637.

<sup>20)</sup> Cf. Herodoti narrationes de somniis quae Xerxem ad bellum cum Graecis faciendum suscitaverint, VII, 12. sqq.

<sup>21)</sup> Cf. Soph. O. C. 371: νῦν ἐκ θεῶν τοῦ κάξ ἀλιτηρίου φρενὸς Εἰςῆλθε τοῦν τριςαθλίοιν ἔρις κακή.

<sup>22)</sup> Εὐδαίμων εἴην καὶ θεοῖς φίλος ἀθανάτοισιν, Κύρν', ἀρετῆς δ' ἄλλης οὐδεμιῆς ἔραμαι. Theogn. 653. Maximum huic cogitationi tribuit Sophocles: εὐσεβεῖν τὰ πρὸς θεοὺς Ὠς τἄλλα πάντα δεὐτερ' ἡγεῖται πατὴρ Ζεὐς. Phil. 1441; Ant. 1350; οἶς γὰρ ἄν σείσθη θεύθεν δόμος ἄτας Οὐδὲν ἐλλείπει, ib. 584; ὑπέρχοπον μηθέν ποτ' εἴπης αὐτὸς εἰς θεοὺς ἔπος, Αj. 127; εἰσόμεσθα μὲν θεοῖς εἴχειν, ib. 666. Cf. Pind, Ol. I, 35:

Propterea summa colendi sunt pietate, εὐσεβεία, Ag. 338, 372; S. 396, 655, 705. (Eur. Troad, 95.) summaque venerandi religione: τὰ θεών μηδέν ἀγάζειν S. 1062 23). Gaudent enim patura, quae humana longe est superior 24) 81αίως σέλμα σεμνόν ημενοι, Ag. 183: ac si hac religione minus coerciti homines cum diis concurrunt, sese iis aequant, nedum eos decipere conantur, non evitant perniciem. Ita Cassandra sese ipsa perdit, similique ratione Athamas, Pentheus, Lycurgus, Niobe. Sed etiam ubi non sua sponte, sed inviti incidunt in hoc cum diis commercium, magnis plerumque fatigantur malis et doloribus, quia fragilis eorum indoles cum divina male conciliatur. Hoc Semelae accidit, hoc Ioni, Inachi filiae. Nec singuli solum sed totae etiam gentes talia perpetiuntur, ubi dii aliquid, quod cupiunt, ratum sunt facturi. Διὸς ίμερος οὐκ εθθήρατος ετύχθη, πάντα τοι φλεγέθει κάν σκότω μελαίνα ξύν τύχα μερόπεσσι λαοίς. Scilicet irritum manere nequit, clandestina et obscura via procedit in lucem, et quidquid

έστι δ' ανδοί φάμεν έοικος αμφί δαιμόνων καλά, μείων γας αλτία. Cf. ib. v. 52.

<sup>23)</sup> οὐδ' ἀγαίομαι θεῶν ἔργα Archil, fr. 2, fr. 32. Pind. paean, fr. 10; οὐχ ἔσθ' ὅπως τὰ θεῶν βουλεόματ' ἔρευνάσει βροτέφ φρενί: — Py. II, 88: χρὴ δὲ πρὸς θεὸν οὐχ ἔρίζειν, qui nunc hos nunc illos adjuvet. — Soph. fr. inc. 6: οὐ γὰρ ἀν τὰ θεῖα χρυπτόντων θεῶν Μάθοις ἀν, οὐδ' εἰ πάντ' ἔπεξέλθοις σχοπῶν. — Jophont. Penthei fr. ώς μᾶλλον ὅστις εἰδέναι τὰ τῶν θεῶν Ζητεῖ, τοσούτφ μᾶλλον ἦσσον εἴσεται.

οδ γὰς θέμις ζῆν πλὴν θεοὺς ἄνευ κακῶν Soph fr. inc. 27;
 μόνοις οὐ γέγνεται θεοῖσι γῆςας οὐδε μὴν θανεῖν ποτε. Ο.
 C. 608.

injusti ei adversatur, dejicit, exstinguit: ita sibi ipsi satīsfacit, ημενον ἄνω φρόνημά πως αὐτόθεν ἔξέπραξεν ἔμπας ἐδράνων ἐφ' ἀγνῶν. S. 86—101. Neque in strage turbae injustorum semper incolumis manet qui cum illis societatem niit homo probus, sed una perditur 25), πληγείς θεοῦ μάστιγι παγκοίνω. Th. 601—608. Itaque ab hac superiore deorum natura, quam mortales perperam agnoscunt, Aeschylus perniciem illam repetit, quam plerique fato deberi contendunt. Et est revera hoc sive fato sive natura constitutum 26), est μοιφίδιον, quod mortales, ubi ad deos evehantur, deprimuntur in miseriam. Cf. Niob. fr. 144, ubi

<sup>25)</sup> Deorum enim jus, quo adversus homines utuntur, non lenius est, quam humanum erga animalia, dii tales de te exsistunt judices, οἶος εἶ σὐ μυρμήκων. Babr. fab. 2. in Mehlhorn, anthol. lyr.

<sup>26)</sup> Cf. Theogn. 687: οὐα ἔστιν θνητοϊσι πρὸς ἀθανάτους μαχέσασθαι Οὐδὲ δίκην εἰπεῖν· οὐδενὶ τοῦτο θέμις. Eadem est Pindari cogitatio: a fato sive a natura repetendum est ingens illud, quod inter deorum et hominum potentiam et beatitudinem intercedit, discrimen, quod superare nequeunt mortales, licet a communi matre originem derivent. Nem. VI, init: ἐν ἀνδρῶν, ἐν θεῶν γένος· ἐκ μιᾶς δὲ πνέομεν ματρὸς ἀμφότεροι διείργει δὲ πᾶσα κεκριμένα δύναμις, ὡς τὸ μὲν οὐδὲν, ὁ δὲ χάλκεος ἀσφαλὲς αἰὲν ἔδος μένει οὐρανός, quam sedem coelestem nemo mortalis nanciscitur, Py. X, 27; Isthm. VI, 44; IV, 14: μὴ μάτευε Ζεὺς γενέσθαι. Py. III, 59: χρὴ τὰ ἐοικότα πὰρ δαιμόνων μαστεύεμεν θναταῖς φρασὶν, γνόντα τὸ πὰρ ποδὸς, οῖας εἰμὲν αἴσας. Cf. Archytae fr. apud Stob. I, 73: θεὸς τὴν δύναμιν ἀρετᾶς ἄτρυτον πέπαται καὶ ἀγυπεύψονον,

Tantalus: θυμός δέ ποτ' αμός οδρανώ κυρών άνω Εραζε πίπτει καί με προςφωνεί τάδε. Γίγνωσκε τάνθρωπεία μη σέβειν άγαν. Est hoc etiam fatale, ubicunque cum diis certent mortales, justitiam et omnem, quam justitia affert, potentiam esse penes deos. Manet vero magnum illud homini solatium: ἀνάγκας ἄτερ δίκαιος ών οὖκ ἄνολβος ἔσται, πανώλεθρος δ' ουποτ' αν γένοιτο. E. 550. Et ad beatum illos, qui fato divino aliquid perpetiuntur neque tamen magna impietate diis invisi redduntur, finem perduci videmus: aequissima justitia tantum unicuique tribuitur poenae, quantum culpae commisit, tantum remunerationis, quantum doloris innocenti erat inflictum. Cf. fr. 301: τῷ πονοῦντι δ' ἐκ θεῶν ὀφείλεται τέκνωμα τοῦ πόνου κλέος. Ch. 958: χρατείταί πως τὸ θείον παρά τὸ μη Υπουργείν κακοίς. Th. 596: δεινός ός θεούς σέβει. Ex his omnibus patet, justitiam esse innatam in deorum natura neque injustum esse posse quidquid a diis agatur: propterea vero tutissimum securitatis pignus homini esse justitiam, quia quo justior est, eo similior est naturae divinae, quae labem non patitur. Singula in singulis diis singulisque fabulis probabimus.

Vidimus deos esse potentissimos, sanctos, justos, videbimus eos etiam sapientissimos. Sapientia vero divina poetae nuda non est notio, sed ubi sapientem deum cogitat, cogitat eum sapienter aliquid agentem. Sapientia in eo tantum cerni potest, quod aptissima utuntur ratione agendi, ne ullum, quod inierant, consilium irritum maneat. Hanc singulorum deorum omnium esse virtutem, sub eorum nominibus exponam. Ut vero aptum unicuique rei tempus eligat et assignet, est maxime calliditatis, itaque calliditas pertinet

ad sapientiam: neque has discernit Aeschylus 27). Victoriam de Titanibus Olympii reportant αἰμύλαις μηχαναῖς, Pr. 206; δόλφ, 213, omnino vi rationis, consiliis Promethei, 219. Jupiter optimus est σοφίστης, Pr. 62. Ita in posterum etiam contra eos, quos odio habent, fraude utuntur justa, P. 93; E. 845; Ag. 273; fr. 278: eos vero, quibus favent, e malis quibus premuntur, ἐκκλέπτονσι, Ag. 662; E. 153; liberant μηχαναῖς λυτηφίσις, S. 594, 1074; Ag. 677 28). Cum hac sapientia concinit, quod omnium conscii sunt 29), Ch. 201, 802: audiunt enim omnia licet e longinquo, E. 297.

3.

Neque agitur quidquam nisi diis auctoribus, τί τῶνδ' οὐ θεόκραντόν ἐστι Ag. 1488 <sup>30</sup>). Cui divinae gubernationi fidem si quis derogat, religione movebitur si in magno versabitur discrimine, P. 498. Vigent igitur dii in muneribus et negotiis ho-

<sup>27)</sup> Pindaro Sisyphus πυκυότατος παλάμαις ώς θεός. Ol. XIII, 52. Propterea deus σοφοίς αλυικτής θεσφάτων άεί Soph. fr. inc. 49.

<sup>28)</sup> Παλάμαις Pind. Py. I, 48; II, 40; Ol. XI, 21; XIII, 52; Nem. X, 65; Ζηνός τέχναις Ol. 1X, 52; ἀριστοτέχνα πάτερ, paean. fr. 6.

<sup>29)</sup> Pind. Ol. I, 64: εὶ δὲ θεὸν ἀνής τις ἔλπεταί τι λαθέμεν ἔςδων, άμαςτάνει. — Soph. El. 659: τους ἐκ Διὸς γὰς εἰκός ἐστι πάνθ' ὁςᾶν.

Ουτι ἄτες θεῶν γίγνεται ἀνθοώποις Theogn. 172, 134, 142.
 τὰ πάντ' ἀεὶ φάσχοιμ' ἐν ἀνθοώποισι μηχανᾶν θεούς.
 Soph. Aj. 1036; Cf. 383. — παντὶ θεὸς αἴτιος, Pind. Py. V,
 23; fr. inc. 2. — Praecipue rebus futuris prospicium Soph.
 Ant. 1335. Theogn. 1048.

mini sive populo cuipiam describendis, P. 101, 31) (Persis bella terra non mari gerenda assignant); in munere reliquis numinibus tribuendo, E. 392; in vitae conditione gubernanda 32) Ch. 76, 212, 1006; P. 158, 905; in tribuenda hominibus felicitate et eventu prospero 33), θεοῦ δὲ δῶρόν ἐστιν εὐτυχεῖν βροτούς, Th. 625; P. 164; fr. 283; in efficiendo quae quis optat 31), Th. 549, 550, 562. Ch. 148; in servando homine, cui favent, Ag. 603, 663; in ornandis hominibus prudentia 35), τὸ μὴ κακῶς φρονεῖν θεοῦ μέγιστον δῶρον, Ag. 927, 183; in domo procuranda, Ag. 961; in cura parturientium gerenda, E. 661; in avertenda discordia domestica, S. 450; in immittenda pernicie in domum intimam Ag. 735; in urbibus tuendis 36), Th. 233,

<sup>31)</sup> Herod. VII, 8, 2. - 32) Pind. Py. III, 81, 40; I, 56, 61.

<sup>33)</sup> Pind. Ol. VIII, 14; XI, 21; Py. I, 48; IV, 69; VIII, 71;
IX, 67; X, 10. Nem. VIII, 16; hyporch. fr. 5, Solon.
V, 69, 74. Theogn. 556, 589. — Curam gerunt gentium et hominum Pind. Py. IV, 51, 260; V, 71; Ol. 1, 106.

<sup>34)</sup> Pind. Ol. IV, 12; XIII, 104.

<sup>35)</sup> θεοί φύουσιν ἀνθρώπων φρένας, Πάντων ὅσ' ἐστὶ χρημάτων ὅπέρτατον Soph. Ant. 684; ἐκ θεοῦ ἀνὴρ σοφαϊς ἀνθεῖ ἐςαεὶ πραπύδεσσιν, Pind. Ol. X, 10; Py. I, 41; Isthm. IV, 11; V, 11; III, 4; Ol. IX. 28. — Theogn. 1171.

<sup>36)</sup> Soph. Ant. 162. In hoste propulsando, Pind. Isthm. VII, 10. Herod. VII, 139. In toto bello Persico divinum Herodotus agnoscit numen, quod procellis et naufragiis Persarum classem infringit, ut quodammodo Graecos iis aequet, VIII, 13; quod Pausaniae victoriam tribuit Plataeensem, IX, 78; quod Graecos excitat ad liberandos. Iones, IX, 91; eorumque, qui ad Mycalen pugnaturi sunt, animos divinae vocis emissae prodigio firmat, IX, 100. Cf. §. 18. fin.

86, 94, 169, 266, 1016; in republica administranda, Ag. 913; in urbibus evertendis, Ag. 821, 1289, 1336; E. 457; Th. 324; in certaminibus dirimendis, Ag. 1224; Ch. 462 Th. 4, 21, 23, 719; P. 373, 454, 514; in discrimine dijudicando, Ch. 780, 782; Th. 35, 1047; P. 495. Praeterea tacite gubernant opiniones et actiones hominum, ipsorum, quid agant, nesciorum, Ag. 683. Quia omnium, quae aguntur, sunt auctores, quodammodo etiam verum est, quod dicunt mulieres Thebanae: νίκην γε μέντοι καὶ κακήν τιμά θεός Th. 716. At Aeschyli de hac sententia judicium eloquitur Eteocles v. 717: οὐκ ἄνδο' ὁπλίτην τοῦτο χοὴ στέςγειν έπος. Eadem hac sententia principali, gubernari et perfici omnia diis auctoribus, defenditur quod Aeschylus de deo scelerum auctore, ubi domum aliquam delere velit, est professus fr. 294, a reprehensione Platonis, qui hunc locum servavit Rep. II, 380, A; quamquam ea ratione, qua ipse rem considerabat, recte judicavit Plato. Aeschylo vero a diis omnia aguntur, modo ab hoc deo modo ab illo, et quae solo nomine dei vel deorum significavit, repetebat ab uno alterove, certum quendam auctorem statuere non ausus, sed τον τυχόντα, ignotum illum deum Epimenidis 37). Nulla in his opinionibus nascitur dubitatio de justitia deorum.

Propterea diis homines possunt confidere 38) et revera confidunt, tum ubi simulacra amplexi tutos sese reddere

<sup>37)</sup> Hoc enim sensu intelligenda est vox 3eds, ubi ita posita est, ut ad certum aliquem deum non possit referri. Plerumque quidem ibi de Iove cogitatur.

<sup>38)</sup> Καὶ μὰν θεών πιστὸν γένος, Pind. Nem. X, 54; τοῖς θεοῖς τιθεῖ τὰ πάγια cett. Archil. fr. 33; Solon. V, 9; Theogn. 197.

conantur ab hostium aggressu, Th. 212; S. 725, 773; tum ubi omnem ab eorum arbitrio repetant salutem summumque ils offerant obsequium: τεθνάναι δ' οὐκ ἔτ' ἀντερῶ θεοῖς, Ag. 539; ἀνάγκη πημονὰς βροτούς φέρειν Θεῶν διδόντων 39) P. 293; Eum. 496; Ch. 960; ἀνδρῶν γάρ ἐστιν ἐνδίκων τε καὶ σορῶν Ἐν τοῖς κακοῖσι μὴ τεθυμῶσθαι θεοῖς fr. 375.

Consentaneum est, quod a diis amantur ii, quorum mores similes sunt divinorum, justi homines et pii. Favent regibus, ut Agamemnoni, quem fin tempestate servant, Ag. 663, 1337; E. 626; Dario, P. 164; civitatibus, Athenis, E. 869; P. 347: et maxime quidem ii, qui in singulis civitatibus coluntur 40), singulorumque generum et populorum sunt gentilicii, quorum ita curam gerunt, ut per eorum victoriam ipsorum gloria augeatur, Th. 317. Vocantur hi θεοί πατρισοι, ἀστυνόμοι, ἐγχώριοι, πολισσοῦνχοι, πολίται, P. 404; Ag. 88, 810, 1645; Th. 14, 69, 253, 312, 4018; S. 704; γενέθλιοι, Th. 639; S. 77. Captas vero urbes relinquant, fato, quod Jupiter constituit, coacti, hostibusque eas evertendas projiciunt, Th. 218, 304, quippe a quibus nullos amplius exspectent honores 41):

<sup>39)</sup> νόσους ἀνάγκη τοὺς θεηλάτους φέρειν Soph. Phaedr. fr. 8; Terei fr. 11; πάντων ἄριστον μὴ βιάζεσθαι θεοὺς Στέργειν τε μοίραν Thyest. fr. 3; cf. inc. fr. 1, fr. 76: χρὴ ở ὅσ' ἄν θεοὶ δίδωσι φεύγειν μηδέν. Ultima enim cuiusvis rei ratio Sophocli haec est: θεοῖς γὰρ ἦν οὕτω φίλον. O. C. 964. Cf. Solon. V, 64; Theogn. 446, 1034.

<sup>40)</sup> Sortitione enim terrae inter deos distribuuntur. Pind. Ol. VII, 55, 61.

<sup>41)</sup> In Sophoclis Xoanephoris dii ipsi simulacra sua ex arce Trojae humeris auferunt, cum urbem eyersum iri praevideant.

Eur. Troad. 26: ἐρημία γὰρ πόλιν ὅταν λάβη κακὴ, Νοσεῖ τὰ τῶν θεῶν οὐδὲ τιμᾶσθαι θέλει. — Voces δαίμων et θεός Aeschylo in nulla re different, nisi quod δαίμων saepe peculiari sensu significat genium Ultorem, et omnino genium, qui fortunam hominis cuiuspiam moderatur, velut Ch. 513, Th. 812. Cf. §. 9.

Ne Herodotus quidem dubitavit, quin Minerva cesserit ex arce Athenarum a Persis diruenda, VIII, 41: quamquam Plutarchus (Them. 10) innuit huic prodigio subfuisse artem Themistoclis.

## CAPUT SECUNDUM.

Dii singuli.

1. Regnum Telluris.

4.

Tres patent oculis humanis mundi partes universi, coelum, terra, mare (E. 904; Ch. 585; Pr. 88, 1046; Pind. Isthm. I, 48). Coelum pariter ac mare terram amplectitur, amat et fovet, id quod duplici ratione fieri videbatur veteribus, tum ea, ut omnia e terra nata essent, tum ut omnia eam gravidarent et semina ex ea progignerent, ή τα πάντα τίχτεται, Θρέψασά τ' αὖθις τῶνδε χῦμα λαμβάνει Ch. 128. Itaque pro ipsa illa alma omnium matre, quam naturam dicebant posteri, terram habebant antiquiores: e terra totius mundi omniumque deorum originem repetebant, sicut plantas omnes, quae quidem reliquorum omnium sunt nutrices, terra videbant edi. Plantae, aquae, ipsique homines, qui omnes terrae debent originem et nutrimenta, denique in terram revertuntur, terra occuluntur: itaque generale etiam mortis domicilium in media ipsa tellure putabant quaerendum. Qua cogitatione percepta jam tres illas mundi partes paulo aliter describunt, statuunt regnum coeli, regnum aquarum, regnum terrae interioris: ipsa terrae superficies et quae ibi versantur, omnium sunt communia, per haec omnium regnorum ditio pertinet, nullis discreta finibus certis. Terra interior tenebris obscurata est aeternis, reliqua omnia sunt in aperto et luce collustrantur: itaque saepe regnum inferorum regno superorum opponitur: qui vero tellurem et coelum invocat, omnia adorat numina, infera pariter ac supera. P. 499; Soph. O. C. 1654.

Quia in inferorum tenebris nihil conspici potest, id anod ipso nomine "Aldov declaratur, omnia eo pertinent tum quae non amplius, tum quae nusquam conspiciuntur. et primum quidem mortui homines, deinde vero etiam omnia quae inter homines nihil habent potentiae: itaque mala omnia hominibus non nocitura terra cohibentur et eadem terra, quae, quia omnium mater est, bona etiam omnia emittit. Propterea etiam numina omnia et ipsum Jovem partu edidit, eaque numina, quorum fracta est potentia, quae nihil amplius valent, in ipsa terra jacent in-Videbimus igitur, quomodo e terra omnia numina prodeant, quomodo, dum nova prodeunt, antiquiora in subterraneam detrudantur custodiam. Videbimus in unoquoque deorum genere adesse et juvare Tellurem matrem, quae primo hoc ipso nomine significatur, Χθών, Γαΐα, deinde nomine Themidis, quippe quae omnium semina in semet ipsa habeat conjuncta, itaque omne jus divinum, itaque ut πρωτόμαντις, Ε. 2, omnia sciat et vaticinetur. quae diis eventura sunt et quae dii sunt constituturi. Eadem Tellus mater Jovis mater dicitur sub nomine Rheae. eadem postremo in Olympiorum numero procedit sub nomine Cereris. Quae tamen licet nunc pro pluribus unius formae nominibus habeantur ab Aeschylo, nunc quoniam

munera habent diversa, ipsae cogitantur diversae, itaque Themis, quae nunc est eadem quae Tellus, Pr. 210, 1091; nunc est Titanis Pr. 874, Telluris filia E. init; et Rhea pariter atque Ceres a Tellure secernuntur.

5.

Quidquid e terra nascitur, e tenebris prodit in lucem. Antiquum deorum genus, quod Tellus partu edidit, est tenebricosum, excipitur vero a genere Olympiorum claro et illustri. Simile est illud Hesiodi: Νυκτός Αίθήο τε καί Ἡμέρη ἔξεγένοντο, Theog. 124. Noctem Hesiodus refert inter numina illa, quibus nullum est antiquius, idem haud dubie Aeschylus statuit. Noctis sorores sunt Parcae, E. 961, de quibus uberius dicendum est, ut pro variis aliis et incertis, quae de iis feruntur, opinionibus certa constituantur. Cum vero apud Aeschylum tum demum aliquid agendum habeant, ubi Jovis cum Saturno certamen exhibetar, ibi de iis erit disserendum. Eodem loco dicam de Furiis, Parcarum sociis, Noctis filiabus 42), quibus etiam sub Jovis et Orci imperio manent honores. Modo teneas, Furias pariter ac Parcas esse e numero antiquissimorum numinum.

Tellus Hesiodo progignit Coelam, Coelas, id quod ipse dicit Aeschylus, e Tellure progignit Titanes, Pr. 205; Pr. sol. fr. 179. Hoc Coeli et Telluris conjugiam Aeschylo perpetuum est et aeternum, Danaid. fr. 36: unde satis patet, non virum et mulierem coeuntes eum sibi cogitasse, sed ipsum coelum ipsamque terram, quae tanquam nu-

<sup>42)</sup> Sophoeli sunt filiae Tis zal dogatov Exorov O. C. 40, 106.

mina percipiebantur 43). Neque ipsi Titanes, quos nominat, quidquam sunt, nisi prodigia naturae, velut Oceanus, Atlas, (numen aliquod, quod coeli et terrae columnas sustineat, Pr. 348, 428.), Typhon (Pr. 354.), quem nihil esse nisi procellam demonstrat locus S. 560, et Prometheus, vis rationis, quae ipsa inter summa prodigia referenda est, quae progenuit natura. Titanes, quorum ordinem ducit Saturnus, Coeli imperium frangunt, ipsumque, quatenus numen est, e regia sede dejiciant, Pr. 957. Titanum naturam satis designatam habemus Pr. 204: noluisse eos accipere bona et callida consilia et violento et atroci animo omnia disposuisse. Interea vero ortum est genus deorum novorum, liberorum Saturni, quorum princeps est Jupiter, qui tam rationis (Pr. 213, 219), quam naturae (Pr. 359.) viribus eximius omnes omnino, qui sibi resistere conantur, perdomat, ac sicut Hesiodo universum mundum suis incendit fulminibus, Theog. 690-700: ita idem Aeschylo ad novas leges, quas solus ipse jussit, omnia disponit, deos priscos hasta perdomat longe potentiore, patremque Saturnum cum Titanibus detrudit in Tartarum Pr. 220, E. 641.

Dubium non est, quin his certaminibus subesse cogitationem de magnis rerum naturae turbis et conversionibus, quarum in Graecia clariora, quam usquam, exstant vestigia, agnoverit Aeschylus. Jovis demum imperio firmato rationi cedit violentia, Jovem igitur primum habebat deum, qui revera divinus esset dicendus. Nam cum in rerum

<sup>43)</sup> Cf. Soph. Ant. 338: ubi homo dicitur fatigare aratro θεών τὰν ὁπερτάταν Γάν ἄφθιτον.

natura, qua contemplanda sibi omnia reperire videbantur, quae mens requirit, quidquid bonum, pulchrum, perfectum est, natum viderent Graeci, minime ab omni aevo aeternum, cum mentem quotidie prodire et nasci animadverterent in infantibus, ubi licet eam innatam statuamus, testatur tamen serius sese esse, quam corpus: facilius ii sibi persuadebant, deum divinum neque viguisse neque exstitisse in primo rerum initio, sed tertium demum deorum et rerum dominum (τριακτήρα, Ag. 171.) esse eum, quo nemo unquam potentior fuisset neque futurus esset. οί θεολόγοι φασίν πυοελθούσης της των όντων φύσεως καί τὸ ἀγαθὸν καὶ τὸ καλὸν ἐμφαίνεσθαι - - - οἱ ποιηταὶ οἱ ἀργαΐοι βασιλεύειν και αρχειν φασίν οθ τους πρώτους, οίον Νύκτα καὶ Οὐρανὸν ἢ Χάος ἢ Ὠκεανὸν, ἀλλὰ τὸν Δία. Aristot. Met. XiV, p. 301. Br. Atqui cum deus hic supremus semel dominatu potitus est, tum quaecunque ante eum magna fuerunt evanescant necesse est (Ag. 167.), ut nunc per eum omnia adornentur, in eius omnia sint arbitrio, ab eius voluntate omnia praedita sint omni, qualemcunque habent, potestate. Talem esse Jovem Aeschyli, postea probabimus, nunc id nobis demonstrandum est, hunc Jovem revera pro orto habuisse poetam, haud aeterno, haud ipsius telluris creatore. Cum in universae Graeciae sacris tum temporis Jupiter natus esse putaretur et Rheae filius Saturnius (Pind, Ol. II, 12) invocaretur, cum tot loci gloriarentur, quod ibi natus esset (quos reperies in indicibus in Pausaniam), cum denique a poetis omnibus uno ore haec cogitatio esset recepta: certis indiciis et disertis verbis a poeta significatum sit oportet, ut eum in hac re transisse statuamus in novorum illius aetatis sententiam philosophorum, quos poetis parum favisse constat. At minime

talia dixit Aeschylus; dixit, quae contrarium demonstrant. Non solum in Prometheo, ubi alium quem Jovem, eumque parum divinum exhiberi opinantur nonnulli, invocatur Saturnius (Pr. 537; Pr. sol. fr. 479, 5.) et patrem ex imperio dejecisse perhibetur, sed etiam in Eumenidibus, ubi illud ne somniari quidem potest, v. 541. Deinde in Supplicibus, cuius fabulae ratio tum a Prometheo, tum ab Eumenidibus est diversa, invocatur παῖς Γᾶς 44) v. 892. Tum in Agamemnone v. 167 eos debellavisse dicitur, qui ante eum fuerint validissimi, vincere praeterea tanquam τριακτήρ cos qui postea contra se rebellarent, ut omnium in omne aevum victor celebrandus sit Ag. 173; Th. 514, 517; S. 595. Titanum debellatorum mentio fit etiam S. 455. 45).

Ipse Saturnus nihil est, nisi deorum rex pristinus, pater Jovis: hoc solo nudo fruitur honore: neque de eius laudibus quidquam praedicatur, sed est merus rex pristinus, παλαιγενής, Pr. 220; πρεσβύτης, E. 641; qui nihil amplius valet, nisi per ipsum illud vinculum, quo filius cum patre connectitur. Eius conjux Rhea semel tantum commemoratur, Pr. 837, sine ullo honore divino. Bene noverat Aeschylus, Rheam nihil esse, nisi Tellurem 46):

 <sup>44)</sup> Cf. Soph. Ph. 392: Τα ματες αὐτοῦ Διός. — 680: παγκρατης Κρόνου παῖς. cf. Tr. 499; Solon. fr. XXIV; fr. XXVIII,
 2: μήτης μεγίστη δαιμόνων "Ολυμπίων.

<sup>45)</sup> Ubi quod Tartarus pro Orco positus est, sine causa offendit Wellauerum, (cf. §. 10.), qui monstrum illud, quod excogitavit, ἡλιόκιυπον, sole attonitum, esse vocem Aeschyli nemini persuadebit.

<sup>46)</sup> Idem hoc percepisse Sophoclem, clarius etiam patet e Ph.

itaque Jovem directo dicit filiam Telluris, cum omnino eatenus tantum peregrina numina veneretur, quatenus Graecas iis subesse cogitationes percipit. Qui vero Saturnium filium Telluris dicit Jovem, nihil intelligit, nisi deum supremum, a patre quopiam aliquando e Tellure progenitum. Et hic alter est summus Telluris honor, quod Jovis est mater. Itaque facilius etiam perspicitur, cur Tellus, quae Themis dicitur, cum Prometheo filio Jovem filium adjuverit. Quod idem legimus apud Hesiodum, ubi omnibus deorum imperii conversionibus Tellus mater praeest easque adornat et eventum praedicit. Aeschyli vero id est, quod hanc Themidem dixit, et egregie quidem, quia id ipsum, quod constituit, est jus divinum.

Jus divinum voce  $3 \ell \mu \nu \varsigma$  significatur, tum id quod dii hominibus religione servandum imponunt (Ch. 641; Ag. 98, 4431; S. 38, 335, 360, 436, cf. E. 414) <sup>47</sup>) tum quod inter deos constitutum est, quo singula singulis munera descripta sunt, (E. 471); tum id quo erga homines utuntur( Ag. 217), quod quia oraculis pronuntiatur, pro ipso étiam oraculo vox usurpatur. Pind. Pyth. IV, 54. Pro-

<sup>391:</sup> ἀρεστέρα παμβῶτι Τὰ μάτερ αὐτοῦ Διός, ubi certissimum est, intelligi Rheam, ex iis quae sequuntur ὰ τὸν μέγαν Πάπτωλον εὔχρυσον νέμεις - - ταυροπτόνων λεόντων ἔφεδρε. cf. Schol. — Pindaro in beatorum insulis regnat Saturnus, reconciliatus cum Jove, qui ipse eum adire solet, Ol. II, 70, 76. Eidem Pindaro summus Saturni honor is est, quod dicitur conjux Rheae πάντων ὑπέρτατον ἐχοίσας θρόνον. — Athenis vetustum erat fanum Saturni et Rheae, Paus. I, 18, 7; ludique celebrabantur Cronii in honorem pristinae aetatis aureae. Cf. Buttm. Mythol. II, 54.

<sup>47)</sup> Soph. El. 1064. Pind. Ol. XI, 24; Py. XI, 8; Isthm. fr. 4, 6.

pterea ipsa Themis est dea vaticiniorum, cuius consilia sunt sapientissima, δοθόβουλος (Pr. 18); quae Delphico oraculo pracest ante Phoebum (Eum. init); et Prometheo quae futura sint praedicit. Pr. 874 48). Et quia ipsa nihil est, nisi jus divinum, dirimit etiam certamen inter Titanes et Olympios, et ita quidem, ut ipsa transeat com Prometheo ad Olympios iisque paret victoriam, quippe qui sapientiae et prudentiae consilia non aspernentur. Quo ipso transitu id significatur, maiorem esse Olympiis digntatem, maius divinum ius, quam Titanibus. Nec vero hoc numen, quod tam gravi munere fungitur, graviore etiam, quam Parcae, quae ab Olympiis superantur, cum Themis ipsa recipiatur in Olympiorum numerum, ne hoc numen cogitatione magis perceptum videatur, quam vivum et vera pollens potestate, Themidis munus ipsi Telluri tribuit Aeschylus 49), ut pro nominibus tantum eiusdem numinis diversis sint habendae Themis et Tellus. Licet autem pariter atque conjungere etiam disjungere utramque, ut Themis pro Titanide, pro Telluris filia sit habenda. Pr. 874; E. 3. (cf. 6.) E quibus apparet, agnovisse Aeschylum, latere sub his nominibus et formis cogitationem quampiam, quam modo hac modo illa forma significare liceat liberta-

<sup>48)</sup> Ita Pind. Isthm. VII, 32 ipsi Jovi et Neptuno vaticinatur eorumque rixam componit. De qua re cf. not. 55.

<sup>49)</sup> In Delphicis etiam fabulis revera eandem esse Themidem et Tellurem, bene exposuit Schwenck. Ephem. scholar. 1829, II, 8. Idem haud dubie subest fabulae quae perhibet Jovis eamfuisse uxorem et progenuisse Horas, etsi num Hesiodus (Theog. 901) et Pindarus (hymn. fr. 2) hunc sensum agnoverint, non dijudicem.

tate poetica. De Themidis templo quod Athenis erat cf. Paus. I, 22, 1.

6.

Si potentiam nactus est Jupiter, locum in ea habere potest aliquid mutationis: ipse cogitari potest eam non ab initio satis firmatam tenere, ut eam contra impetum et seditionem aliquam tueatur oporteat. Imperium de Coelo, Saturno, Jove nemo exercet, sed alter alterius regnum excipit diisque imperat. Attamen licet qui regnum tenet, dominus sit potentissimus, tamen necessitatem, quae in suae ipsius indolis ratione posita est, id est, ipsam suam ipsius indolem abjicere et effugere non potest. Necessitatem hanc gubernant Parcae et Furiae, Μοῖραι τρίμορφοι μνήμονές τ' Ἐρινύες Pr. 516.

Parcarum naturam hanc esse contenderunt viri docti: significari hoc nomine legem quandam summam, quae nulla debilitari posset mutatione: quae quidem lex e communi Graecorum more pro persona, pro namine habita esset, cui imperium et arbitrium de omnibus rebus divinis et humanis in omnibus Aeschyli locis attribueretur. Tali legi supremae et ultimae confisum esse poetam et in ea acquievisse possemus cogitare. At ne unus quidem talis locus exstat. Patet enim, diversam esse ab huius supremi et extremi numinis notione eam cogitationem, qua natura, indoles, ratio interior uniuscuiusque rei indicatur, quae natura alia est in aliis. Hanc ipsam vero rationem significat vocabulum μοῦρα, quod proprie portionem declarat, ut apud Aeschylam ipsum: τέσσαρας μούρας, Ch. 238; μοῦρ' Αφροδίτας, S. 1011; μοῦραν ήδονῆς, Pr. 631, cf. 292.

Soph, Trach, 1241, 163. (Talia etiam μοιρῶσθαι Th. 907; αμοιρος, Th. 733, E. 353.) Mundus quasi totum aliquod cogitatur, cuius partes inter omnes, qui in mundo vivunt, describuntur. Quod unicuique assignatum est, in eo constat eius proprietas, natura, ratio fortunae. Saepius hanc ipsi dii rerum gubernatores hominibus numinibusque inferioribus ascripsisse perhibentur: μοζοα τεταγμένα έκ θεών, Ag. 1025; θεσμός μοιρύπραντος έκ θεών δοθείς, Ε. 392; θεόθεν κάτα μοζο' έκράτησε, Ρ. 101; μεγάλαι μοζοαι Διόθεν τελευτών, Ch. 306; μοζοα Διοςδότων αχέων Th. 947; δ Πανόπτας οδτος μοίοα τε, Ε. 1046 (ubi eadem sententia per formulam er δια δυοίν profertur). Saepe deorum mentione non addita sors ipsa quae tributa sit simpliciter commemoratur, si vero quaerendum est, qui eam tribuerit, neminem intelligere possumus nisi deos. Ita παλαιγενείς μοζοαι Furiarum , E. 173 , 476 , quas v. 392 , 365 a diis , a Jove se accipisse profitentur, ita Pr. 694 de infortunio Ioni a Jove parato, Pr. 511 de sorte Promethei, quae ipsa denique a Jove gubernatur, licet maxime invito Prometheo. Praeterea de sorte belli, Ag. 130; Th. 506; de morte, Ag. 1266, 1314, 1365, 1462; P. 917. Cf. P. 909; E. 890 (ευμοιρος); Th. 850 (δίμοιρος de duplici infortunio, cf. v. 899.); S. 1071 (dimorpor de duplici fortuna). Interdum etiam de vitae conditione, quae alicui ab hominibus pazatur, Ag. 1588. Tales igitur innumerabiles habemus naturas (φυφ δ' έκαστος διαφέρομεν βιοτάν λαγόντες, δ μέν τά, ra d' allor Pind. N. VII, 54.) cum fatum illud unum esse debeat, stabile, aequale. Patet vero diversissimarum naturarum hoc esse commune, quod unicuique ipsi, unicuique soli sunt tributae, quod unicuique sunt propriae: ipsa proprietas singularum proprietatum omnium est communis, sicut omne, quod dicimus abstractum, singularum rerum concretarum est commune. Jam' ipsa haec proprietas at numen aliquod cogitari potest, quod singulas singulis proprietates et indolis et fortunae cum omnibus eius, quae per totam vitam humanam accidunt, varietatibus attribuerit. Hanc Proprietatem Graeci dicebant Mologu. Mοίρα igitar suam cuique μοίραν distribuit, neque est quidquam nisi uniuscuiusque μοῖρα, quam non tributam, id quod revera est, sed tribuentem cogitabant. Significabant hoc imagine nendi, quia id, quod filo intexitur, peculiaris est fili pars, neque ab eo divelli potest nisi lacerato, Quanquam Aeschylus nomina Parcarum non commemorat, nendi tamen officium iis tribuitur E. 327 50) .-Eandem Moloav, quae nunc una cogitatur, nunc sibi fingunt ut Μοίρας τριμόρφους: triplex enim numerus principale est multitudinis et varietatis exemplum, et quicunque Graecorum nunc tres nunc unam agnoscebat Parcam, bene sibi conscius erat unitatis huius in varietate positae 51), Ubique vero in Graecorum opinionibus fluctuat notio numinum illorum, quae e sola cogitatione orta sunt neque a natura principio petita, fluctuat inter numinis personam et ipsam cogitationem, cui originem debent. Itaque vix ubique dirimi poterit, si μοῖραν Aeschylus commemorat, utrum de re an de numine cogitaverit.

Quodeunque numen statuitur, habet aliquid agendum. Parcarum munus est duplex, utrumque e prima et ipsa earum natura profectum. Tum assignant naturam, tum

<sup>50)</sup> Cf. Welckeri Ephem, hist, art. I. p. 225. sqq. p, 229. n. 48 (οὐδεὶς δύναται μοιράν μίτον ἐξαναλῦσαι).

<sup>51)</sup> Cf. Welck, ib. p. 223.

assignatam servant, ne quis eam abjiciat. Custodiunt igitur deos at maneant dii, homines at maneant homines, Apollinem, ne fiat Jupiter, ne fiat inferus, neve fiat imbecillior, neve potentior, quam quod ipsa eius natura divina constitutum est. Custodiunt etiam Jovem, ne eius potentia infringatur, quia ea Jovis natura constituta est, ut sit potentissimus. (Cf. Pr. 511: ubi id agit Parca, ne quis eandem, quam Jupiter, potentiam adipiscatur.) Minime vero proplerea Jove sunt potentiores, nisi forte regii corporis custodes ipso rege esse potentiores contendere vis. Imo id agunt, quod Jupiter, quod superi constituerunt, tum in assignanda natura, ut Furiis, E. 335; Meleagro, Ch. 612; Oceaninis, Pr. 895; tum in servanda, praesertim ne quis hominum terminos excedat, quos dii constituerunt: Ε. 105 (Μοίρα πρόσκοπος βροτών); Ch. 306. Propterea iis, qui hunc terminum transgrediuntur, immittunt ultionem, Ag. 1536 (Orestem, quem a diis missum iri vaticinata erat Cassandra, 1279, 1284: δμώμοται γάο δοχος έκ θεών μέγας "Αξειν νιν υπτίασμα κειμένου πατρός); Ch. Itaque eo funguntur munere quod proprie est 910, 911. Furiarum. Cum Furiis Aeschylus Parcas tantum non ubique conjungit 52), ubi earum mentionem facit Th. 975, 937; E. 961, 724.

At vero dixit Aeschylus, Parcas esse Jove potentiores. Non dixit. Parcas, quae nihil sunt, nisi quae peculiaritatem uniuscuiusque significent et distribuant, Jovi ipsi

<sup>52)</sup> Hesiodus ad Parcas transtulit Furiarum negotia, et hac ratione etiam deos Parcis cogitabat subjectos, Theog. 220. Sicyonios Parcis eadem sacra fecisse, quae Furiis, tradit Paus. II, 11, 4.

etiam naturam assignavisse cogitentur necesse est 53), hactenus igitur ipso etiam Jove superiores eas dicere poteris, scilicet si principes electores, qui imperium tradunt, imperatore dicis superiores 54). Inspiciamus locum : praedixit Prometheus Oceaninis, nunquam sibi eandem quae sit Jovi fore potentiam, hoc fieri non posse, prohiberi hoc aeterna naturae necessitate: eadem vero hac necessitate jussum esse, sese liberatum iri: gubernari hanc necessitatem a Parcis et Furiis. Quaerunt puellae, num igitur his imbecillior sit Jupiter. Quibus ille respondet, non hoc se dicere, sed Jovi etiam certam esse naturam, certam fortunae rationem, quam abjicere non possit, ovxovv av ἔκφύγοι γε την πεποωμένην Pr. 518. Noverant Oceaninae, Jovis fortunam esse eam, ut omne per omne aevum penes eum futurum sit imperium, itaque mirantur et interrogant, quae praeterea aliquid valeant in eius fortuna, vi γάο πέποωται Ζηνὶ πλήν ἀεὶ κοατεῖν; Non respondet Prometheus, sed hoc ipsum nobis est quaerendum. Neque

<sup>53)</sup> Est vero haec Jovis μοῖοα, ut, simulac potentiam conquisivit, sit potentissimus, ἀεὶ γὰο εὖ πίπτουσιν οἱ Διὸς κύβοι, Soph. fr. inc. 84. Similis cogitatio subest Parcarum muneri, ubi Jovem cum Junone nuptiis junxisse dicuntur Arist. Av. 1774. Amor enim erga Junonem in ipsa Jovis natura positus est: propterea Venus dicebatur Parcarum natu maxima, Paus. 1, 19, 2. Cf. Pindar, hymn. fr. 2. ubi Themidem Jovi nuptum Parcae adducunt.

<sup>54)</sup> Finge tibi cum Pindaro numina Veritatem, Pudorem, Εὐθυμίαν, Legem, Justitiam: has omnes eatenus Jove superiores dicere poteris, quatenus eam, quam quaeque significat, virtutem Jovi tribuisso cogitantur. Easdem vero eodem jure Jovis filias dicere potes. Nihil majus Aeschylo sunt Parcae.

obscura est res. Sicut ipse Jupiter suam habet naturam, suam fortunam: suam etiam habet eius pater Saturnus. Uterque aliquando mundum gubernat, utroque nemo est potentior. Ubi alterius natura et potentia cum altero confligit, nihil inter utrumque judicium ferre potest, nisi ipsa utriusque naturae et potentiae ratio. Hanc rationem significant Parcae, Parcis igitur certamen inter Jovem et Saturnum dirimendum est. Hoc ipsum, mythica quidem forma indicatum, testatur Aeschylus. Parcae enim, quae necessitatem in rerum omnium ratione positam gubernant, conjunguntur cum Furiis, neque alterae sine alteris huius, quae ad Jovem pertinet, necessitatis gubernandae habent potentiam, sed nonnisi consociatae: τίς οὖν ἀνάγκης ἐστίν ολαχοστρόφος; Μοζοαι τρίμορφοι μνήμονές τ' Έρινύες. 516. Circumspiciamus, quid hoc loco sibi velint Furiae, quod complures mirati sunt, nemo expedivit. Furiae, id quod ipsae dicunt E. 417, quod generalem et constantem esse Aeschyli cogitationem mox ostendam, ratas faciunt exsecrationes, neque ullam aliam peculiarem habent potestatem. Revera de exsecratione quapiam cogitari, eo indicatur, quod μνήμονες vocantur Furiae: inania enim non dicit Aeschylus. Cuiusnam vero exsecratio Jovi perniciem minatur, nisi unius solius Saturni? Et hoc ipsum dixit poeta: πατρός δ' ἀρὰ Κρόνου τότ' ἤδη παντελώς κρανθήσεται, "Ην έκπιτνών ήρατο δηναίων θρόνων, Pr. 910. Itaque Saturni exsecratio, Saturni Equives illam gubernant necessitatem, quae ad Jovis naturam pertinet, illam πεπρωμένην, quam ipse evitare non potest. Rata fieri potest haec exsecratio nonnisi per solum ipsum Jovem, a nemine everti potest Jupiter, nisi a se ipso, αὐτὸς πρὸς αὐτοῦ κενοφρόνων βουλευμάτων τύραννα σεήπτρα συληθήσεται Pr. 761.

sq. victorem suum sibi παρασκευάζεται Επ' αὐτὸς αὐτῷ Pr. 921. Clarius et certius poeta eloqui non poterat, in sola Jovis natura et in sola ratione filii cum patre omnia versari 55). Neque si modo pugna talis statuitur, qua alter deus supremus ab altero deo supremo filio suo evertitur, haec alia ratione cogitari poterat; hac autem ratione optime et cogitari et pro vera haberi poterat ab homine Graeco. Vides quam decore senserit Aeschylus, cui persuasum erat, patri hanc pietatem deberi etiam a deo supremo, licet hic coactus fuerit ad patrem evertendum, scilicet ut rerum potiretur is, qui Jupiter erat et solus esse poterat, deus divinus. Quae reliqua de hac ratione dicenda sunt, invenies §. 32.

Neque hanc solus Aeschylus fovebat cogitationem. Pugnam de mundi dominatu apud Hesiodum quoque gubernant Furiae, ibi vero aliter se habet ratio eorum, qui pugnant. E Coeli cruore, quod Saturnus effundit, gignuntur Furiae, Theog. 185, quod nihil declarat, nisi ob facinus illud impium erga patrem commissum Saturno instare ultionem, quam patris exsecratio ei immissura sit, quae ipsa commemoratur v. 210. Et ita postea etiam res narratur, Coelus enim ipse Rheae consilium dat, quomodo Jovem clam partu edere possit, scilicet ut ultionem, quam

oraculum agnoscit, e quo Jovem maneat pernicies, uterque hoc irritum fore habet persuasum: Pindarus vero, licet alibi fatum Jovis arbitrio prorsus subjiciat, hoc tamen e fato repetit, εῖνεκεν πεπρωμένον ἦν, neque fontem habet, unde hoc fatum derivet, Isthm. VII, 33; Aeschylus fatum omnemque eins potentiam in ipsa collocat ratione Jovis cum patre.

Coelus postulat, per hunc filium perficiat, 'τίσαιτο δ' έρινύς πατρός έοῖο, v. 472. Ibi igitur Jupiter ipse cum Furiis consociatus est, et quod ipse perficit idem est, quod Furiae agunt: cum apud Aeschylum ea prematur cogitatio, quod hoc facinore adversus patrem perpetrato ipse Furiis redditur obnoxius. Et idem hoc videtur inesse in loco Epimenidis (Schol, Soph. O. C. 42.) έκ τοῦ (Κρόνου) καλλίκομος γένετο χουσή 'Αφροδίτη Μοζοαί τ' άθάνατοι καί Έρινύες αιολόδωροι. Ad Saturnum referentur, quae ab Hesiodo ad Coelum, Venus pariter ac Furiae; Parcae, ut apud Aeschylum, cum Furiis consociantur; Furiae, ut in Eumenidibus describuntur, dicuntur αλολόδωροι. Probabile igitur judicabis, hanc ipsam cogitationem de periculo, quod Furiae propter facinus contra Saturnum commissum Jovi minantur, Aeschylum sumsisse ex Epimenide, licet ea fabularum forma servata, quam praebebat Hesiodus.

Removetur illud periculum sapientia Jovis, qui, imperio satis firmato, vincula Saturni, quae solvi posse monet Apollo, E. 645. sq. revera solvit: λῦσε Ζεὺς ἄφθιτος Τιτᾶνας Pind. Py. IV, 291; hymn. fr. 6: Saturnum cum sociis antea in Tartarum detrusum (Pr. 220) liberatum videmus in Prom. soluto, ibi enim constat e Titanibus chorum fuisse compositum, qui ex insulis beatorum in flumine Oceano sitis profecti esse videntur ad Prometheum. Patet igitur, filium cum patre esse reconciliatum: itaque Furiarum, quae exsecrationem ratam erant facturae, potentia fracta est a Jove, et Parcae, quae nonnisi in societate Furiarum aliquid de eo valebant, nunc nihil agendum habent, nisi quod ipse jubet 56), quì πάντ' ἄνω τε καὶ κάτω

<sup>56)</sup> Itaque Phidias et Theocosmus Jovis Olympii, quem Megaren-

Στρέφων τίθησεν οὐδὲν ἀσθμαίνων μένει. Rem ita se habere per se jam necesse est, ubi enim deus vere divinus vivit et viget, locum non habent numina illa obscura et fluctuantia. Sed ne deest quidem Aeschyli testimonium, quod Parcae ante Jovis deorumque Olympiorum potentiam evanuerunt et nihil amplius valent, nisi quod Olympii iis concedant. Pertinent enim ad genus deorum priscorum, quod se ab Olympiis antiquo honore privatum esse ubique conqueritur: sunt θεαί ἀρχαΐαι, παλαιαί δαίμονες, Ε. 728; sunt sorores Noctis, quae ad tenebricosum illud regnum pertinet, quod everterunt Olympii, quin etiam E. 728 ipsae dicuntur decipi ab Apolline et vino quidem, quod male e textu ejicere voluerunt interpretes, patet enim Aeschylum de his numinibus tenebricosis et priscis non sine ironia quadam esse locutum. Cf. Eur. Alc. 12: Moigas δολώσας. Vides hac Apollinis de Parcis victoria ipsas superari leges naturae: βροτοί redduntur ἄφθιτοι, E. 724. Ita dicitur Apollo Furiarum παλαιγενείς μοίρας φθίσας, Ε. 173. Ubicunque enim poeta Parcas commemorat, venerationem

sibus fecerunt, capiti Parcas addiderunt, significantes την πεπορωμένην μόνω οι πειθεσθαι, Paus, I. 40, 4. Cf. Böttiger. mytholog. techn. Jov. p. 28. sqq. Maximus tunc earum honor is est, quod Jovi assident, Μοτοραι Διος αι τε παρά θρόνον αγχόταται εξόμεναι Soph. fr. inc. 3. Apud Aeschylum nehunc quidem habent sibi relictum. Pindarus Jovi eas cogitat subjectas, in maiore tamen, quam Aeschylus, honore eas habens, quas praedicat βαθύφρονας, N. VII, 1; δήιθρόνους Isthm. V, 16; quae quidquid instituitur ratum faciunt et firmant Ol. VII, 64; XI, 51; idque in prima origine, sociae Lucinae, N. VII, 1; quae sanctitati vinculorum affinitatis prospiciunt Py. IV, 145.

nullam videmus 57), ne eam quidem, quae Eumenidibus tribuitur, ubique vero funesta ac lugubris, quae carum est,

<sup>57)</sup> Locus enim, quem pro honore Parcarum afferunt E. 963-967 Parcas spectare non potest, sed solas Eumenides ipsas, quarum honores recensentur, quorum honorum unus est is, quod Parcarum vetustarum et βαρυδοτειρών sunt cognatae. Nulla enim causa exstat, cur ibi Parcae celebrentur, neque Parcae possunt intelligi, nisi mutato τῶν in καί, tum contra codices, tum contra verisimilitudinem, omnia enim, quae ibi recensentur, sunt ea ipsa, quae ab Eumenidibus repetuntur: felicitas, 956, cf. 938; faustae nuptiae, 960, cf. 835; justitia, 963, cf. 910; quod omnium domorum sint communes, 964, cf. 895; omnium curam gerant, 965, cf. 930; per omne aevum, ib, cf. 898; honor summus apud justos homines, 966, cf. 805, 891, 994. (zúgi exortes vertendum est: cum hoc vobis peculiare sit, haud vero; quibus hoc peculiare est, tum enim dicendum esset Exougai) - Fefellit vero interpretes, quod locus choro Eumenidum tribuitur, quas haec de se ipsis praedicare ineptum est. Imo loquuntur Areopagitae, iidem qui postea dicuntur προπομποί 1005, qui Eumenides invocant, omnium Atheniensium vice fungentes (ipsi αστών τα βέλτατα v. 487), quos ipsa ad dicendum, licet non disertis verbis, provocavit Minerva v 949; qui his versibus et 976-987 ca precantur, quae precari Athenienses jubet Minerva, illis quidem posterioribus id, ut civium firmetur concordia, cui prospicere ipsos Areopagitas jussit Minerva v. 693 sqq. Itaque aemulantur Minervam bonis verbis adhibendis, quod ipsum laudans indicat dea, dyadav ξοις ήμετέρα, celebrans facundiam, qua antea ipsa, nunc Areopagitae excellunt, v 968-975. Eosdem, quod bene dixerint, denique collaudat Minerva v. 998. sqq. φορούντας γλώσσης αγαθής όδον εθρίσκειν. Vide quam egregia huic distributioni respondeat rhythmorum comparatio. Inter stropham et antistropham priorem compositam ex versibus trochaicis, qui-

potentia premitur Μοΐοα βαουδότειοα μογερά. Th. 975. Tristifica est, quia libertatem humanam coercet: itaque diis Parcae non imperant, et minime omnium Jovi, qui solus ab omni lege liber est, Pr.50.

7.

Expediamus hoc loco etiam reliquorum interpretationem vocabulorum, quae simile aliquid declarant. Naturae rerum singularum sunt variae, aliae meliores, aliae pejores, haec fortior, illa infirma. Res confligunt, conflictum dirimit ratio, quae inter naturas intercedit. Haec ratio dicitur ἀνάγκη: quae vox usurpatur in aliis locis de quavis potentia superiore, Pr. 514; E. 426, 550, praecipue de voluntate divina, quippe quae humana sit multo potentior, Ag. 218 (de jussu Dianae); P. 293; Pr. 16, 72, 105; in aliis de servitute debellatorum Ag. 902, 1042; Ch. 75; in aliis de ipsis vinculis Pr. 108, 1052; de morte P.

bus benedicunt Eumenides Athenieusibus, insertum est longius systema anapaesticum, 927-937, quo Minerva earum auctoritatem in rebus humanis exponit. Sequuntur tria breviora systemala anapaestica, quibus Minerva dicit, quae pertinent ad Areopagitarum preces his systematis insertas, mesostropham et mesantistropham e versibus maximam partem dactylicis con stantem. Deinde sequuntur ultimae binae orationes Eumenidum, e trochaicis compositae, stropha et antistropha posterior, inter quas insertum est systema longius anapaesticum Minervae, quod respondet illi priori posito inter priores Eumenidum preces. Quae Eumenides dicunt, proferuntur versibus trochaicis, quae Areopagitae, dactylicis, pariter atque illa quae in fine tragoediae canunt iidem v. 1032-1047.

569. - τὸ πεπφωμένον eodem sensu, quo μοίρα, dicitur de iis, quae in ipsa alicuius natura et conditione posita sunt et ex hac necessario prodibunt, Ag. 68, 684, 1657 (de morte); fr. 295; Pr. 103, 512, 518 (de ipsa Jovis natura); 753, 815 (de voluntate Jovis) Pr. sol. fr. 182 (de eo, quod Herculem maneat deo jubente). - Eadem vi in aliis locis positum est το μόρσιμον Pr. 933 (de immortalitate Promethei); S. 47 (de justo parturiendi tempore); Amym. fr. 11 et E. 217 de nuptiis; in aliis de morte, S. 787; Ch. 103; Ag. 1048, in aliis de iis, quae dii constituerunt Ag. 157; Ch. 464; S. 1048 de suprema Jovis voluntate 58); Th. 263, 281. — Etiam αἶσα justam rei rationem naturalem indicat: quacum quod concinit, dicitur καταίσιον (Ag. 1598), ἐναίσιμον (Ag. 775): quod ei adversatur, nag' albar (S. 79.); quod eam excedit Egaíoior (S. 514). Hanc vitae conditionem, quae necessitate evenit, aloa indicat, Ch. 77; Pr. 104; mortem, Javarngoogs αίσα, Ch. 369, 927. Alibi est quod dii constituunt, πρώτος accor de omine Ag. 104, alour Jupiter gubernat 59), do 902 πολίω νόμω, S. 673, lo iter a Jove designatum perficit έν aioa S. 545; qui Jovem et Justitiam parum colunt, iis Alou ultorem immittit, Ch. 648. - πότμος est modo vitae sors et conditio, Ag. 1005; P. 709; Pr. 119, 198; modo mors, Th. 899. - τό μέλλον, quod futurum est, Pr. 102, 211; Ag. 250, 1240; quod quidem dii adducunt Pr. 373 (το μέλλον έκ θεών); 454; S. 1057. — νέμεσις similis est

<sup>58)</sup> το μόρσιμον Διόθεν πεπρωμένον, Pind. N. IV, 61.

<sup>59)</sup> Διὸς αἴσαν, Solon. XV, 1. Pind. Ol. 1X, 42; N. VI, 13; 1sthm. fr. 4 v. 2.

μοίομ, sed ita, ut severa lège omnia distribuere soleat, δράσαντι παθεῖν assignans. Ch. 313. Haec etiam nibil agit, nisi quod deorum jussa perficit Ch. 235; Hect. lutr. fr. 244. — In his omnibus ultimam rerum rationem non invenimus: relégamur ad deos legislatores. Nam in vocibus ἀλάστωο, quae genium Ultorem, δαίμων, quae fere idem, quod θεός declarat, μόρος, μόριμον λάχος (Ch. 361); εήρ (Ag. 206; Th. 777) quae mortem significat, supremam illam legem inesse non posse, per se jam satis apparet. — είμαομένα apud Aeschylum legitur nonnisi Ag. 913, et ibi de Agamemnonis institutis. De divinis Soph. Tr. 469.

8.

Cum Parcis Furiae consociantur. Quae originem renetunt ex arn, quae proprie est noxa damnumque alicui illatum S. 444, 470. (ατη φοενός stultitia, insania S. 850; Th. 601, 687; Ag. 388; idem quod νόσος φοενών P. 790) praecipue vero miseries (Ch. 339; Ag. 1284; S. 110; Soph. Ai. 1189; El. 215) et tale damnum quo omnis hominis vis frangitur, quo aut revera necatur aut mortui instar habendus est (Ch. 272, 339, 1076; S. 164; Pr. 746, 886.) Alibi usurpatur de strage magna et de pernicie Th. 315, 954; Ag. 643, 735, 771 cett. Haec ultima seu vitae seu mortis pernicies, qua alter tantopere fractus est, ut manibus suis alterum non possit ulcisci, per deorum voluntatem, qui causam afflicti suscipiunt, se convertit contra alterum, a quo alteri inflicta est, διαλγής ατη διαφέρει τον αίτιον πανασχέτας νόσου βούειν (tristis pernicies differt auctoris discrimen, at immani morbo impleatur) Ch. 68. cf. Ε. 372. δράσαντι γάρ τοι καί παθείν δφείλεται, fr. 268;

Ag. 1564; Ch. 313; e qua lege quivis επραξεν ώς εκρανεν, Ag. 369. Et sicut omnino gravis est ἀστῶν φάτις ξύν κότω, δημοκράντου δ' άρᾶς τίνει χρέος, Ag. 458; ita afflictus ille άτας έξαυδάται Ch. 172: velut: ταῦτ' ἐν μέσφ τίθημι τῆς κακής ἀρᾶς, Ch. 145. Et ἐπήλαλαξαν ἀραί τὸν όξὸν νόμον, Th. 935; εὐχαὶ δύςποτμοι, Th. 819; κατεύγματα, 709; εὐκταΐα φάτις, 841; φθόγγος άραΐος οίκοις, Ag. 235. Exsecrationi haec subest cogitatio: τὸ μόρσιμον μένει πάλαι, εὐχομένοις δ' αν έλθοι. Ch. 464. (Oppresso φθόγγω αραίω, Ag. 236, cohiberi potest ποινά αντίφονος ατα, Ε. 982.). Ortum hoc est e vetusto simplici more cogitandi. qui omnia etiam quae sola mente percipiebantur et in solis animis versabantur, ab ea repetebat origine, quam oculis cernere vel auribus audire poterat. Potentissimae dicuntur πολυπρατείς άραι φθιμένων, Ch. 406; est enim νόμος, φονίας σταγόνας χυμένας ές πέδον άλλο προσαιτείν αίμα. Ch. 401: scimus μέμφεσθαι τούς γας νέρθεν περιθύμως, τοίς κτανοῦσί τ' ἐγκοτεῖν, Ch. 39; cf. 323. Tamen haec lustrari possunt, Th. 680, his exceptis εί τις ήλιτεν βροτών ή θεον ή ξένον τιν' ἀσεβιον ή τοκέας φίλους, Ε. 269, 356, 545. Ibi nullum λύτρον πεσόντος αίματος πέδφ, Ch. 48; ibi δι' αίματ' έκποθένθ' ὑπὸ χθονὸς τροφοῦ Τίτας φόνος πέπηγεν οὐ διαβουδαν, Ch. 66; ibi πόροι πάντες ἐκ μιᾶς ὁδοῦ βαίνοντες τὸν χερομυση φόνον καθαίροντες λούσαν άτην, Ch. 72: et hac quidem via, quod eo Jupiter mittit ΰστερόποινον ἄταν. Ch. 363. Tales igitur agai et praecipue quidem yevéghtot, Ch. 912, redduntur άληθείς, Th. 944; τέλειαι παλαίφατοι άραί, Th. 766, 695, 832: easque ratas faciunt, τελούσι (Th. 785). ἐπικραίνουσι (Th. 887) Ἐριν ύες.

Has nihil esse, nisi iram (κότον, Ch. 40, δογάς Ch. 326) eorum, contra quos scelus est commissum, exsecratione

pronuntiatam, quae sicut δίκη, μοῖρα, τύχη pro re et ratione tanquam numen cogitatur, innumerabiles ostendunt loci: "Αρα Έρινύς πατρός Th. 70; πατρός εθεταΐα Έρινύς Th. 721, 886; πότνια Οἰδίπου σκιὰ μέλαιν Έρινύς Th. 976. Cf. Ag. 457 et 463; Th. 695 et 700, 787 et 791; E. 416, 508; Sopb. O. C. 865, 1010, 1299, 1375, 1391, 1433; Aj. 1390; El. 111; Tr. 811; Eur. Or. 38; Hom. II. XXI, 412; Od. XI, 279. Mortuis enim ea relicta est potentia, ut ultionem possint commovere, quod e precibus patet, quibus Orestes et Electra Agamemnonem invocant, Ch. 332, 456, 479, 495; οτοτύζεται δ' δ θνήσκων, αναφαίνεται δ' δ βλάπτων πατέρων τε καί τεκόντων γόος ενδικος ματεύει φοπάν, αμφιλαφής ταραγθείς. Ch. 327. Apud Aeschylum ubique cognosci potest haec cogitatio principalis, Furias esse eas, quae exsecrationem ratam faciant Ch. 651. cf. fragm. Thebaid. apud Ath. XI. 465; αίψα δὲ παισίν εοίσι μετ' άμφοτεροισιν επαράς 'Αργαλέας ήράτο, θεὸν δ' οὐ λάνθαν Έρινύν. Tamen interdum etiam nulla exsecratione pronuntiata scelera antiqua puniunt 60) Ag. 749, 1433, 1580. cf. Th. 574; Pr. sol. fr. 179, v. 9.

Quod hae ratione perficient. Expellent eos, qui 6µuiµovç (E. 605, 653, Th. 681) occiderant, e domo (E.
421, 201; Ch. 4050, 1062) soli huic ipsi apparentes, cum
ab aliis non conspicianter (Ch. 4051, 4053, 4061), neque
conspici debeant, dolor enim, quem homini infligent,
imprimis in habitus et aspectus earum foeditate positus est:
illius vero oculis assidentes, Th. 695; magis magisque sese

<sup>60)</sup> Apud Sophoclem etiam quodvis scelus puniunt, El. 275, 488, 1388; Ant. 1075; Aj. 835; quin etiam pro iis habentur numinibus, quae quodvis malum hominibus inferant, Aj. 1034; Tr. 897, 1053; El. 1080; Teuc. fr. 3; Antig. 603.

ei obtrudentes, Ch. 1057; fugientem προς αίμα και σταλαγμόν έκμαστεύουσαι (E. 247, 253) perpetua persecutione urgentes, E. 139, 231, 244, 251: unde xuveç dicuntur Ch. 925, 1054, E. 132; carmine tristi et horribili (Ag. 645, 990, 1191; Ch. 475) eum obstringentes et vincientes (E. 306, 332); et usque ad insaniam stupefacientes (E. 330; Ch. 288, 1024); et quamvis fortissimo membra frangentes, E. 370; Th. 791; clandestino aggressu superbos securos debilitant, E. 373; Ag. 463, 553, 935, neque hos quidquam potest servare, Ag. 467; E. 299, 261; οὐκ ἔστι γῆρας τοῦδε τοῦ μιάσματος, Th. 682, 738. Correpto vivo sanguinem exsugant (lagoπωτις) Ε. 264, 184, 302, 359, vivum (loχνάgagai morbis foedis corpori injectis Ch. 275-296) ad inferos detrahunt, E. 267, 305, 338: eum etiam, qui scelus occultavit, detegentes et punientes E. 317; solumque hominem integrum et purum nulla earom ira aggreditur, ut incolumis vitam degat, E. 313. Ille vero ne apud inferos quidem securus est E. 340, 322, 273; S. 228, 416. Opprobria mortuorum reliquorum erga socium sceleratum habes E. 96; Ag. 1555. Et eadem ratione eius progenies a Furiis vexatur, τὰ γὰο ἐκ προτέρων ἀπλακήματά νιν πρὸς τάςδ' ἀπάγει Ε. 934; καὶ μὴν πεπωκώς γ', ώς θρασύνεσθαι πλέον, Βρότειον. αίμα κώμος εν δόμοις μένει, Δύςπεμπτος έξω ξυγγόνων Έρινύων. Υινοῦσι δ' υμνον δωμάσιν προςήμεναι Πρώταρχον ἄτην. Ag. 1188. Quanam hoc fiat ratione, ipse declarat Aeschylus: τὸ γὰο δυσσεβὲς ἔργον μέτα μέν πλείονα τίκτει, σφετέρα δ' είκότα γέννα, Ag. 758; 769; Ch. 402: βοᾶ γὰρ λοιγὸν Ερινύς, Παρὰ τῶν πρότερον φθιμένων άτην Έτεραν επάγουσαν επ' άτη. Cf. Ch. 577; 648, 692; Ag. 155, 1119, 1565, 1601; Th. 741, 833, 812; 951, 1054; Pind. Ol. II, 41. Exempla scelerum omnium;

quae punienda habent Furiae, praebet Aeschylus, quae recenset E. 269. Saepissime commemoratur impietas adversus parentes, quae tum Oedipi filiis, etsi manum contra patrem non sustulerint, tum Oresti miseriem infligit. Impietatis etiam est negligere ultionem parentis, itaque Apollo Oresti, si patrem neglecturus sit, minatur προςβολώς Eρινύων, profecto haud minus terribiles, quam quibus postea propter matris parricidium vexatur, Ch. 271 - 296, 925 τάς τοῦ πατρός δὲ πῶς φυγῶ παρείς τάδε;). - Impietatis adversus hospitem clarissimum exemplum dedit Paris, Ag. 362, 399, 702: qua de causa eius carmen nuptiale in planctum pervertit Furia, Ag. 749. Erga deos peccatur in evertendis aris Trojanis, quod saepius indicatum (Ag. 338, 527) Furiae puniunt (645) per illam tempestatem οὐκ ἀμήνιτον 92015, 649, cf. 645. Simile exemplum praehent Persae, qui aras et templa Graeca evertunt P. 808 - 828, simile Lycurgus et Pentheus in tragoediis ad Bacchi res gestas pertinentibus. Ne liberos quidem, si a parentibus impie tractantur, deficit ultio Furiarum, quas Clytaemnestra suscitat ad vindictam sumendam de nece Iphigeniae, Ag. 1433, 1398, 1527, quam ipsam mente non incolumi ab insania, quam Furiae mittunt, paraverat Agamemnon, Ag. 223: in cuius domum propter vetusta Thyestis et Atrei scelera irruperant, Ag. 1580, 1189. Haec vero novorum semper scelerum pariter ac poenarum in domibus sceleratis parandarum potentia propria est genii Alastoris.

Speciem et habitum 61) Furiarum descriptum habes

<sup>61)</sup> Primus Aeschylus Furiarum crines serpentibus implicuit, Paus. I, 28, 6: ubi in earum simulacris, quae Athenis erant, nihil terribile infuisse dicitur. Ibi enim erant Εὐμενίδες, Σε-

E. 46 sqq., 69, 387; Cb. 4057; Th. 699. Noctis tristificae filiae dicuntur E. 321, 416, 745, 792, 845: et sicut inter homines ibi tantum versantur, ubi foeda et turpia contrahuntur piacula, E. 480, ita domus earum est in foeda Tartari caligine, E. 72: κακῶν δ' ἔκατι κἀγένοντο. Cf. 425. Itaque diis Olympiis sunt invisae, Th. 720; E. 70, 73.410, 644, (itaque ἀεὶ παρθένοι Soph. Aj. 835. Aesch. E. 68); et maxime omnium Apollini, qui ne commemorare quidem eas potest sine detestatione. Et a diis Olympiis sunt debilitatae, honores iis erepti: id quod Apollo dicite ἔν τε τοῖς νέοισι καὶ παλαιτέροις Θεοῖς ἄτιμος εἶ σύ Ε. 721; quod idem ipsae: θεοὶ νεωίτεροι παλαιούς νόμους καθιππά-

uval, Thuc. I, 126; Demosth. Mid. 32, 6: nomen vero Eumenidum non Atticam erat, sed Sicyonium, unde factum videtur, quod Aeschylus in ipsis sermonibus tragoediae eo non utitur, sed simili vocabulo εθφρονές. Legitur tamen illud Soph. O. C. 42. Foeda illa et fastidiosa specie, quam Böttigerus excogitavit, eas ab Aeschylo esse indutas, minime est credibile. Severum autem, quin etiam terribilem vultum ab iis non abjudicabimus, collato praesertim loco Ch. 1058: 2015 διματων στάζουσιν αίμα δυσφιλές. (Etenim ubi earum ira est excitanda, in Attica etiam dicuntur Epizues, velut in epigrammate heroi, Corp. inscr. 916). Quamquam nemo sibipersuadebit, tale quidquam revera pictum fuisse in persona, nisi qui parum reputat, quid in rebus scenicis leviter significare, quid exprimere soliti sint Graeci. Versus fabulae finem, ubi animum et indolem mutant, habitum etiam aliqua ratione mulatum esse consentaneum est: ut ex Arcadum fabula Oresti antea nigris, deinde candidis vestibus indutae apparebant, Paus. VIII, 34, 3. Talia legiter in scena Attica significabantur.

φασθε κάκ χερών είλεσθέ μου , 779. Natae sunt antiquitus ubi prima impietas a primo filio adversus patrem primum commissa est: hanc ultionis legem tuentur et efficiunt in omnibus, de quibus potentiam possunt nancisci. Frangitur vero haec potentia prima vice jam eo, quod Jupiter facinoris versus Saturnum perpetrati poenam non luit, et nunc nihil amplius valent, nisi quod ipse iis concedit. Concedit vero, ut eadem agant, quae antea agebant, modo pro potentia innata habeant potestatem, eamque a se ipso repetant suoque obtemperent summo arbitrio. Itaque ab eo et a diis Olympiis, ab Apolline, a Pane mittuntur contra eos, qui piaculum contraxerunt Ag. 55 sqq. Ch. 383; Ζεύς γάο αίματοσταγές άξιόμισον έθνος τόδε λέσχας ας απηξιώσατο, Ε. 365: diique Olympii has curas aspernantur iisque tribuunt administrandas, E. 360 62). Itaque neminem Furia aggreditur, a quo sacrificia dii acceperunt, Th. 699. Hoe iis relictum est γέρας παλαιόν, hactenus dicere possunt ord ariuias xvow E. 395; hains etiam ministerii a superis iis concessi ratione habita homines iis sacra faciunt, quae enarrantur E, 106. Quantopere vero Jovi sint subjectae, inde apparet, quod ubi cum Apolline in judicio litigantur, obmutescunt, simulac Jovis auctoritatem profert Apollo, remque alio vertunt et Apollinis modo testimonium in suspicionem vocare conantur, E. 621, 640, 652, 719.

<sup>62)</sup> luaiσι litais v. 362 significat »preces quibus ego invocor, α illud liù dina liù θρόνοι τ' Ερινύων. v. 511. Simile est προς μακάρων litás Th. 214; cf. S. 270; litàs και κληδόνας πατρώους Ag. 238.

Athenis judicio mortalium, qui ipsi sicut Orestes, deorum ope et clementia egent, honores Furiarum sunt minuti, quae jam ad acerbissimam iram concitatae (βαρύχοroi) terrae Atticae pestem se immissuras esse minantur intestinam. Satis valet Minerva, Atheniensium dea gentilicia, ut has minas vi propulset (E. 826, 899) sed maiorem rem conatur. Concedit iis venerationem, leviter deinde, cum conciliari nolint, ipsa Jovis fulmine commemorato minatur, tum vero statim pergit ad exhortationes amicas. Neque frustra hoc facit, missis enim minis nonnisi lamentantur Furiae, ira nondum pacata, quam grandaevis ignoscens et indulgens nunc omnibus utitur artibus facundiae; usque dum reconciliatae sedem τιμίαν πρός δόμοις Έρεχθέως accipiant. Ita illae δυςπαρήγοροι, Ε. 381; αίματηραί, Ch. 477; έγκοτοι Ch. 924, 1054; μαινάδες, Ε. 500; πνέουσαι μένος άπαντά τε κότον, Ε. 840; δυςάρεστοι, Ε. 928; άγρίως απανηνάμεναι, Ε. 972, πυπο θέλγονται καὶ μεθίστανται χόλου, Ε. 900; quin etiam pro δμνφ δεσμίφ φοενός nune terrae εφυμνούσι quidquid mortalibus prosperum contingit, 902: quam clementiam pariter et bonorem tenent in omne aevum, quippe quem superi iis assignaverint, cum per se hanc potentiam adipisci non possint (896 sqq.) ως μήτιν' οίχον εὐθενείν άνευ σέθεν 895. Quae pollicentur ita perficient ut κατά γης σύμεναι (eo, abi omnia sunt, quae evanuerunt) omnia quae noxam afferre possint, cohibeant (κατέχουσι το άτηρον) Ε. 1007; itaque suam ipsarum potentiam, quae malis modo parandis nata est, irritam faciunt 63). Manent

<sup>63)</sup> Subesse iis, quae polliceantur, cogitationem, omnia bene evenire iis, qui parentes pie colant, monet Lobeck de trito-

severae, σεμναί, acerbae contra impios, quos in posterum quoque clandestino morbo interimunt, 935, 910; erga pios vero mites et amicae, εὖφρονες, 992, 1030. Itaque πάντα τὰ κατ' ἀνθρώπους ἔλαχον διέπειν, 930, 964. Sicut ipsae pro carmine exsecrationis nunc dicuntur εὖφημεῖν, Ε. 1035: earum potissimum metu homines jubentur favere linguis, Soph. O. C. 130: et sacra earum tacite peraguntur a genere Hesychidarum. Schol. Soph. O. C. 487.

9.

Vocabulum ἀλάστωρ sive cum Hermanno 64) a λάζεσθαι derivabimus (qui non recipiendus, non ferendus est), sive a λάζειν (ὑβρίζειν) unde λάσθη, unde etiam ἀλαζών repetendum videtur. Quod si concedis, eadem ratione qua μιάστωρ nunc sceleratum, nunc sceleris ultorem significat, quippe quos interiore hoc vinculo Graeci cogitarent conjunctos, quod in utroque scelus quasi repraesentatum est. Scelus necessario ultionem requirit, ab altero piaculo alterum progignitur, ut utrumque quasi unius cogitationis pars appareat. Itaque μιάστωρ, is qui piaculum contraxit (Ch. 944; Soph. O. T. 353; El. 275), ille quoque dicitur, qui piaculum ulciscitur E. 178; Soph. El. 603; Eur. Med. 1368, ἀλάστωρ apud Aeschylum et Sophoclem hunc alterum solum declarat. E. 236. — Jam piaculum ipsum ut deus quidam (S. 414) cogitatur, qui per scelus potentiam ad-

patr. II, p. 5. Cernimus vero în iisdem etiam cogitationem de numinibus ad terram pertinentibus, omnia enim, quae civitati addicunt, referentur ad agrorum fertilitatem.

<sup>64)</sup> Soph. O. C. 1480.

eptus scelera sceleribus addit, cum ultores in ipsa sceleris poena ad novum piaculum contrahendam suscitet, et propterea mentem perturbet et corrumpat, P. 354. Talis δαίμων ἀλάστως dominatum exercet per totum Pelopidarum genus, et propter Atrei facinus contra Thyestem perpetratum Clytaemnestram adjuvat in caede Agamemnonis, Ag. 1502. (᾿Ατρέως ἀλάστως est qui de Atreo vindictam sumit, minime vero Atrei anima ultrix) sed ita, ut is, quem ad scelus committendum suscitat, ipse culpa non destitutus sit, Ag. 1505 sq. οὐκ ἀνελεύθερος 1521.

Saepe sola vox δαίμων hunc genium declarat, Ag. 1468, 1477, 1569, 1660, 1665; Ch. 119; E. 560, 802; P. 345, 354, 472, 515, 725, 845, 911, 921. Mittitur hic etiam a Jove Ag. 1482; Δίος πράκτωρ σκοπός S. 646, 381, qui nihil est nisi Jovis ἱκταίον κότος (S. 385) ipse ut numen cogitatus. Concidit hic δαίμων ἀλάστωρ saepe cum genio hominis sive generis alicuius male vertente: ita ut notiones vix amplius discernendae sint. Cuiuslibet enim hominis sors et fortuna quasi numen quodpiam cogitari potest, cuius nutu, quaecunque varia ei accidunt, dirigantur, qui δαίμων dicitur ἀσινής dum homo ipse incolumis servatur Ag. 1342, 1663; P. 601, 825; Th. 705; Ch. 515: impio autem facinore commisso μετάτροπος exsistit P. 942, 458: totamque nunc domum ad perniciem trudit Th. 812, 960.

## 10.

Quorum numinum omnium sedes est in tenebricosa regione subterranea, ubi cohibentur, si nihil inter mortales habent negotii, unde evocantur et emittuntur ad puniendos eos, quos indignos habet Jupiter, quos castiget.

Dominum et regem in his sedibus habent Orcum, qui cum Tellure matre et Mercurio princeps est inferorum. Propterea ipsa Tellus invocatur, ut mala in sese cohibeat 65), P. 223; E. 1008; S. 899, Pr. 568; Ch. 45, (rolarde yagur άχαριν απότροπον κακών, λώ γαΐα μαΐα, μωμένα μ' λάλλει). quippe quae emittere possit tum monstra saeva et foeda nata e cruore quo polluitur S. 266; cf. Ch. 66; quorum non dissimilis est Argus γηγενής ακρατος δογήν Pr. 678; S. 305; tum Furias omnium terribilissimas, tum etiam horrenda mortuorum spectra, είδωλον "Αργου άλευ δα, ον οὐδὲ κατθανόντα γαῖα κεύθει, Pr. 568, et Clytaemnestram, quae in Eumenidibus Furias excitat. In intima enim terra (μύχω γᾶς) positum est mortuorum domicilium, ab hominibus longe remotum (Th. 613); longius etiam a diis Olympiis, S. 161; aedes Orci Pr. 433 66). Infra ipsam hane immensa Tartari incipit vorago, ipso Orco inferior Pr. 154; E. 72; nigra, Pr. 219, 1051; caliginosa, Pr. 1025; quo omnes deorum hostes relegantur 67), S. 155, e quibus Typhon premitur injecto monte Aetna Pr. 365. Neque discerni haec Typhonis vincula ab ipso Tartaro intelligimus e Pind. Py. I, 15, 17 sqq: unde patet, vicina cogitari regnum mortuorum et Tartarum et utrique imperare Orcum, "Αιδην, quo ipso nomine significatur, nihil in eius ditione posse conspici 68), ut si quae vi et

<sup>65)</sup> In zdrogos Corp. inscr. 538, 939 in Attica.

<sup>66)</sup> Soph. Aj. 571.

<sup>67)</sup> Tartarus, filius Erebi (Soph. O. C. 1389) e Tellure Cerberum gignit, O. C. 1574; cf. Tr. 1100.

<sup>68) &#</sup>x27;Aίδηλος "Αιδης Soph. Aj. 608, cf. 660.

potentia destituta sunt, eius imperio obtemperent necesse sit. Et propter hanc potentiam, quae non minor est in hac regione, quam Jovis apud superos, ipse vocatur Zevç αλλος, de quo nomine dicendum est, ubi de Jove agemus. Itaque dicitar rex mortuorum, S. 791; P. 629; rúgarros χθόνιος, Ch. 358; P. 629, 640, 405, μάχαο χθόνιος, Ch. 476; summus mortuorum judex et vindex, E. 273; puniens quae in his terris peccata hand expiaverunt 69), cf. S. 228, 416; idemque mortuorum servator, ut Jupiter vivorum, Ag. 1387; omnes homines recipiens et cohibens aynoiλαος fr. 451; νεκροδέγμων, Pr. 153; cf. Ag. 1292, 1528; Pr. 236; Teleph. fr. 217; P. 689: inde etiam carminibus evocatos emittit P. 650, quamquam non lubens. P. 690. A Sisypho decipitur 70) in dramate satyrico. Eius domum praeterlabuntur fluvii Acheron 71), Styx, Cocytus, quos omnes mortui trajiciunt, Ag. 1160, 1558; Th. 690, 856; P. 668. Uxorem habet Proserpinam 72) Ch. 490; Dairam, Psychag. fr. 262; filios Zagreum et Polyxenum, quibus nominibus nihil subest nisi lusus poeticus (Welck. Tril. p. 556, not. 863). - Propter hunc dominatum, quem de mortuis exercet, pro ipsa morte 73) Orci nomen usurpatur. P. 923;

<sup>69)</sup> Sophocli etiam in his terris ultionis curam gerit El. 183, 1391; apud inferos, Ant. 451, 519.

<sup>70)</sup> Soph. Ph. 449, 625.

<sup>71)</sup> Soph. El. 183, 812; lacus domum cingens, El. 137, Polyx. fr. 2. cf. Brunck. lex. Soph. Δλίβας.

<sup>72)</sup> Quam amore correptus domum detrahit Soph. Tr. 501. Quinam sint Orci amores, habes El. 542. De Proserpina mortuos recipiente cf. El. 110; Ant. 194; detrahentem vide O. C. 1548; τὰν ἀψανή θεόν Ο. C. 1556.
73) Soph. Aj. 1035.

Ag. 667 (\* Αιδης πόντιος); 1115, 1235. Itaque non re sed nomine differt a numine, quod Mortem <sup>74</sup>) dicit Aesehylus, quae nulla ara <sup>75</sup>) nullo cantu, nullis precibus possit placari <sup>76</sup>) Niob. fr. 147. cf. Ag. 569. E. 648. Voce κήφ pro ultima pernicie summisque aerumnis utitur Th. 1055; Ag. 206: pariter ac Soph. O. T. 472; Tr. 133.

Mortuorum animas robore inanes exhibet (in dram. satyr. Sisyph. profug. fr. 211.) 77) et quibus vix aliquid grati facere possimus 78) Hect. lutr. 244; attamen non misera fatigantur conditione (nisi quibus scelera luenda sunt 79) ut Clytaemnestrae (E. 95.), ut Sisypho, qui ad volvendum saxum coactus est) sed pacata et tranquilla: ut iis, qui aerumnis in hac vita premuntur, omnium malorum in morte sit remedium 80) Pr. 754. Philoct. fr. 227. (δ θάνατε, θάνατε – μόνος γὰο εἶ σὰ τῶν ἀνηκέστων κακῶν Ἰατρος, ἄλγος δ' οὐδὲν ἄπτεται νεκρῶν); fr. 412, 413; Th. 367, 684, 697, 703; P. 712, 915; S. 802; Ag. 539, 550; Ixion. 77. Inimicos reconciliat Th. 938.

#### 11.

Atqui sicut hominum apud superos minime omnium

<sup>74)</sup> Soph. Aj. 854. 75) Cf. Paus VI, 42, 2.

<sup>76)</sup> Δαίμων δς ούτε τουπιεικές ούτε την χάριν "Ηιδη· μόνην δ' ἔστεργε την άπλως δίκην Soph. fr. inc. 52.

 <sup>77)</sup> Soph. fr. inc. 35. 78) Soph. El. 356; Ant, 780. Itaque ipse Orcus dicitur ἀπότροπος, Aj. 608; μέλας, Ο. Τ. 30, ἔσπερος, 178; etiam senibus invisus Johat. fr. 1. 79) Soph. O. T. 1372.

<sup>80)</sup> Soph. Tr. 104, 1087; Aj. 634; O. C. 1559.

aequalis est dignitas, quippe quorum reges et patricii a Jove diisque Olympiis sint progeniti divinumque servent sanguinem, ita etiam apud inferos magno, qui in his terris reges erant, frauntur honore ipsorumque deorum sunt πάρεδροι, velut Agamemnon κατά χθονός έμπρέπων σεμνότιμος ἀνάπτως, Πούπολός τε των μεγίστων χθονίων έπει τυράννων Βασιλεύς γάρ ής, όφρ' έζης, Ch. 356; et Darius έκείνοις ενδυναστεύσας Ρ. 691; δαίμων μεγαυχής 641; 620 81). Cogitatio haec, quae unicuique homini insita est, manere iis, qui decesserint, aliquid potentiae in eos quos ament, eoque maiorem eam, quo minus apertam se ostendat, universam procreavit venerationem heroum, quippe qui regio amore populos, quorum reges fuissent, essent amplexi, et ab origine divina satis retinuerint auctoritatis, qua etiam apud inferos aliquid valerent. Itaque ea potentia iis assignatur, quae ipsorum est numinum inferorum, Telluris. Orci, Proserpinae, et praecipue Mercurii, emittendi eventum prosperum, έσθλα σοι πέμπειν τέχνω τε γης ένερθεν ές φάος P. 222; cf. Ch. 140, 143, 147, 456, 480, 497, 502; E. 598. Ideoque dicuntur βαρύτιμοι χθόνιοι θήκας κατέχοντες, S. 26. δαίμονες αντήλοι in θάχοις σεμνοίς Ag. 519. Ideo promittit Orestes sese cum mortuus foret, tuiturum esse rem Atheniensium, etiam contra ipsos Argivos E. 767. In honorem heroum δεύτερος κρατήρ libari solebat, Epig. fr. 46 P. 220. Soph. apud Hesych. τρίτος κρατήρ. - Ex his opinionibus etiam repetenda est magna illa, quae exsecrationibus et irae mortuorum tribuitur, potestas, Ch. 40,

<sup>81)</sup> Amphiaraus υπό γαίας πάμψυχος ανάσσει, Soph. El. 841.

324, 420, 454. 82) quam libationibus placare student, P. 610, 523; Ch. 22. sqq. Nonnulli heroes, diis carissimi, videntnr esse translati in insulas beatorum; constat enim ab Aurora abductum esse Memnonem ab Achille occisum, et simile aliquid videtur inesse in loco de Iphigenia a Diana servata, Ag. 245. Cum Memnoni talis vita contigerit, vix putandum est, eam Achilli esse abrogatam. Cf. Pind. Ol. II, 79. De honore tumuli et sepulcri cf. Ag. 1548; Ch. 106, 430, 722; Th. 1008, 1058; P. 647, 1000; Soph. Antig. 1070, cett. Notum est, Aeschyli tempore maxime floruisse cogitationem de potentia heroum, cuius plurima apud Herodotum exstant exempla, e quibus id modo afferam, quod victoria Salaminia diis pariter et heroibus tribuitur VIII, 109: arcessiverant enim paulo ante proelium Aeacidas Aegina, VIII, 64, 83; ipsamque eam navem quae horum simulacra advexerat et paulo ante proelium ad classem advenerat, totius pugnae exordium fecisse contendebant Aeginetae; ib. 84; quin etiam ipsi Aeacidae flagrante certamine Aeginae visi esse narrabantur sub specie virorum armatorum, qui manus pro Graecorum classe protendissent. Plut. Them, 15.

12.

Amicum et comem animum magis, quam ipsi Morti et Orco, Telluri matri tribuit Aeschylus, quae in sinum

τελούο' ἀραὶ, ζώσιν οἱ γᾶς ϋπαι κείμενοι Soph. ΕΙ. 1417. De libationibus cf. ΕΙ: 431, 895.

mortuos recipit et fovet. Hanc ipsam cogitari terram; ipsam humum, cuius pars est tumulus et sepulcrum, patet e Ch. 722: οδ πότνια χθών και πότνι' ἄκτη Χώματος ή νῦν ἐπὶ νανάρχω σώματι κεῖσαι τῷ βασιλείω, Νῶν ἐπάκονσον, νῦν ἐπάρηξον. Hanc implorant, ut divos emittat heroes. quos se adjuturos esse sperant, Ch. 489 (a yaī, uveç μοι πατέρ' ἐποπτεῦσαι μάγην); cf. 127, 149, 540 (εν γομαι γη τηδε και πατρός τάφω, Τούνειρον είναι τοῦτ' έμοι τελεσφόρον); P. 220, 629, 640. Haec si sub Cereris Eleusiniae nomine cogitatur, ipsa jam est e numero Olympiorum, eadem vero est ipsa tellus mortuos fovens, et propterea mystarum status post mortem est longe beatissimus. Sed de his cf. §. 18. Nunc e profundis terrae angulis in laetam prodeamus lucem. Tellus quatenus luce collustrata est, non magis caret veneratione, quam sinus eius profundus, qui mortuos et potentia fractos vi coercet. Haec enim telluris superficies ipsa est deorum hominúmque mater παμμήτως (Pr. 90, cf. 1091.) et alma nutrix, ex hac imbribus coelum progignit greges et victum Cerealem 83) (Dan. fr. 36; Ch. 127.) haec est regum antiquissimorum mater, S. 250: haec est hominum nutrix et patria, haec in singulis partibus et provinciis viros sibi educat, qui ea, quae partu insa edidit, defendant. Γη μήτης φιλτάτη τρόφος "Η γάς νέους Ερποντας εθμενεί πέδω "Απαντα πανδοχούσα παιδείας ότλον Έθρέψατ' οἰκιστῆρας ἀσπιδηφύρους Πίστους ὅπως γένοισθε πρός γρέος τόδε. Th. 16. sqq. ω Ζευ τε καὶ Γῆ καὶ πολισσούχοι θεοί, 69; ὧν πόλις, ὧν γη, καὶ λευκὸν ὕ-

<sup>83)</sup> Propterea Athenis in arcis vicinia ex antiquissimo inde tempore conjunctae erant Tellus κουροτρόφος et Ceres Χλόη Paus.

 1, 22, 3; Thuc. II, 25; Arist. Thesm. 300; et in pago Phly-

σωρ, δέξωιθ' ἰπέτην. S. 24. 84), Et hanc illustratam summam tellurem in Eumenidum initio nomine Phoebae indicatam puto, quam Titanidem dicit Telluris filiam, quod idem de Themide legimus, quae etiam ipsa Tellus est. Parum enim intelligimus, cuinam alii numini ante Apollinem res sit cum oraculo Delphico, nisi quod a Tellure repetitum sit ipsiusque Telluris forma et nomen.

unte colebantur Tellus magna dea et Ceres d'unoldword, quae dona emittit. Paus. I, 31, 4. 84) Cf. Soph. Oed. Col. 1480.

# II. Regnum coeleste.

## Jupiter.

**13**.

Jupiter, vincto patre grandaevo Saturno, rationis auxilio Titanes superavit, mundi imperium adeptus est. Duplici jam fretus est potentiae fundamento, tum naturae tum mentis viribus supremis 85). Illarum validissima est fulmen, sedet enim in coelo τοῖς πεδαρσίοις κτύποις Πιστὸς τινάσυων τ' ἐν χεροῖν πυρπνόον βέλος (Pr. 916), quo telo licet terribilissimos prosternit adversarios (ὑπερήφανον θεοῖσι τοῖσι πάρος δείκνυσιν αλχμάν, Pr. 404, 151, 165; Ag. 170), pro quibus omnibus describitur Typhonis clades Pr. 358; Th. 513. Et sicut hunc excussit e grandisonis jactationibus (Pr. 360), ut nunc nihil amplius valeat (ἐφεψαλώθη): ita hoc telo grandilequum et impium quemvis justa poena prosternere solet, Th. 444, 255, 453, 630; Ag. 470; S. 35, 94; eoque utitur contra inimicos omnes 86). Cf. Th. 430; Pr. 667, 992, 4017, 1044, 1062, 1082; E. 826;

<sup>85)</sup> Summa potentia et sapientia ornatum vide Soph. Polyx. fr. 3.

<sup>80)</sup> Soph. El. 823, 1063; Ph. 1198; O. T. 200; Pind. Ol. XI, 80.

Argiv. fr. 16. (cf. Niob. fr. 148) quibus fulminis descriptionibus splendidiores neque exstant neque exstabunt, Proprium de omnibus rebus coelestibus Jupiter exercet imperium, de nubibus (S. 780), de ventis imbrem et fertilitatem ferentibus 87), (Ag. 1391), ac sicut coelum totam terram amplectitur, ita ipse dicitur γαιάσχος παγπράτης S. 816. Sicut validissimus, est etiam sapientissimus, πῶν μῆγαο ούριος, S. 594; quo quivis est σοφίστης νωθέστερος, Pr. 62; ήμενον ανω φρόνημα Αθτόθεν έξεπραξεν έμπας εδράνων εφ' - άγνῶν, S. 100. Omnem enim rem justo et apto tempore aggreditur, Ag. 365. Utrumque ei abrogatur a Prometheo, qui contendit, per exsecrationem Saturni et perversa (κενόφοονα) fore eius consilia Pr. 762, et fulmina eius Neptunique tridentem inferiora futura telis illis, quae nova illa ipsius proles inventura sit Pr. 922. Sed verum est, quod Oceaninae dicunt Prometheo: tu ea, quae cupis, Jovi ominaris (Pr. 928). Neque sapientia neque potentia Jovis franguntur, sapientia enim unicum illud removet, quod potentiae suae minatur, exsecrationem Saturni. de hac satis dictum est.

Itaque Jupiter in omne aevum tenet mundi imperium 88), αἰονος κοέων ἀπαύστου, S. 574: in eo enim conjugatur robur cum justitia, quo nullum contubernium est potentius (fr. 308). Justitia autem μεγιστότιμος (S. 709) tantopere eius est propria, ut ipsa eius filia perhibeatur,

<sup>87)</sup> Athenis erat simulacrum Telluris imploranțis Jovem ut pluvium mittat, Paus I, 24, 3; 32, 2.

<sup>88)</sup> Itaque in omnibus rebus a Jove principium faciendum est, velut in carminibus, Pind. N. V, 25; Ol. II, init.; in libationibus cett.

Th. 662; Ch. 949; ut id, quod Jupiter justum esse jubet, sit justissimum, τὸ μὲν δίχαιον τοῦθ' ὅσον οθένει, μαθεῖν. "Ορχος γάρ οὖτι Ζηνὸς λοχύει πλέον 89), E. 619; ut omnis igitur justitia pendeat a Jove, neque id, quod Jupiter a Prometheo dicitur πωρ' ἐαυτῷ τὸ δίκαιον ἔχων Pr. 186, quod ille quidem pro convicio profert, pro mendacio sed pro vero habendum sit 90). Siguidem nullam Jupiter legem agnoscit, nisi quam ipse dedit, ιδίοις νόμοις κρατύνων Pr. 402; νεοχμοῖς νόμοις άθέτως πρατύνων Pr. 150: itaque revera est τύραννος 91), Pr. 10, 305, 310; βασιλεύς 92), Ag. 355; P. 532; Soph. Tr. 127; τραχύς Pr. 35, 186; τραχύς μόναρχος ούχ ύπεύθυνος, Pr. 324; έλεύθερος γάρ οὖτις ἐστὶ πλὴν Διός, Pr. 50. Cf. Pr. 17, 40, 77, 162, 906. Neque ullas timet Jupiter minas, Pr. 952; neque unquam duxit vel ducet suspirium Pr. 579. In quibus omnibus nihil est deo supremo indignum, nihil quod tristificum dominum indicet; imo necessario prodeunt omnia e cogitatione regis, quo nemo potentior cogitari potest. Nam quod Prometheum μηδέν μεῖον ἰσχύσειν Διός sperant Oceaninae, ab his eam tantum intelligi potentiam, quam ipse Jupiter concesserit, id ostendit, quod simul eum adhortantur, ut Jovis voluntati cedat Pr. 507 - 510. Et sicut inimicis inimicissimus est, τραχύς, οὐκ εὐπιθής,

<sup>89)</sup> Pind. Ol. XIII, 83. 90) Cf. §. 30.

<sup>91)</sup> ψυμέδων θεών τόραννος, Arist. Nub. 563; Soph. Colch. fr. 2; θεών παντάρχης παντόπτης Ο. C. 1085.

<sup>92)</sup> Solon. fr. XXIV: πρώτα μεν εθχώμεσθα Δεί Κρονέδη βασιλήϊ, Θεσμοίς τοιςδε τύχην αγαθέν και κύδος δπάσσαι. — Cf. Pind. Ol. VII, 34; N. V, 35; Ishm. VI, 5. Böttig, myth. techn. p. 31.

Pr. 333; άγναμπτον et απαράμυθον έχει νόον, Pr. 163; 185; S. 86, 1056: tamen non innocentes pariter atque impios condemnat. Cf. Pr. 331. Sed de his postea. Pronuntiare voluit Aeschylus et disertis verbis stabilire sententiam, omnia, quaequae existant, esse in Jovis arbitrio, αμί πάντ' ἄνω τε καὶ κάτω Στρέφων τίθησιν οδδέν ἀσθμαίνων μένει, Ε. 650. Eius ministri sunt Κράτος et Βία, qui ipsi omnia perficiunt, nisi quod diis ipsi non imperant, sed per eos Jupiter (Pr. 49), cui obtemperant sine ulla mora, cui πάρεστιν έργον ώς έπος, σπευσαί τι των δούλιος φέρει φρήν. S. 598. Et quantumvis magnum sonat Promethei confidentia: πάντως έμέ γ' οὐ θανατώσει Pr. 1053, 933; aliter tamen ipsi aerumnis fracto res sese habere videbatur, in Pr. sol. fr. 179 enim conqueritur: »sic me viduus pestes excipio anxias, Amore mortis terminum anquirens mali-Sed longe a leto numine aspellor Jovis.« Et immortalitatem etiam dari et adimi posse a Jove, inde prodit, quod deum aliquem posse subire Orcum pro Prometheo statuit (Pr. 1029), Io vero deam facit immortalem 93) Pr. 834. S. 41. Unum tantum negat Apollo Jovem perfecisse, ἐπωδάς 94), quibus mortui in vitam revocarentur, E. 649. Quamquam ne nimium aliquod ex hoc loco eliciamus, ne hoc quidem eum non potuisse dicendum est, sed noluisse. Erat enim Aesculapius peritus in revocandis mortuis in vitam, hunc vero haud cunctanter Jupiter coercuit. Ag. 1024; Pind. Py. III, 57. -

Epitheta, quibus supremam Jovis potentiam declarat

<sup>93)</sup> Immortalitatem donat Jupiter etiam apud Soph. Mutor, fr. 1; Pind. Ol. 1, 63; Nem. X, fin.

<sup>94)</sup> Ζεύς πάντων αὐτός φάρμαχα μούνος έχει Simonid. fo. X. Br.

Aeschylus, à Welckero (Tril. p. 99) habes collecta: cum quibus conferas, quae nos de eius potentia super fatum et Parcas posita monuimus. Homericam etiam imaginem Jovis fata ponderantis recepit Aeschylus, et ita, ut in ipsius arbitrio poneret, cuinam tribuere vellet victoriam: alioquia enim inepte Thetidem et Auroram eum implorantes adduxisset. Et diserte dicitur Jupiter decernere et gubernare momentum trutinae: σὸν δ' ἐπίπαν ζυγὸν ταλάντου, S. 822. Cf. Th. 21: εὖ ὁἐπει θεός. - S. 403: Ζεὺς ἐτεροὐδεπης νέμων εἰκόκως ἄδικα μὲν κακοῖς, ὅσια δ' ἐννόμοις 95).

### 14.

Jupiter cum fratribus duodus, Neptuno et Orco, mundi imperium partitur, ita ut in sua quisque ditione summum exerceat dominatum. Et quia in mari eadem Neptuni est potentia, quae Jovis in coelo, ipse ad Aeschylo dicitur Ζεθς πόντιος, cf. Paus. II, 24, 5. Etym. m. p. 409; et eadem ratione Orcus dicitur Ζεθς ἄλλος, S. 231; Ζεθς πολυξενώτατος τῶν κεκμηκότων, S. 157. %; ac sicut Jovi servatori tertia effunditur libatio (τρίτην Διὸς σωτῆρος εθκταίαν λίβα, Epig. fr. 46.) ita tertio ictu Clytaemnestra ferit Agamemnonem, ("Λιδου νεκρῶν σωτῆρος εθκταίαν χάριν, Ag.

<sup>95)</sup> Idem dicit Theognis 157: Ζεθς τάλαντον επιδύεπει. Contra in locis Homericis momentum non assignatur, sed cadit, accidit, δέπε δ' Έπτορος αδσιμον ήμας, neque tribuit Jupiter aed experitur fatum.

<sup>96)</sup> Cf. Soph. O. C. 1606. (Zevs χθόνιος). Alibi est Διός αὐθαίμων Tr. 1041, 1087. Colebantur Corinthi una Ζενς, δς οὐκ είχεν ἐπίκλησιν, Ζευς χθόνιος et Ζευς ΰψιστος Paus. II, 2, 8 χθόνιος etiam Olympiae Paus. V, 14, 8.

1387). E quibus minime apparet, eundem Jovem cogitari dominum supremum coeli, maris et inferorum, imo diserte discernuntur 97): sed haec inde elucent, unicuique supremam in sua regione esse potestatem, elucet etiam, Jovem inter fratres esse principem, quia ipsius nomine vocantur, ubi summa eorum declaranda est potentia, elucet denique, candem unumquemque in sua regione dedisse et exercere legem. Ratio qua conjunguntur ea est, quae in Homeri loco Il. XV, 187 98) explicatur, e quo eodem apparet, Jovem tamen esse potentissimum: quod quin ab Asschylo etiam statutum sit, non est quod dubitemus. Nallum vero in Aeschylo allius fratrum discordiae reperftur vestigium: imo ne Orci honores minuantur, sine ulla mora Aesculapium Jupiter interimit, Ag. 1024: certis enim finibus superorum et inferorum jura discrevit neque commune quidquam est mortuis cum superis Soph. Ant. 1072 Xerxis in Neptunum incolentiam (P. 750) Jupiter ulciscitur εὖθυνος βαρύς P. 828, 740. Et contra validissimus Jovis adjutor in bellis contra adversarios est Neptunus, Pr. 925; Jovisque auctoritatem agnoscunt Furiae, quae ad Orci regnum pertinent, E. 229, 365, 622, 640, 652, . 676, 918; et a Jove contra impios mittuntur Ag. 56, 748; E. 365; Orcusque ipse apud inferos condemnat eos, qui

<sup>97)</sup> Versus illos a Clemente servatos (fr. 304) non esse ab ipso Aeschylo profectos, ostendit inanis illa oppositio coeli et aetheris. Clementi in hac re fides nulla est, nisi forte scripsit Εὐφορίων ὁ τοῦ Αἰσχύλου (codd exhibent Εὐφορίων ὁ τε Αἰσχυλος) ut Euphorion, servato paternae poeseos colore, Euripideae aliquid immiscuerit philosophiae.

<sup>98)</sup> Soph. Tr. 499.

adversus deos, parentes, hospites impie egerunt 99) (E. 269), quorum sanctitatem Jovis legibus videbimus constitutam.

Reliquí dii Olympii Jovi pares non sunt (Pr. 50), sed eius imperio obtemperant, et ita quidem, ut summam suam quisque potestatem summumque honorem a Jove repetat, ut in Jovis natura, quod in unaquaque reliquorum natura summum est, contineatur. Junonis summa dignitas ea est, quod Jovis est uxor nuptiisque prospicit, id quod Jupiter non minus agit, quam ipsa, itaque ubi huius rei ratio habetur, fere ubique consociati invocantur E. 211; Epigon. fr. 46; fr. 327. Hunc igitur honorem tuetur suoque jure tuetur, sed suo etiam jure Jupiter alias ducit uxores, quia quidquid facit est justissimum. Itaque rixa oritur (S. 298) usque donec Jupiter καταπαύει "Ηρας νόσους ἐπιβούλους, S. 586. Severitas, qua honorem suum Juno tuetur, revera est divini numinis, quippe quod non possit non custodire suam divinitatem: itaque eandem cernimus in iis, quae Jupiter agit, et maxime quidem in ratione, qua Prometheum tractat. - Veneris proprium est tum amare, tum parare amorem et nuptias inter homines et in universa natura. De amoribus Jovis postea dicendum est, de nuptiis diximus: magna vero illa naturae vis genitrix, quae si alteram rationem respicis, Veneri, si alteram, Gereri debetur, in eodem Jove habet originem, S. 689: καφποτελεί δέ τοι Ζεύς ἐπικραινέτω φέρματι γᾶν πανώρω, Cf. Ag. 1391. Eadem vis genitalis, alia quidem ratione cogitata, Dianac tri-

<sup>99)</sup> Pind. Ol. II, 58: τὰ δ' ἐν τἄδε Διος ἀρχῆ 'Δλιτρά κατά γάς δικάζει τις έχθρῷ λόγον φράσαις ἀνάγκη.

buitur S. 676. - Mercurii triplex est natura, tum ut significet rationem quae inter Orcum et Jovem intercedit, inter Jovem Olympium et inferum : quam eandem rationem duplici illa vocis Aios significatione declaratam ostendimus. Tum, id quod peculiare eius munus est, facit ut hominibus contingant, quae suscipiunt, adjuvat eos evπόμπω τύχη (Ε. 93); fortunam vero ut assignet nemini magis est proprium, quam Jovi Ch. 785: Ζεῦ -- δὸς τύχας μοι τυχεΐν 100). Etiam servatoris munus, quod Jovi cum Orco est commune, tribuitur Mercurio Ch. 2: itaque optime dicitar πατρώ' ἐποπτεύων κράτη, Ch. 4. 101), Praeterea fidus est Jovis minister, neque agit quidquam nisi quod a patre jussus est Pr. 941, 969; et is pro maximo eius habetur honore, quod Jupiter eius manus honorat (oéβει) E. 92. Mars tum bellum indicat, tum virilem potestatem propulsandi, Jovis vero est et summum de bello arbitrium 102) (Διόθεν πολεμόνοαντον Th. 161; P. 532) et validissima pugnandi potestas, οὖπω τις εἶδε Ζῆνά που νικώ: μενον Th. 511; E. 918; S. 85, 1052, 1063. Bacchi summa natura est violentia, qua divinum numen homines corripit. Eandem habes in Jove, et in hoc quidem compensatam divina comitate, quam si solam et nudam consideras et ipsam in moribus dei alicuius habes repraesentatam, in Vulcano. Jovi vero utramque et comitatem et violen-

<sup>100)</sup> Cf. de utroque Pind. Ol. VI, 81: σύν βαρυγδούπω πατρί χραίνοι σέθεν εὐτυχίαν.

<sup>101)</sup> Caduceum, quo mortuos deducit Mercurius (Pind. Py. IV, 178), Orco tributum vide Pind. Ol. IX, 33.

<sup>102)</sup> Ideo τροπαίος Soph. Tr. 303; Aut. 143. Eur. Herael, 870, 910. Cf. Tyrtae, eleg. II, 2.

tiam tribuit locus egregius S. 1068: εὐμενεῖ βία. Et per se jam patet, hos omnes qui Jovis liberi perhibentur, Dianam, Mercurium, Bacchum, Vulcanum et Martem accepisse honorem et potestatem a Jove. Cf. Pr. 229: δαίμοσεν νέμει γέρα Αλλοισιν ἄλλα καὶ διεστοιχίζετο Αρχήν 103). Generale deorum Olympiorum cognomen est Διογενεῖς S. 630: Th. 301; Ch. 784 104); E. 618; Jovis adversarii omnibus diis sunt invisi, Pr. 37, 120: qui si aliter sentiunt, velut Vulcanus, Pr. 14, et qui indicantur Pr. 159, tamen nihil contra sum valent, Pr. 40, 17, 68, 77; quippe cuius vires omnium deorum robore longe sint superiores, Typhon enim, qui omnibus diis restitit, a solo Jove contunditur Pr. 362. 105).

Maxima vero haec apparent in iis, quibus nullum maiore pietate Aeschylus venerabatur, Minerva et Apolline. Minerva maxime excellit tum sapientia, τῷ φρονεῖν, tum façundia, θέλκτορι πειθοῖ, quam utramque Joyi acceptam refert, φρονεῖν δὲ κὰμοὶ Ζεὺς ἔδωκεν οὐ κακῶς, Ε. 850, et Jovis ipsius summum est cognomen ημενον ἄνω φρόνημα, S. 100; et de splendidissima victoria, quam per facundiam conquisivit, non ipsa gloriatur Minerva sed ad patrem gloriam transfert, ἐκράτησε Ζεὺς ἀγοραῖος, Ε. 973. Is omnino illustrissimus est Palladis honor, quod pro carissima et longe optima Jovis filia celebratur, Ε. 664 sqq. 738 (κάρτα δ' εἰμὶ τοῦ πατρός); cf. 1001, 1045. Propterea soli huic ex omnibus superis libere fulmine uti licet

<sup>103)</sup> Sorte honorem in singulis terris inter deos Jupiter distribuit ct ipse deinde possessionem confirmat, καταγεύες. Pind. Ol. VII. 67; N. I., 14.

<sup>104)</sup> Soph. El. 659; Tr. 275.

<sup>105)</sup> Pind, scol. fr. 7.

(E. 827). — Applinis 106) summi honores omnes de Jove etiam praedicantur. Est άγνός, καθάρσιος, Λοξίας, Παιών, σωτής, απαγώνιος, απότροπος, vindex. άγνός dicitur Jupiter S. 652, ideoque judicium de foedis impiisque facinoribus aspernatus Furiis mandat, E. 365. Deinde primus Jupiter lustravit 107), lxionem τον πρωτομυσή Ε. 718; σταλαγμοῖς αξματος χοιροκτόνου Αὐτός νιν χραίνων καταστάξας χεροίν fr. 340. (Cf. E. 283.) O acula Apollo neque ipse excogitavit neque sua auctoritate confisus pronuntiat: οθπώποι' είπον μαντικοΐσιν εν θρόνοις, Οὔτ' ανδρός, οθ γυναιπός, ου πόλεως πέρι, Ο μη κέλευσε Ζευς Όλυμπίων πατήρ, E. 618. Jupiter enim τέχνης νιν ένθεον ατίσας φοένα "Ιζει τέταρτον τόνδε μάντιν εν θρόνοις, Διὸς προφήτης δ' έστι . Λοξίας πατρός, Ε. 17. Idem invenies Ε. 713, 797; fr. 74. 108). Paeon in Ius fabula Jupiter praedicatur 109); vindictam sumit Furiis immissis; inter dywnious uterque recensetur. S. 189. cf. Soph. Tr. 26: σωτής e maxime sollennibus Jovis est nominibus, αλεξητήριος vocatur Th.

<sup>106)</sup> Pindaro Apollo et Musae gignuntur, quia dii Jovem precantur in eius nuptiis, ut novos sibi deos crearet, a quibus ipse posset celebrari, hymn. fr. 3.

<sup>107)</sup> In Attica pro καθαφσίφ colebatur Ζεύς μειλίχιος. Cf. Plut. Thes. 12. Thuc. I, 126. Paus. I, 37, 4. Eustath Odyss. p. 1935: Δεὶ Μειλιχίφ ἐν τοῖς καθαφμοῖς φθίνοντος Μαιμακτηφιώνος, ὅτε ἤγοντο τὰ πομπαῖα καὶ καθαφμών ἐκβολαὶ εἰς τὰς τριόθους ἐγένοντο. - καθάφσιος ipse Olympiae Paus. V, 14, 8.

<sup>108)</sup> Cf. Soph. O. T. 151, 498; O. C. 793; Tr. 1161, 172. Pind. Ol. VIII, 44. Ideo Jupiter oraculorum Apollinis honorem tuetur Soph. O. T. 903; O. C. 623, 793. Tiresias προφήτης Αιός, Pind. N. 1, 6).

<sup>109)</sup> Cf. Pind. Py. III, 67.

8. 110). Quatenus pro sole habetur Apollo vocatur Ζηνὸς ὅρνις (praeco) S. 212. Summusque Apollinis honor is est, quod μέγας παρὰ Διὸς θρόνοις λέγεται Ε. 229.

Vides quidquid summae est in deorum naturis et muneribus dignitatis summaeque potentiae in Jovis natura esse conjunctum; tamen non ita, quasi nihil amplius sint illi, nisi quod etiam in Jovis natura positum est, sed habet suam quisque indolem, certam eam et definitam, quam explicabimus ubi de singulis dicemus. Jovis autem auctoritate quaevis deorum rixa dirimitur, Jupiter proprie invocatur ἄναξ ἀνάκτων, μακάρων μακάρτατε, καὶ τελέων τελειότατον κράτος ὅλβιε Ζεῦ 111), qui si preces exaudit, res evenit (πειθοῦ τε καὶ γενέσθω) S. 526. Propterea ubicunque conjunctim dii complures invocantur et adorantur, ex eorum numero est Jupiter, et princeps quidem, ut modo praemittatur eius mentio, modo postea addatur 112) ut quo omnia confirmentur (τελειότατος). Talia apud Aeschylum haec habes: Ζεῦ τε καὶ Γῆ καὶ πολισσοῦχοι θεοί, Th. 69, eosdem 822, 1074; deinde ξυντελείαν illam Thebanorum deorum πανήγυριν, Th. 251, 220, 166, quam enumerat Th. 117: Ζεῦ πάτερ, Διογενὲς Παλλάς, Ποσειδάν, "Αρης, Κύπρις, Απόλλων Αύκειος, "Αρτεμις, "Hoa. Tum patrios 113) Delphorum deos: Tellurem,

<sup>110)</sup> Cf. Soph. Aj. 187. Pind. Ol. VIII, 85.

<sup>111)</sup> Θεών ατε πλέον τι λαχών, Pind. fr. inc. 6.

<sup>112)</sup> έχει γαρ Εθραν Ζευς εν εσχάτη θεών, Soph. fr. inc. 82. cf-Arist. Theom. 369: Ζευ, τουτο χυρώσειας, ωσθ' ήμιν θεούς παρασταιείν.

<sup>113)</sup> Patrios deos Coloni Soph. O. C. 705: Bacchum, Musas, Venerem, Jovem, Minervam, Neptunum.

Themidem, Phoeben, Phoebum, Palladem, nymphas Corycins, Bacchum, Plistum fluvium, Neptunum, καὶ τέλειον εψιστον Δία. Ε. 1—28. Argivorum deos ἀγωνίους, S. 209: Jovem, Apollinem, Neptunum, Mercurium; Ag. 509: Jovem, Apollinem, Mercurium, reliquos. Deos partui et juventuti faventes Dianam, Apollinem, Jovem S. 676-689. Numinibus nuptiis faventi et adversanti, Veneri et Dianae arbiter additur Jupiter S. 1031; cum Apolline et Pane mittit Furias, Ag. 56; 114) cum Apolline et Minerva Oresti faventibus Jupiter servator conjungitur, E. 760; idem servator tertius 115) additur superis et heroibus S. 27; additur etiam Jupiter servator Jovi et Junoni nuptiarum tutoribus et heroibus in libatione, Epig. fr. 46; additur

<sup>114)</sup> Iidem, Pan, Apollo, Jupiter conjunguntur Soph Aj. 693—798.

Praeterca Jupiter apud Sophoclem conjungitur cum Mercurio, infero, Furiis, Sole, Morte Aj. 831; Jupiter, Justitia, Furiae, Aj. 1389; (propterea Jupiter dicitur αραῖος Phil. 1183); Jupiter, Apollo, Diana, Bacchus, Θ. Τ. 201; Jupiter, Minerva, Apollo O. C. 1085-sqq. (de his conjunctis vide Buttan. Mythol. I, p. 29; Demosth. Mid. 54. a,) — Cf. Pind. Ol. V, ubi Camarina, Pallas, Jupiter. Arist. Thesm. 315: Jupiter, Apollo, Minerva, Diana, Neptunus, Nereides, Oreades; Equ. 942: Jupiter, Apollo, Ceres; Nub. 563: Jupiter, Neptunus, Aether, Sol; Plut. 81: Apollo καὶ θεοὶ καὶ δαίμονες καὶ Ζεῦ. Εξ in φταculo Delphico (Plut. Aristid. 11): Jupiţer, Juno Cithaeronia, Pan, nymphae Sphragitides.

<sup>115)</sup> Cf. Soph. Naupl. fr. 1. Ζεῦ παυσίλυπε καὶ Διὸς σωτηρίου Σπονδὴ τρίτου κρατῆρος. Hesych τρίτος κρατήρ. Pind. Isthm. V, 7. De servatore Athenis in arce culto vide Anst. Plut. 1176. c. schol.

denique numinibus Koárse et Alen, ut faustissima declaretur victoria. Ch. 244.

## . 15.

Explicanda jam est Jovis cum mortalibus ratio. Exstabant homines, cum rerum potitus est, qui miseri diem degebant, innio, somniorum imaginibus similes, et sine ratione omnia agebant, Pr. 443. Quod genus inane et debile aspernatus exstinguere constituit αιστώσας γένος το παν, Έχρηζεν αλλο φιτύσαι νέον. Pr. 233. Itaque ne id quidem Dissenio (Welck, Tril. p. 93.) largiri possumus, initio placulisse Jovi dominatum de hominibus ratione carentibus bestiarumque instar viventibus, imo tale imperium deo viribus alacribus et juvenilibus rem aggresso tantopere displicet, ut indignum censens conatum, quo paulo melius reddatur, quod funditus ac penitus egregium reddi non possit, aliud novum procreaturus sit, quod sibi - satisfaciat. Resistit ei in hac re Prometheus, qui cum hominibus ignem communicat superis furto ereptum, et cum igne rationem suscitat artesque docet. Prometheum de furto, seditioso facinore, Jupiter ulciscitur, hominibus vero, quos jam divino favore non prorsus indignos videt, favere coepit: στρεπτοί δέ τε καί θεοί είσιν II. IX, 497 116). Quaeris, qua in re hunc favorem ostenderit. Apertum est, in amore. Pulchritudo puellae mortalis ex illo genere, quod jam per Prometheum honestius redditum est

<sup>116)</sup> Cf. Danaes preces in Simonid, ft. μεταβουλία δέ τις φανείη Ζεῦ πάτες ἐκ σέο. ὅττι δὲ θαρσάλεον ἔπος εἔχομαι, τεκνόφι δίκαν σύγγνωθί μοι.

(Pr. 613), Jovis ἔρωτα, Jovis Γμερον sibi conciliat (Διος κέαο θάλπει έρωτι Pr. 530, 650, 654). Ea re homini Graeco, qui naturali omnia cogitabat ratione et quae in sensus cadit, genus humanum testari videbatur, se ipsum esse altioris, esse divinae dignitatis 117). Minime dubium est, quin res ita se habeat. Jupiter enim deus potentissimus et supremus tamen, sicut omnes dii reliqui, ανθρωποειδής cogitabatur (Arist. Met. p. 46, 22. Br.) humano more (quamquam non vulgari cf. Solon. V, 25) irascitur (Pr. 376, 390; P. 478) et aspernatur: humano more amat 118); sed tali more humano, qui ipse divinus est dicendus 119), Nam ex his cum puellis mortalibus connubiis prodit genus heroum, φιτύεται illud γένος νέον (Ζεὺς ἐφάπτως χειρί φιτύει γόνον S. 312.), quod Jupiter, qui πᾶν ἔπος τελεῖ (Pr. 1033) paraturus erat (Pr. 233): et de toto hoc heroum genere dicendum est, quod de τοῖς περί Τάνταλον praedicat Niobe Aeschylea fr. 145: οἱ θεῶν ἀγχίσποροι, Οὶ Ζηνὸς ἐγγὺς, οίς εν Ίδαίφ πάγφ Διὸς πατρφου βωμός εστ' εν αίθερι,

<sup>117)</sup> Gloriantur propterea urbes puellis, quae Jovis amorem sibi conciliaverint, quod de Argis dicit Pind. Nem. X, 10: καὶ γυναιξίν καλλικόμοισιν ἀριστεύει. πάλαι Ζεὺς ἐπ' Δικυάναν Δανάαν τε μολών τοῦτον κατέφανε λόγον. cf. de Thebis Isthm. VI, 5. Et inter mala, quae Cadmi domo accidunt, unum est bonum magnum, quod Jupiter Semelam amore amplectitur. Pyth. III, 98.

<sup>118)</sup> ἔρωτ' ἀπείργειν οὐδ' ὁ παγκρατής σθένει Ζεὺς ἀλλ' ὑπείκει καὶ θ έλων ἐγκλίνεται. Soph. Phaedr. fr. 3; cf. inc. 23, 50 (e dr. satyr.); Antig. 499.

<sup>119)</sup> Quod ex Io Epaphum gignit πρέπων βουθόρω ταύρω δέμας, religiose attingit poeta S. 301. cf. S. 40.

χούπω σφιν έξίτηλον αίμα δαιμόνων. Itaque deorum dominus sane βίαιος est ές τα πάνθ' ὅμως (Pr. 737), sed βία ευμενεί κτίσας (S. 1068) divinum genus mortalium. Non potest puellae ipsi, onius amore correptus est, non assignare molestias, ἐπιζοίπτειν πλάνας πολυδόνους Pr. 738: ipsi enim divinos constituit honores, quos, cum genus mortalium, quamvis recreatum, tamen fragile maneat (Pr. 547), nonnisi per summos adipisci potest labores. Omnino est Jovis, nt doceat per dolorem, πάθει μάθος θείναι χυρίως έχειν (Ag. 177); et hoc erat e communi Graecorum more cogitandi, quod de se ipso profert Hercules Sophoclis, Phil, 1413: ὅσους πονήσας καὶ διεξελθών πόνους 'Αθάνατον άρετην έσχον ώς πάρεσθ' όραν. Atque, id quod initio errorum Ioni praedictum est ab oraculo Dodonaeo (Pr. -831), postquam iter emensa est, redditur Διὸς κλεινή δάμαρ Pr. 834; βία δ' απημάντω σθένει καὶ θείαις ἐπιπνοίαις Παύεται, S. 576; Jupiter eam πημονᾶς ἐλύσατ' εὖ χειρὶ παιωνία κατασχέθων, S. 1005; ipsaque dea deum parit Epaphum, παΐδ' αμεμφη δι' αιωνος μακοού πανολβον cett. S. 58. Prodit ex hoc genus divini roboris plenum, prodit Hercules, qui etiam labore divinos sibi conquirit honores. Et gloriatur hoc genus sancta origine, confidit Jovi proavo, S. 19, 168, 531, 1063; cf. Th 140. fr. 182 120). Itaque et his et omnibus hominibus, qui ès εὐπατριδών nati generis originem a Jove vel a Jovis ali-

<sup>120)</sup> Soph. Aj. 387; Tr. 140, 288. — πατρόθεν εκ Διὸς εὔχονται, Pind. Ol. VII, 2. cf. VI, 49; VIII, 16; ἔμμε δ' ἐκλάρωσεν πότμος Ζηνὶ γενεθλίω, ΙΧ, 56; Nem. III, 65; V, 7;

quo filio repetunt, Jupiter est narno gurovoyos, vevous παλαιόφοων μέγας τέκτων S. 592, γεννήτωο S. 206; δμαίμων S. 402 121); Jovisque filii mortales honorantur cognomine Διογενούς, quod deorum est proprium, velut Amphion, Th. 528. Attamen sicut omnino Lios Euroos our ευθήρατος ετύχθη πάντα τοι φλεγέθει κάν σκότω μελαίνα ξύν τύχα μερόπεσσι λαοίζ 122) S. 86, decet puellam mortalem, minime desiderio harum nuptiarum summarum (Pr. 648) capi, neque ulla tantopere religione metuque humano egebat, ut non potius cum Oceaninis profiteretur unnore, μήποτέ μ', ω Μοζοαι, λεχέων Διὸς εὐνάτειραν ἴδοισθε πέλουσαν, Pr. 895; cf. 759, itaque ut Jovis desiderio satisfieret, opus semper erat illa violentia benevola, qua versus Io et Inachum agit. Una tantum mortalis audacius sensit, Semele, et quomodo Semele ένθεαζομένη (fr. 204) interierit, ipse Aeschylus exposuit in tragoedia (cf. Welck. Tril. p. 328.). Quomodo Jupiter summa amorem coercucrit sapientia, haud dubie erat expositum in Prometheo soluto.

Cordi est Jovi genus humanum divinis viribus auctum, et ita quidem ut jam omnes adornet atque disponat res humanas 123), summa usus et potentia et justitia et cle-

<sup>121)</sup> Soph. Antig. 658, 487; propterea etiam ξοχέτος, ib. et ἐφέστιος Αj. 492. γενέθλιος Pind. Py. IV, 167. cf. not. 120.

<sup>122)</sup> suegos hoc loco significat voluntatem, ut Ch. 299 et saepius.
Senténtia congruit cum Sophoclea Antig. 604 squ.

<sup>123)</sup> Ipse ils tribuit indolem, mores innatos: Ζέῦ μεγάλαι ở ἀςεται θνατοις ἔπονται ἐχ σέθεν. Pind. Isthm. III, 4; cf. not.
35 et 126.

Est enim τέλειος 124), rata facit, quae homo mentia. optat (εὐχὰς τελεί Ag. 973), ea quidem, quae cum lege aeterna, qua mundum gubernat, concinunt: reliquis άθελитор S. 1056, доспариютор Pr. 36, оди сблюй Pr. 393, Scilicet quod semel jussit, irritum reddi nequit: ψευδηγορείν οθα επίσταται στόμα Το Δτον, αλλά παν έπος τελεί Pr. 1032; πίπτει δ' ασφαλές δύδ' έπι νώτη, Κορυφά Διὸς εί κράνθη πράγμα τέλειον S. 90, neque en quae constituit mutantur πλην δταν κείνω δοκή Pr. 258. Hoc enim ubique tenendum est, non dirigi solum legem aeternam a Jove, sed esse eam in ipsa Jovis mente positam, et inesse in quacunque eius voluntate omnem sanctitatem pariter ac potestatem, quae legis est: σόν δ' ἐπίπαν ζυγόν ταλάντου, τί δ' ἄνευ σέθεν θνάτοισι τέλειον έστι; 5. 822; agitur quidris διαί Διός παναιτίου πανεργέτα· τί γάρ βροτοῖς ἄνευ Διὸς τελεῖται; Ag. 1495 126), et ne ullum quidem scelus οὐ θεόκραντόν έςιν, mentem enim humanam deoram dirigit et mutat arbitrium 126) S. 1016, et per al-

<sup>124)</sup> Pind. Ol. XI, 115; Pyth. I, 67.

<sup>125)</sup> Πλην Διὸς οὐδεὶς τῶν μελλόντων ταμίας, Soph. Terei fr. 5; πάντα κραίνων Trach. 127. cf. 1280; vitaeque universae moderatorem habemus Jovem Ph. 989, 1415; Antig. 2; Oed. T. 738; 162; Oed. C. 1079, 1435; Phaedr. fr. 8, inc. 86; Ζεὺς πάντων ἐφορῷ τέλος Solon. V, 17; τέλος μὲν Ζεὺς ἔχει πάντων δο΄ ἐστὶ καὶ τίθησ΄ ὅπη θέλει, Simonid. fr. IV; Pind. N. X, 29: Ζεῦ πάτερ πᾶν τέλος ἐν τὶν ἔργων. Isthm. IV, 52: Ζεὺς τὰ τε καὶ τὰ νόμει, Ζεὺς ὁ πάντων κύριος.

<sup>126)</sup> Quod Jovi diserte tribuit Archil. fr. 38: τοίσιν ανθρώποισι 3υμός γίγνεται θνητοῖς όχοῖον Ζεύς έφ' ήμερην άγει. 1001-

terum scelus alterum Jupiter ulciscitur. Itaque in omnibus rebus humanis revera eius numen viget. Jupiter enim reges constituit <sup>127</sup>) Ag. 43; E. 626; P. 762; comitiis et orationibus praeest ἀγοραῖος Ε. 973 <sup>128</sup>); plebiscita gubernat S. 624; civitates tuetur E. 919, 997, 1001 <sup>129</sup>); domus et gentes elevat Ch. 262; Ag. 677; S. 140; hominum sortem gubernat Ag. 1036 <sup>130</sup>); eos juvat <sup>131</sup>) Ch. 788; S. 209; facit ut desperata hominibus contingant <sup>132</sup>) Ag. 970; cf. Th. 227; tribuit κράτος S. 1069; Ch. 244; discriminis eventum constituit Ch. 855; S. 210 (κείνου θέλοντος εὖ τελευτήσει τάδε); mala et hostes averruncat <sup>133</sup>) Ch. 775; Th. 9, 117, 255; mala etiam assignat <sup>134</sup>) Th. 948; per mala φρονεῖν βρότους δδώσας <sup>135</sup>) Ag. 176. Jovem

tus Hom. Od. XVIII, 135. Itaque sanam mentem a Jove precatur Pindarus N. VIII, 35.

<sup>127)</sup> Soph. Phil. 140; Ant. 304.

<sup>128)</sup> Arist. Equ. 411 (cf. schol.), 500; Eur, Herael. 70. Propteres Ζευς βουλαΐος et Δθηνᾶ βουλαία in curia Atheniensium, Antiph. de choreut. p. 146.

<sup>129)</sup> Itaque Atheniensibus est Ζεύς πολιεύς Paus, I, 24, 4. Cf. Solon. XV, 1.

<sup>130)</sup> Διός τοι μέγας νόος πυβερνά δαίμον' ανδρών Pind. Pyth. V,

<sup>131)</sup> Soph. O. C. 642; Trach. 201; Pind. Isthm. III, 76; IV, 29.

<sup>132)</sup> Cf. Archil. fr. 31: χρημάτων ἄελπτον οὐδεν — ἐπείδη Ζευς πατήρ Όλυμπίων εκ μεσημβρίνης έθηκε νύκτα cett.

<sup>133)</sup> Soph. Oed. C. 143, 1485; Aj. 824; Pind Cl. XII, 1.

<sup>134)</sup> Clades Persarum Salaminia, Graecis salutaris, egregie dicitur Jovis imber Pind. Isthm. IV, 49.

<sup>135)</sup> Cf. Sol. fr. V, 18-26 sicut ventus purgat et illustrat coelum, τοιαύτη Ζηνός πέλεται τίσις, οὐθ' έφ' έκάστω "Ωσπες θνητός άνης, γίγνεται δξύχολος.

implorant qui a morte doloris finem cupiunt Pr. 583; P. 915. Jupiter γυναικών ώπασεν γένος 136), Th. 250. Quomodo singulos singulorum deorum honores in se ipso conjungat, expositum est. Quidquid agit, hominis instar manu agit: ἐπαφών αταρβεί γειρί και θιγών μόνον Ρι. 849; αὐτόγειρ ἄναξ S. 592; αμφιθαλής Ζευς έπι χείρα βάλοι Ch. 394. Manu enim trutinam dirigit, qua omnia gubernat et attribuit. Itaque praedicatur πλάριος S. 360; παντόπτης 187) S. 139; Ε. 1045; cf. Pr. 313; παγαρατής Th. 255; E. 918, υπατος 188) Ag. 55 , 505; S. 595; σωτήρ 139) Th. 520 (cf. §. 14. fin.) αφέπτως S. 1; πτήσιος 140) S. 445, 689; Ag. 1014. Neque est qui eius voluntatem evitet, οὖποτε τὰν Διὸς άρμονίαν θνατών παρεξίασι βουλαί, Pr. 551, cf. 906; Διος οὐ παρβατός έστιν μεγάλα φρήν ἀπέρατος, S. 1048. Itaque quantumvis aliquis quaesiverit atque huc illuc cogitaverit, ubinam in tanta rerum omnium fragilitate stabile quidquam ac solidum posset inveniri, curis se liberare non poterit, nisi Jovi confisus: Ζήνα δέ τις προφρόνως επινίκια κλάζων τεύξεται φρενών τὸ πῶν Ag. 150 — 183 141). Et in universum qui-

<sup>136)</sup> Simonid. II, 72, 93, 115.

<sup>137)</sup> Soph. El. 175, 659; Oed. T. 498; Oed. Col. 704; Ant. 184.

<sup>138)</sup> Athenis cultum vide Dem. Mid. 15, d; cf. n. 147.

<sup>139)</sup> Pind. hymn. ft. 2. cf. not. 115. De hoc Athenis in arce culto cf. Corp. inscr. 157; Boeckh. Civ. oec. II, 255; Arist. Plut. 1176 c. schol. Eundem dicebant ελευθέριον. Ita Joyem ελευθέριον et τύχην σώτειραν conjunctos habes Pind. Ol. XII, 1.

<sup>140)</sup> Qui in Attica colebatur una cum Curere, Minerva, Κόρη, Σεμνάζε, Paus. I, 31, 4; Dem. Mid. 15 f. Isae, de hered. Ciron. p. 70. med. - Et in Piraceo Antiph. κατην. φαρμ. p. 113. med.

<sup>141)</sup> Ubi in illis Zeus Ssris nor' Eurip et tod' auto opthor nenhy-

dem nemo potest φοένα Δΐαν καθοράν, οψίν άβυσσον S. 1058; δαυλοί γάρ πραπίδων δάσκιοί τε τείνουσιν πόροι κα ιζείν ἄφραστοι. S. 92 142). Principalem tamen, quam in gubernandis rebus humanis legem constituit, cognitam habent mortales: μίμνει μίμνοντος έν χρόνω Διὸς παθείν τον έρξαντα Ag. 1563. Haec est communis omnium qui vivant, solique e mortalibus et immortalibus Jovi contigit, ei non parere. Haec est αίσα quam πολίω νόμω δοθοί, haec est δίκη του φειλόμενον πράσσουσα: 143) - - - δράσαντι παθείν, τριγέρων μύθος τάδε φωνεί, Ch. 310; itaque μοίραι Διόθεν rem eo ducunt ή τὸ δίκαιον μεταβαίνει ib. Superi βιαίως σέλμα σέμνον ήμενοι (Ag. 183.) nullam inter mortales vim exerceri sinunt; βίαν δ' οὖτις ἐξοπλίζει τὰν ἄποινον δαιμονίων S. 96; βίαια μή φιλεζς δρών όμμασιν ενδίκοις S. 813. Propterea contingunt Διόθεν δίκαια κράτη S. 437; ύστερόποινον πέμπει παραβάσιν Έρινύν, Ag. 58; & Ζεύ πάτεο, Ζεῦ, σὸν μὲν οὐρανοῦ κράτος, Σὰ δ' ἔργ' ἐπ' οὐρανίων τε κανθρώπων δράς Λεωργά καθέμιστα, σοί δε θηρίων Υβρις τε καὶ δίκη μέλει fr. 272; cf. Ag. 362, 367, 381,

μένω, τοῦτό νιν προσεννέπω minime ironiam, inesse potius pietatem, contra Welckerum monuit Baurus ann. Heid. 1826, VI, p. 707; ostenderunt praeter Stanlei. ad. h. l. Heindorf. Plat. Phaedr. p. 337; Cratyl. p. 61; Spanhem. Callim. hymn. Dian. 7. Sollennis erat precantium mos ita invocandi Jovis, quod de Graecis testatur Plato, de Romanis Serv. Virg. Aen. 1V, 577: quisquis es, pontificum more qui sic precantur: Jupiter omnipotens, vel quo alio nomine appellare volueris.

<sup>142)</sup> Cf. Solon. fr. X: πάμπαν δ' αθανάτων άφανης νόος ανθρώποισιν. Pind. Nem. XI, 43; τὸ δ' ἐκ Διὸς ανθρώποις σαφές οδχ ἔπεται τέκμαρ cf. not. 23.

<sup>143)</sup> Pindar, Nem. 1V, 32: Εξζοντά τι καὶ παθείν ξοικέν

470, 748; Cb. 18, 382, 645. Propterea Jupiter dicitur δικηφόρος, Ag. 525 144); propterea έτεροββεπής, νέμων είκότως άδικα μέν κακοίς, δαια δ' έννόμοις, S. 403; quod idem Clytaemnestrae dicit Orestes: ἔχανές γ' ῧν οὐ χρῆν και το μή χρεών πάθε, Cb. 930. Constat igitur, ultionem manere impios, quando vero poena eos correptura, quanam via Jupiter cam paraturus sit, occultum est: · δοπή δ' έπισχοπεί δίκης Ταχεία τοίς μέν έν φάει, Τὰ δ' έν μεταιχμίφ σκότου Μένει χρονίζοντα βρύει. Τούς δ' άκραντος έχει νύξ Ch. 61; μόχθος δ' δ μέν αθτίχ', δ δ' ήξει Ch. 1020: Jupiter enim suspensam tenet ultionem, ut justo tempore neque irrito impium feriat, Ag. 363. cf. P. 739: ές, δὲ παίδ' εμόν Ζεύς επέσκηψεν τελευτήν θεσφάτων είγω δέ που Διὰ μακρού χρόνου τάδ' ηύχουν έκτελευτήσειν θεούς. Αλλ' όταν σπεύδη τις, αὐτὸς χώ θεὸς ξυνάπτεται. Constat vero etiam hoc: ἀνάγκας ἄτερ δίκαιος ών ουκ ἄνολβος ἔσται Πανώλεθρος δ' οὖποτ' αν γένοιτο, Ε. 550.

Tria sunt scelera, quihus maxime contra Jovis voluntatem peccatur, quae committuntur adversus deos, hospites et parentes: cf. Soph. Phil. 1/441: εὐσεβεῖν τὰ πρὸς θεοὺς. Ἡς τἄλλ' ἄπαντα δεύτερ ἡγεῖται πατὴρ Ζεύς. Εl. 1097. 145). Itaque et de Graecis, qui Trojana, et de Pensis, qui Graeca templa diruerunt, sumit vindictam. Ag. 649; P. 827: Ζεύς τοι κολαστής τῶν ὑπερκόμπων ἄγαν Φρονημάτων ἔπεστιν εὔ-

<sup>144)</sup> Soph. O. C. 1382: παλαίφατος Δίκη ξύνεδρος Ζηνός ἀρχαίοις νόμοις. cf. Antig. 450, 127, 604; fr. 87; Trach. 251, 279; El. 209; Solon. V, 76.

<sup>145)</sup> Propterea est etiam δρχαρς. Soph. Ph. 1324; O. C. 1767; cf. Tr-399, 1190; O. C. 882. Jurejurando enim violato decrum minuitur honor. Soph. Oenom. fr. 1 Theogn. 400, 660; cf. Pind. Pyth. IV, 167. Böstig, myth. techn, p. 43.

Devos βαρύς, cf. Th. 429, 442 sqq. 483 (ως δ' ὑπέραυχα βάζουσιν ἐπὶ πτόλει μαινομένα φρενί τώς νιν Ζεύς νεμέτως επίδοι κοταίνων). Itaque cuivis pio et qui sanae mentis est, precandum est cum Oceaninis: μήδαμ' ὁ πάντα νέμων Θεῖτ' έμα γνώμα κράτος αντίπαλον Ζεύς, Μηδ' έλινύσαιμι θεούς δσίαις θοίναις ποτενεσσομένα Βουφόνοις - - Μηδ' αλίτοιμε λόγοις· 'Αλλά μοι τόδ' έμμένοι Καὶ μήποτ' έκτακείη, Pr. 526. Hospites thetur Zeve Eświeg Ag. 61, 362, 748; S. 628, 671: Ζήνα μέγαν σεβόντων, τον ξένιον δ' υπέρτατον 116), scelusque, quod contra hunc committitur, nullis abluitur lacrimis et sacrificiis Ag. 70. 147) cf. Ag. 701. Cum hospitibus etiam advenis, supplicibus prospicit, Zeve ixéotoc 118) ίκταιος: βαρύς γε μέντοι Ζηνός ίκεσίου κότος S. 346, 385; ανάγκη Ζηνός αίδεισθαι κότον Ικτήρος, υψιστος γάρ εν βροτοίς φόβος S. 478; cf. S. 360, 616, 641, 646, 652, 815. De parentum honore of. S. 708; Ch. 272 sqq. 384, inter quos, summum ipse soluto Saturno exhibens pietatis exemplum προτιμά πατρός μόρον (Ε. 760, 640) quia viri omnino in maiore Aeschylo sunt honore quam mulieres. Cum parentibus etiam ὁμαίμους άζεσθαι jubet, S. 651. Et propter haec potissinum, quae sibi tuenda sumit, munera ayvos 149) dicitur (S. 653) et aldolos 150) S. 192; cf. S. 641. 478. Ac sicut omnino servator corum est, quos diligit,

<sup>146)</sup> Cf. Pind. Nem. V, 33 (ξεινίου πατρός χόλον δείσαις); ΧΙ, 8; Böttig, myth. techn. p. 39.

<sup>147)</sup> ἄπυρα Γερα Athenis in arce Jovi δπάτω (Ag. 55) oblata essonarrat Paus. I, 26, 5.

<sup>148)</sup> Soph. Phil. 484, Böttig, mythol, techn. p 35.

<sup>149)</sup> Soph. Phil. 1289. cf. Tr. 279.

<sup>150)</sup> Znvi Aidws advidanos Soph. Oed. Col. 1267.

quorum stirps eum βωμοῖς ἀρήγει βουθυτοῖς ἐν ημασι (Morte enim excepta omnes dii sacrificiis lactantur, fr. £47) ita eos, qui labores, quos perficiendos assignaverat, perfecerunt, liberát dolore, Ionem τίθησιν ἔμφρονα, ἐπαφῶν ἀταρβεῖ χειρὶ καὶ θιγών μόνον Pr. 849; S. 312, 314; quod munus παιώνιον (S. 1067) celebratur pulcherrimo carmine S. 574.

E montibus Jovi sacris commemoratur Ida, Niob. fr. 145; Athos 151), Ag. 285; Olympus, E. 664; Cenaeum 152), fr. 23; Dodona 153) Pr. 830. Aquilam 153) eius ministram habes Pr. 1021; Pr. sol. fr. 179; Niob. fr. 148. Solem Ζηνός ὄφνιν vocat S. 212. Ipsum Jovem in seenam introducere ausus est Aeschylus in Psychostasia, et eum μοιφαγέτην, ponderantem et adornantem fata Achillis et Memnonis, e quibus etiam apparet, ipsum illum Jovem supremum et potentissimum Aeschylo indutum fuisse specie humans.

16.

### Juno.

Junonis unus tantum est honor, quod uxor est invicti Jovis ideoque matrimonio prospicit. Propterea dicitur ἄλοχος ἰσχυρά Διός, S. 302, τελεία <sup>155</sup>) Ζηνὸς εὐναία δά-

<sup>151)</sup> Soph. Thamyr. fr. 3.

<sup>152)</sup> Soph. Trach. 238, 755.

<sup>153)</sup> Soph. Niptr. fr. 1. Tr. 172. Oeta Soph. Tr. 200, 437, 1193.

<sup>154)</sup> Soph. Ant. 1040; Pind. Py. I, S. Isthm. V, 50.

<sup>155)</sup> τελεία Pind. N. X, 18; mater Lucinae V11, 2.

μας fr. 327; of. S. 267: ipsiusque matrimonii dignitas in ea posița est, quod Heac τελείας καὶ Διὸς πιστώματα τοcatur E, 214. Epig. fr. 46. Hunc suum honorem animo maxime intento contra omnes tuetur, quae eiusdem participes finnt, neque aliter agere potest, valet enim proprium, matrimonii jas contra omnes pellicatus, torus enim viro et mulieri natura est assignatus (μόρσιμος) et maior jarejurando per justitiam custoditus, E. 218. Neque Jupiter hoc uxoria jus et bonorem contemnit et ideo illos pallicatus agit chan Janenes, S. 296. Quod cuivis eius consubigae Juno iruscitur camque odio habet (στυγητόν Pr. 592) naturae conseniencum est, neque, cum quivis animi motas in numina divino actionibus ostendendus sit, Juno concuhinas non inscetari potest, pariter atque Apollo Furiis non potest non case inimicas. Itaque haec Junonis ira (enixora meifen Pr. 601, rostu duisoulot, S. 587) manet divina, ipsaque norma, Th. 152; Seia S. 561; Suvarat Lide ayzenen 130), S. 1036; cf. 298. Itaque clades, quam immittit, rat ingens (αια οδοανόνικος · χαλεπού γάο έκ πνεύματος rine xemoir S. 167). Maxime apud Aeschylum Io persequitur, Pr. 592, 601, 704, 900, cui in vaccam mutatae (S. 200) furorem injicit (306), quam urget per extremas terrae regiones (S. 564; Pr. 666, 592, 604, 704, 900): usque dum Jupiter virgini labores illos ingentes perpessae finem malurum assignet 157) S. 586. Haud dubie etiam in Atha-

<sup>150)</sup> μες αλυσθενής Pind. N. VII, 2; χουσόθορονος I, 37; deorum regina I, 39; Jovi δμόθορονος XI, 2; Jupiter πόσις "Hous VII, 05.

<sup>157)</sup> Ita Rescules, cul Juno insidiatur, Pind. fr. inc. 8; cui infanti dracones immittit, N. I., 40; inter deos receptus redditur gener Junonia, Isthen III, 78.

mantis relus et in Bacchi fabulis partes egit. Ipsa vero, quia universa matrimonii sanctitas in eam confertur, Jovi est fida: et infinita punitur miserie, qui hanc sanctitatem laedere consur, Ixion. Cuius scelera in trilogia Aeschylus videtur exhibuisse, cuius quidem duarum tantum tragoediarum nomina nobis tradita sunt, Perrhaebidum et Ixionis. Cf. Müller. in Ephem. Gott. 1827, 68. Exitum fabulae egregie narrat Pindarus Py. II, 21—48.

Est Aeschylo dea Argiva (S. 299, cf. 291), patrocinium autem Argivorum nusquam gerit, neque in reditu in patriam (Ag. 503; Ch. init. 158) neque inter Orestis servatores invocatur (E. 754). Patet igitur, sola Attica instituta Ae-

<sup>158)</sup> Ibi tamen fortasse eius mentio lacuna interiit. Sophocles enim El. init cam haud neglexit. Cf. Inach. fr. 2. Apyous τε γύαις "Ηρας τε πάγδις. Praeter hos locos in omnibus Sophoclis reliquiis nonnisi Tr. 1050 commemoratur, et ibi ut quae Herculem insectata sit. Apud Euripidem contra, qui nulla erga deos pietate religatus erat, innumerabilibus locis eius mentio sit. Et ibi quoque tum est Herculi inimica, tum matrimonium tuetur (in Helena), tum Argis prospicit, Minerva quidem inferior, Heracl. 350. Apud Pindarum contra omni ornata est honore divino, praesertim ubi Argis prospicit, N. X, 2, 23, 36 (in oda homini Argivo scripta) et Heraeis Py. VIII, 79, Argonautis Py. IV, 184: quia fabulae hoc ferebant. Propterea inter Arcades invocatur Juno Parthenia, Ol. VI, 88. Nec mirum, si Pindarus Junonem veneratur, cum apud Boeotos maiore, quam in Attica, honore culta esse videatur, Paus. IX, 2, 7; 3, 1; Coronene, 34, 3; Lebadeae, 39, 4, 5. Thebis etiam a Jove decepta Herculi mammam praebuisse putabatur, 25, 2. Tamen Pindaro a Vulcano viucitur, fr. inc. 8.

schylum esse secutum, e quibus nonnisi nuptialis 159) colebatur. Consortium illud deorum, in quo a puellis Thebanis invocatur, revera videtur fuisse Thebanum (Th. 452): sed illae quoque justas et faustas potissimum nuptias ab ea videntur precari.

## a miles to the 17s month of the way of the

### Venus.

Veneri vis amoris pertinens per totam rerum naturam assignatur, quod ipsa profitetur in Danaid. fr. 36: ἐρῷ μὲν ἀγνὸς οὐρανὸς τρῶσαι χθόνα, Ἔρως δὲ γαῖαν λαμβάνει γάμου τυχεῖν. Ὅμβρος δ' ἀπ' εὐνάοντος οὐρανοῦ πεσών Ἐκνσε γαῖαν ἡ δὲ τίκτεται βρότοις Μήλων τε βοσκὰς καὶ βίον Δημήτριον. Δενδρῶτις ὡρα δ' ἐκ νοτίζοντος γάμον Τέλειὸς ἐστι τῶν δ' ἐγὼ παραίτιος. Vides, quantam sanctitatem tribuerit Aeschylus cogitationi de diis amantibus, gignentibus, parturientibus. Propterea summus est honor Veneris, δύναται Διὸς ἄγχιστα σὰν Ἡρᾳ, Τίεται δ' αἰολόμητις θεὸς ἔργοις ἐπὶ σεμνοῖς S. 4036; summaque etiam inter deos auctoritas 160) eius, unde contingunt mortalibus quae iis sunt gratissima, E. 215 161). Sicut vero omnia deorum

<sup>159)</sup> Cf. Intpp. Hesych. Lego's yduos. Casaub. Athen. VI, p. 143; Plutarch. quaest. Rom. c. 2; Dion. Chrysost. or. 36, p. 453. Aristoph. Av. 1731 sqq. Thesm. 973. Böttig. myth. techn. Junon. p. 109.

<sup>160)</sup> Sophocli ipsum Jovem, Neptunum, Orcum decipit Tr. 497; tacite, quae constituit, efficit Tr. 863; omnia pervertit suoque instituit arbitrio, fr. 23.

<sup>161)</sup> Mimnerm. fr. 1. Cf. Pind. N. VII , 53.

dona mortalibas tum lactitiam, tum propter horum ipsorum fragilitatem dolorem afferunt, ita etiam Veneri 162), quam ipsum poetam aversatum esse testatur Aristophanes (Ran. 1045), μετάποινοι φιλά ματρί πάρεισιν Πόθος & τ' οὐδεν άπαρνον τελέθει θέλπτορι Πειθοί. Δέδοται δ' άρμογία μοίς 'Αφροδίτας Ψεδυρά τρίβφ τ' έρώτων 163) S. 1039. Ne dubites quin hoc loco revera significentur mala amoris. Dolorem, quem affert desiderium, habes explicatum Ag 414-427, cf. P. 62. De suadelae vi perniciosa 164) inspicias Ag. 385 (βιάται δ' άτάλαινα πειθώ, προβουλόπαις ἄφερτος ἄτας), de malis in ipsis amoribus positis δηξίθυμον έρωτος ἄνθος Ας. 743; παντόλμους έρωτας άταισι συννόμους βροτών, ξυζύγους 9' δμαυλίας (quae in nostro loco significantur illo άρμονία ψεδυρά. Cf. Eur. Hippol. 162), Θηλυκρατής απέρωτος έρως παρανικά κνωδάλων τε καὶ βροτών, Ch. 598. Desiderium et Suadelam Veneris liberos nonnisi poetice dictas accipies. Deum Amorem 165) apud Aeschylum non invenimus: imo omnia, quibus fungi possit, ad Venerem referentur 166), quae puellarum formam κηρύσσει S, 1001;

<sup>162)</sup> Perniciosam et invietam vim, qua omnia subigat, longiua describit Sophocles fr. inc. 23. Molli et effeminato habitu ornata opponitur Minervae in dr. satyr. Judicio dearum fr. 1.

<sup>163)</sup> Sic legendum pro Ψεδυρά τρέβοι. τρέβος est contritus, ut Ag. 197, 391.

<sup>164)</sup> Şoph. fr. inc. 57: ταχεῖα πειθώ τών κακών όδοιπορεί.

<sup>105)</sup> Qui maximam apud Sophoclem habet potentiam, Tr. 354, 441; Ant. 781; Phaedr. fr. 4.

<sup>166)</sup> Idem hoe reperies apud Pindarum, Venus docct artem aman-

ipsoque sue nomine modo venustatem 167) (Ag. 419) modo amorem 168) declarat Pr. 650, 864. Divina potentia nuptiis prospicit, S. 1034, regit Cypram et Paphum (fr. 323) tuetur Thebas, ubi invocatur Κύπρις ατε γένους προμάτως alevoor, nam ex tuo sanguine natae te precibus adoramas Th. 110; Mesopotamiae etiam et Babyloniae tutela ei assignata videtur S. 555 : βαθύπλουτον χθόνα καὶ τῶς "Aφροδίτας πολύπυρον αίαν. Congruent hace omnia cum Atheniensium rebus sacris: ibi enim maxime colebatur Venus coelestis, qua totius rerum naturae vis genitrix siguificatur (propterea pro Parcarum natu maxima habebatur) repetita quidem haec, ut ferebant, ex Assyria, Paus. I, 14, 7; cf. 19, 2; et Venus πάνδημος cum Suada, a Platonica quidem longe diversa habitaque pro universae civitatis tutrice. Quod denique eius εὐνάτωρ perhibetur Mars 169): S. 665; ne haec quidem cogitatio, petita 'ex Homero, carebat auctoritate sacrorum Atticorum 170), cf. Paus, I, 8, 4.

18.

### Ceres.

Ne saepius, ne temere Cereris nomine uteretur,

di Py. IV, 215; jungit Apollinem cum Cyrena, Py. IX, 9; ματης ερώτων scol. fr. 1.

<sup>167)</sup> Cf. Soph. Ant. 800; Pind. N. VIII, 1; Isthm. II, 4; pulchritudinem carminum, Py. VI, 1.

<sup>168)</sup> Soph. fr. inc. 53. Pind. Ol. VI, 35. Cf. Ol. I, 75. N. VIII, 7.

<sup>169)</sup> Cf. Pind. Ol. IV', 58.

<sup>170)</sup> Apud Sophoclem Colono prospicit O. C. 691; Mater Aeneae commemoratur Laoc, fr. 3.

Aeschylum arcebat religio ex Eleusiniis percepta. Tamen quod nusquam in iis, quas nos habemus, tragoediis eius mentionem facit, id casui tribuendum est, cum minime ubicunque de Cerere quidquam dicitur, de mysticis eius sacris cogitetur. βίον Δημήτριον legimus Dan. fr. 36; φερέσβιον Δήμητρος στάχυν fr. 299 171). Unde satis apparet, agnovisse Aeschylum deam prospicientem agriculturae. quod mystica eliam ratione eius mentionem fecit, auctor est Eustratius (ad Arist, Eth. Nic, III, 2) idque in Iphigenia, Sacerdotibus, Jaculatricibus, Sisypho, Oedipode. 172) Initiatum fuisse mysteriis Aeschylum, virum e nobili genere Eleusinio, satis testatur Arist, Ran. 886, precantem inducens Aeschylum ante certamen: Δήμητες, ή θρέψασα την έμην φρένα Είναι με των σων άξιον μυστηρίων, qui versus quin ab Aeschylo profecti (videntur Thesei in Eleusiniis) et ab Aristophane ad verum ipsius animum significandum usurpati sint, non dabito. Cf. fr. 398: έφριξ' έρωτι τοῦδε μυστικοῦ τέλους quod vix ita dixisset poeta, si parum curavisset mysteria, 173) Traditum est, diem poetae dictum

<sup>171)</sup> Soph. O. C. 1600, Ceres εδχλοος, et in lex. Soph. Brunck. Ceres ἀζησία, εὐτραφής. — Eleusinia memorantur O. C. 1049, cf. 683; Antig. 1120; Triptol. dr. sat.; fr. inc. 58 (Tom. III. p. 686 ed. Brunck): ως τριςόλβιοι cett. — Pindaro quoque Ceres est Eleusinia, Isthm. I, 57; praeterea favens Siciliae Ol. VI, 95; et socia Bacchi, quae cymbalorum strepitu colebatur, Isthm. VI, 4.

<sup>172)</sup> Locos ad rem pertinentes collates habes apud Herm. de choro Eum. II, p. 20.

<sup>173)</sup> Quo nituntur, qui de re dubitant, locum Clementis et reli-

esse, quod mysticum aliquod profanaverit eumque sese eo purgavisse, quod nesciverit, ὅτι ἀπόδοητα ἦν, Aristot. 1. c. Itaque dixit aliquid, quod dicere nefas erat. Quaerendum est, quidnam profanaverit. In Iphigenia Dianae mentio deesse non potuit, ad eandem fabulam eleganti judicio Sacerdotes retulit Welckerus, ab Amazonibus vero in Jaculatricibus eandem invocari non mirum erit. Jam ex Herodoto II, 156 (quem male exscripsit Pausanias VIII, 37, 6) constat ab Aeschylo Dianam dictam esse filiam Cereris 174): quod Herodotus quidem ex Aegypto repetit: έκ τούτου δὲ λόγου καὶ οὐ δενός ἄλλου Α. ὁ Εὐφ. ήρπασε τὸ ἐγώ φράσω, μοῦνος δὲ ποιητέων τῶν προγενομένων, εποίησε γαο "Αρτεμιν είναι θυγατέρα Δήμητρος. In quibus apertum est, adversari Herodotum aliis, qui rem aliunde repetant. Unde repetivissent, nisi e mysteriis? Id quidem minime probabile est, recepisse Aeschylum peregrinam talem de talibus numinibus cogitationem sine auctoritate patria, praesertim cum Cereris et Bacchi muneribus gaudens non sine aspernatione tractet Aegyptios. S. 761, 953; cf. 741, 914. Ipsique Lobeckio (de myst. arg. III, p. 17) suspectum est Herodoti testimonium (quamquam quae ibi et p. 14 med. de poetis illius aevi praedicat,

qua, quibus ut untur, argumenta pariter ac Lobeckii sententiam, (de myst. arg. III, p. 18; de praec. myst. p. 5. not.) omnia versata esse in choregii mystici imitatione scenica, satis refellit et Eustratii fidem tuetur Welcker, Tril. p. 105 — 110.

<sup>174)</sup> Quod imitatus est Euripides, qui Dianam lunariam, Hecaten, dicit filiam Cereris, Ion. 1062.

nullo modo quadrant in Aeschylum). Sed concinisse videntur in hac re Eleusinia cum sacris Aegyptiacis, et bene se excusare potuit Aeschylus, quod nesciverit, etiam hunc εερον λόγον esse arcanum et ἀπόρξηπον, neque hoc ita se habere crediderit, cum idem dicerent Aegyptii. Atque revera Dianam cum Proserpina in Eleusiniis fuisse conjunctam, id eo videtur probari, quod Eleusinia minora Agris celebrabantur in templo Dianae. (Ste. Croix de myst. I. p. 300. seq.). Pluresque tales fabulas, in quibus conjunguntur, commemoravit Welckerus (Ephem. hist. art. I. p. 74, 77, 80, 104, 122). Praeterea mysticis sacris cultam esse ipsam Dianam ostendit Müller. Dor. I. p. 386.

Ostendam jam, quid in Aeschyli cogitationibus petitum videatur e mysteriis. Quantum nobis compertum est, ia his celebrabantur Proserpina ab Orco rapta et rediens, Iacchus moribundus et redivivus. Orcus est "Λιδης, locus, ubi nihil cernitur. Cicero (Nat. deor. I. 42) testatur, rerum naturae rationem significari in Eleusiniis, id quod ipsum Proserpinae (Περσεφάσσης, Περσεφόνης) nomen declarare videtur, Proserpina segetem germinantem, Ceres tellurem significat 175). Prexime ab hac cogitatione abest altera de animis mortuorum redivivis, quam ipsam fovebant mysteria Mom. hymn. in Cerer. 487; Pind. thren. fr. 8; Soph. fr. (quod indicavi in not. 171); Arist. Ran. 454: μόνοις γὰρ ἡμῦν ἡλο; καὶ φέγγος ἵλαρόν

<sup>175)</sup> Cf. Orph. h. in Cerer. Eleus. XL, v. 12: σὸ χθονίη, σὸ δὲ φαινομένη. Cererem χθονίαν Orpheus Lacedaemonem secum duxisse dicebatur Paus. III, 14, 5.

έστιν, "Όσοι μεμυήμεθ' ευσεβή τε διήγομεν τρόπον περί τούς ξένους καὶ τοὺς ἰδιώτας. Propterea Oedipi miseriae ibi finem fore Aeschylus videtur finxisse, eoque pertinere fr. 398. cf. Welck. Tril. p. 371. - Itaque constat, vitam beatam post mortem promissam, immortalitatem significatam, pietatem commendatam esse in mysteriis. Indicata sunt haec imaginibus naturae, telluris recipientis et emittentis. Haec vero cogitatio de tellure bona et mala omnia emittente est Aeschyli 176). Telluris notio hac ratione eadem est, quae "Actor, cohibet et continet ea, quae non sunt, quae non cernuntur, quae latent. Latendi cogitatio subest numini Latonae: itaque Tellus eadem est, quae Latona: Ceres, quae Proserpinam emittit, est Tellus, est igitur Latona, Dianac Lucinae mater. Emittit, quae optamus, Aeschylo etiam Proserpina Ch. 490. Itaque Latonam eandem quam Cererem e mysteriis Aeschylus videtur recepisse, e mysteriis fortasse omnem illam Telluris πολυωνυμίαν (Pr. 210). Tamen recte suspicatum esse puto Lobeckium imitationem pompae (modo ne in solo facium usu hanc quaerendam, neve in Eumenidibus eam reperire tibi videaris) si contero fr. 397: τὰ ἐν Ἐλευσῖνι τέλη - - - ἀχταῖς καταλαμπομέναις ύπὸ τῆς μυστικῆς φλογὸς καὶ τῶν ἱερῶν δάδων, περὶ ών Αλοχύλος φησίν λαμπραίσιν άστραπαίσι λαμπάδων σθέ-

<sup>176)</sup> Simile aliquid in aliis etiam significatum erat sacris Atticis, cf. not. 83. Hoc ipsum vero probabile est summam talium cogitationum, quae per Atticam sparsae erant, fuisse conjunctam in Eleusiniis ibique significatum, quinam sensus his omnibus subesset.

vei. Addere liceat conjecturam, hace esse petita e Sisypho ibique introductum fuisse chorum mystarum beatorum, quem fortasse in Ranis lusit Aristophanes.

Ceterum haud dubie inter deos, qui ob templa vastata vindictam sumserint de Persis, non infimam Aeschylus patabat Cererem Eleusiniam. Narrat enim Herodotus, Demaratum et Dicaeum e deserto templo Eleusinio, dum Xerxes Atticam vastaverit, resonantem audivisse cantum mysticum, vidisse speciem pompae immensae mystarum (VIII, 65): ac deinde tum Plataeense tum Mycalense proelium esse commissum prope fana Cereris Eleusiniae IX, 65, 101. A qua vocem illam missam esse suspicatur, quae Graecis trans mare nuntium attulerit de victoria Plataeensi: cf. not. 36.

#### 19.

#### Diana.

Dianam esse deam lunae diserte dicit Aeschylus: ἀστερκοπὸν ὅμμα Λητψας κόρης, Xantr. fr. 159 177). Ratio qua cum
luna conjungitur, eadem haud dubie est, quae Apollinis cum
sole, de qua sub Apollinis nomine (§ 23) dicetur: excepto
quod simplicius omnia Dianae munera a luna repetuntur,
quam fratris a sole. Est enim Lucina, partui prospiciens,
S. 676: huiusque potissimum honoris ratione habita Cereris
filia dicta esse videtur, quia in lucem omnia evocat, eodem
in hominibus et animalibus fungens munere, quo Proserpina in segete producenda. Ut nocturna dea feris etiam
favet bestiis, maxime quidem catulis lconum, ενσροων

<sup>177)</sup> Phlyenses venerabantur Dianam σελαςφόρον. Paus. I, 31, 4.

δρόσοισι λεπτοῖς μαλερῶν λεόντων πάντων τ' ἀγρονόμων φιλομάστοις Θηρῶν ὀβρικάλοισι Ag. 141: nec minus leporibus, 178)
gravidis praesertim, Ag. 137; proptereaque irascitur aquilis, Jovis patris canibus alatis, αὐτότοκον πρὸ λόχου μογερὰν πτάκα θνομένοισι, quas pro impio hoc facinore ultura
est. Sed non in animalibus tantum hoc ultricis munere
fungitur: eodem etiam in hominibus, 179) qui similia committunt; ideoque Atridas, aquilarum illarum prodigio significatos, quos Trojam crudelius neque sine impietate
eversuros esse novit, Aulide cohibet, neque ut naves
solvant concedit (202), donec filia immolata eam placant
Iphigenia, quam ipsam divina servat clementia Ag. 244. 180)

<sup>178)</sup> Cf. Xenoph. de venat. V, 14.

<sup>179)</sup> Omnino facile eius iram succendi cogitat Sophocles Aj. 173; El. 563; Meleag. fr.

<sup>180)</sup> Hunc enim sensum subesse mihi constat loco perobscuro: άγνὰ δ³ ἀταθρωτος αὐδῷ πατρὸς Φίλου τριτόσπονδον εῦποτμον Αἰῶνα φίλως ἐτίμα, quae ad Iphigeniam referri non possunt, cum huic os obligatum sit (235), cognomina vero άγνά et ἀταθρωτος propria sunt Dianae, illaque voce patris vel tonitru vel jussum quodpiam Jovis (qui prosperum malis finem assignat 177, itaque φίλως agit et φίλως agere jubet deos, 245) declaratum videtur. Quae omnia haud dubie ab Atheniensibus, qui fabulas norant, tam clare percipiebantur, quam a nobis difficile. Longius rem exposuit Aeschylus in Iphigenia, quam trilogiam optime a Welckero restitutam existimo. Cum vero nusquam in fabulis ea tradat Aeschylus, quae sibi repugnent, et ex omnibus Oresteae locis (Ag. 1432, 1556; Ch. 242) patere videatur, mactatam revera esse Iphigeniam, mihi quidem, si conjectura rem definire fas est,

Pariter ac poenas immittit, tuetur etiam et averruncat, φερέγγυον φρούρημα προστατηρίας Αρτέμιδος εθνοίαισι Th. 450; cf. fr. 326; Th. 454, 442: σύ τ' ω Λατογενεία κοῦρα, τόξον εὖ πυκάζου, Αρτεμι φίλα. Telis enim proprie quidem in venando 181), tum vero omnino etiam contra hostes utitur, unde vocatur Hecate: et hoc ipso nomine eam videmus declaratam, tum ubi parturientibus prospicit (Αρτεμιν δ' έκαταν γυναικών λόχους έφορε έειν 187) S. 676), tum deam inferam 188), αλλ' εξτ' ένυπνον φάντασμα φυβεί γθονίας θ' Έχατης χωμον έδέξω, fr. 419 (quamquam testimonio, quod Aeschylei sunt hi versus, egemus): tum desm lunariam, δέσποιν' Έχατη των βασιλείων Ποόδρομος μελάθρων Τών τ' οὐρανίων τών τε πατρώων - - "Α νύκτωρ μοί προςέφαινες. fr. 400. 184) Casto frigidoque lunae splendori illa etiam cognomina originem debent, quibus άγνά et αταύρωτος dicitur 185) Venerisque et nuptiarum adversaria

is trilogiae finis videtur constituendus, quod Diana Cereris filia virginem in novam vitam vocaverit beatam et immortalem (τριτόσπονδον αλώνα εὐποτμον): id quod Cypria narrabant. — Dianam averruncantem vide Theogn. 13.

<sup>181)</sup> Soph. El. 563; Tr. 214; O. C. 1092; Paus. I, 19, 6,

<sup>182)</sup> Eur. Hippol. 166.

<sup>183)</sup> Quam Cereris filiam dicit Eur. Ion. 1062.

<sup>184)</sup> Ibi etiam intelligi deam inferam, patet e schol. Theocr. II, 36, qui his versibus utitur ad explicandum locum, ubi Theocritus de Diana magica dea loquitur. Quo magis commendabitur Porsoni opinio, fr. 419 esse Aeschyli. Cf. Soph. Rizot. fr. 2. Agnovit igitur Aeschylus Dianam, quae spectra et animas emittat pariter ac Proserpina et Tellus. Ch. 490.

<sup>186)</sup> Soph. El. 1239. Cf. Pind. Py. IV, 90.

5. 1031; Ag. 135, 243. Ex eodem lunae splendore derivandum videtur cognomen ά καλά. Ag. 140 186). Facile ex his apparet, Dianam, licet Apollinis consanguineam, licet pariter atque Apollo arcu utatur, perniciemque mittat et averruncet, tamen Aeschylo non esse Apollinis simillimam, sed minus, quam illum, in regionibus, quae mentis sunt, magisque naturae viribus pollere ac praeterea conjunctam esse cum inferis numinibus, a quibus maxime abhorret Apollo. Siquidem luna est nocturna: ob hanc ipsam rationem facile dea lunaria in inferorum vocatur societatem: solis est mera lux, quae tenebras fugat, ubicunque eas invenit. Patet hinc, qua in re similis sit frater sorori, qua in re dissimilis. Itaque semel tantum una cum Apolline invocatur Diana 187), uterque ut hostes propulset, Th. 150; cum sole fr. 159. Alibi Paean imploratur, ut Dianae iram avertat, Ag. 147. Lunam ipsam commemoratam habes Pr. 797; Ag. 5, cf. 298; Th. 389.

<sup>186)</sup> Paus. I, 29, 2.

<sup>187)</sup> Saepius apud Pindarum, Py. IV, 3; N. VI, 38; IX, 4; prosodfr. 1; et apud Sophoclem Tr. 213; O. T. 160 (cum Minerva et Apolline), 207; O. C. 1092. Invocatur praeterea apud hunc Ortygia Tr. 213, Tauropola, Aj. 173, χρυσηλάκατος Tr. 638; faces gestans Lyceos montes pervagatur O. T. 207. Vides apud Sophoclem etiam praevalere deam naturalem. Apud Pindarum ἐπποσόα Ol. III, 26; venatrix N. III, 50; fluvialis Ortygiensis, Py. II, 7; N. I, 3; Όρθωσία Ol. 111, 30; Ephesia, cuius templum condunt Amazones Pind. apud Paus, VII, 2, 7.

20.

#### Mercurius.

Mercurii est, divina potentia conjungere contraria 188). Propterea ipse dicitur summus praeco superorum et inferorum (τῶν ἄνω τε καὶ κάτω) Ch. 165: coelestem et inferam in sese conjunctas habens naturas, idem illustris Olympius, qui ipso mortis fungitur officio in animis ad inferos deducendis: κιχάνει δέ νιν Εομης 189), Ch. 622; qui cum Tellure et Orco ab inferis animam emittit in E terra, e tenebris, e profundis lucem P. 629 190). Aeschylo prodit, quidquid boni mittitur mortalibus (cf. Ch. 147); semina omnium posita sunt in terra apud inferos, progressa vero in lucem ipsa cogitantur lucida ac serena. Mercurii jam duplex est munus, tum producendi res e profundis in lucem tum productas inter se conciliandi, ut aptus et justus prodeat eventus: utrinque contraria et dissimilia componit. Itaque Mercurius inferus, ubi felicem adducit eventum, ipse egreditur in lucem, velut ubi hominibus nuntium affert de acceptis eorum precibus

<sup>188)</sup> Itaque praeest omni conversioni et vicissitudini, στροφοΐας
Arist. Plut. 1154.

<sup>189)</sup> Cf. Arist. Pac. 650; Aj. 832 (πομπαΐον Έρμῆν χθόνιον, εὖμε κοιμίσαι); O. C. 1548. — χθόνιον Atticum habes Corp. inscr. 538: consociatum cum Tellure et Proserpina. Confera. Mercurium κάτοχον, ib, 539.

<sup>190)</sup> Soph. El. 111.

apud inferos deos 191) κηρύξας έμοι Τούς γης ένερθε δαίμονας κλύειν έμας Εθχάς) Ch. 124; vel ubi Perseo galeam Orci apportat Phore. fr. 242. Eadem est ratio cogitationis, Mercurio deberi gregum fecunditatem 192), E. 947 (20μαίαν δαιμόνων δόσιν), cnius origo quidem e terra repetenda est (μήλων γόνος πλουτόχθων ib.), transit vero in aliam regionem, in regionem animantium. Itaque tum quae justo nexu naturali, a quo non abest momentum aliqued fortis fortunae (ἐπισσύτους βίου τύχας δνησίμους γαίας έξαμβούσαι, Ε. 924), tum quae casa contingunt, repetenda sunt a Mercurii potestate 193). Haec insunt in loco Choeph. init. Έρμη χθόνιε πατο ώ' εποπτεύων κο άτη, Σωτήρ γενού μοι ξύμμαχός τ' αίτουμένω, ubi et inferum et servatoris Olympium paternum habet munus, quorum illud tantum invidus agnoscit Euripides, at non temere dixit poeta κράτη, non κράτος. Optime idem apparet e Ch. 124. Renuntiantem Mercurium, acceptas esse Electrae

<sup>191)</sup> Simili sed opposita ratione Pindarus (Ol. VIII, 81) Mercurium jubet referre Iphioni mortuo nuntium de Alcimedontis victoria.

<sup>192)</sup> Propterea in Thesmophoriis Athenis conjunctim invocantur Ceres, Κόρη, Plutus, Calligenia, Tellus κουροτρόφος, Mercurius, Gratiae, Arist. Thesm. 300. Et ib. 977 Mercurius pastor cum Pane et Nymphis, mox addito Baccho.

<sup>193)</sup> Sortitioni praeest Arist. Pac. 365. Propterea in Babr. fab. 1
(Mehlh. anthol. lyr. p. 69) sortes in galea quatit. Et quidquid casu aliquis invenit, debetur Mercurio, cf. Aesop. fab.
44, 47. Et in altera fabula Babriae loquitur tum ut nuntius
deorum, tum quia optime facinus illius hominis adversus formicas commissum cladi a diis hominibus immissae respondet.

preces apud inferos, jum on implorat, ut Ovestem out rugi revé adducat v. 138. Idem habes in illa ipsa cogitatione, qua egroupeos vocatur. Mercurius cuim egroupeos 194), vel quod idem est, servator, est inferus, quod patet e loco Aristophanis; idem vero Mercurius, quatenus servator esta conjungitur cum Apolline, qui in sola pura luce versatur: Ch. 812 deo Pythio invocato additur: juste eum adjuvet filius Maiae ἐπιφορώτατος πράξιν οθρίαν τελών. Eidens Apollini morem gerit E. 89: ubi ab ipso aviabelger αίμα καί κοίνου πατούς appellatus eius supplicem custodit (φυλάσσει) atque ut πομπαίος ποιμαίνει. Hoc munus, hoc τελείν πράξιν ουρίαν peculiaris eius est honor 195), σέβει τοι Ζεύς τόδ' έχ νόμων σέβας, 'Ορμωμένον βροτοίσιν ε θ -πόμπφ τύχη. E. 93. Propterea in Phrygibus Priamum ad Achillem proficiscentem comitatur, Achillemque ipse alloquitur et seni morem gerere jubet. Jam quia omnino et prosperum eventum adducit et contraria conjungit, suo jure gubernat certamina, tum hostilia, ut Th. 508 (Ερμῆς δ' εὐλόγως ξυνήγαγεν) ubi χθόνιος et νύχιος έφοδεύει ξιφοδηληποίσιν άγωσιν Ch.

<sup>194)</sup> Idem agit Mercurius δνήσιμος, qui et ipse inter inferos refertur. Corp. inscr. 539.

<sup>195)</sup> Έρμης δ' ὁ πέμπων δόλιος ήγήσαιτο νών Soph. Ph. 133. Itaque est ήγεμονιος, qui etiam coecos ducit Arist. Plut. 1159; Corp. inscr. 157. Boeckh. Civ. Oec. II. p. 254. Similis cogitatio subest Apollini ἀγυιεῖ, cui idem propterea tribuitur munus assignandae fortunae.cf. n. 230. Mercurius propterea dicitur etiam ἀπακήσιος, qui ipse omnis mali expers omnis etiam mali expertem facit hominem.

726 196); tum certamina ludorum 197) et propterea dicitur ἐναγώνιος fr. 401; Ag. 515; S. 189, 220. Quia contraria conjungit, prospicit etiam commercio hominum 198), et praecipue quidem praeconibus, quorum idem est munus, conciliandorum quae contraria sunt. Itaque est praeconum τιμάορος, κηρύκων σέβας Ag. 515 199); itaque Mercurius μαστήριος praeconum πρόζενος μέγιστος, S. 920, facitque ut inveniant, quae anquirunt. Propterea translato hominum, qui deum colunt, munere in deum ipsum, ipse est praeco, Ag. 515; iisque quibus favet ἔσθλα κηρυκεύει, S. 220. Propterea in Prometheo apparet ut Jovis minister 200), διάκονος et τρόχις, Pr. 941. Praeconem decet excellere facundia, facundia excellit Mercurius, neque a πειθοῦ δολία abhorret Ch. 726 201). Atque Prometheo revera praeconum more

<sup>196)</sup> El. Soph 1395.

<sup>197)</sup> Pind. Ol. VI, 79; Py. 11, 10; N. X, 53; Isthm. I, 60; Arist. Plut. 1161, Corp. inscr. 250.

<sup>198)</sup> Propterea ἀγοραΐος Ariqst. Equ. 297; ξμπολαΐος, Arist. Plut. 455, παλιγχαπηλος ib. 1156.

<sup>199)</sup> Soph. Tr. 620.

<sup>200)</sup> διακονικός, Arist. Plut. 1170. cf. Soph. Inach. fr. 8. Est omnino deorum minister Si vero deos infantes, Bacchum, Aristaeum nutricibus portat, non deest cogitatio de deo fortunam assignante, divino enim infanti nutrices optimae contingunt, ut Aristaeo Horae et Tellus, Pind. Py. IX, 0; ubi de similibus muneribus cf. Boeckh.

<sup>201)</sup> δόλιος Arist. Plut. 1157; Soph. Ph. 133. Templum Mercurii ψιθυρίστου, quod Athenis erat, vide Demosth. Neaer. p. 1358.

persuadere studet, ut Jovi se subjiciat, quod si minus contingit, ideo a poeta institutum est, nt melius appareat atrocissima Promethei contumacia, quam ne felicissimus quidem deus flectere potest. Melius ei res videtur cessisse in Prom. sol. Indigni tamen nihil inest in ratione ea, qua Mercurius in nostro agit Prometheo. Omnium enim causam dicit deorum Olympiorum, 945, et minime blandis suavibusque verbis eum decipere conatur, sed divino munere fretus directo et σεμνοστόμως ei imperat, ut faciat, quod pater jusserit: αὐθέκαστ' ἔκφραζε μηδέ μοι διπλάς Όδους, Προμηθεύ, προςβάλης, δράς ὅτι Ζευς τοῖς τοιούτοις οθχί μαλθακίζεται, 950; insaniam ei objicit 977,1054, et intolerabilem superbiam, 979, 1057, et quodσωφρονείν non didicerit 982. Et tamen, etsi bene sibi conscius potentiae patris (980, 1011, 1032), etsi ipse a Prometheo ignominia tractatus, (970, 986,) non sine comimitate ei suadet, ut fortunae Iovique cedat, 1000, 1035, monetque Oceaninas ne temere incidant in perniciem, 1058, 1071.

Mercurii sacrum, quod Lemni erat, Aeschylus commemorat Ag. 283 202) deumque Cyllenium 203), quem Arcades lacus Stymphali accolae venerabantur, Psychag. fr. in Arist. ran. 1290 (1266, ubi cf. Schol. Cant. 1, ed. Dindf.) Argum Ius custodem occidit S. 305; et subita quidem minimeque exspectata morte (Pr. 680), id quod bene cum universa Mercurii natura congruit.

<sup>202)</sup> Soph. Ph. 1459.

<sup>203)</sup> Soph. O. T. 1104.

#### 21.

## Vulcanus.

Vulcani ignis est peculiaris (Pr. 7, 38), ignis, quo homines utuntur, et praecipue quidem is, qui in caminis flagrat fabrorum arti necessarius, sed non solus, eodem enim nomine signa declarantur, quibus Agamemnon Clyfaemnestrae nuntium mittit de Troja expugnata "Ηφαιστος Ιδης λαμποον εκπέμπων σέλας 204) Ag. 281 sqq. ubi laetum ac serenum ignis splendorem pulchre habes descriptum; v. 287 πρός ήδονην - χουσοφεγγές ως τις ήλιος σέλας, et v. 298: δίκην φαιδοάς σελήνης. Sed non laction quam utilior mortalibus ignis exhibetur, πάντεχνον σέλας Pr. 5, cf. 109, 254, 613. Omnibus igitur artibus fabrorum praeest Vulcanus, faber ipse omnibus praestans, neque rudis faber sed elegans artifex 205), eiusque opera, etsi perfecta non magno labore (Pr. 75) dicuntur θύςλυτα Pr. 19, ἄξόηπα 6 cett, manusque invicta, Attii Philoct. fr. apud Macrob. Saturn. VI, 5. Commemorantur haec eius opera praestantissima Heliad. fr. 59: Solis δέπας Ἡφαιστοτευχές, Phore. fr. 242: Persei άρπη έξ αδάμαντος; arma Achillis in fr. Attii Philoct. 206) Propteren a Jove jubetur vincire Prometheum,

<sup>204)</sup> De igne nomen usurpatum habes etiam Soph. Ant. 123, 1007; Pind. Py. I, 25; III, 40; Archil, fr. 61. Sed fr. 137 de dec.

<sup>205)</sup> Saepissime cum Minerva conjungitur, Solon. X, 49; Pind.
hymn fr. 5; Ol. VII, 35: 'Αφαίστου τέχναισιν Χαλκελάτφ πελέκει πατέφος 'Αθαναία κορυφάν και' άκραν 'Ανοφούσαισα.
Siquidem ex artificiorum calliditate prodit sapientia.

<sup>206)</sup> Solium artificiose comparatum, cui Juno astringitur. Pind. fr. inc. 8.

Pr. 4, 619; Pr. sol. 179; quae vincula nemo solvere potest, nisi qui ipro corporis robore divinus est, Hercules. Facile apparet, in Vulcano, qualis in Prometheo introducitur, non inesse eum, qui reliquorum deorum magnorum est, divinum vigorem: id quod hand dubie repetendum est e virorum nobilium superbia, qua opifices etsi non contemnebant, tamen despiciebant, Aeschyli praecipue aetate, ubi fabricas servis relinquere coeperant. Et profecto, etsi minime serviles, obedientissimi tamen exhibentur Vulcani mores, placidus est et tranquillus ut in eo recordemur illins verbi Ovidiani: didicisse fideliter artes Emollit mores nec sinit esse feros (cf. Pr. 79); favet hominibus, favet Prometheo eiusque miseratur. Et in hac comitate cum samma artis peritia conjuncta divinam inesse dignitatem, quis est, qui neget? Dum vero alius quilibet deus κύδεϊ yaion honorem ac munus suum strenue tuetur ac propterea si jus cum jure confligit saepe sibi invicem, saepius hominihus irascuntur: Vulcanus ipse conqueritur, quod sibi munus contigerit, quo vel invitus invisa etiam facere cogatur Pr. 45 seqq. Deos vero pariter atque homines pietate et comitate tractat. Eadem ratione prisci Athenienses. qui eius liberi perhibentur, summa pietate Apollinem. naperrime Deli natum venerantur et Delphos comitantur, πέμπουσι καὶ σεβίζουσιν μέγα, securibus viam aperientes E. 12 c. schol. Cf. Welcker, Tril. p. 290, not, 314; Müller. Dor. I, 241,

Sedes Vulcani duas Aeschylus commemorat, illam Lemni <sup>207</sup>) in monte Mosychlo, ubi Cabirorum pater dice-

<sup>207)</sup> Soph. Ph. 800, 986.

batur (Volcania templa et mysteria Cabirûm, ex Attii Philoct. apud Varr. l. L. VI, p. 67 208); neque dubium videtur, quin idem statutum fuerit in Prom. ignifero); hanc in Aetnae cacumine Pr. 367, ubi e Thalia uxore, Jovis filia, genuit Palicos Aetn. fr. 6.

22.

### Minerva.

Minerva Aeschylo est Παλλάς 'Αθηναίη, Virgo Atheniensis: hanc ut suam deam summa religione pariter ac pietate venerabatur, in hanc excepto matrimonio quidquid sancti et decori in rebus humanis cogitari potest, transtulit, neque ex ulla re clarius elucet generosum et liberale Aeschyli ingenium, quam ex huius, quale ab eo adumbratum est, numinis imagine. Itaque Minervae natura singulari aliquo nomine significari non potest: est virgo divina et quidquid virginem divinam decet eius est proprium: est optima et carissima Jovis filia, qualem nulla dea partu edere potest, E. 666; propterea neque in uteri caligine nutrita ibid., neque omnino ab ulla matre progenita E. 736; κάρτα δ' είμι τοῦ πατρός 209) 738. Propterea peculiare eius nomen est Aioc zoon E. 415, 664; S. 145; solaque in illa cum Jove et Apolline (Ag. 165; E. 87) omnem fiduciam ponere potest mortalis, πράξας γάρ έν σοι πανταχή τάδ' αίνέσω, Ε. 469, quod ex intimo i-

<sup>208)</sup> Cf. Hrm. de Aesch. Philoct.

<sup>209)</sup> Pind. fr. inc. 9. Licetque ei Diomedem, cui favet, facere deum immortalem. Pind. N. X. 7.

psius Aeschyli animo dictum esse mihi constat. Scilicet est potentissima, confidit enim Jovi, solique ei libere fulmine uti licet, E. 826; 210) ac propterea neque opus est, ut longam consumat orationem ubi rem quampiam suadet, neque omnino ut quidquam dicat, quod ratum non est factura, E. 899; propterea si quid novi et incogniti miratur, meta tamen minime tangitur, E. 407; et in rebus humanis, imprimis Atheniensium, tanta est eius potestas, ut ipsa Eumenidibus honorem apud hos concedat eumque se tuituram esse polliceatur: τῷ γὰρ σέβοντι ξυμφοράς δρθώσομεν, 897. Unde apparet, quam inanis sit Furiarum fiducia, qua se aliquid contra eam valere opinantur, E. 299. Audit praeterea (ων θεός) quae e longinquo dicuntur E. 297, 397. Est sapientissima 211), id quod ipsae concedunt Furiae, τῶν σοφῶν γὰρ οὖ πένη Ε. 431: cuius laudis a Jove acceptae bene sibi conscia est, E. 850: nam quod ibi maiorem Furiis concedit sapientiam, id modestius quam verius dictum esse res ipsa docet: ac sapientiae maxime insignia in tota tragoedia edit exempla, velut in constituendo Areopago, 696. Itaque quibus favet, iis assignat rò σωφρονείν, 999, cf. 988. Est facundissima, proprium est eius illud γλώσσης μείλιγμα καὶ θελκτήριον, άγνὸν πειθοῦς σέβας, E. 886. Propterea vim, qua agere potest, aspernata soli huic facundiae confidit, 829; omnem adversariis

<sup>210)</sup> Eur. Troad. 80. De clavibus cf. Arist. Av. 1745.

<sup>211)</sup> Athenis in curia sacrum erat Διὸς βουλαίου καὶ Δθηνάς βουλαίας Antiph. de choreut. p. 146. Quia ab artificiis parum discernitur sapientia, ipsa artificiis excellit Minerya corumque peritos facit, ut Rhodum, Pind. Ol. VII, 51.

largitur honorem 798, 933, 848, 882; summa comitate grandaevarum iracundiam perfert et ignoscit 849, 881; summa suavitate honorum, quos iis assignatura sit, gratiam exornat 805, 834, 851; ut tandem suo jure possit gloriari, quod per se vicerit Jupiter ayoquioc, facundiaeque gratiam habere, quod sibi linguam adjuverit 970-975. Propterea cives suos docet γλώσσης αγαθής δδον εύρίσχειν 988. Est justissima, retinet sese ab omni negotio, quod non sortita est, 471; curat ubique ut omnia justissime fiant, 430, 488, 573, 674, 709, 913 (summam vero justitiam a Jove pendere agnoscit, 797); et propter hanc eius justitiam ac sapientiam Apollo (79, 224) pariter ac Furiae (435) eius judicio se submittunt (σέβουσαί γ' αξίαν ἐπαξίων), summaque fiducia Orestes, 243 (468. Nam sicut comiter agit erga unumquemque deum, erga foedas etiam Furias, quibus neque propter foeditatem maledicere (413), neque in ullam earum reprehensionem incidere sustinet (678, 882): ita mortalibus est clemens et facilis cf. 235, 298; et propterea lege jubet, liberandum esse reum, etiam si paria habeat suffragia, 741; ipsaque liberum Orestem proclamat 752, servans 212) eius domum et patria terra orbatum restituens. Et pro hominibus, pro Atheniensibus utitur facundia victrici, qua numinibus illis augustis sedem Athenis constituit ac de hac re maximopere laetatur 927, 968. Omnino enim Athenarum ve-

<sup>212)</sup> Aram in Areopago Minervae ἀρείς, quae perniciem valide propulsaverit, dedicavit Orestes, Paus. I, 28, 5. Apud Sophoclem precibus invocatur ut pestilentiam averruncet 0. T. 159, 188: Ipsis enim Athenis colebatur ὑγιεία Paus. I, 23, 4; παιωνία Paus. I, 2, 5; 34, 3; quo munere sanandi et placandi insigni modo utitur in Eumenidibus.

ra est regina avacca ywo as 288, 235, 443, 892, 215) eaque gubernante rege non opus est (cf. P. 241-244). Ut regina totius populi vice ubique fungitur, in occupanda regione ad Scamandrum, 388-402; in foedere jungendo, 289, 670, 762; in bellis 776; in constituendo Areopagi judicio, cui optimos civium eligit, 487; legemque, quam observari jubet, pronuntiat, 571, 681, cf. 614; atque sicut magistratus Atheniensis είζώγει την δίκην, 582; praeest in judicando 629, 734; recipit denique Eumenides in terram 804, 916, 1003: προτέραν δ' έμε χρή Στείχειν θαλάμους αποδείξουσαν, cf. 1022 sqq. Et sic omnine urbi et terrae cui ipsa nomen praebet E. 10, 79, 772, 1016, 1045; P. 347, quam ipsa suam vocat 214) (487, 707, 858) omni modo favet, quidvis malum avertere studet, 475; tegit eos suis alis 1001, 911; omni bellica gloria eos exornat 915, 864, 893; et bonorum bonam voluntatem iis assignat (1012). Minervae enim gratia Jupiter etiam favet (998, 1002, 1045) terrae Θεοφιλεστάτη, 869; favet etiam Apollo, 668; favent superi omnes, θεοί πόλιν σώζουσι Πάλλαδος θεᾶς P. 347 215). Sacrum eius, quod Athenis

<sup>213)</sup> τῆς πόλεως μεδέουσα Arist. Equ. 763; Thesm. 1136. Hoc reginae munere fungitur etiam in bello Persico. Jovem enim Athenis iratum placare studet, sed frustra', id tantum adipiscitur, ut in ligneo muro salutem fore ille polliceatur (ex oraculo, Her. VII, 141). Propterea ipsa tandem imminente pernicie cedit ex urbe VIII, 41.

<sup>214)</sup> Soph. O. C. 107, 1090.

<sup>216)</sup> Cf. Solon, XV, 1: ήμετέρη δε πόλις κατά μεν Διός οὔποτ' δλεϊται Αίσαν καὶ μακάρων θεών φρένας ἀθανάτων. Τοίη γάρ μεγάθυμος επίσκοπος δβριμοπάτοη Παλλάς Αθηναίη χετρας ὅπερθεν ἔχει.

est, simulacrum et fanum saepius commemoratur, velut È. 242, 259: virginesque sacerdotes 1024. — Aegidem vibrans curru equisque vehitur, 405, quibus Minerva innia indicatur, de qua cf. Paus. 216). Natalem eius locum Libycum Aeschylus agnoscit Tritonem E. 293. Delphis προναία (Ε. 21. cf. Stanl. ib. et Herod. VIII, 37: I, 92), Thebis 217) Onca prope portam Oncaeam colitur Th. 487, 501, 164. Lindi templum Minervae condunt Danaides, (S. 145: ἀγνὰ Διὸς κόρα Ἐκρονσα σέμν' ἐνώπι' ἀσφαλές), quas ipsa navem construere fugamque parare docet. (Cf. Welck. Tril. p. 392.). In Philoctete Ulyssis curam gerit 218) (Hrm. de Aesch. Phil. p 6.). Ajacis superbiam ulciscitur, fractum vero morte a miseria sese levare docet Thress, fr. 73 219). Haud dubie etiam Ajacis Locri interi-

<sup>216)</sup> I, 31, 6. Minerva equestris cum Neptuno equestri colebatur Coloni I, 30, 4; Schol. Soph. O. C. 711 ex Androtione; cl. 1071; Pind. Ol. XIII, 82.

<sup>217)</sup> Soph. O. T. 20.

<sup>218)</sup> Soph. Phil. 134; Aj. 14, 953. — Tr. 1022 ab Hercule invocatur.

<sup>219)</sup> Apud Sophoclem acerba Ajacem persequitur ira, nec sine ludibrio eum tractat. Est hoc e natura divina, ut nihil tenui et incerta faciant ratione, summum eorum est odium, ut summae virtutes. Implacabile non est, per unum modo diem mansurum, sed dum manet necdum expiatum est, est terribilissimum. (Ita Aeschyli Apollo, quem fide rupta offendit Cassandra, hanc in perniciem perducit). Cf. Welcker. de Soph. Aj. in Mus. Rhen. III, p. 79. Itaque minime turpis et indigna dicenda est ratio, qua Minerva agit, sed est tamen dura et terribilis, neque negari potest, magis decoram, magis divinuam esse clementem Minervam Aeschyli.

tus ab eius ira repetebatur 220). Bellica virtute non mediocri celebratur, φιλόμαχον αράτος δυσίπολις γενού Th. 130; cf. 164, 501; Ε. 295: εἴτε Φλεγραίαν 221) πλάκα Θρασύς ταγούχος ὡς ἀνὴρ ἐπισκοπεῖ. 457: σὰ Τροίαν ἄπολιν Ἰλίου πόλιν Ἦθηκας. Cf. Ε. 775. Propterea etiam, sicut omnino multo maiorem viris quam mulieribus Aeschylus tribuit honorem, quoniam non a matre est edita, probat quidquid virile est omni animo, modo ne ipsi nubendum sit, Ε. 737 222).

23.

# Phoebus Apollo.

Si Minervam, quatenus Atheniensis erat Aeschylus, suam colebat deam, suum etiam et pie et religiose et aman-

<sup>220)</sup> Cf. Soph. Polyx. fr. 1.

<sup>221)</sup> Cf. Eur. Ion. 213. 1002. Pugna cum Gigantibus principalis erat inter res pictas in peplo Minervae, qui in Panathenaeis pompa in arcem portabatur. Schol. Arist. Equ. 570. Böttig. myth. techn. Jov. p. 22. De virtute bellica cf. Soph. Ph. 134: Νίκη ᾿Αθάνα Πολιάς, et Aj. 401; ἀλκίμα. Itaque Athenis cum Marte consociata erat Paus. I, 8, 5; armata fingebatur I, 1, 3; 28, 2. Assignat robur Pind. N. VII, 96; ipsa Φρασεία N. III, 51. Cf. X, 84. Itaque Perseum audacem ducit in itinere. Py. X, 45.

<sup>222)</sup> Propter hos bellicos et regios mores minus exposuit Aeschylus artes muliebres, in quibus dea excellit, velut Sophoclis Minerva Ἐργάνη fr. inc. 60, Paus. I, 24, 3. Sed Sophocles etiam virilem eius agnovit indolem velut in Dearum judicio. Tibias invenit Pind. Py. XII, 7, 19.

tissime venerabatur Apollinem, neque ipsam Minervam magis quam Apollinem, neque ipsius Minervae toties habet mentionem quam Apollinis. Phoebus Apollo, gentilicius Eupatridarum deus (Müll. Dor. I, p. 245), deus laetus, lucidus, illustris, divina pollens et vigens alacritate juvenili, non dissimilis est ipsius poetae ingenii, praesertim si juvenem hunc cogitamus, comis et benignus pariter atque iracundus, clarus et serenus pariter ac foedum quidvis horrore aspernans. Itaque proprie dicitur θεὸς άγνὸς, S. 214; itaque οὐδὲν προςήκων ἐν γόοις παραστατεῖν, Ag. 1079, 1075. Siquidem, ut Stesichorus dicit, μάλα τοι μάλιστα παιγμοσύνας τε φιλεί μολπάς τ' Απόλλων, Κήδεα δὲ στοναγάς τ' Αΐδας ἔλαγεν 223). Itaque in via quae ad Orcum fert, ire non potest Apollo Th. 859, omninoque in rebus, quae ad caedem et cruorem pertinent, nihil habet negotii, id quod saepius ei objiciunt Furiae, E. 714, 575, 453, ut quae contendant, caedem Orestis nullo modo posse expiari. Furiis deus sanctus non infensus esse non potest, neque solum eas odio habet, sed ubicunque earum mentio fit, ira et horrore incenditur, cf. E. 67, 191, 644; seseque iis, nisi e domo sua egrediantur, vim illaturum esse minatur, 179. Sacer enim et illustris ipse non magis est quam quidquid agit vel suum vocat, vaticinia 224) et templa E. 715, 191, 207, 170. Propterea piaculorum omnium, quae lustrari possunt, est lustrans, δωμάτων καθάρσιος 225), Ε. 63; φόνου καθάρσιος, 578; et eodem mo-

<sup>223)</sup> Cf. Soph. Aj. 701. Pind. fr. inc. 12: δρχήστ' άγλαΐας ἀνάσσων. Py. X, 39. Cf. Theogn. 7.

<sup>224)</sup> Soph. O. T. 788.

<sup>225)</sup> Müll. Dor. I, 332-336.

re lastrat, quo homines pariter atque ipse Jupiter, xa9agμοῖς χοιροπτόνοις Ε. 283, 452; Ch. 1038; deinde vero eius simulacrum tangens supplex homicida piaculo liberatur, Ch. 1060; redditur purus et ἀβλαβής Ε. 474, 285; άγνός 287; et cum antea eum vocem emittere nesas sit (448), nunc a Phoebo, sapiente magistro, loqui docetur, 279. Tantae enim sanctitatis est Apollo, ut ipse non polluatur, licet αίματος δέκτωρ νέου, Ε. 204; cf. Soph. Ant. 1044. Ea tantum aspernatur, quae sanari non possunt, mortuos (E. 649) et quibus mors certo definita est, οὖτι Παιών τῷδ' ἐπιστατεῖ λόγφ, Ag. 1248: quidquid vero admittit remedium, optime ab eo restituitur. Propterea in Pheretis domo, ubi in summo omnia versabantur discrimine, Parcis persuasit, ut ipsum illud, quod constituissent, irritum redderent, invictam earum legem superans, E. 723; propterea dicitur largouartic E. 160 : eodemque nomine eius filius Apis (ηπιος) vocatur, cui terra Apia a monstris liberata nomen debet, S. 262; propterea alter eius filius Aesculapius 226) dicitur doctus in revocandis mortuis in vitam (patet enim hunc esse sensum loci impediti) Ag. 1022: pariter atque ipse immortalem reddidit hominem in aedibus Admeti. Propterea ipse Apollo dicitur ifios 227) et Paean Ag. 146; Ch. 340; fr. 264; et ipse Aeschylus docuit, Paeanem esse carmen victoriae ideo Apollini dicatum, quia malorum avertendorum potens esset, fr. 420, cf. Ch. 340: αντί δε θρήνων επιτυμβιδίων Παιών μελάθροις

<sup>226)</sup> Soph. Phil. 1437; Pind. Py. III, 6-60; N. III, 54.

<sup>227)</sup> Soph. O. T. 154; cf. Pind. Py. V, 59.

έν βασιλείοις Νεοχοάτα φίλον χομίσειε. Propterea σωτήο 228) κάπαγώνιος praedicatur, Ag. 512; refertur inter αποτούπους δαίμονας, P. 203, 206; cf. E. 64, 83, 232, 299, 758; et vide omnino Orestem ab eo desensum 614 sqq. Propterea invocatur in periculo, Th. 159; Ch. 807, 1057; E. 744. Itaque inimicis eorum quibus favet ipse inimicus (οὐ πέπων) invocatur Λύκειος 229), qui hoste perdendo virum servat et tuetur, Ag. 1257; καὶ σὸ Λύκει ἄναξ Λύκειος γένου Στράτω δαίω, Th. 145; ευμενής δ' δ Δύκειος έστω πάσα νεολαία S. 686. Cf. Ag. 1257. Itaque omnibus, quibus irascitur, est ἀπόλλων, perniciosus, Ag. 1080; inducit eos in cladem extremam Ag. 1087, 1275; tam iratus his et infaustus αγνιάτης 230), Ag. 1081; quam amieis amicus et prospiciens, E. 725. Ita Graecis Trojam obsidentibus infensus summa infligit mala, Ag. 511. Potestate enim gaudet suprema, magnus ei est honor apud Jovem Ε. 229; σθένος δὲ ποιείν εὖ φερέγγυον τὸ σόν, Ε. 198; αναξ Ag. 509, 513; Ch. 559, 1057; E. 85, 198, 574, Th. 801; υπατος Ag. 55; μεγασθενής, E. 61 231) Suis telis utitur

<sup>228)</sup> Soph. O. T. 150. — Avertentem vide Soph. Aj. 187; O. T. 162. Αρ. ἀποτροπαΐον Dem. Mid. 15, f. Paus. I, 24, 8.

<sup>229)</sup> Soph. El. 7, 645, 655, 1379; O. T. 203, 919. Athenis co-lebatur Ap. Lycius in Lyceo Paus. I, 19, 3. Eadem est natura Apollinis Boedromii, Müll. Dor. I, 245, 3.

<sup>230)</sup> Apollo dyvievs colebatur Athenis Dem. Mid. 15. d; Paus. I, 31, 6 (Acharnis), qui bonam assignare putabatur fortunam. Quod munus proprium est Mercurii, nec differt ab huius natura cogitatio, quae Apollini dyviet subest.

<sup>231)</sup> προστατήριος, Soph. El. 637; Tr. 209; Dem. Mid. 15, d; Corp. inscr. 112, 113.

arcu et sagittis 232) Ag. 510; E. 181; sagittas missas dirigit, άγοευς 233) 'Απόλλων δοθόν ιθύνοι βέλος, fr. 379. Inimicos vero eos potissimum habet, qui secus agunt, quam quod concinit cum sacra sua natura, cuius propria est justitia (οἰσθα τὸ μη ἀδικεῖν) Ε. 85; cf. 610, 725, legesque a Jove conditas neglexerunt. His ultor et magnus vindex una cum Jove immittit Furiam ὖστερόποινον, Ag. 55; Ch. 283, 1030; E. 465. Prae omnibus vero Laii genus odio habet ob vetustum scelus Laii, qui cum unicam rationem, qua hoc lustrare posset, ab Apolline indicatam neglexerit, genus progenuit, in quo scelera sceleribus, exsecrationes exsecrationibus excipiebantur: usque dum Apollo perniciem festinans (Th. 690) ultimos, qui eius supertites erant, ad necem perducat 234), Οίδίπου γένει Κοαίνων παλαιάς Λαΐου δυςβουλίας, Th. 801; καὶ δυοῖν κρατήσας ἔληξε δαίμων, 960. Idem agit in domo Atridarum, jubet Orestem ulcisci patrem, E. 203, occidere matrem, 84, 595, 610, 580; et eadem ratione qua Agamemnonem illa interemerit, fraude et dolo, Ch. 555; eumque ipse adducit fraude justa adversus matrem, cui justo tempore poenam decernit, Ch. 955 235).

Leges illas a Jove praeceptas, quas neglectas ulciscitur, ipse etiam enuntiat, quo munere suo prae reliquis omnibus fungitur. Ideo usitatissimum ei nomen est Lo-

<sup>232)</sup> Soph. Tr. 209; O. T. 162; Pind. Ol. VI, 59; IX, 32; Py. VIII, 18.

<sup>233)</sup> Soph. O. C. 1091.

<sup>234)</sup> Ita ipsum Oedipum perdit, Soph. O. T. 377, 1329. Scelerie ultor celebratur O. T. 133, 470.

<sup>235)</sup> Soph. El. 35.

xiae, Pr. 669; Th. 618; Ag. 1074, 1208, 1211; Ch. 269, 558, 900, 953, 1030, 1036, 1059; E. 19 (Διὸς προφήτης), 35, 60, 235, 241, 465, 758; fr. 74 236); μάντις Ag. 1202; E. 18, aliisque locis permultis, θεὸς χρήζων Ch. 340; μάντις ἀψευδής Ch. 558, fr. 264, v. 5; τέχνης ἔνθεος, Ε 17. Oraculum, quod enuntiat, ipsum dicitur χρησμὸς μεγασθενής, Ch. 269; άγνός, Ε. 716; cui, licet sit δυςμαθής (Ag. 1255; Pr. 661), summa fides sit habenda, Ch. 297; οὖκ ἀμβλύνεται, Th. 843; οὖ προδώσει, Ch. 269. Curat enim deus omni studio, ne irrita reddantur quae vaticinatus est 237), E. 64, 615, 713; Ch. 955.

Divini ardoris, qui in vaticinando conspicitur, ratio habita esse videtur, ubi cum Baccho consociatur, permistum enim esse utrumque non credemus Macrobio, qui

<sup>236)</sup> Pind. Isthm. VI, 49; Py. III, 28; XI, 5. Soph. El. 82; O. T. 853 cett. De hoc munere vaticinandi cf. Soph. Aj. 1424; El. 35; O. T. 71, 80, 96, 279; O. C. 86, 102, 414, 454. Itaque vates dicuntur eius ministri (O. T. 712, 284), servi (410), quibus interdum fides abrogatur (500, 712, 857) quae summa ipsi deo habenda est: Ζεὐς ὅ,τ' ᾿Δπόλλων ξυνετοὶ καὶ τὰ βροτῶν εἰδότες O. T. 499. — Docet artem vaticinandi, ut apud Aeschylum Cassandram, ita apud Pindarum lamum filium, Ol. VI, 65; et ipse diis hominibusque vaticinatur, Ol. VII, 32; VIII, 41; πάντα ἔσαντι νόφ, ψευδέων δ' οὐχ ἄπτεται, κλέπτει δέ νιν οὐ θεὸς οὐ βροτὸς ἔργοις οὕτε βουλαίς Py. III, 29; IV, 5; jubet condere coloniam, Py. IV, 54, 259; ipse ἀρχαγέτας, Py. V, 56; IX, 42 (τὸν οὐ θεμιτὸν ψεύδει θιγεῖν); 41—49 (κύριον δε πάντων τέλος Οἰσθα καὶ πάσας κελεύθους cett).

<sup>· 237)</sup> Et quia Jovis leges enuntiat, ipse Jupiter curam gerit eius oraculorum. v. not. 108.

maius non affert testimonium, quam cognomina Bacchi ad Apollinem translata: δ Κισσεὺς 'Απόλλων καβαΐος δ μάντις fr. 411 <sup>238</sup>). Itaque cantui etiam praeest Apollo <sup>239</sup>), pariter ac Musae (S. 695): τί σοί γ' 'Απόλλων κεκιθάρικεν Aj. Locr. fr. 5; cf. fr. 264 a Platone servatum, ubi carminibus Apollo in Thetidis nuptiis felicitatem ipsius et filii, quem editura sit, celebrat, (θεοφιλεῖς ἐμὰς τυχὰς Παιών ἐπευφήμησεν εὐθυμῶν ἐμέ) \*). Ac si Thetis conqueritur, quod cum filio felicitatem vitamque longaevam promisisset nunc ipse eum interfecerit <sup>240</sup>), dubium esse non potest, quin, si universus fabulae connexus inspiceretur,

<sup>238)</sup> Similis est ratio Apollinis Διονυσοδότου, quem Phlyenses venerabantur Paus. I, 31, 4. In ipsa urbe colebant Διόνυσου Μελπόμενου επὶ λόγω τοίωδε εφ' ὁποίω πεω ᾿Απόλλωνα Μουσηγέτην Paus. I, 2, 5. Acharnenses colebant Διόνυσου Μελπόμενου et Διόνυσου Κισσόν Paus. I, 31, 6. Sophocles etiam (O. T. 203) Apollinem cum Baccho conjungit, sed alia ratione, hic enim est Apollo pastor, νόμιος, ac similitudo in eo posita est, quod uterque saltuum amans est. Hunc Aeschylus nusquam memorat. Athenis etiam Apollo Panis socius est. Paus. I, 28, 4.

<sup>239)</sup> Cf. Pind. Py. V, 61: πόρεν τε είθαριν, δίδωσί τε Μοΐσαν οῖς ἀν ἐθέλη cf. I, 1, 12; N. V, 24; hymn. fr. 3 et 4. Musagetam vide hyporch. fr. 12. — Eius filium Orpheum φορμιετὰν ἀοιδάν πατέρα, Py. 1V, 176.

<sup>\*)</sup> Noli cum Bernhard. Synt. Gr. p. 121. legere παιῶν', Acschylus enim hymnum dicit παιᾶνα, Ag. 645, Th. 869; fr. 420; deum vero Paeonem Ag. 99, 348; Ch. 1248.

<sup>240)</sup> Cf. Soph. Ph. 335. Cuius mortem ulturus Neoptolemus Delphis occiditur e Sophoclea fabula, Hermion, fr. 1.

Apollo nonnisi verum dixerit. Quid enim est, quod ibi cecinit, nisi clarissimum illud oraculum de daplici sorte, quae maneret Achillem? Satis enim constat, in reliquis de Achille fabulis accurate poetam secutum esse Homerica carmina. Matrem vero piam ac lugentem veram rei rationem parum curare, optime instituit.

Haec sunt Apollinis munera, haec potestas; de morum natura jam diximus, quae ut vera percipiatur, relegenda sunt quae ipse in Eumenidibus loquitur. Agit ibi deus clemens et comis erga Orestem et quemvis pium hominem: ούκουν δέκαιον τον σέβοντ' εὐεργετεῖν, "Αλλως τε πάντως γώτε δεόμενος τύχοι; 725; supplici justum e Jovis legibus largiens honorem, 233; sapientibus consiliis eum instruens adversus adversarios, 81, 279; patrocinio eum adjuvans (748) usque ad felicem eventum; favens omni quod honestum est et pulchrum; sancto fervore irascens faedis numinibus, quae nonnisi malorum causa exstant. Atque ut juvenem divinum decet, sanctitatis suae sibi conscius id, quod odio habet, ridet (721, 729) et frangit καθιππάζει νέος γραίας δαίμονας, 150, 731, 780; παλαιγενείς δὲ μοίgaς φθίσας, 173. Et ostendit ipse eventus, quamquam suo jure id dicunt Furiae quod ei objiciunt, tamen hoc eorum jus inferius esse jure Jovis, cui confidit Apollo, quod errorem et labem non admittit (717), cui ipsae se subjiciant Furiae. Placandarum harum et permutandarum in benevolas, non est juvenis divini munus sed virginis divinae: uterque autem, societate juncta. idem perficit, quod perficit Jupiter, infringunt et permutant μοίρας παλαιγενείς. Quatenus vero etiam a Jove agnoscuntur leges aeternae, quatenus eaedem novae sunt factae et a Jove constitutae, Apollo etiam iis non supersedet (cf. E. 232). Quod igitur verum contraxit piaculum neque inane, quale id quod Furiae contendunt, eius ei poena luenda est. Quodnam eius piaculum statuerit Aeschylus nescimus, cum vero Aesculapii mortem pariter atque res Pheris gestas commemoret, id etiam, quod in Euripidis Alcestide inter utrasque intercedit, eum agnovisse putabimus, caedem Cyclopum, qui divina stirpe progeniti, cum ipso erant affinitate juncti. Lustratur exilio: et eo maiore fiducia exules supplices eius clementiam implorant ipsumque invocant άγνὸν ᾿Απόλλω φυγάδ᾽ ἀπ᾽ οὖροποῦς Θεόν. Ἰδών ἀν αἶσαν τήνδε συγγνώη βροτοῦς. Έυγγνοῦτο δῆτα καὶ παρασταίη πρόφρων S. 214. Simili ratione simile facinus luit Hercules, venditur in servitutem Ag. 1040.

Apparentem hunc deum illustrem in sole Aeschylus intuebatur, non tamen, quasi nihil maius deum cogitavisset, quam illum orbem splendidum, imo humana haud dubie forma juvenili et pulcherrima <sup>2/1</sup>) eum indutum cogitabat: sed vinculo aliquo inter utrumque intercedente, eo fortasse ut solis κυκλου πανόπτην (Pr. 91, 1092) oculum dei putaret (cf. 796). Tamen non ubique, ubi Solem patrem commemorat — Pr. 808; P. 232, 502; Ag. 633, 676; Ch. 986; Heliad. fr. 59, 60; Xantr. fr. 459; Pr. sol. fr. 178 <sup>242</sup>) — de Apolline cogitandum est, fluctuabat haec

<sup>241)</sup> Cf. Theogn. 7: &θανάτων κάλλιστον.

<sup>242)</sup> Cf. Soph. Aj. 846, 857; El. 825; Tr. 96; Oed. T. 660 (πάντων θεών πρόμος "Αλιος); 1426 (de sanctitate); Rizot. fr. 2; inc. 90, 91: "Ηλιος οἰχτείφειε με, "Ον οὶ σοφοὶ λέγουσι γεννητήν θεών καὶ πατέρα πάντων. Ε quibus magnum a Sophocle Soli honorem esse tributum et maiorem, quam ab

opinio, ut omnia, quae ad res symbolicas pertinent: neque ad solem alligari poterat Apollo, cum omnes jam dii Olympii liberam vitam agerent solaque mente conceptam. Sed praeterquam quod Apollinis numen e Solis veneratione ortum videtur, nihil exstat in rerum natura, quod meliorem dei illustris et puri imaginem possit praebere, quam Sol, qui ipse pariter atque Apollo tenebrarum et Erebi est impatiens (ut quaecunque invisa sunt Apollini, Orcus et Furiae, dicantur ανήλια Th. 859; Ag. 519; E. 387, 396) ipse pariter atque Apollo occidens fugit e coelo (quod quin Aeschylus cogitatione conjunxerit, nullus dubito, cum in Supplicum loco utrumque conjunctum posuerit), ipse pariter et Apollo dicitur servator S. 213; Jovis praeco (Znvos voris 212) ut Apollo Jovis propheta. Neque cum Apollo in Eumenidibus testem se praebeat (μαρτυρήσοντα 576) possum non existimare, hoc ipsum esse significatum, ubi in Choephoris Orestes Solem patrem, qui omnia cernat, implorat, ut testes sibi futurus sit, ώς αν παρή μοι μάρτυς έν δίκη ποτέ 'Ως τόνδ' έγω μετηλθον ενδίκως μόρον Τον μητρός Ch. 985. Cf. E. 609: ηδη σύ μαρτύρησον, έξηγοῦ δέ μοι Απολλον εί σφε ξύν δίκη κατέκτανον. Itaque non mirabimur, si alter cum altero invocatur, χαΐοε δ' ήλίου φάος, "Υπατός τε χώρας Ζεύς δ Πύθιός τ' αναξ, Ag. 509. An quod Eratosthenes, ubi de Orphei morte loquitur, tradit, hunc habuisse Solem pro deo maximo et salutavisse Apollinem, ex Aeschyli Bassaridibus hauserit pariter ac mortem Orphei, nescimus. Negat hoc Müllerus (Dor. I, p. 289. not. 4).

Aeschylo, satis patet. Vitam humanam etiam O. C. 868 regere dicitur.

Quamvis benevolus et facilis mortalibus, tamen iisdem ubi jus divinum cum humanis moribus confligit, Apollo fit perniciosus. Amans Cassandram pro amoris remuneratione artibus vaticinandi instruit (αἰρεῖ τέχναισιν ἐνθέσις). Promissis non stanti <sup>243</sup>) artem non adimit, sed fidem corrumpit mortemque violentam assignat. Ag. 1202—1212, 1085, 1269—1276. Sed huic etiam cum Agamemnone assignat vindictam misso Oreste 1279. Itaque poena pariter et honore puellae tributo in hac quoque re se deum ostendit, qui nihil injusti committat. Rem, quae per se constat, ipse indicat Aeschylus, cum senibus Argivis persuasum sit, Cassandram, cum deum deceperit, ab eius ira haud posse manere incolumem. v. 1211.

Deli <sup>244</sup>) natus est Apollo, matre Latona (E. 323), septimo mensis die (Hes. Opp. 773), unde dicitur ἐβδομα-γέτας, Th. 800. Phoebe Titanis, cui cognomen Phoebi debet, Delphicum oraculum ei tradit pro dono natalicio. Relicta Delo trajicit in Atticam <sup>245</sup>), ubi summis honoribus filii Vulcani eum excipiunt Delphosque comitantur:

<sup>243)</sup> Scelus est hace fraus Cassandrae pariter ac facinus Coronidis, quae »spreto Apolline per errores mentis« (non magis quam Cassandra spernit Apollinem) postquam deo morem gessit, jam gestans semen dei purum cum mortali rem habet. Ipsi mortem immittit Apollo, filium e flammis servat Aesculapium Pind. Py. 111, 8-44.

<sup>244)</sup> Soph. Aj. 703; O. T. 154. — Pind. Ol. VI, 59; Py. I, 39 (Delius, Lycius, Parnasius); Isthm. I, 6, prosod. fr. 1. — Carneus Pind. Py. V, 75.

<sup>245)</sup> Cf. Pind. parth. fr. 9. Si Pindarum sequeris, hoc itinere ad Tanagram appulit. Schol. Aesch. E. 11.

Delphus rex Delphicusque populus deum venerantur, qui a Jove arte vaticinandi donatus renuntiat oracula a Jove jussa, E. 6-19; sedens in Pythio telluris umbilico, E. 40, 169, 18(), 194; Ag. 1255; Th. 745; Ch. 807 (μέγα ναίων στόmov), 940, 953; Pr. 658; ubi ignis deo illustri splendet perpetuus, Ch. 1037 246). Unde Pythius 247) (Ag. 509) et Parnasius (Ch. 953) dicitur. Athenis etiam favet, urbemque et gentem se elevaturum esse Minervae pollicetur, E. 667. Pompam navalem Delum quotannis ab Atheniensibus missam significari Th. 859, bene observat scholiastes. Hyperboreos 248), populum beatissimum Apollini sacrum attingit Aeschylus Ch. 373, plura de iis videtur dixisse in Prom, soluto, ubi a Caucaso ad Geryonem per Istri vallem et per Hyperboreos (fr. 183) iter facit Hercules, quem missum fuisse ab Apolline ad Prometheum oraculo Pythico, sicut lus iter oraculo Dodonaeo designatum erat, consentaneum est.

24.

## Bacchus.

Bacchus in iis, quae supersunt, tragoediis uno tantum

<sup>246)</sup> Ibi ludis Pythiis praeest, Pind. Py. IV, 66; V, 21; X, 10; VIII, 61; N. VI, 38; Isthm. II, 18; VI, 49. Sicyone ei ludi dicantur ab Adrasto, N. IX, init.

<sup>247)</sup> Apollinis Pythii fanum erat ex antiquissimis Atheniensium Thuc. II, 15; Paus. I, 19, 1. Erat hic πατρφός τῆ πόλει Demosth. de cor. p. 274. cf. Dem. c. Eubul. p. 1315, 1319.

<sup>248)</sup> Soph. fr. inc. 93; Pind. Ol. III, 14; Py. X, 39.

loco invocatur, in deorum Delphicorum <sup>249</sup>) numero; dicitur occupavisse terram ducens Bacchas, quas contra Pentheum misisset, cui mortem leporis instar paravisset. E. 24 <sup>250</sup>). Eadem ratione ut deus juvenis <sup>251</sup>) terras permigrans, vinum <sup>252</sup>) et sacra sua hominibus offerens, ulciscens eos, a quibus non recipitur et contemnitur, in sex tragoediis ab Aeschylo inductus est, Edonis, Bassaridibus, Neaniscis, quae Lycurgeam, Semela, Pentheo, Xantriis, quae Penthei trilogiam conficiebant. Genitus a Jove e Semela paritur <sup>253</sup>) in flammis, quibus moritur Semela,

<sup>249)</sup> De Baccho Delphis recepto et in summo honore habito cf. Welck. Supplem. p. 210.

<sup>250)</sup> Quod scholiastes ibi Penthei fatum in Parnasso accidere putat, videtur esse merus error. Quid Pentheo Thebano cum Parnasso? Commemoratur huius mors ut quae in itinere Bacchi ex Asia profecti evenerit in Cithaerone, a quo deinde statim Delphos deus perrexerit. Tota enim haec expeditio Bacchi cum Bacchis ipsam significat Baccharum Atticarum ad Parnassum antrumque Corycium comissationem quotannis institutam, de qua cf. Paus. X, 3, 3; 32, 7; Soph. Ant. 1128, ubi ipsae Nymphae Coryciae Bacchae appellantur. Eadem est ratio filiorum Vulcani, qui Apollinem comitantur.

<sup>251)</sup> De hac alacritate juvenili vide Soph. O. T, 1105; O. C. 678; fr. 94; Brunck. lex. Soph. ταυροφάγος.

<sup>252)</sup> Cf. Soph. Thyest fr. 6. Alcae. fr. 3 (Mehlh. anthol. lyr.) οἶνον γὰρ Σεμέλας καὶ Διὸς νἶος λαθικαδέα Δνθρώποισιν ἔδωκε. — Pind. scol. fr. 3. De sacris cf. Pind. dithyr. fr. 3: κισσοδέτας, Βρόμιος, Ἐριβόας, conjunctus cum Magna Matre dith. fr. 5, 6. Prospicit etiam arboribus, inc. fr. 22.

<sup>253)</sup> Thebis, Soph. Tr. 510; O. T. 211; Ant. 154, 1122, 1137; Pind. Isthm. VI, 5; hymn. fr. 1.

quae ενθεαζομένη, Thyone, introducebatur (Semel. fr. 204) regiaque incenditur; ipse puer a daemone Amphidromo per ignem portatur, fr. 203. Welck. Tril. p. 329. Supplem. p. 1:13. - Revertitar aetate juvenili, habita molli et effeminato (Arist. Thesm. 135 seqq. Welck. Supplem. p. 105. cf. fr. 438: χάλις ὁ Διόνυσος, et 418: χοιροψάλας) sed potentia invicta: ut ipsae domus eo apparente sacro corripiantur farore, ενθουσιά δή δώμα, βακχεύει στέγη, fr. 111. Incessus chori Baecharum splendide describitur (fr. 51, cf. fr. 409) cum tibiis, clamoribus, tympanis, ipsaeque mulieres incitantur carminibus Insaniae fr. 455, Cf. fr. 350 : πάτεο Θέοινε Μαινάδων ζευπτήριε. Insania omnes deus ulciscitur adversarios, tum his ipsis, ut Lycurgo 254), tum Bacchis immissa, quae Pentheum atque Orpheum (quem ipse poeta videtur dilexisse, cf. Ag. 1629; Arist. Ran. 1032) dilaniant. Ut vero ipse in alacri floret juventute, ita etiam nutricibus suis per Medeam juventutem curat restituendam, fr. 40. Itaque Bacchi propria est ea, quae in natura divina et in ratione, qua deus hominem tractat, inest violentia, quam eandem vidimus in Jove, ibi quidem clementia mitigatam; in Baccho nudam, ingentem, talem, ut licet pariter ac vini vis imbecilla videatur, maxima hominem corripiat vehementia, maxima eum, qui sibi resistat, clade prosternat. Non mirum est, quod ubi fabulae Bacchi mentionem non requirant, nihil ab eo repetit poeta: siquidem non Eupatridarum proprius erat sed plebi montanae 255). Quod ipse, in epigrammate,

<sup>254)</sup> Cf. Soph. Antig. 955.

<sup>255)</sup> Cf. Welck. Supplem. p. 194 sqq. Constat tamen, pervetusto

ut videtur, dixit se puerum a Baccho jussum esse scribere tragoedias (Paus. I, 21, 2), et quod ab Aristophane dicitur ἄναξ βακχεῖος (Ran. 1259): in his locis tragoediae tutor et deus, qui ardorem poeticum concitet, quippe qui per mentem vi, quae similis est potentiae vini, permanet, Bacchus cogitatur <sup>256</sup>).

25.

### Mars, Justitia

Mars hominibus assignat virile robur, quod in certatamine sese exercet. Minore fruitur dignitate divina, quam deorum magnorum quivis alius <sup>257</sup>). Saepissime enim mera allegoria eius nomen usurpatur de robore virili, quod certaminis cupidum est, id quod ipsa vox "Αρης declarat <sup>258</sup>), velut λεόντων "Αρη δεδορχότων Τh. 53; μέγαν χλάζοντες "Αρη, Ag. 48; ἔνθεος "Αρει, Th. 497; "Αρη

jam tempore in urbem eum esse receptum, ubi prope arcem eius templum erat Διονύσου ἐν Λίμναις, Thuc. I, 15; Ar. Ran. 216. Recipiebatur etiam Eleusine, sed natura pariter ac nomine mutato, cum lacchus significaret naturam morientem et redivivam, ipse moreretur et mortuis vitam redderet, Bacchum vero in funere nominare nefas haberetur. Demosth. or. funebr. p. 1398.

<sup>256)</sup> Cf. not. 238.

<sup>257)</sup> Ipse primus in Areopago caedis reus fuisse ferebatur ab Atheniensibus. Paus. I, 28, 5. Quamquam de Areopagi nominis origine variae ibi narrabantur fabulae, e quibus Aeschylus aliam recepit. E. 685.

<sup>258)</sup> Buttm. Lexil. I, p. 195.

πνεύντων μείζον η δικαίως Ag. 375, itaque de firmo quopiam munimento et praesidio 259), S. 83 (gote Sè xax πτολέμου τειφομένοις βωμός "Αρης φυγάσι 'Ρύμα); 749 (γυνή μονωθείσ' οὐδέν. οὐκ ἔνεστ' Αρης); Ag. 78. Tum vero de bello, de certamine 260) nvoais "Aosos, Th. 64, 116. 121; τοξόδαμνον "Αρη, P. 85; ναύφρακτος "Αρης, P. 951; cf. S. 435, 702; Th. 412; Ch. 461, 938, tam de honesto externo, E. 913, tum de civili certamine εμφύλιον "Aon, E. 862, 355; Th. 910; Ag. 1511. Et plerumque premitur perniciosa belli vis, μαινόμενος επιπνεί λαοδάμας Μιαίνων εὐσεβείαν "Αρης, Τh. 344; κακός 945; ἐτεραλκής P. 951; αχορος μαχλός S. 635; βροτολοιγός, S. 665; cf. 935; Ag. 437; αλλ' "Αρης αεί τα λφοτα πάντ' αμάν φιλεί στρατού Europ. fr. 49 261); "Αρης φιλεῖ Δίλογχον ἄτην φοινίαν Έννωρίδα, Ag. 642; κόμμος "Αρειος, Ch. 423. Itaque dicitur de quavis strage Pr. 861: θηλυπτόνω "Αρει 262) et S. 681: ἄγορον ἀκίθαριν' δακουόγονον "Αρη de pestilentia 263), Quorum locorum in aliis mera res, in aliis cum re etiam numen, quod in re pollet, significatur 264), Th. 116, 344. 412, 414; fr. 49. Sunt denique alii, in quibus clarius

<sup>259)</sup> Soph. El. 1243; O. C. 1065; Thyest. fr. 1.

<sup>260)</sup> Soph. Aj. 614, 1196; Ant. 125; O. C. 1046, 1679; Pind. Ol. IX, 76; Py. V, 79; Isthm. IV, 48.

<sup>261)</sup> Soph. Phryg. fr. 1. 262) Soph. Aj. 254.

<sup>263)</sup> Soph. O. T. 190.

<sup>264)</sup> Soph. El. 96; Tr. 555; Ant. 140. Pro numine, quod in ira viget insana El. 1385, 1423, Aj. 179, 706; O. C. 1391; Ant. 952, 970; fr. incl. 58 (Tom. III, p. 687. Brunck). — Pind. Ol. XI, 15; Py. II, 2; X, 14; N. IX, 37; Isthm. III, 33; V, 54; VI, 25.

apparet divina dignitas, dignitas quidem dei validissimi, ingentis, invicti 205) Cf. Th. 469. Itaque Athenas cum Jove tuetur, E. 918; colitur ab Amazonibus, quae sacra ei faciunt in Areopago condendo 266), E. 689, invocatur cum Enyo et Pavore a septem ducibus Thebas aggressuris, Th. 45; maxime vero ipsas tuetur Thebas, urbem suam, παλαίνθων "Αρης των τεών γων, "Ω γρυσοπήλης δαίμον, έπιδ', έπιδε πόλιν 'Αν ποτ' ευφιλήταν έθου Th. 105; cf. 135. Veneris eum commemorari amatorem (S. 665) diximus. Habet denique etiam de bellis potentiam 267), έργον έν χύβοις "Aons zower Th. 414; S. 935; sed nonnisi eam, qua quodcunque belli numen cogitatur carere non potest. Itaque cum reliquorum omnium deorum magnorum libera appareat natura, variis ornata viribus et honoribus, Mars nihil est nisi numen, quo belli ratio significatur. Hic autem honor tam exilis est et tenuis, ut aliam cum eo Aeschylus conjunxerit cogitationem, qua eius dignitatem firmavit et amplificavit, pariter ac Veneri, quae nihil agit nisi amorem, eo auxit honorem, quod per totam rerum naturam pertinentem cogitabat hanc potentiam.

Martis enim germanam sororem praedicat Justitiam, Δίκην, quae tantum non in omni occasione cum eo consociatur. "Αρης κρινεῖ Δίκη δ' ὁμαίμων, Τh. 415; "Αρης "Αρει ξυμβάλοι, Δίκα Δίκα, Ch. 461; ἔμολε μὲν Δίκα Πριαμίδαις χρόνω βαρύδικος ποινά. Έμολε δ' ἐς δόμον τὸν "Αγαμέμνονος διπλοῦς λέων, διπλοῦς "Αρης, 935; πρὶν

<sup>265)</sup> Pind. N. X, 84; Isthm. VII, 37.

<sup>266)</sup> Soph. O. C. 947. 207) Pind. Ol, XIII, 106.

εξοπλίζειν "Αρη δίκας άτερ πημάτων διδοΐεν, S. 702. Adde locos abi permutat poeta quae de iis praedicantur dixnφόρου Διὸς μακέλλη Ag. 525; μάστιγι την "Αρης φιλεί, 642; αντίδικος - - κλάζοντες Αρη de Atridis Ag. 41 et 48. - Et 81 sqq. a Danaidibus nuptias fugientibus dii invocantur πέλοιτ' αν ένδικοι γάμοις, deorumque ara celebratur "Aons φυγάσιν. Cf. 934: "Aons δικάζει. Adde custodiam justitiae in Areopago institutam: πάγος "Αρειος, έν δὲ τῷ -- φόβος το μή αδικείν σχήσει, E. 691. Quae si singula nihil efficerent, probant conjuncta, affinem in Aeschyli animo fuisse cogitationem Martis justitiae. Quod aliunde etiam constat, caede enim gigni caedem, scelere scelus saepius profitetur. Atque Mars per se etiam ultor praedicatur: μένει "Αρει ἐκτίνειν δμοίαν θέμιν, S. 435; cf. Ch. 162; Pind. Pyth. ΧΙ, 36 : χρονίω σύν "Αρει πέφνε ματέρ' Αίγισθόν τε. Justitia vero per se etiam συμμάχων υπερστατεί, S. 342; consociatur cum Robore: Κράτος τε καί Δίκη, Ch. 244; cf. S. 1069 et 1072; fr. 308: ὅπου γάρ ἐσχὺς συζυγοῦσι καὶ δίκη, Ποιή ξυνωρίς τῆςδε καρτερωτέρα; et omnino cogitatur bellicosa, νικηφόρος, Ch. 149; σύμμαχος Ch. 497; S. 395; ξίφος Δίκας Ch. 641; Δίκη προς άλλο πράγμα θηγάνει βλάβης Ag. 1535; έθιγε δ' εν μάχα χερός ετητύμως Διός πόρα. Δίκαν δέ νιν Προςαγορεύομεν - - - 'Ολέθριον πνέουσ' έν έγθροῖς χότον Ch. 949; splendetque in evertendis domibus impiorum, justis favens, Ag. 774 268); par pari retribuens, caedem caede ulciscens, Ch. 311; poenam nunc citius insli-

<sup>268)</sup> P. Ol. VII, 17. Pindaro vero Justitia nihil est nisi divini numinis allegoria, Ol. XIII, 7; Py. VIII, 1, 71.

gens, nunc differens, Ch. 61; nunquam negligens, quavis, quam infligit, ultione radices 269) sibi firmans Ch. 646; tacita (σιγών ολεθρος, E. 935) et haud conspicua et dormientem et ambulantem et sedentem persequens, omnium quae quis clam perpetrat conscia fr. 271 270); divitiis adversarii minime cohibita, Ag. 381; alii scopulum occultum obtendens, quo incurrens navis ei frangitur et perit E. 564 271); alii rete parans, quo implicitus in perniciem detrahitur Ag. 1611, cf. P. 99. Propterea sociatur cum Furiis Ag. 1432; E. 511 sqq. 272); et cum Nemesi mortnorum exsecrationem ratam facit, Hector. lutr. fr. 244. Ipsa tamen minime est e numero numinum inferorum sed germana Jovis filia 273) Ch. 950; virgo intacta, Aios παίς παρθένος Th. 662.; neque superata Furiarum potentia eius domus concidit (quod praedicant Furiae E. 516) denuo potius conditur instituto Areopago manetque μεγιστότιμος

<sup>269)</sup> Schütz vocem πύθμην pro fundo accipere mavult, sed ubique huic apud Aeschylum subest cogitatio arboris Ch. 204, 260; S. 105.

<sup>270)</sup> Cf. illud Solonis XV, 15: σιγώσα σύνοιδε τὰ γιγνόμενα πρό τ' ἔοντα Σὺν δὲ χρόνφ πάντως ἡλθ ἀποτισομένη. Cf. V, 8; Soph. fr. inc. 2; El. 528; O. T. 885; O. C. 1536.

<sup>271)</sup> Cf. Soph. Antig. 854.

<sup>272)</sup> Soph. Antig. 451; Aj. 1390; Tr. 810.

<sup>273)</sup> Orpheus et Hesiodus eam prope Jovis solium sedentem omnium rerum humanarum curam gerere exhibuerunt ἀπαφαίτητον καὶ σεμνήν. Orph. apud Demosth, Aristogit. p. 772. Hes. Opp. 258—264.

S. 709 274); eiusque sunt leges aeternae de pietate erga deos, parentes, hospites: quae pietas tanquam ara cogitatur, cuius qui minuit honorem, obviam fertur cladi certae E. 538 sqq.; Ag. 383. Talem enim hominem non aversari non potest: ή δῆτ' ἄν εἴη πανδίχως Ψευδώνυμος Δίκη ξύνουσα φωτὶ παντόλμω φοένας, Th. 671. Sicut vero Jupiter, cuius filia est, sapientiam docet per dolorem, ita etiam Justitia σωφρόνως ήγουμένη (Th. 615) docet dolore afflictum, quae necessario e quovis facinore eventura sint, Δίχα τοῖς μὲν παθούσιν μαθεῖν ἐπιδδέπει τὸ μέλλον. Ag. 250 275). Omnino enim in arbitrio est mortalis, utrum obtemperare velit legibus justitiae, qua sola felicem sese conservat, necne: οἴκων δ' ἄρ' εὐθυθίκων καλλίπαις πότμος αεί Ag. 761; ανάγκας άτερ δίκαιος ών ουκ άνολβος έσται, Πανώλεθρος δ' ούποτ' αν γένοιτο, Ε. 550; neque in ullam cladem homo incidit ἀνελεύθερον Ag. 1521; cui non ipse dederit ansam 276).

#### 26.

Panem in Psyttalea insula degentem memorat Aeschy-

<sup>274)</sup> είπες έστιν ή παλαίφατος Δίτη Ξύνεδοος Ζηνός άρχαίοις νόμοις Soph. O. C. 1382.

<sup>275)</sup> Eandem cogitationem habes El. 475: ά πρόμαντις Δίκα Δίκαια φερομένα χεροίν κράτη.

<sup>276)</sup> Quod idem praeclare praedicat Bacchylides fr. 7. Ζεὺς ὑψιμέδων δς ἄπαντα Δέρκεται οὐκ αἴτιος θνατοῖς μεγάλων ἀχέων ᾿Αλλ᾽ ἐν μέσω κεῖται κιχεῖν Πάσιν ἀνθρώποισι Δίκαν ὅσίαν ἀγνὰν Εὐνομίας ἀκόλουθον καί πιγυτᾶς Θέμιδος Ὁλβίων παίδές γιν εὐρόντες σύνοικον.

Ius P. 448: ἡν δ φιλόχορος Πὰν ἐμβατεύει ποντίας ἀπτῆς ἐπι 277). Manifestum est, significari a poeta simulacra Panis, quae in hac insula posita esse tradit Paus. I, 36, 2. De hoc numine Athenis in ipso bello Marathonio recepto notus est locus Herod. VI, 405. Cf. Paus. I, 28, 4. Spelunca et mons Pani dedicatus erat prope Marathonem, Paus. I, 32, 7. Propria Panis natura versantis in vallibus montanis tangitur fr. 87 278). Praeterea (Ag. 56) recensetur inter numina, quae violenta facinora ulciscuntur, vel quia animalibus favet pariter ac Diana, vel quia terrore mentem percellit et perturbat pariter ac Furiae. Müll. Dor. I, 295. Utrum in Callisto, dramate satyrico, plures dixerit Panes, manet incertum, Silenos quidem plures eum commemoravisse constat. Silenus praeterea significatus videtur Edon. fr. 53; cf. Welcker, Supplem. p. 412.

 $T\dot{v}\chi\eta$  proprie significat statum rei delatum in discrimen, quod non necessario et aequabili rerum omnium nexu, sed casu aliquo dirimendum est: Th. 506; S. 380; Ag. 1653; itaque omnino rem vel huc vel illuc vergentem fr. 264; S. 326; saepe etiam male vertentem S. 88; P. 438, 1007; Ch. 945; Th. 633; Pr. 769  $\tau\dot{v}\chi\eta$  Jovis; Ag. 1129; pleramque vero prosperum eventum (interdum etiam

<sup>277)</sup> Pind. parth. 4; Theocrit. V, 14; cf. Soph. Aj. 695. 3εων χοροποιός Pind. parth. fr. 6.

<sup>278)</sup> Soph. O. T. 1100. Cum Apolline route sociatur Aj. 695:
Athenis etiam jungebantur: Paus. I, 28, 4, cf. Pind. parthen.
fr. 7. Pindarus Panem cum Magna Matre consociare solet,
cum qua Thebis prope poetae domum colebatur. Py. III,
26; Parthen. fr. 2 et 5.

bene et recte cogitatum, quod rem acu tetigit Ag. 685; et alibi justam et aptam rei conditionem S. 458; Ag. 1427), itaque bonam fortunam modo tanquam conditionem, Th. 472; Ch. 138, 373, 511, 785; fr. 275; modo tanquam numen aliquod cogitatum quod nos τυχεῖν facit Th. 426; Ag 664; S. 523: fr. 290. τύχας Jupiter describit, quippe qui omnia suo regat arbitrio et licet maxime remota et disjuncta connectere possit. S. 88; Ch. 785. Deae Fortunae natura hilaris est et mortalibus amica, quae pulchra exhibetur descriptione fr. 290 279).

Poesi sacrae magis quam religioni, poesi, quae id ipsum esse sibi persuadet, quod sibi finxit, debemus daemonem Amphidromum (fr. 55); Rabiem fr. 155 (cf. Ch. 288); Discordiam Th. 1051, Desiderium; Suadelam 280)

<sup>279)</sup> Itaque Pindari dictum (Paus. VII. 26, 8), Fortunam sororem esse Parcarum et potentiorem quidem quam illas, similis est cogitationi Aeschyli, superatas esse Parcas ab Olympiis, qui non legi obtemperant sed suo vivunt arbitrio. Fortuna ipsa praedicatur filia Jovis ελευθερίου Ol. XII. ubi v. 1 – 20 Fortis Fortunae arbitrium legimus descriptum, cuius tamen fons a divina repetitur gubernatione.

<sup>280)</sup> Soph. fr. inc. 73, qui plura etiam talia numina agnoscit Aiδώ, O. C. 1286; "Τβριν, O. T. 872; Φήμην et Spem, O. T. 158; Fortunam, O. T. 1080; Nemesin El. 791, 1467; Victoriam, Ant. 148; Λοιμόν (πυρφόρον θεόν) O. T. 28; χρόνον, El. 179; ἦκεν δὲ Δαὶς θάλεια πρεσβίστη θεών Soph. Triptol. apud Hesych. Δαίς. Famem vide apud Simonid. de mulier. 102. Maximam vero horum numinum turbam sibi finxit Pindarus, Pacem Ol. XIII, 7; Εὐνομίαν, Ol. IX, 10; XIII, 6; Ἡσυχίαν, Ol. IV, 16; Fy. VIII, 1; fr. inc. 125;

S. 1040; Ag. 385; E. 885. Est hoc ex ipsa indole hominis tanto mentis, tanto sentiendi vigore pollentis, credere quae ipse confecit. In omni enim, quod magnum sentiebat in rerum natura, conscius sibi erat, quod deo aliquo tangebatur, cuius species, nomen et habitus saepe ei ipsi erat definiendus. Ubi vero definitum invenit, pie et sine dubitatione eum recepit. Itaque Auroram deam agnoscit in Psychostasia fr. 263 et fr. 417 281); Heliades nymphas Solis filias in Heliadibus 282), Panem, Silenos in variis locis, Boream in Orithyia fr. 267; Oreades fr. 450; nymphas Corycias, Eum. 22; Palicos Aetn. fr. 6; totamque deorum marinorum turbam, quam mox recensebo. Ex eodem fonte multitudo dearum inferarum est repetenda. Differt horum numinum honor eo potissimum a dignitate Olympiorum, quod hos per totam vitam et in omnibus rebus humanis agentes agnovit, illa in singulis tantum rebus considerandis oriebantur in eius mente et his rebus absolutis ipsa quasi dissolvebantur. Ne peregrina quidem numina Aeschylus contemnebat, Cotyn Thra-

Εδθυμίαν, fr. inc. 24; Άλαθείαν ΟΙ. ΧΙ, 4; inc. 118; Ατρέκειαν ΟΙ. ΧΙ, 13; Αίδῶ, Ν. ΧΙ, 36; Suadam Py. IV, 219; IX, 39 cf. Boeckh.; scol. fr. 1 et 2; Victoriam, Ν. V, 42; Isthm. II, 26; Πόλεμον et Αλαλάν fr. inc. 122; Στάσιν, fr. inc. 125; Epimetheum cum Προφάσει Py. V, 25; Χρόνον ΟΙ. II, 17; ΧΙ, 55; Πότμον Py. III, 86; Ν. IV, 42; VI, 6; "Τβριν et Κόρον ΟΙ. VIII, 10; Νόμον fr. inc. 48; Διὸς παίδα χρυσόν fr. inc. 140; Αγγελίαν ΟΙ. VIII, 82. Ne dicam de Gratiis, Musis, Echo, Juventute, Horis.

<sup>281)</sup> Cissia enim nihil videtur, nisi agnomen Aurorae.

<sup>281)</sup> Eridem Soph. Inach. fr. 6.

cum fr. 51; Isidem et Epaphum S. 141, 581 cett. Atqui haec etsi non contemta tamen aversabatur, pariter atque Danaides sese ab iis avertunt ad Graeca numina. Certamen inter haec et Aegyptiaca satis patet S. 852, 892, 922; neque dubium esse potest, a quanam parte Aeschylus steterit, qui omnino aspernatur Aegyptios (cf. p. 94) et eatenus tantum Isidi ipsi tribuit honorem, quatenus est Graeca Io et Jovis uxor. Cotyn vero a Baccho superatam esse patet, unde apparet, Aeschylo tam peregrina, quam priora numina debellari a diis Olympiis. Ac si veram nec dubiam neque certamini implicitam religionem in gente aliena exhibet, ibi Graeca huic submittit numina, velut in Persis, ubi non singulos tantum deos retinebat Graecos, sed etiam ubi κοινοβωμίαν aliquam commemorat, haec non modo Graeca est sed Attica, velut Telluris, Mercurii, Orci P.629, cf. Paus. I, 28, 6.

# III. Regnum aquarum.

27.

### Neptunus.

Neptuni supremam esse in mari potentiam, ut tanquam Jupiter marinus cogitetur <sup>283</sup>) diximus. Ac sicut Jovis telum est fulmen, ipse utitur tridente, hasta sua, Pr. 925; qua proprie utebantur piscatores, unde ipsi Aeschylo dicitur λχθυβόλος, Th. 131 <sup>284</sup>). Sed eadem tum terram percellit (θαλασσία γῆς τινάκτειρα νόσος αλχμή Ποσ. Pr. 925), tum hostes deorum propulsat (ib.) tum homines quibus favet defendit Th. 130; et impios ulciscitur. S. 755. Tridente ipse deus significatur, S. 217. Quia maris dominus <sup>285</sup>) est, navigantibus prospicit, ib., eiusque

<sup>283)</sup> Cf. Arion. hymn. (p. 75. Mehlh.) δψιστε θεών Πόντιε χουσοτοίαινε Πόσειδον Γαιήοχε cett. Orph. hymn. 17 (Hrm.) δεύτερος έχ Διὸς είληχως πάντεσσιν ἀνάσσειν. Eleusine templum erat Neptuni patris Paus. I, 38, 6.

<sup>284)</sup> Böttig. mythol. Neptun. p. 157.

<sup>285)</sup> Pindarus maxime Neptunum veneratur deum marinum Ol. I, 7I; Py. 1V, 204; regem fluminum Ol. II, 58: εδτριαίναν Ol. I, 40, 73; Py. II, 12; cf. Ol. IX, 3; Isthm. VII, 35;

est omnis undarum impetus, ut ipsius maiestatem minuat, qui hunc despicit. P. 750. Sed in terra etiam maxima est eius anctoritas S. 217; P. 750; tum quia Jovis est frater, tum quia undis terram amplectitur, tum quia per universam etiam terram eius ditio pertinet, quo duplici sensu dicitur γαιάοχος Th. 310 286). Nam, id quod ex eodem loco patet, non salsa solum aqua eius est, sed omnis omnino, ut potum etiam nutrientem emittens et Oceaninarum etiam rex cogitetur. Itaque E. 27 cum Plisto flumine conjunctus invocatur. Cycnum, Neptuni filium, immanem Aeschylus etiam sibi finxisse videtur. Cf. Ar. Ran. 963.

γαιάοχον Ol. I, 25; XIII, 81; Py. IV, 33; Isthm. VI, 38; terrae percussorem Py. VI, 50; Isthm. III, 37; Υππαρχον Py. IV, 33; cf. Ol. I, 86; V, 21; VIII, 48; Py. VI, 50; Isthm. I, 52; δαμαΐον Ol. III, 69; Isthmiorum praesidem Isthm. I, 32; II, 14; V, 5; VI, 38; patrem Nereidum Py. V, 37; conjugem Amphitritae, Ol. VI, 105. Trojae muros exstruxit Ol. VIII, 31. An revera a Neptuno terra moveatur, dubitare videtur Herodotus VII, 129, de potentia et numine dei minime incertus.

<sup>286)</sup> Cf. Soph. O. C. 1072: τον πόντιον γαιάσχον 'Ρέας φίλον νίόν. In iis, quae de Sophoclis operibus exstant, mariaus tantum deus celebratur, ἐνάλιος, O. C. 887, 1494; cf. 55, 1158; equester, 713. Qui loci omnes eius fanum prope Colonum in litore maris spectant. Cf. not, 216. Praeterea cf. Laoc. fr. 2: Πόσειδον ες Αίγαίου μέδεις πρωνός cett. Androm. 1 Cassiepeae mittit monstrum marinum. In Tyro fabula rem habet cum Tyro. In Sunio promontorio colebatur Arist. Equ. 560.

28.

Oceaninas in Prometheo Aeschylus induxit puellas divinas quidem, sed ex inferiore deorum genere, humanisque sensibus praeditas, ipsas deos maiores (θεούς κρείσσονας) pie reverentes, quin etiam verentes et sacrificiis placantes. Quod in omnibus invenies tragoediae canticis choricis, velut 530, 894, 559 (ubi Hesionae mentio). Ipse Oceanus, cuius flumen totum orbem terrarum amplectitur (Pr. sol, fr. 178) describitur senex grandaevus, sapiens, moderatus, comis atque benevolus, cui propterea magnus apud ipsum Jovem honor est (Pr. 339). Filium eius Inachum saepius poeta commemorat, modo ut fluvium S. 497; Ch. 6; fr. 442; modo regem Argivorum Pr. 653; seqq. 663 seqq. cf. 636, 590, 705. Praeterea fluvios quibus divini tribuebantur honores habes Ismenum Th. 273; cf. 378; Sperchium Philoct. fr. 234. (cf. P. 487); Caicum Mys. fr. 131; cf. Myrmid. fr. 122; Plistum, E. 307; cf. fr. 426; Amymonen in dramate satyrico; 27 (cum Neptuno consociatum); Dircen Th. 273, Nilam S. 880, 1025; cf. 561; P. 34; cf. de fluminibus Argivis S. 1027. cf. Pr. 434 (άγνόρυτος); P. 497. Numina maris commemorantur Glaucus in Glauco marino, Thetis, regina quinquaginta Nereidum 287), Arm. jud. 165. cf. Psychost. 263, 264; haud dubie etiam Leucothea et Palaemon cf. Welcker. Tril. p. 337; et Proteus in dramate satyrico. Bosporus etiam dicitur δόος θεοῦ. P. 746.

<sup>287)</sup> Soph. O. C. 719; Androm. fr. 1; eorumque princeps Amphitrite, O. T. 195; Hydroph. 1. De nymphis vide Tr. 215; Ph. 725, 1454, 1470; O. T. 1108.

### CAPUT TERTIUM.

# Dii in fabulis agentes.

I. Prometheus.

29.

Quidquid de religioso Aeschyli erga deos animo statueris, incertum esse judicabunt plerique homines, donec de vera interiore Promethei ratione convenerit. Siquidem haud negandum est, pro magno hanc tragoediam propositam esse aenigmate, quippe quae principale illud, in quod omnis meditatio incurrit, aenigma, positum in ratione, quae inter libertatem homini innatam divinamque rerum humanarum gubernationem intercedit, exhibeat. Quin solutum sit hoc aenigma ab Aeschylo in Prometheo soluto, vix dabium esse potest; atqui interiit haec fabula, perpauca sunt servata, quae per se nihil certi demonstrant, exstat vero Prometheus vinctus, in qua sine ulla timiditate aeternum illud certamen numinis divini cum genere humano adumbratum est. Neque miramur, si ingens illa vis poetica, qua certamen tractavit Aeschylus, vel turbavit animos plerosque vel ita tenuit, ut obliviscerentur, pace demum facta prorsus a nobis intelligi, quid juverit bellum.

Tamen ineptum est, inutiles fundere questus, quod altera fabula interiit, ineptius etiam esset, optare, ut pro ea, quae servata est, haberemus alteram. Divinior vix fuit, quam haec, in qua deorum maiestatem Aeschylum minuisse contendunt: an si sola illa esset servata, certius judicare possemus de eius religione, magnopere dubito. Egit enim, quod agendum est tum bono poetae, tum ei, qui bene instituturus est quod proponit aenigma: absolvit tragoediam eam, quae nobis exstat, omnibus numeris, ut si omnia quae in ea professus est singula accurate perpendimus, comparamus, conferimus cum iis, quae in aliis tragoediis similia dicit, satis intelligere possimus, quid significare voluerit, quid clarius et certius, vel hac vel illa forma indutum in Prometheo soluto enuntiaverit.

Regrediendum est ad fontes, unde fabulam hausit. Non omnes exstant, sed exstat antiquissimus, narratio rei in Theogonia Hesiodi. Ibi Prometheus est genius callidus, qui omnium hominum vice fungens Jovem in sacrificio decipit eidemque, cum iratus igne homines privet, furto hunc eripit. Propterea Jupiter hominibus mala immittit, ipsi ad columnam alligato jecur lacerare jubet aquilam, donec Herculi filio, huius gloriam amplificaturus, concedit ut vincula Promethei solvat. De genere Promethei narrat, eum esse filium Iapeti Titanis et Clymenae Oceaninae, fratrem Atlantis et Menoetii, qui simili clade perdomantur, quibus nulla conceditur liberatio.

Summam in hac narratione sententiam hanc inesse apparet, eximiam quae est mentis humanae calliditatem eo evehi superbiae, ut diis sese acquare conetur, eandem opprimi et vinciri divina potentia, usque dum sese submittat divino imperio et liberetur divina clementia. Hunc

esse fabulae sensum negari non poterit simulatque concesseris, Promethei nomine significari prudentiam: itaque Aeschylus, quem hoc intellexisse constat (Pr. 86; S. 700; προμαθεύς ἀρχά), surdus et coecus esset judicandus, si hoc minus perspexisset. At quaerendum est, si sensum perspexit, an eum exhibere voluerit. Respondeat ipse Aeschylus, qui non solum disertis verbis dicit Prometheo omnes artes humanas deberi Pr. 506, sed etiam per quinquaginta versus beneficia recenset, quae hominibus antea miserrimis donaverit, quae si accurate inspicis, nihil sunt, nisi artes quae calliditas et prudentia hominum excogitat, ut vitam sibi paret jucundam. Quae praeter has hominem ornant, robur, honor, virtutes, artes musicae minime repetuntur a Prometheo, quippe quae non debeantur calliditati sed sint dona divina. Videmus igitur ut genium prudentiae humanae Prometheum etiam ab Aeschylo exhibitum, appellatum propterea σοφίστην 944, λεωργόν, 5; αλπυμήτην, 18; περισσόφρονα, 328 cett. Huius si res gestas et fata narrans Hesiodum secutus est, quis est, qui nobis persuadeat eum sese abstinuisse a cogitatione ea, quae totius fabulae est principalis (ώς ουα έστι Διὸς αλέπτειν νόον οὐδὲ παφελθεῖν Theog. 613; Opp. 105) prudentiam humanam, quae debitum superis detrectet obsequium, jure suo puniri?

Servavit Aeschylus e fabulis Hesiodi Prometheum qui ignem furto superis eripit, vincitur, ab Hercule liberatur, servavit etiam coelum Atlanti impositum. Pro Menoetio in Tartarum detruso intulit Typhonem, tum quia non satis celeber in fabulis est ille Menoetius, tum ut eruptionis Aetnae mentionem faceret. Gravius est quod matrem permutatam Themidem pro Clymene nominat. Themide significatur jus divinum, eadem est Tel-

lus, deorum omnium mater: ad hanc refertur, quod Promet heus in rebus divinis adornat et vaticinatur.

Sed alia etiam videmus mutata. Hesiodus narrat ignem hominibus antea concessum ademtum esse a Jove, apud Aeschylum ignem prorsus novum et incognitum hominibus affert Prometheus. Vides, quantum hoc faciat pro declaranda Jovis justitia. Lege constitutum est, ignem esse deorum, non concedendum esse mortalibus, hanc legem violat Prometheus, violanti Jupiter poenam infligit. Hominum genus miserum est, fragile, viribus iners, hoc exstincturus est Jupiter, novum procreaturus, 233. In his cogitationem recepit Aeschylus e fabulis illis de aetatibus mundi, de Deucalione magnisque aquis, quae ex Hesiodeis carminibus sunt petitae, sed ratione diversae a Theogonia. Et in illo Jovis consilio procreandi generis novi hand dubie secutus est locum Operum 160: abi post deletum genus aeneum novum creat Jupiter δικαιότερον καὶ ἄρειον Ανδρών ήρώων θείον γένος, οἱ καλέονται Ἡμίθεοι.

Altera vero cogitatio de Prometheo homines a pernicie servante petita videtur ex Catalogo mulierum, ubi Prometheus dicebatur pater Deucalionis, quem consiliis suis ex undis servavisse dicitur ab Apollodoro: unde id etiam patet, quod per se consentaneum est, non pugnavisse Prometheum cum Jove, sed callidis consiliis homines subtraxisse. Sed haec leviter tangit Aeschylus, iis tantum receptis, quae necessaria erant ad exhibendos mores Promethei et ad exponenda Jovis consilia. Ostendimus enim sub nomine Jovis (§. 45), mutavisse hunc rationem, qua consilium ratum facturus erat, ipsum vero consilium esse effectum progenito illo genere heroum quod Hesiodus describit, divino genere mortalium.

#### 30.

#### Prometheus vinctus.

Itaque hacc est fabula, qualem exhibet Aeschylus mutatis, quae sibi mutanda videbantur. Jupiter imperium de mundo universo nuper adeptus Prometheum suo jure ulciscitur, quod divinam legem a se constitutam violaverit. Manet enim culpa Promethei, licet per Jovis clementiamquidnam eum retinuit nisi clementia, ne servatos etiam a Prometheo homines exstingueret, eum, in cuius arbitrio ipsa est Promethei conditio? - mortalium res prospere cedant. Concedes, justissime agere Jovem, quod Prometheum, a quo offensus est, ulciscitur, mortalibus qui Promethei facinoris fructum percipiunt, parcit. Objicies fortasse, haec nusquam dixisse Aeschylum. At ex re ipsa patent, et quae de mortalibus non commemorantur, attinguntur tamen in rebus Oceani. Quem totius facinoris participem fuisse clamat Prometheus neque tamen aliquid esse perpessum (v. 330), imo manet ei honor apud Jovem, manet in Jovis amicitia (cf. 338): scilicet nihil commisit, quod Jovem offenderet. Quasnam in illo conatu partes egisse videatur, postea exponam.

Sic res se habent ineunte tragoedia nostra. Jam statim summa atque terribilis potentia Jovis splendide exhibetur. Loquitur genius roboris fidus Jovis minister, parendi, sed uni, scientissimus. Vulcanus Promethei miseratur, Robur miserationem non sustinet et quod Vulcanus ei objurgatur mores duros et asperos, bene respondet: licet tibi lenius sentire, meum est, esse durum et iratum in Jovis inimicos, v. 79. Idem hoc ipse responderet Jupiter, nisi causam agere omnino Jove esset indignum.

Mala enim inimicum pati ab inimico, minime est iniquam, quod ipse concedit Prometheus, 1042; neque nunc ita; nunc aliter sentit Aeschylus, sed constanter et perpetuo. Ch. 123; Th. 1019; S. 376; Ag. 533 cett. At cur acerbum hunc Jovis ministrum omnino introduxit Aeschylus? Quia potentiam aliquam supremam (δείνδν τι) requiri putat ut justitia exerceatur: ξυμφέρει σωφρονείν ύπο στένει, Ε. 520. τίς γὰο δεδοικώς μηδέν ενδικος βροτών; Ε. 699 ; 525. Hac potentia erga piòs quasi magistratu (doxn) Jupiter utitur, erga seditiosos quasi duro dominatu. Proprià hace divini numinis violentia est Bacchi, hunc vero introduci fabula non ferebat: itaque ipsis dominationis et violentiae geniis rem peragendam tradebat poeta; quibus addebat Vulcanum, deum comem, id significans, tum comitatem, tum violentam potentiam, quae deorum esset non posse non conspirare in eo, vinciendum esse Prometheum.

Accedo jam ad describendos Promethei mores. Generosum esse eius ingenium nemo negabit: paterno amore homines amplectitur, Pr. 446; neque periculum timet, ut eos a miseria liberet, 239, 267: pietate omnium memor est consanguineorum, dolet de malis, quibus Atlas et Typhon premuntur 347; 288) curam gerit, ne ipse Ocea-

<sup>288)</sup> Rectissime enim Prometheo Elmsleius restituit v. 847-372, quippe qui si ab Oceano dictintul, sint inertes, si a Prometheo, insignem habeant vim, quam mox (p. 148) demonstrabo; praeterea omni mythologiae adversantur si Atlantem Oceani fratrem dicunt, neque tanta Oceani est stultitia, ut Jovi se persuadere posse existimet, ut Typhonem et Atlantem liberet: et egregia est totius orationis ratio interior, si totum locam 340-376 dicit Prometheus.

nus incidat in malam rem, 345, 388. Et ipse summas in deorum certaminibus partes egit, Jovem adjuvans, ut victoriam adipisceretur, et in muneribus inter deos distribuendis, quamquam in his ea tantum agit, quae a Themide matre didicit, 209, 219, 440. Propter hanc nobilem eius indolem summam eius infortunium excitat commiserationem, Vulcani, 14 cett.; Oceaninarum, quae ne in extremis quidem malis ab eo discedunt, 1067; et Oceani sapientissimi et moderatissimi senis, 291 sqq.

Hunc ipsum generosum omnique generi humano carum Prometheum ironia tractavit Aeschylus. Siquidem ironia non magis ea est, quae hominis pravitatem vano ostendat circumfasam splendore, quam ea quae quidquid summae est in rebus humanis dignitatis et virtatis, servata hac ipsa dignitate tamen cadere ostendat, quoniam humanum est, in humanam fragilitatem et vanitatem 289). Ironia usum esse Aeschylum, nemo negabit, qui accuratius eius tragoedias cognitas habet. Exempla exstant in orationibus Aegisthi, Ag. 1607, 1620; Clytaemnestrae, Ag. 1432, 1500, 1559; et in iis quae Fariae de invictis suis praedicant honoribus, E. 299 cett. Splendidissimum vero huius artis exemplum habes in Prometheo. Quaequae Prometheus agit, suo jure agit, quia vero superius est jus, cum quo ei pugnandum est, irritum illud redditur et injustum. Quis enim per se injustum dicere potest periculum, quo omnes ratio humana fines excedere conatur? Sed si divina fines positi sunt voluntate, nefas est cos

<sup>289)</sup> Cum iis, qui aliud nomen huius rei malunt quam ironiam, equidem de nominibus non pugno, modo rem concedant.

transgredi, est injustum. Summa rationis humanae est divina, Prometheus deus est immortalis, modo ne fines transgredi cupiat, quibus a diis maioribus, ab Olympiis fato aeterno separatur. Hoc vero ausus est. Demonstravimus eam esse Jovis naturam, ut solus suo agere et vivere possit arbitrio, idiois vouois xoutivor 403, 150; ut solus sit liber et ingenuus: ἐλεύθερος γὰρ οὖτις ἐστὶ πλήν Aioc v. 50. Idem hoc appetit Prometheus, suo agit arbitrio: Ζῆνα γάρ οὐ τρομέων ίδία γνώμη σέβει Θνατούς ἄγαν. Ποομηθεύ, 542; άγαν δ' έλευθεροστομείς, 180. Itaque honestum et benevolum illud facinus, quo mortalibus prospicere studet, vertit in crimen (πέρα δίκης factum esse dicit Vulcanus, licet Prometheo faveat); tota eius ipsius natura mutatur, sapientia vertit in insaniam, prudentia in temeritatem. His non nimium dici probandum est. Vide modo quid agat. Antea monui, requiri ut homo sapiat, legem aliquam qua cohibeatur. Prometheus legem. quae constituta est, aspernatur, itaque mirum non erit. si non amplius sapit. Iam non credes, eum desipere, neque Robori, 85, (ψευδωνύμως σε δαίμονες Προμηθέα Καλούσιν, αὐτὸν γάο σε δεί Ποομηθέως) neque Oceano, 328, neque Oceaninis, neque Mercurio, qui omnes hoc profitentur et inculcant, neque rei ipsi, cum sola illa superba jactatione de pernicie, quae Jovem maneat, in maiora mala temere sese projiciat? Vide quid alibi Aeschylus decere judicet virum sapientem: σιγάν η λέγειν τά καίρια Th. 619; cf. 410; quod idem habes in ipso Prom. ignif. fr. 174; ἐπαινῶ γλῶσσαν εὖφημον φέρειν, Σιγᾶν 9' ὅπου δετ και λέγειν τα καίρια, Ch. 582; πάλαι το σιγάν φάρμακον βλάβης έχω Ag. 548; επίσταμαι λέγειν οπου δίκη Σιγάν 9 δμοίως, Ε. 278; πρό τῶν τοιούτων χρη λόγων δάκνειν στόμα fr. 285; θρασυστομείν γάρ οὐ πρέπει τούς ήσσονας, S. 203; et ipsae precantur Oceaninae: μηδ' άλιτοιμι λόγοις, Pr. 533; cum contra querimonias et minas fundere inutiles (Pr. 33) dicatur esse mulierum imbecillarum et in his vituperetur ab Eteocle Th. 232 sqq. Eum vero qui dicta actat superba, quae in Prometheo reprehendit Oceanus (τραχείς και τεθηγμένους λύγους 311; μηδ' άγαν λαβροστόμει, 327; γλώσσαν ύψήγορον 318; ματαίαν 329) Oceaninae (932, 1037); Mercarius (adθαδίσματα, 964, 1012, 1034; ω μάταιε 999), quae ipse Prometheus irrita fuisse profitetur in Typhone (quem Jovis fulmen έξέπληξε τῶν ύψηγόρων κομπασμάτων, 360): hacc igitur dicta superba damnum manet et pernicies, σιγών όλεθρος και μέγα φωνούντ' έγθραζς δργαζς άμαθύνει Ε. 936; cf. 373; P. 828; S. 95; Niob. 144 cett. Neque est quidquam, quod superba hac lucretur jactatione, nihil agit, nisi ut malae satisfaciat libidini, quae eum neque tacere neque pronuntiare dolorem sinit, 106, 197. Producitur Oceanus, senex sapiens, benevolus et quod summum est moderatus - moderatione enim omnes excellunt, quos sapientes cogitat Aeschylus, velut senes Argivi, Ag. 786, 805; Agamemnon Ag. 921; Minerva E. 848, 881; παντί μέσω τὸ κράτος θεὸς ώπασεν E. 529 - neque tamen ignavus sed ad agendum pro salute Promethei paratus, cui suadet, ut Jovi cedat, cuius contumaciam improbat, 307 - 329; sed frustra, quin eo progreditur Prometheus, ut ne accipiat quidem eins auxilium, id quod a mera repetendum est superbia, ne prudentia sua inanis videatur, 583, 386. Idem agunt Oceaninae, queruntur de eius malis, sed simulac minas erga Jovem effundit, improbant eius superbiam 178, 526, 936, 1037, rogantes ut eam deponat.

Neque his res cedit, neque Mercurio, imo superbe huic adversatur (ύβρίζει τους ύβρίζοντας) 970, 973; licet parum ipse offensus sit a Mercurio, sed communi erga deos omnes odio commotus 975. Itaque nunquam necessitati cedit 179, 320, (quod tamen etiam alibi commendat Aeschylus S. 202), sed crescente ira acerbius et acerbius loquitur, et quod initio leviter commemorat, periculum Jovi instans superbius et certius profitetur. Et tamen omnis hace fiducia vana est, de quo Mercurius eum monet: σφοδρύντε y' do Jevel σοφίσματι, 1011. Quid enim revera eventurum sit, initio ipse disertis verbis pronuntiaverat: Zeve viv aréραμνον στορέσας δργήν Είς ἀρθμον έμοι και φιλότητα Σπεύδων σπεύδοντί ποθ' ήξει, 192. Hoc verissimum, hoc eventurum est. Omnis enim eius ars imbecillior est necessitate, 514; qua adactus nuptias Jovi perniciosas indicabit et propterea liberabitur, 525. Itaque bene scit, Jovem non eversum iri et in Jovis arbitrio suam esse liberationem 165, 258, 375 et quae de eius interitu gloriatur, (756, 760, 764, 908, 926, 940, 959, 981) sunt mendacia (λόγοι σύνθετοι quos νόσημα αίσχιστον dicit Io, 685), ea quidem mendacia, quibus non magis alios, quam se ipsum fallit. Ita abicunque Jovi maledicit, a se ipso deficit et se deridendum praebet, praesertim ubi de impradentibus Jovis consiliis dieit, quibus nuptias sibi paraturus sit fatales, 762: cum tamen ipse satis significaverit, evitaturum esse Jovem haec mala, id quod fieri non potest nisi per summam sapientiam, Ita Jovi violentiam, qua Io tractaverit, objurgatur 736; cam tamen ipse postea divinos commemoret honores, quos virgini ille designaverit λαμπρῶς κουδεν αίνικτηρίως 833; ubi atrociter addit: εί τωνδε προσσαίνει σέ τι, (patet praeterea e S. 1068 hanc violentiam ipsam esse benevolam, βίαν εὐμενή); divinamque medelam, qua eius morbum sanaturus sit ἐπαφῶν ἀταρβεῖ χειρί και θιγών μόνον, 849. Quin commemorat etiam Herculem, qui se liberaturus sit, originem ducturus ab Io, 772, 871; at tum huic, tum Prometheo ipsi bene prospexisse Jovem appareat in nuptiis, quas cum Io condidit, Idem conspicitur in eo quod justitiam Jovis suspectam reddit, cum dicat: παρ' ξαυτῷ τὸ δίκαιον ἔχει 187. Scilicet hoc verum est, in ipsa natura Jovis insitam esse justitiam, justitiam esse penes Jovem, justum esse quidquid Jupiter agit, ipsosque illos νόμους ιδίους, νεοχμούς esse leges justitiae. Hoc non excogito, sed ipse dixit Apollo in Eumenidibus: τὸ μὲν δίχαιον τοῦθ' ὅσον σθένει, μαθεῖν. Βουλή πεφαύσκω δ' ύμμ' ἐπισπέσθαι πατρός. "Όρχος γάρ ούτι Ζηνός ἰσχύει πλέον, 619. Fluctuantem eius animum neque certum et sibi constantem habes etiam in eo, quod mala sua nunc iniqua praedicat 1093, nunc inimico omnia adversus se licere ipse concedit, 1042. Quod Jovi ingratum animum objurgatur 244 sqq., nihil est nisi convicium irati adversarii, cum simulac seditionem movit, non amplius Jovi esset amicus. Quod nunc de natura sua immortali gloriatur 933, 1053; nunc queritur 753, Pr. sol. fr. 179, 23; monuimus sub Jovis nomine. Et licet praesagiverit quae sibi eventura sint 101, tamen duriora accidunt, quam quae exspectavit 240, 265, et si (935) contendit πάντα προςδόκητά μοι tamen in Pr. sol. maximopere fractam videmus eius fortitudinem. Itaque ipse non supersedet spei vanis illusionibus, quas mortalibus assignavit, ut facilius mala perferrent, 250. In his omnibus videmus eius sapientiam conversam in stultitiam, videmus eum, id quod profitentur Oceaninae, ἀποσφαλέντα φοενών πλανά pravi medici si-

milem, qui sibi ipsi auxilium ferre nequeat 472; quop ipse fatetur se ipsum, qui tot rebus mortales adjuverit, destitutum esse consilio, quo se liberare possit 470, cf. 335: πολλώ γ' αμείνων τους πέλας φρενούν έφυς ή σαυτόν. Itaque verum est quod Mercurius dicit, eum insanire 1034-1057: quae ingens et nobilis insania cum Prometheo pias etiam corripit Oceaninas, at parum curantes Mercurii admonitum, una cum eo intereant, 1063 seqq. Eandem cogitationem, ultione divina perire cum impiis pium etiam eorum socium, habes Th. 602. Frangitur omnis Promethei atrocitas, in fragmentis Pr. sol. nonnisi lamentantem eum audimus, sed unum sibi servavit invictum, voluntatem. Haec est libertas homini innata quae tam divina est, ut penes eam sit, utrum numini summo se velit subjicere an detrectare obsequium. Quod si detrectat, insanit: licet ei insanire, quia libera est: quamquam per hanc insaniam certam sibi parat perniciem. Haud dubie in Prom. soluto vetustum illud oraculum pronuntiabat Prometheus: sed, ut mihi videtur, non antequam ab Hercule solutus est. Etenim non opus est ut omnia, quae v. 176, 990, 1005 profitetur, nihil se indicaturum esse antequam solutus sit, pro inani habeamus jactatione.

31.

#### Prometheus solutus.

Quae cum ita sint, contendo, in Prometheo soluto theodiceam ab Aeschylo fuisse exhibitam. Fabulam ita comparatam fuisse existimo. Firmatum est Jovis imperium, ipse jam clementia utitur pro violentia (τὴν ἀτέρα-

μνον στορέσας δργήν v. 190), solvit vincula patris Saturni ac Titanum, eosque pro Tartaro in insulis beatorum habitare jubet. Hes. Opp. 171. Inde proficiscuntur ad Prometheum, fr. 177, 178, 179: quod iter narrantes tragoediam aperiunt. Conqueritur Prometheus, accedit Tellus, monens quia fam instent Jovis nuptiae fatales, ut tempore utatur Prometheus. Siquidem consentaneum est, licet Saturnus reconciliatus sit cum Jove, manere vim exsecrationis Furiis Parcisque mandatae. Talis enim exsecratio, cuius vis reconciliatione statim tolli potest, iners est et ridicula. Itaque Jovi eae nuptiae sunt evitandae, quibus effectum iri exsecrationem Saturnus constituerat, quas Parcae et Furiae custodiunt: his evitatis nihil amplius eum manet, quod ei timendum sit. Cur in Thetide haec omnia versentur, nescimus neque nostra interest. Pollicetur jam Prometheus, se indicaturum esse puptias, modo ut antea liberetur. Hog promissum Jovi Tellus transfert, Titanes, ut videtur, in carmine chorico ultimum, quod instat, discrimen de summo rerum omnium imperio exhibent. Mittitur Hercules jussu Jovis (ab oraculo Pythico) çui Prometheus parrat, quae perfecerit et perpessus sit (fr. 180); cui iter ad Hesperides designat, cui divinos etiam, ut videtur, vaticinatur honores. Vinculis solutis et aquila interfecta (fr. 379) Hercules proficiscitur. Accedit Mercurius ayogatos, conciliat cum dis Promethei animum adbuc ferocem (fr. 187), audit vaticipationem, imponit ei coronam vimineam, δεσμών άριστον (Sphing. fr. 214. Welck. Tril. p. 50, n. 75) et pro honore et ne poepae obliviscatur. In his orationibus omnia, quae dubiam reddere possint Jovis justitiam, refelluntur. In fine nuptias Pelei cum Thetide indicatas esse consentaneum est.

Peleus enim, Aeaci filius, Jovis nepos, pater Achillis, deae, quam Jupiter amavit, maritus, optime vices agit divini illius novi generis heroum, quod Jupiter progenuit. Hercules enim est dei filius eumque manent divini honores, Peleus est homo, manet homo. Ne objicias, si solutus demum Prometheus profiteatur oraculum, antea constitutas esse non posse nuptias illas. Patet enim, Jovem, admonitum a Tellure, ut cum Prometheo pacem faceret, non potuisse non suspicari, has ipsas, quas cum Thetide parabat, nuptias esse fatales. Neque tamen tam levis est Jovis amor, ut sine ratione idonea eum missum facere possit.

32.

# Prometheus ignifer.

Scio rationem, qua haec composui, esse incertam, certum vero est, cogitationes, quae in iis insunt, quocunque velis modo, in Prometheo soluto fuisse significatas; certius etiam est, in Prometheo vincto inesse omnes eas, quas demonstravi. Tamen negari non potest, mire egisse Aeschylum, si his omnibus nihil praemisisset, quod verum iis qui spectabant sensum aperiret. Ironia, qua Prometheum tractari demonstravi, cum demonstrata est, est aperta: sed assiduo tragoediae studio opus erat, ut eliceretar, neque ullus interpres eam sine dubitatione agnovit. Quamquam ne mihi ipsi nimium confidere videar, testem huius ironiae vobis afferam criticum illum antiquorum poetarum longe optimum, Aristophanem. Hunc, ubi in Avibus Prometheum inducit, ad Aeschylum alludere, apertum est: nemo enim Promethei odio erga deos, in quo omnia versantur in

loco Aristophanis (1547 sqq. Π ρ. μισῶ δ' ἄπαντας τοὺς θεοὺς ὡς οἶσθα σύ. Πεισθ. νὴ τὸν Δί' ἀεὶ δῆτα θεομισὴς ἔφυς. Π ρ. Τίμων καθαρός.) tantum tribuit, quantum Aeschylus. Vide autem, quantopere fractus sit Prometheus Aristophanis, quanto pavore Jovem timeat. Quod inepte instituisset poeta summus, nisi etiam Aeschylum minime pro genio quodam qui nihil esset nisi divinus, habere Prometheum perspexisset: imo tum incredibilem illam divinitatis abundantiam ludendam judicasset. Praeterea e multis Aeschyli locis satis patet, miserum et imbecillum esse genus humanum, licet a Prometheo recreatum Pr. 84, 547; Th. 769; Ag. 222, 554, 1327; Niob. fr. 144; r. 288 cett.

At si Aristophanes, perlegens tragoediam, bene perspexit Aeschyli mentem, quomodo idem a spectatoribus exspectari poterat? Noverant quidem hi rationem fabulae, sed ne id quidem videtur suffecisse, ut omnia satis percipere possent quae Aeschylus significat. Sunt alia etiam, quae per se vix intelligimus, in hac tragoedia. Quid tandem est, quod innuat Prometheus, cum se ab Oceano in furto adjutum dicit? (v. 331). Neque in Oceani natura, neque in fabulis Hesiodeis quidquam inest, quo hoc explicetur. Licet quidem poetae paucis verbis innuere fabulam satis notam, sed haec non est satis nota, neque credibile est, omnia interisse, quibus explicaretur. Praeterea in Pr. sol, ad Caucasum religatus est Prometheus, In vincto nihil est, quod impediat, quin idem statuamus, imo e ratione itineris Ius alio loco demonstrabo, necessario, nisi omnia perturbas, ad Caucasum relegandum esse Prometheum. Cur tandem nusquam diserte Caucasum nominat poeta, sed loquitur potius, quasi notum esset,

rem versari in Caucaso? Ne multa, quia trilogiam composuit, quia in Prometheo ignifero dixit, quae ad perspiciendam Promethei vincti rationem erant necessaria, quia in hac tragoedia partes egit Oceanus, reconcilians, ut videtur, Prometheum cum Vulcano, quem de ignis fuito iratum fuisse consentaneum est, quia denique e loco Hygini astron. II, 15, cum Schol. Pr. vinct. 94 comparato redditur verisimillimum, in prima jam tragoedia ad Caucasum relegari Prometheum. Hermannum enim qui summus exstitit continuitatis rerum in trilogiis exhibitarum impugnator, quae contra hanc protulit argumenta, ne ipsum quidem magno studio defensurum esse existimo, cum quam dubia et incerta sint ipse profiteatur (de Aesch. Pr. sol. p. 13). Quidquid faciat, demonstrari potest, in rebus poetae, qualis Aeschylus est, eas nihil valere. Nolit vero Hermannus ad eos nostram relegare disputationem, qui abstrusae cuiusdam sapientiae aenigmata reperire velint in Aeschylo (ib. p. 5): ea enim profecto non abstrusa est sapientia, si quis intelligit, eam esse indolem mentis humanae, ut semper contra divinam legem superbia efferatur semperque poenas huius criminis in vinculis luat artioribus: ita enim omnes sentiebant, in quorum moribus Aeschyli aliqua inest similitudo, Pindarus, Sophocles, Herodotus. Neque »saevientem « Jovem fecit Aeschylus, neque si quid in Prometheo docuit, docuit summum »constantiae, fortitudinis, animi magnitudinis exempluma nisi in quo ipso vitium, quo omne laborat genus humanum, inesse ostendit: id quod jam satis demonstravisse mihi videor.

Cum vero symbolicum sensum fabulae etiam ab Aeschylo subditum esse constet, cum inde appareat, non sa-

tisfecisse poetae speciem meram spretis iis, quae symbolis continentur, cum praeterea a rebus mysticis minime abhorreret, fateor me non intelligere, quid impediat, quin Lemnia sacra eum adisse existimemus, ut ab his doceretur, quinam sub formis illis lateret sensus verus. Opus enim est poetae ut ita perspicere, adornare, sibique conformare possit fabulas, ut sibi sint verae: cum id solum, quod verum est poetae, tanquam verum sentiatur a spectatoribus. Itaque probabile est, perscrutatum esse Aeschylum fabulae rationem et quidquid in sacris Graecis de ea dicebatur; probabile, eum probavisse interpretationem, quam praehebant sacerdotes Lemnii. In tragoedias, in trilogiam eatenus tantum ea recepit, quatenus concinna erant legibus poeseos, atque id profecto constat, quidquid tractaverit, licet profectum fuerit e mystica sapientia, simulatque incredibili vi poeseos Aeschyli perfusum sit, redditam esse decorum, vivum, divinum,

and a control of the factor of the state of

## II. Orestea.

of the complete and anything and appropriate the property of t

33.

In Orestea trilogia clarissimum exstat exemplum, quamnam rationem inter deos et homines intercedere cogitaverit Aeschylus. Agunt dii in ipsis rebus, quae ab hominibus geruntur, ita tamen, ut non desit homini libera voluntas. In domum Pelopidarum, jussae ab ipsis diis Olympiis, irruperunt Furiae, potestatem de ea exercent; jam scelus a scelere excipitur, neque ullus huius cladis etiam atque etiam crescentis conspicitur terminus, antequam diserto Olympiorum jussu facinus aliquod perficitur, de quo acerbissima suo jure Furiis sumenda est vindicta. Itaque lis oritur inter jus Furiarum et jus Olympiorum, quod enuntiat et efficiendam curat Apollo. Quae lis necessario aeterna esset et infinita, nisi summum jus et summa de rebus omnibus auctoritas esset penes Jovem: id quod per totam trilogiam gravissimis tum dictis tum descriptionibus exhibetur. Jupiter ipse est summus Olympiorum: itaque eius auctoritate victoriam reportat Apollo, superatis Furiis, attamen non contemtis, sed ipsarum mente mutata in eam benevolentiam, quae est Olympiorum. Quae

omnia dirimuntur regia Jovis sapientia, quae est Minervae. Vide haec per totius trilogiae tragoedias justo et certo ordine descripta. In Agamemnone Furiarum exhibetur potentia, aucta quovis scelere, ad quod committendum ipsae exhortantur; in Choephoris praevalet auctoritas Apollinis, qui Orestem mittit eique designat quae perficienda sint; in Eumenidibus Furiae et Apollo, qui antea idem egerunt, naturis quidem diversissimis, discedunt in contentionem, quam Minervae justitia dirimit.

34.

# Agamemnon.

Incipit tragoedia prima a precibus custodis, quibus superos invocat, ut malis quibus et ipse et regia domus vexetur, finem constituant (v. 1, cf. 18, 20). Deinde in primo chori cantico commemorantur ipsi illi dii, qui in tota fabula agunt, Jupiter, Apollo, Furiae, et hic quidem concordes: a Jove et Apolline immittuntur Furiae hominibus (59). Irruperunt Furiae in domum Pelopidarum per scelus Thyestis, illam πρώταρχον ἄτην, neque jam possunt ejici (1186 - 1192). Sed non haec solum domus iis est obnoxia, sed quisquis in hac tragoedia partes agit insignes. Et primum quidem Furias a Jove hospitali, cuius ira nullis lacrimis, nullo sacrificio placatur (70), missas videmus in Paridem (62,749). Quae dii agunt, agunt per homines. Suscipit vindictae munus Agamemnon, sua sponte, non Jove jubente sed Menelai precibus et desiderio excitatus (414, 429): atque cum ille expeditionem susceperit, ipse Jupiter eum exhortatur (105, 111)

misso aquilarum portento. Quo ipso novum illud scelus designatur, a quo non liberum se conservaturus est Agamemnon, praevident enim superi, eam esse eius mentem, ut aras templaque Troiana cum ipsa urbe devastaturus sit, impietate non minore, quam ea, qua leporem gravidum Dianae sacrum lacerant aquilae, quibus ipse cum Menelao significatur. Diana, dea ultrix, vindictam sumit tam in rebus humanis, quam in rebus bestiarum: sua voluntate (131 sqq) expeditionem impedit, ventos mittit adversos, qui Aulide classem cohibent. Quae voluntas divina ut superetur, ut mutetur, jus divinum oraculis pronuntiatum jubet Atridas filiam Agamemnonis deae immolare (198 - 217). Ut Jovis voluntas rata fiat, Agamemnonis expeditione non opus est, cum in Jovis potestate innumerabiles sint rationes, quibus eam efficiat, itaque si Agamemnon neque filiae parcit neque toti populo Troiano totique Graeco, et stolide (800 804. cf. 471) agit et maxima impietate. A Furiis concitatus vel talibus animi sensibus, qui procreantur a Furiis (βροτούς θρασύνει γάο αἰσχοόμητις τάλαινα παρακοπά 223, cf. E. 329), correptus scelus decernit (φοενός πνέων δυσσεβή τροπαίαν, άναγνον, άνίερον, τὸ παντότολμον φρονείν μετέγνω. 220, cf. 1419) filiam non sine crudelitate (228, 231) mactat, exsecratione quidem eius oppressa (237), sed tamen Furias in se ipsum provocans (1432) justaeque opportunum se reddens vindictae (1396, 1406, 1521, 1527).

Perficit jam Agamemnon Jovis hospitalis voluntatem (327, 355, 362, 525) justaque Troianos affligit ultione (533, 812). Sed Justitia, quae Troianos punivit, sese convertit in ipsum (Ch. 935—938), qui in ipsa ultione magis etiam Furiis redditur subjectus. In eos enim, qui

multos interfecerunt, dii animadvertunt (460), quis vero maioris auctor est stragis, quam Atridae? Qui neque Graecis neque Trojanis pepereerunt, ut unam sibi recuperarent mulierem (225, 440; cf. Herod. I, 4 med.; A. Th. 4050): qua de causa praeclarorum plurimi Graecorum heroum sunt occisi (433 — 448) totaque Trojanorum gens ad internecionem deleta (528), quin deorum etiam templa polluta et vastata (527, cf. 339). Propterea tum apud Graecos invidiam subeunt Atridae, (450): metuuntque Argivi, ne domus, quae non integram in victoria sibi paranda servavit justitiam (464), a Furiis et Jove puniatur (463, 470); tum revertentes Graecos dii ulciscuntur immissis procellis (347, 645, 649), e quibus tamen Agamemnonem deus aliquis navem gubernans servat (663).

Ita ipse progreditur Agamemnon, summum gloriae fastigium adeptus (531, 907, 1337) sed in hoc ipso minime securus. Est enim sibi conscius, quod domus sua non integra floruit probitate (776), quae sola ab omni calamitate homines tuetur (761), imo alterum in ea scelus ab altero progenitum est (758, 763; cf. 154), neque ullum facinus perpetratum, quod ab omni vitio liberum esset. Prepterea senes illi sapientes, regis amantissimi (806), curis fatigantur (103, 132, 478, 975), quas ne nuntius quidem de victoria, quem praeco laetus (567, 572, 573) affert, huiusque exhortationes omnino tollunt (786, 805, 988, 994 -1000, 1030). Ipse Agamemnon deorum obedientissimus est et religiosissimus, ubique eorum opem invocat (810, 813, 821, 829, 844, 852, 922, 925, 928, 946, 952), ubique eos implorat, ut fortunam, quam sibi concesserint, conservent (846, 854, 929), quam religionem jure quidem repetimus a solita eius pietate, tamen non sola, sed simul a timore, ne fragilis haec felicitas evertatur. Vestes purpureas, quas sternit Clytaemnestra, neque libere calcare audet (921, 924, 938, 948) neque preces eius aspernari sustinet (944), ingreditur denique in iis, sed nudis pedibus (945).

Quaequae immolata filia peccavit, morte luit Agames mnon, neque in ulla amplius culpa est (magis etiam per hanc quam subit ultionem έλευθερος φόνου, quam postea Clytaemnestra, E. 603). Itaque nihil in animis Argivorum pariter ac deorum quidquam valet in his rebus, nisi amor in regem qui a Jove ipso honorem repetit (43; E. 626), nisi luctus de turpi eius nece (1493, 1538), de sepulcro eius parum honesto (1411, 1430, 1616, 1646). Itaque criminis gravissimi culpam contraxit Clytaemnestra, quae, licet et ipsa deos colat (328, 913, 961), quin eos imploret, ut se adjuvent in nece Agamemnonis (973), tamen sanctissimas eorum leges violat (1645). Optat quidem domui pacem (1574), abhorret quidem ipsa a nova caede (1654); sed neque hoc desiderium neque mitior eius voluntas potest non esse inanis. Imo ut vinculis Furiarum implicitus jacet Agamemnon (1580), ita totius domus dominationem exercet genius Alastor (1468; 1475, 1481) qui in omnibus facinoribus aderat, juvabat, neque, cum nemo integrum servaverit animum (1505), ejici potest (1566). Idem, quod genius ille, agunt Furiae, itaque in libera harum potentia domum relinquimus. Et ipse Apollo. deus sanctus et a Furiis abhorrens, qui Graecis ad Troiam inimicus post reditum redditur amicus (σωτήρ καπαγώνιος, 509-513), in hac tragoedia nonnisi vindicis, nonnisi perdendi munere fungitur (ἀπόλλων 1081). Ineunte fabula

eum Furias Troianis immittentem vidimus: idem puellam, quae maiestatem suam fraude minuerat (1208, 1211), ducit ad perniciem, ducit in domum diis invisam, malis, caedibus, exitio projectam (1690), ipsique mortem designat (1257, 1269). Ipse vero Apollo, vindex magnus, non potest non ulcisci foedum Clytaemnestrae facinus, ipse ultorem Orestem est missurus (1279, 1284, 1646). Omnium igitur numinum, quae in fabula agere videmus, voluntas jubet ultionem, quae tam certo manet sceleratam, quam Jovis auctoritati confidendum est, 1563.

Et quanta haec sit auctoritas, facile conspicitur ex ea ratione, qua in tota fabula Jupiter agit. Quaequae inter se certent, Jupiter, ipse fortissimorum adversariorum victor, suo omnia dirimit arbitrio, cum Jove nihil comparari potest (160-183). Itaque Jove auctore facta sunt, quaequae in domo Tantalidarum evenerunt, διαί Διὸς παναιτίου πανεργέτα Τί γάρ βροτοίς ανευ Διός τελείται; Τί τῶνδ' οὐ θεόκραντόν ἐστιν; (1485). Jupiter animadvertit in crimina Troianorum (62, 355, 362, 367, 704, 748), in culpam, quam Atridae contraxerunt, cum Helenae causam nimia cupiditate egerint (462, 468 - 470). Et tamen justam in eadem causa iis assignat victoriam (582), servat genus Atridarum (677, 970), gubernat facinus Clytaemnestrae (973), eidemque decernit vindictam (1563). Hanc igitur scimus instare. Ab eadem vero summa Jovis auctoritate possumus sperare, e caedibus et malis denique eventuram esse salutem. Jupiter enim per dolorem solet docere (177) eosque, qui sibi confidunt, curis levare (165). Quod idem egit in fato Iphigeniae (244): quod idem eum in universi generis fato effecturum esse sperandum est, licet, qua via usurus sit, homines ignorent (cf. S. 92).

licet nulla fere spes lacta prae ingenti illa malorum turba, quae domum opprimit, nunc oriri possit.

35.

### Choephoroe.

Domus Pelopidarum et luctu (51, 339, 407, 466, 566) et Aegisthi et Clytaemnestrae tyrannide premitur (Ag. 1639, Ch. 137 cett.). Penes superos vero est potentia eins elevandae et restituendae (204, 212, 262, 415, 962, 963), fletus mutandi in sonos laetos (340) malorumque avertendorum (775, 780, 782). Propterea Apollo, servator et vindex, mittit Orestem, ipsum et σωτήρα et μόρον (1073), eumque diserto jusso, minis additis, jubet occidere matrem (κελεύων, 270, 300, 900, 1030). Itaque Orestes Apollini inservit, causam agens deorum, quorum maiestatem polluit Clytaemnestra 290) (μίασμα θεών, Ag. 1645; πατροκτόνον μίασμα καὶ θεῶν στύγος Ch. 1028; τὸ πᾶν Διὸς σέβας παρεκβάντες οὐ θεμίστως, 645, 635-638, 902), et pollicetur Apollo eum peracto facinore liberum fore a crimine et poena (1031; E. 799). Adjavatur Orestes a Jove (19, 395, 878), cuius leges enuntiat et ratas facit Apollo, a Jove cum Robore et Justitia (245), a Parcis Jovi obtemperantibus (306, 382). Ipse Apollo ipsam rationem docet Orestem, qua res peragenda sit, fraudem, ut fraude Agamemnonem illi interemerint (556-559), ipse cum Mer-

<sup>290)</sup> Ne templa publica ingrederetur adultera, Athenis lege Gautum erat, Demosth. Neaer. p. 1374.

curio perfico in ipso facinore eum adjuvat (808 - 814, 953-957), postea etiam eum tuetur (1063) et a piaculo lustrat (906, 1038, 1060). Neque amplias novam caedem haec caedes est progenitura (805, 826), lux affulget (961, 972), integritate enim divinum favorem homines adipiscuntur (958). Atque cum antea nemo Pelopidarum liberum se tenuerit ab injustitia, ab impietate, justissime nunc punitur Clytaemnestra (evenit δίκη εξ άδικῶν, 398), cai directo adversatur Justitia (61, 244, 308, 311, 361, 46t, 641, 646, 949, 988, 1027), eius eaedem pro conjugis caede flagitans (312, 400, 930), quam eandem poscunt Furiae (402, 475, 577, 651), Justitiae superisque inservientes (cf. 462), ut ne pepercissent quidem Oresti ultionem negligenti, sed foedissima persecutione eum ursissent, jussu Apollinis (283, 925). In quibus omnibus agentem clare cernimus Apollinem deum vindicem et servatorem.

Quam egregie deorum, quos coluit, naturam perspexerit Aeschylus, patet ex invocato in hac tragoedia Mercurio. In tota trilogia exhibetur tristis deorum inferorum dominatio conversa in salutem deorum Olympiorum victo. ria confirmatam. Summum huius conversionis momentum exponitur in Choephoris, ipso Orestis facinore, profecto ex artibus Furiarum, salus paratur. Vides, quam apte hic Mercurius invocetur, cuius munus est conjunctio eorum, quae sibi contraria sunt. Sicut Mercurius deus inferus ex inferorum caligine salutem evocat, camque evocans ipse egreditur,, ipse vertit in deum superum, deum Olympium, ita ipsa generis salus prodit ex aerumnarum et scelerum caligine, ipso cruento facinore, quod jubent inferi pariter ac superi, conditur; firmatur denique per Orestis victoriam in certamine cum Aegistho, quod certamen praeparatum fraude, auctore Mercurio infero, ipsum a Mercurio nocturno gubernatur (726). Itaque Mercurius invocatus jam a praecone reverso, ut domui adsit (Ag. 515), liberis Agamemnonis assignat πρᾶξιν οὐρίαν Ch. 814, qua etiam in Eumenidibus utitur Orestes, quem supplicem et exulem, morem gerens Apollini, Athenas ducit et comitatur Mercurius superus (E. 90).

Vidimus in eo omnes consentire deos, superos et inferos, vindictam sumendam esse de Clytaemnestra: et quia ipsa naturae lege jura patris transeunt ad liberos (505), neminem hoc jubere possunt, nisi Orestem, et Jupiter ipse ubi in hac tragoedia commemoratur, stat a partibus Orestis: summa, quae sibi est, potentia fortem fortunam ita dirigit, ut justa perficiatur vindicta (785, cf. 245, 306), invocatus in ipso discrimine (855), pater Justitiae, quae cum Apolline (953) Orestem in caede matris adjuvat (949); ipse omnia ita disponens, ut e malis Pelopidarum prosper prodeat eventus (795). Atqui naturae vinculis etiam cum matre filius conjungitur (παθούσα δ' ούτω δεινά πρός των φιλτάτων Ε 100; ζωνής σ' έθρεψεν ἐντός, Ε. 607), et hac omnium, quae in toto genere acciderant, justissima caede nulla est magis horribilis. Itaque simulac matrem occidit Orestes, simulac nece crimen luit Clytaemnestra, ut jam libera sit a culpa caedis (603), Furiae in eum irruunt (912, 924, 1054), qui delirus Delphos fugit et tutelam ab Apolline sibi promissam implorat (1035-1039). Haec igitur quaestio remanet, utrum deorum Olympiorum voluntas, an jus Furiarum, quae necessitudinem inter matrem et filiam intercedentem observant, sit superius. Sapra Jovem vero esse neminem, tam in Agamemnone, tum in Choephoris satis indicatum est, itaque ut in Agamemnonis exitu dubium esse non poterat, quin ultio maneat Clytaemnestram, ita nunc de Orestis sa-Iute dubitari non potest, cum optimus servator et lustrator sit Apollo. Haec igitur tragoedia tam laeta spe finitur, quam tristis erat finis Agamemnonis: id quod utrumque concinit cum numinibus deorum, qui in utraque fabula praevalent. Tamen maximopere intenti tenentur animi, quaerentes, quanam denique via Orestem dii servaturi domumque contra omnem Furiarum impetum in posterum tuituri sint (ποῖ δῆτα κρανεῖ, ποῖ καταλήξει μετακοιμισθὲν μένος ἄτης, 1075). Hominibus igitur in hac re nihil amplius agendum est, litigaturus est Apollo cum Furiis, a qua lite diremta pendet etiam Pelopidarum salus aut pernicies.

36.

#### Eumenides.

Incunte statim tragoedia ultima significatur ratio numinum, quibus partes sunt agendae. A Tellure tenebricosa et a Titanibus oraculum transit ad deos Olympios, Themis, quae ipsa jus divinum in sese continet, sponte ac libenter Phoebae cedit, quae Phoebo sacra illa tradit pro dono natalicio. Phoebus Loxias Jovis leges enuntiat (17), Jovis, qui numinum omnium supremus est (28), Jupiter ipse constituit, maiorem patri quam matri honorem esse tribuendum (640, 750), a Jove repetitur potestas Mercurii, qui Orestem comitatur et tuetur (93), Jupiter sanxit matrimonium (214, 218), quod maculavit Clytaemnestra (Ag. 1626; Ch. 917), apud Jovem, id quod ipsae profitentur Furiae, summus honor est Apollinis (229); Jovis

jassa constituta est supplicum sanctitas quam reveretur Apollo (232); a Jove ipsum Furiarum munus derivatur (365, 392); Jovis auctoritatem venerantur Furiae, Apollinis tantum testimonio fidem denegantes (622, 640); Jovis justitia summum valet, ei omnia obtemperant, ne jusjurandum quidem judicum eius voluntate est superius (619-621), sicut liberum omnium elevandorum et deprimendorum arbitrium est penes Jovem (650), Jupiter ipse per Apollinem jussit Orestem occidere matrem sceleratam (618, 713, 797), Jovis consilia falli non possunt (717), Jupiter cum Minerva et Apolline servat Orestem (760), Jupiter satis valet, ut etiam violentia Furias coercere possit (826), a Jove omnia repetuntur, quibus ipsa excellit Minerva (850, 973).

Si omne jus supremum omnisque justitia penes Jovem est, nihil requiritur, nisi ut huius voluntas enuntietur, cui non obtemperare neque mortali cuiquam licet, neque immortali. Justitia vero etiam in eo cernitur, quod adversariorum jura aguoscimus, spectamus, investigamus. Furiae, quae ipsi Justitiae inserviunt (312, 538, 553), immissae sunt in domum Pelopidarum a superis ipsis (208-210, 392), ibique longaevam exercuerunt dominationem. Ultimum, quod domus illa contraxit, piaculum est gravissimum, et hoc ipsum tum jussit (202) tum lustravit Apollo (204, 280, 283, 445, 451), supplicemque fraude eripit (149, 153) e potentia Furiarum, quas ipsa contra filium provocavit Clytaemnestra. Propterea Furiae contendunt, transgressum esse Apollinem leges justitiae (154, 163), minuisse eum suam ipsius maiestatem (170), Orestisque victoria omnem eversum iri justitiam (516). Itaque ostendendum est Apollini, justum esse quod egerit, eoque

demonstrandum, revera Jovem hoc jussisse, idque agendum est judice Minerva, quae regia omni sapientia Jovis ornata est (81, 224, 260), cuins sententiae tum Orestes (243, 468) tum Furiae (435) se subjiciunt. Patroni mupere fungitur Apollo, deus illustris et lustrator (62), ideoque Furiarum, quae nullam admittunt lustrationem, summus adversarius. Nititur hic jusso Jovis, quod nullo modo injustum esse possit (614-621), ostendit, quomodo hoc cum Jovis natura et legibus concinat, quia sanctiore jure vir utatur, quam mulier (625-639). Tantum ipsae Furiae Jovis auctoritati tribuunt, ut nihil agant, nisi quod contendunt, minorem tribui a Jove patri, quam matri, honorem (640-642). Cum etiam hoc refellerit Apollo, Minerva, Jovis filia patris amantissima (738), sententiam fert in favorem Orestis, qui ipse dicitur patris amantissimus (Ch. 1050).

Absolvitur Orestes per liberam deorum Olympiorum voluntatem, quippe quibus obtemperaverit et inserviveritz itaque bene vertunt fata Pelopidarum. Furiae vero, quibus haec domus erat subjecta, non sponte cesserunt sed ri ejectae sunt, justa quidem vi, quia summum jus est penes Olympios. lidem vero Olympii Jove auctore Furis confirmaverunt honorem, quem Parca nascentibus assignavit (335, 345, 392), et quicunque honor a Jove constitutus est, inanis esse non potest (395). Et tamen laesa est eorum sors antiqua (173), minuti sunt honores (324), hostia (304) quae jure îis sacrata erat (χύριον άγνισμα) iis erepta est: idque confirmatum auctoritate judicii (780, 839). Restituendus est honor ille minutus, restituitur per ipsam regiam Jovis sapientiam, quae eum minuit, per Minervam. Minerva Furiis sibi pariter et

omnibus superis invisas (73, 350, 386, 411) summa aequitate recepit (414, 476, 848, 881), nihil venerationis iis detrectat: id vero agendum est, ut earum natura, quae Olympiorum menti adversatur, permutetur in eam, quae Olympiorum est, benevolentiam. Missum faciens Jovis fulmen, per quod vi eas superare posset, Furias, quae antea nonnisi malorum et exsecrationis causam egerunt, Minerva permutat in benevolas, ut linguis faveant (922), ut pro atris vestibus (352, 376; Ch. 1045) nunc indutis purpureis honorentur <sup>291</sup>) (1028): et ita mala omnia a terra Attica, cuius regina est, partim propulsat, partim vertit in prospera. Ne per hanc de Furiis reportatam victoriam male se habeant leges justitiae, id quod illae minatae sunt (490—528), dea instituit Areopagum,

<sup>291)</sup> Cf. not. 61.

# III. Fabulae reliquae.

37.

## Septem adversus Thebas.

Si quis insignem illam et accuratam artem intellexerit, qua Oresteam composuit Aeschylus, satis ei constabit, poetae qui opus tam artificiosum confecerit, tragoedias tam simplices et rudes, quales a plerisque esse existimantur fabulae Aeschyli, satisfacere non potuisse. Itaque nobis non dubium est, quin tragoedia illa, quae Septem adversus Thebas inscribitur, nihil sit, nisi pars trilogiae. In Orestea observatas vidimus certas quasdam leges, ad quas officia diis, qui omnium sunt auctores, gerenda per singulas tragoedias sunt descripta, easque has, ut in prima tragoedia Furiarum, in secunda Apollinis praevaleat auctoritas, in tertia de utraque judicium feratur. Similes leges etiam in ea, de qua nunc dicimus, trilogia constituisse poetam probabile videtur; temerarium vero est, easdem quaerere in omnibus, imo prorsus alia ratione compositam esse trilogiam Danaides, mox videbimus, aliamque etiam in hac observatam esse, credibile est. Quaenam vero hacc fuerit, dicta est difficillimum. Missis omnibus, quae non ad res divinas pertinent, id animadvertimus, ipsius huius

tragoediae duas esse partes: in priore (1-630) agitur de hostium impetu et de patriis Thebarum diis, qui ut eum propulsent invocantur, in posteriore de fatis et conditione domus Labdacidarum, in quibus Apollo et Furiae auctoritatem exercere percipiuntur. Vide enim, si priorem partem pervolvimus, statim initio invocatum Jovem averruncum v. 8; deos indigenas Terramque matrem 14, 16, 21, 23, 35, 69, 77, 86, 97; Martem proavum 105, Minervam Oncam, Neptunum, Martem, Venerem proaviam, Apollinem, Dianam, Junonem 128-165, e quibus patriorum Thebanorum deorum consiliam est compositum (220, 251) imploratos, ut opitulentur (πυργοφύλακες 168, λυτήquoi 175), neve, qui est mos deorum ubi urbs ab hostibus expugnatur, abeant et Thebas deserant (216, 304). Et licet dubitet Eteocles, an Thebarum curam sint gesturi (217), cum magnum aliquod valere apud superos exsecrationem Oedipi (70) seseque et domum suam diis invisam esse sciat (702): iidem postea etiam invocantur et adorantur, et ipse Eteocles a Marte et Justitia (414), a Diana antistite cum diis reliquis (450), a Minerva Onca (501), ab Apolline Loxia, quem perniciem hostibus praedixisse novit (618) et prae omnibus a Jove exspectat, ut superbas et impias (427, 442, 469, 483, 531, 551) eorum minas vi et fulminibus coerceant (445, 453, 485, 526, 614, 630). Hasque preces superi exaudiunt, Jupiter superbia hostium dejecta (794) cum diis indigenis Cadmi arcem servat incolumem 822-826, 1074.

Cum vero in hac ipsa ope, quam Thebis tulerunt, eam exercuerint superi legem, quam ipsi dederunt, vindictam de quavis impietate esse sumendam: eadem hac lege jussam videmus Labdacidarum perniciem (ωλοντ'

disepsi διανοία, 831). Etenim ex longo inde tempore domus eorum Furiis est obnoxia. Ter Apollo Laium monuerat, ne liberos gigneret, solaque hac lege integram urbi mansuram esse salutem praedixerat (749). Laius jusso parum obtemperans Oedipum genuit (750), qui patrem interfecit, matrem in matrimonium duxit (751—930), filios genuit sanguinolentos (755), quibus honorem paternum impie minuentibus (786) exsecratus est, gladio iis regnum esse partiendum, 788, 884, 892 cett. Quas minas Furia ratas facit 645, 709, 720, 791, 819, 832, 887, 976, 1055; auctore Apolline 801, 812; qui oraculi quod pronuntiavit curam gerit 842, cui deo sancto et puro domus illa, in qua nemo a piaculis integrum se conservat, non potest non esse invisa, 691.

Itaque justissime res omnes a diis videmus compositas, vindictam tum de hostibus tum de Labdacidis sumtam, urbem servatam (795). Sed urbi etiam perniciem vaticinatus est Apollo, urbium enim sors pendet a facinoribus regum. Et nunc quidem incolumes evaserunt cives, cura vero illa, ne cum regibus haec quoque intereat (764), manet in animis mulierum Thebanarum, quia quae oraculo praedicuntur nunquam irrita manent (μέριμνα δ' αμφί πτόλιν θέσφατ' οὐκ ἀμβλύνεται 844). At urbi piae quomodo justam justi dii perniciem possunt infligere? Quia ea est indoles humana, ut nunquam se integram conservet. Quamvis clarissimum nuperrime dii dederint exemplum, quomodo impietatem ulciscerentur, ne ipsi quidem Thebani victores aversantur impletatem: mortuo Polynici sepulcri honorem denegant, quamvis ipsae eorum mulieres intellexerunt, morte communi mistoque cruore fratrum inimicitiam esse finitam (938), quamvis Polynicis causam jam

ad deorum jus referendam esse moneat Antigona (1047). Vides quam insigne imbecillitatis et stultitiae humanae exemplum in extrema tragoedia statuerit poeta. Quod ipse duobus locis significat: τραχύς γε μέντοι δημος έκφυγών κακά 1044, et: καὶ πόλις ἄλλως ἄλλοτ' ἐπαινεῖ τὰ δίκαια, 1071. Hac impietate jam ipsi cives Thebani ultionem divinam in sese provocant, Furiae auctoritas non solum per domum Labdacidarum, sed per totam gentem pertinet: exspectamus urbis interitum. Itaque in extrema tragoedia diversas, quibus in fabula superi egerunt, rationes videmus conjunctas ad eundem tendere finem.

Quae cum ita sint, negari non potest, aptum trilogiae exitum praebere videri vel Epigonos, ubi ultio divina evenit, vel Eleusinios, ubi corporibus Theseo auctore sepulero traditis scelus quodammodo expiatur, ut ultio saltem differatur. Comparatis vero tragoediis Euripidis, quem in universo harum fabularum nexu secutum esse Aeschylum admodum probabile est, verum videtur esse, quod statuit Welckerus, ultimum huius trilogiae drama versatum esse in fatis Antigonae et Oedipi morte. Quod si recte arbitramur, putandum est, Aeschylum ita rem instituisse, ut Furiae missa domo Labdacidarum et Oedipo Athenis expiato omnes jam minas contra Thebanos converterint, qui tum mortuos, tum Antigonam, tum miserum senem Oedipum impie tractaverint, fabulam ipsam vero minus in his minis esse versatam, quam in exhibenda extrema vita Oedipi malisque eius pacatis, idque ut videtur, dam Eleusinia adiret mysteria. Tum sicut mediae tragoediae pars posterior pariter ac tragoedia ultima in fatis Labdacidarum versatur, ita pars prior pariter ac tragoedia prima in rebus bellicis, in rebus principum Argivorum. Pro hac enim

prima habendam esse Nemea, certo mihi videtur constare. Utramque fabulae partem in ipsa tragoedia, quae nobis servata est, videmus conciliatam, neque dubium est, quin interioribus cogitationum vinculis tota trilogia pariter ac nostra tragoedia fuerit conjuncta. Ratione admodum simili constitutam fuisse eam trilogiam, cuius medium drama erat Persae, infra demonstrabimus.

38.

## Supplices.

Supplices tragoedia media posita erat inter Aegyptios et Danaides. Exhibetur in ea transitus Panaidum ab Aegypto in Graeciam, a moribus barbaris ad mores Graecos, a diis barbaris ad deos Graecos. In tota tragoedia sese avertunt puellae ab Epapho eiusque matre, a Nilo, a reliquis Aegyptiorum numinibus, non quidem ob contemtum, sed quia nova inveniunt et diviniora et patria patriae novae. In primo statim cantico chori hunc transitum clare cernimus, quem faciunt sub auspiciis Jovis, qui omnium est auctor, qui hic celebratur Ζεύς ἀφίκτωο v. 1. Salutant deos Argivorum indigenas cum urbe, terra, aqua, heroibus, Jove servatore, 24; eorumque opem implorant, 34. Deinde quasi revertentes invocant lo Isidem cum Epapho, deam illam, quae ipsa bene transitui prospicit, cum idem ipsa fecerit iter, regione quidem diversa, 41. Io est dea Aegyptiorum, quam aptissime ineunte tragoedia in memoriam revocat poeta, cum deorum Aegyptiorum auctoritatem in tragoedia Aegyptiis valuisse consentaneum sit. Finito hoc cantico propius jam acce-

dunt ad deos Graecos, invocant Jovem, Apollinem, Neptunum, Mercurium, aptissime quidem hos omnes, cum Apollo ipse exul fuerit (215), Neptunus in navigatione iis propitium se ostenderit, Mercurius peculiari suo munere quemvis transitum gubernet. Precantur hos deos, ut in animis Argivorum, quos appropinquantes cernunt, favorem erga se excitent, 189-223. Eundem ab aliis ad alios deos transitum vide in iis canticis, quae media sunt tragoediae, quorum in priore celebrant Ionem eiusque iter cum Nilo et Epapho 535 - 589, in posteriore numina Argivorum, a quibus jam sunt in civitatem receptae, Venerem, Martem, Dianam, Apollinem, Jovem fertilitatis providum, Musas, omnes deos indigenas 630-706. Eandem transitionem habes in rixa cum praecone advena, ubi post Nilum invocatum (880) adorant Argivorum Tellurem matrem eiusque filium Jovem, 890. Postquam denique rex deos Graecos barbaris numinibus opposuit (921, 922), diserte in fine fabulae Danaides puellae profitentur, se relictis numinibus Nili totas se dedere diis Argivis, qui circa Erasinum habitent, 1019-1030: invocantur Diana, Venus, Jupiter, 1031 sqq. Solorum jam auctoritas colitur deorum Graecorum, et quin iisdem solis in ultima tragoedia haec tributa sit, nemo dubitabit. A Jove vero omnis tum barbarorum tum Graecorum numinum repetitur potentia, (σον δ' ἐπίπαν ζυγον ταλάντου 822), quippe qui divinitate ornaverit lo et Epaphum, qui cum ipso sunt Danaidum dii gentilicii (9 εοί γενέται 77).

Jovi confidunt Danaides, Jovis voluntatem in omnibus quae eveniunt, ratam fieri sciunt. Et in nulla fabula Aeschyli Jovis potentia et voluntas conciliatrix et salutaris tantopere celebratur, quam in nostra. Causa haec

est, quod quaecunque sibi contraria existunt, conciliata sunt in Jovis natura et voluntate. Jam tota haec quae Danaidum fata exhibet trilogia ita comparata est, ut si missum facimus illum a barbaris ad Graeces transitum, etiam ex ipsis diis Graecis fata illa moderentur duo numina sibi maxime contraria, quae tamen iis quae agunt unius Jovis voluntatem efficient, Minerva et Venus. Minerva Danaum einsque filias adjuvat contra Aegyptiorum impetum, victis exulibus fugam designat easque Lindi sibi templum condere jubet. Huius igitur auctoritate sancitum est odium Danaidum adversus Aegyptios, et ab eadem hac dea cum Mercurio eas post caedem maritorum lustratas esse narrat Apollodorus, quod utrum ab Aeschylo dictum sit necne non dijudicabo, neque nostra interest cum id satis constet, bene hoc concinere cum cogitationibus Aeschyli, Novimus enim ex Orestea, id facinus jure lustrari, quo perfectum sit aliquid, quod jusserit Jupiter. Jovis voluntatem cognoscimus e Prom. 853-869. Demonstravi id agere Jovem ut filiis gignendis divinum procreet genus mortalium (§. 15). Cum vero Jupiter sit deus Graccus et Graecos diligat pariter ac poeta ipse, Graecis ea bona assignat, quae ex hac divina stirpe eventura sunt Itaque opus est, ut Danaides transmittantur in Graeciam, id quod bello Danai cum Aegypto consiliisque Minervae efficitur. Jam vero opus est nuptiis et amore: itaque Veneris incipit negotium. Atqui excitatum est illnd bellam et odium voluntate divina, quae parum facile exstinguitur, itaque reliquae Danaides maritos occidunt, sola Lynceum servat Hypermnestra, amore mollita (Pr. 865), et haec regium paritura est Argivorum genus, (Pr. 869), haec proavia Herculis (Pr. 871) et Persei. Huius a patre in

bet, id quod satis patet e fragmentis tragoediae ultimae.

Mira arte hace omnia in Supplicibus significantur. Si loci illius, quem modo attuli, recordaberis, Jovem in rebus omnibus gubernare momentum trutinae, intelliges, quomodo hoc in tota trilogia sit expressum. Cogita tibi in altera lance Minervae auctoritatem, in altera auctoritatem Veneris, quarum illa res in Aegyptiis, haec in Danaidibus dirimit. Vides, quam egregie institutum sit, quod in dramate medio omnia repetuntur a Jovis auctoritate. Pertinet vero, ut par est, numinum illorum auctoritas etiam in Supplices, id quod summa aequalitate distributum est. In Supplicibus enim semel invocatur Minerva, idque ineunte tragoedia, ubi mentio fit eius templi (144): precantur Danaides, ut virgo virgines tueatur. Semel invocatur etiam Venus, idque in extrema tragoedia, ubi nonnullarum puellarum animus mollescit, 1035 (ubi quod ei opponitur numen Dianae aptissime factum esse quisque judicabit, manet enim reliquarum animus atrox virisque inimicus). Praeterea in priore, eaque maiore, tragoediae parte revera solius vigere videmus Minervae potentiam, quam cernimus in forti puellarum animo, quo mortem et miseriam malunt, quam nuptias, velut 392, 465. Contra versus finem fabulae sensus omnis quodammodo mollescit, praeconem excipiunt ingenti pavore, velut 738, 779, 825 cett., summamque Veneris potentiam ipse adumbrat Danaus, 1000-1005. Pollicentur puellae sese restituras esse cupidini, nisi quid novi placuerit diis, (εἴ τι μή θεοῖς βεβούλευται νέον, 1015). Sed hoe ipsum factum est in Hypermnestra.

Jupiter in omnibus adoratur chori canticis, saepius

etiam, quam in aliis tragoediis, maxime vero et splendidissime in eo, quod in media positum est tragoedia. Jovis voluntatem his omnibus ratam sieri saepissime per totam tragoediam indicatum est, et primum quidem (v. 86-110) arae confidunt virgines, modo haec revera sit Jovi dicata (εὶ θείη Διὸς εὖ παναληθῶς, 85, ubi nihil mutandum): Jovis enim voluntatem non posse manere irritam, sed esse eventuram, quamvis caligine obscuratam (92), quamvis cum magna clade mortalium (88) per dolosam superbiae ultionem (110). Apertum est in his caedem Aegyptiadarum innui a poeta, nesciis ipsis, quantum valeat id quod dicunt, puellis. Quia quod e Jovis voluntate egerunt sibi consciae sunt, certissime sperant bonum eventum, τελευτάς πρευμενείς (140), quia Jupiter nunquam genus suum obliturus sit (172, 531), quia etiam Inachi filiam Io per summa mala ad beatitatem perduxerit Jupiter (571, 599, 1065): confisae praeterea legibus eius supplicum tutoris 345-437. Bene vero hoc etiam aliae sentiunt Danaidum, Jovis voluntate juberi etiam nuptias cum filiis Aegypti: si hoc verum futurum sit, id modo agentes, ut in ipsis nuptiis sibi libertatem et potentiam a Jove precentur: Διὸς οὐ παρβατός ἐστιν μεγάλα φρην ἀπέρατος. Μετά πολλών δε γάμων άδε τελευτά προτεράν πέλοι γυγαικών (1013, 1056, 1069-1074), quamquam cum aliae acerbissimo nuptiarum odio iis repugnent, ne id quidem contendere audent, se certo perspicere, quid constituturus sit Jupiter, 1058.

39.

#### Persae.

Cum hae duae, de quibus diximus, trilogiae conje-

etura sint compositae, Thebais admodum probabili, Danais certa: jam habemus trilogiam historico testimonio designatam, qua plerique putaverunt esse evictum, vel diversissima argumenta in trilogiis ab Aeschylo esse conjuncta. Nos quidem sententiam de hac re nec possumus nec volumus retinere, antequam vero de iis dicemus, quae nonnisi conjecturis construi possunt, ea exponemus, quae certa sunt et ex ea, quae nobis servata est, tragoedia clarissime patent.

Certa lege res humanas adornant superi, certa lege omnia distribuerunt, Ita Persarum populo dominatum Asiae totius (763) gloriamque bellorum terra gerendorum assignavit Jupiter (θεόθεν κάτα μοῖο' ἐκράτησεν τὸ παλαιον, επέσχηψε δε Πέρσαις πολέμους πυργοδαϊκτους διέπειν ίππιοχάρμας τε κλόνους πόλεων τ' άναστάσεις 101 - 107). Hanc gloriam reges Persarum affectaverunt, hac voluntate deorum favorem retinuerunt (772), ideoque incolumem a manis cladibus servaverunt potentiam (Δαρείος άβλαβής τόξαρ-205 555, 164, 652, 711, 855). Hac gloriae portione a superis concessa, hac μοίοα sua parum contentus fines sibi praescriptos excessit Xerxes, Persas trans mare duxit (65), navigationem docuit (108), omne imperii robur seseque ipsum ratibus commisit (112, 129, 552). Quae superbia, id quod sapientes Persae seniores praesagiunt (10, 114) efflorescens fert fructum perniciei (821), quia Xerxes, maius aliquod affectans, genio, qui ei praesens erat, mutato magnam prosperitatem perdidit: Jupiter enim superbos hominum animos castigat et coercet (825-828, 251). Dii, et prae ceteris Neptunus, quos superare voluit vincto Bosporo (750), eum in cladem trudunt, (742), antea ei amice blandientes, sed hoc ipso artificio eum decipientes et per-

dentes (93 - 100), navalem victoriam ei invidentes (362), navium clade maximam pedestribus copiis cladem inferentes (279, 552, 680, 728). Etenim id quod fieri solet in iis, qui secus faciunt atque quae jubent dii, magnum impietatis crimen commiserunt Persae templa et aras deorum vastantes (809). De his dii sumunt vindictam (808), servant urbem Palladis (347), quippe cui, ut reliquis Ionibus mare et classem assignaverint (949, 1011), vetustas oraculorum minas Xerxe regnante ratas faciunt (740), mari superatos jam etiam gloria bellorum terrestrium privant, Doriensium hastae victoriam Plataeensem assignant (817), ita ut penitus concutiatur Persarum imperium (585, 594) et intereat domini regis maiestas (588, 590). Ipse pristinus rex Darius, quem nonnisi adoratione salutant Persae senes, (157, 644, 694, idque non quia ab inferis progreditur, sed ἀρχαίω περί τάρβει 696, 703) haec omnia enuntiat, juvenilem filii superbiam castigat (782), regem nulli judicio obnoxium (213) monens de Jove ipsius ut omnium judice gravique vindice, senesque illos, cives regi subjectos, regem castigare et docere jubet (829-831), id quod revera faciunt simulac Xerxes advenit, nulla amplius religione coerciti (918, 929, 955, 972 cett.)

In his omnia sunt expedita, modo de oraculis quaerendum est. Simplicissimum erit, hoc statuere, his oraculis pronuntiatam esse ipsam illam divinam terrae marisque distributionem, ut Asia cum bellorum terrestrium
gloria Persis, mare Graecis assignatum sit, quam legem si
quis Persarum rex laesurus sit, Bosporum clausurus, copias traducturus, mansura sit illum clades haec, qua omnis
bellica gloria terra marique sit interitura. Talia oracula
quae circumferebant Graeci, ex Herod. VII, 6; 1X, 42,

45 attulit Müllerus (Eph. Gott. 1827, 68); monens, esse probabile, pronuntiavisse haec Phineum vatem in prima trilogiae fabula. Omnia eum directo praedixisse, non est consentaneum, quia neque ita loqui solent oracula vetusta, neque bis Aeschylum pugnam Plataeensem descripsisse credibile est. Quid igitur dixit? Vide quid actum sit in Phineo. Advenerunt Argonautae, Boreadae regem ab Harpyiis liberaverunt, qui gratus navigationem iis designavit. Habes igitur fata primae Graecorum navigationis eiusque clarissimae exhibita: et verisimillimum est, id ipsum professum esse Phineum, Graecis a diis tributam esse summam artem navigandi, summam potentiam et gloriam per naves, per navigationem adipiscendam.

Sed hanc non solam in Persis tragoedia habemus exhibitam, non magis eam, quam victorias terra reportatas, tum in Psyttalea insula, tum ad Plataeas, quam utramque praeparavit victoria marina. Vides jam egregie cum hac terrestri victoria concinere narrationem victoriae Himerensis, quam Welckerus in ultima tragoedia exhibitam fuisse summo acumine conjecit 292). Ratio comparatae trilogiae similis est eius, quam in Thebaide invenimus, ubi in media fabula ea sunt conjuncta, quae separata primae et ultimae sunt principalia. Vides etiam quam apte deo marino hanc narrationem tribuerit poeta, cum in mari summam Graecorum gloriam versari e prioribus dramatis cognoverimus. Si quis erit, qui dubitet, num contra li-

<sup>292)</sup> Glaucum, cuius forma ex humana et pisci erat composita, introduci in tragoedia non magnopere mirabitur, qui memiperit lus cornigerae in Prometheo.

brorum auctoritatem restituendus sit Glaucus marinus pro Potniensi, reputet is, quantum hac mutatione lucremur, reputet is, in omnibus reliquis tetralogiae dramatis adesse vatem, Phineum, Darium, Prometheum, e quorum societate non tam facile expelles quartum vatem, Glaucum marinum. Misso jam dramate satyrico consideremus hos vates corumque vaticinationem. Nonne mirum est, quod in quavis fabula ex uno trium illorum regnorum, in quae mundus est divisus, vates unus procedit? Darius e terra, ab inferis, huius favorem Graecis annuntians cum in omnibus, quae loquitur, tum v. 792, Glaucus e mari, maris marinorumque deorum benevolentiam ostendens. Phineus quidem est homo, sed Phineus propterea oracula profitetur, quia Harpyiae a Boreadis sunt devictae, qui utrique pertinent ad regnum aeris, ut etiam in hoc omnia ita comparata esse appareat, ut prosper inde Graecis contingat eventus. Ne omittamus drama satyricum quod versatur in igni et in Prometheo. Ridiculum est, cogitare de quatuor elementis, quae neque statuebat Aeschylus, neque eorum numinibus gubernatam describere poterat tetralogiam. Sed tria illa regna saepius commemorat, ut quae maxime in oculos cadant ideoque facile a poeta percipiantar et distinguantur (cf. S. 4 et S. 14). Quod his in dramate satyrico addidit ignem: id inde repetendum est, quod ignis vitae et artibus humanis est maxime necessarius. Idem vero ignis Athenas vastaverat, et tamen dii urbemandoθητον statuerunt (P. 348): itaque hoc ipsum a Prometheo in hoc dramate praedictum esse existimo, splendidiorem e flammis et incendio 293) urbem esse evasuram.

<sup>293)</sup> Huc optime referes fr. 176 ubi Satyro perniciosam vim flammarum describit Prometheus.

Praeterea fortasse sacrum in prytaneo Athenarum ignem accendit ludisque in quibus faces cursu portabantur futuram Graecorum et imprimis Atheniensium celebravit victoriam. (Welck, Tril. p. 507.)

40.

### Psychostasia.

Cum his trilogiis si alias comparaverimus, de earum etiam institutione probabilia effici poterunt. Sed ab iis abstineo, ne incerta proferam, unam tantum monens videri fuisse simillimam trilogiae Danaidum. Cum Psychostasia optime conjunguntur tum Jaculatrices tum fabula qua Achillis mors (fr. 264, quod e Psychostasia desumtum esse non potest, cf. Welck. Tril. p. 437) erat exhibita. Vide jam, quaenam in hac trilogia numina egisse videantur. In Psychostasia introducebantur Aurora et Thetis, quarum utraque Jovem precatur, ut filium servet (fr. 263). Aurora dicebatur Cissia, Cissiae dicuntur Amazones ex oriente profectae (Ch. 423) in Amazonum rebus versabatur tragoedia Jaeulatrices, in hac igitur Auroram esse invocatam verisimillimum est. Contra in ultima tragoedia agit Achilles, cuius matrem, reginam illam Nereidum (Arm. judic. 165), carminibus imploratam esse facile concedes. Sed neque Aurora neque Thetis est ex eorum numero numinum, quibus pars quaedam summae, quae Jovis est, potentiae conceditur. Itaque neque Aurorae Amazones, neque Thetidi Achillem servare licet. Utriusque fata adornat Jupiter, qui idem in media tragoedia dearum litem dirimit. Utrique deae in hac conceditur aliquid honoris, Aurorae, ut Memnonem abducat

in insulas beatorum 294), Thetidi, ut in hac pugna filius vincat. Jovis jussum, quo Achilli mors decernebatur, effecit Apollo in fabula ultima, illud vero, quod in dramate primo Amazonum stragem adduxit, mandatum fuisse videtur Dianae, quae etiam apud Homerum (Od. V, 123) Aurorae adversata Orionem interficit, quam in Jaculatricibus partes egisse verisimillimum est, tum propter eam rationem, quam p. 94 indicavi, tum quia e fragmento patet, Actaeonis res ibi esse narratas. Et sicut Actaeonem, cui venatori tavebat, perdidit irata, ita etiam Amazones nescio quonam modo offensa privavisse videtur antiqua, qua iis prospiciebat, tutela, Jovisque jussu adjuvisse Achillem in caede Penthesileae, cui postea mulieri pulcherrimae Martisque fratris filiae vitam concesserit beatam e doctrina mystica, ut omnibus, qui in huius tragoediae trilogiis partes agunt principales, Penthesileae, Memnoni et Achilli (cf. p. 62 et Arctin, Aethiopid. l. III et N in Procli Chrestom.), qui omnes sunt divinae originis, vita divina post mortem contigerit.

<sup>294)</sup> Cf. p. 62. Welck, Tril. 432.

# Corrigenda.

Pag. 9. l. 10. scr. reddant.

p. 28. §. 4. l. 2. adde: Ag. 555-562.

p. 33. l. 11. scr. rebellarint.

p. 37. l. 17. scr. accepisse.

p. 42. l. 13. scr. §. 31.

p. 51. l. 23. post Βρότειον dele punctum.

p. 61. l. 21. ἀντήλιοι.

p. 64. l. 1. adde: S. 776.

p. 91. l. 17. scr. dictos.

p. 95. 1. 4. ίερον.

p. 139. commuta l. 18. cum l. 19.

not. 5 adde: ex Hes. Opp. 765.

uot. 17. scr. βία.

not. 35. scr. πραπίδεσσιν.

not. 36. dele punctum post liberandos.

not. 56. l. 6. Eurip. fr. pro Soph. fr. inc. 3.

not. 61. fin. adde: Eum. 1028.

not. 70. adde: Theogn. 702-712.

not. 189. scr. conferas.

not. 279. scr. simile.

# TYPIS C. F. THORMANNI.

. • • . .

.

