

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

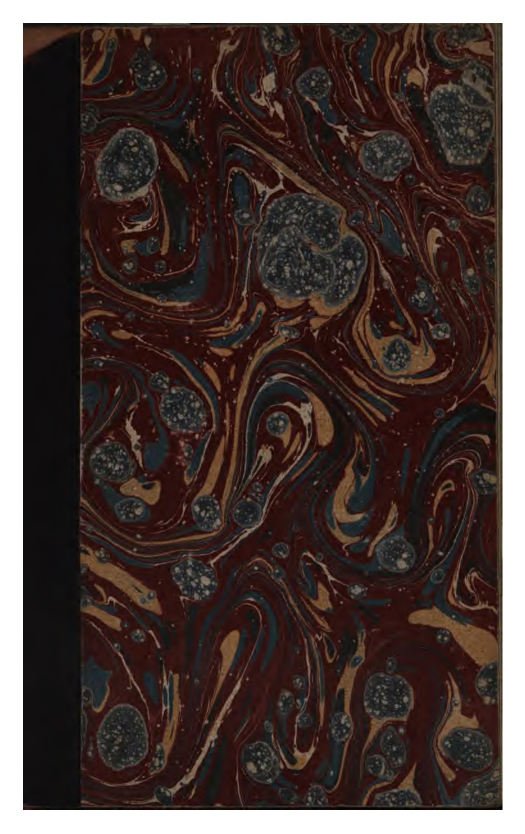
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/











### Ueber ben

# Ursprung des Episcopats

in ber

christlichen Rirche.

Prufung ber neneftens von Grn. Dr. Rothe aufgestellten Anficht.

**B**on

Dr. Serdinand Christian Baur, orbentlichem Professor ber evangel. Theologie an ber universität in Kabingen.

> Tubingen, bei Lubwig Friebrich Fues.

> > 1838.

110. 1. 37.

BO

۰

### Vorwort.

Das Wert bes Brn. D. Rothe, beffen Beurs theilung Diese Schrift gewidmet ift, war fur mich, ba daffelbe einen Begenstand betrifft, mit welchem ich mich. schon vielfach beschäftigt habe, eine Erscheinung von fo hohem Intereffe, bag ich mich, fobald ich es naber fennen gelernt hatte, ju einer Recension bessolben ents schloß. Da ich jedoch hald sah, daß eine dem Inhalt und Umfang entsprechende Beurtheilung bes Wertes mehr Raum erfordere, als eine recenstrende Zeitschrift, gewähren tounte, fo bielt ich es für zweckmäßig, ben philosophischen und historischen Theil zu trennen, ben philosophischen in einer Recension zu beurtheilen, welche bereits in den Jahrbuchern fur miffenschaftliche Kritik im Aprilheft dieses Jahrg, Mro. 52. f. erschienen ift, ben historischen in ber hiesigen Zeitschrift fur Theologie jum Gegenstand einer besondern Untersuchung ju mas chen. Gine naber ins Einzelne eingehende, auf einer genauern Erforschung ber Quellen beruhende Behands lung ichien mir hier gang an ihrem Orte ju fenn, ba bas Werk des Brn. D. Rothe in feinem historischen Theil einen fehr eigenthumlichen Weg geht, und auf bemselben Resultate ju Tage fordert, welche, je schein-

barer fie auf ber einen und je unhaltbarer fie auf ber andern Seite find, um fo mehr auch mit ber Gefahr bedrohen, daß durch fie uber einen fo wichtigen Gegen: stand ber Geschichte ber christlichen Kirche aufs neue schiefe und unrichtige Unsichten in allgemeineren Umlauf Eine Arbeit, wie die meinige, fann gefest werben. baber neben ben icon erschienenen, mehr nur auf bas Allgemeine fich beschrankenben und gerade die Saupt mangel des historischen Theils unberücksichtigt laffenden Beurtheilungen nicht überfluffig fenn. Aus Diesem Grunde sowohl als auch mit Rucksicht barauf, bag Diese Abhandlung an fruhere Untersuchungen, naments lich meine Schrift über die Paftoralbriefe, fich anschließt, wollte ich fie neben ihrer nachsten Bestimmung fur bie hiefige Zeitfchrift fur Theologie, in welcher fie bas britte Beft bes laufenden Jahrgangs einnimmt, auch befonbers erscheinen laffen.

Das Werk des Hrn. D. Rothe hat kurze Zeit nach seiner Erscheinung da und dort eine mehr als geswöhnliche Ausmerksamkeit auf sich gezogen, und zwar nahm man, was bemerkenswerth ist, nicht sowohl an seiner so auffallend katholistrenden Tendenz, als vielzmehr nur an der Kühnheit und Entschiedenheit, mit welcher es die Kirche dem Staat schlechthin unterges ordnet wissen will, Anstoß. Die evangelische Kirchenzeitung hat aus diesem Grunde sogar, nach der schon stehend gewordenen Gewohnheit, den neuen Jahrgang mit einem besonders krästigen Verdammungsurtheil über die jedesmalige Hauptkeherei zu eröffnen (worin diesselbe die bekannte papstliche Sitte in Verress der Bulle

in coena Domini sich jum Muster genommen zu ha: ben icheint), bas Wert bes Brn. D. Rothe jum Ges genstand des neuesten Borworts gemacht, und zwar vers. fichert die Redaction, noch nie so entschieden über ihre Wahl gewesen zu fenn, als gerade dießmal, ba fich in bem Werke bes Brn. D. Rothe bie antifitchliche Tendens der Zeit so gesteigert und in sich vollendet kund gegeben habe, baß es ju ber Rirche in bemfelben Ber: haltniß ftehe, in bem bas Leben Jefu von Strauß jum Christenthum. Man burfe nicht glauben, es fen barum minder bedeutend, oder wenigstens minder gefahr: lich, weil die Ansicht bes Brn. D. Rothe (mit bem fich übrigens ber Berausgeber ber evang. Rirchenzeitung, bei allem Schmerz über seine fehr große Berirrung, forte während innerlich verbunden fühlt), zu fehr noch ein chriftlich enthusiastisches Element habe, als baß er auf die Daffe einwirfen tonnte, mabrend Strauf, bet in neuefter Beit \*) die ichmachen Elemente einer hohern Richtung, die fruher noch in ihm waren, ganz ausgeschieden zu haben icheine, nichts biete, mas über bem Standpunfte ber Gemeinheit hinauslage. Maber betrachtet gewinne

<sup>\*)</sup> Diefe neueste Beit kann sich nur auf bas britte heft ber Strauß'ichen Streitschriften beziehen, in welchem Strauß sich fogar erlaubt hat, sich an bem Beiligthum der evangelischen Rirchenzeitung zu vergreifen, und die Blogen deselben etwas gar zu unsanft und unsauberlich aufzudeden, was unstreitig eine große Gemeinheit ist. Aus berselben neuesten Beit muß sich auch datiren, daß der Pobel jezt mehr und mehr das einzige Publitum von Strauß wird. Da der Pobel, auch der kirchliche, überall ein sehr großes Publitum ift, so wird hieraus leicht begreiflich, warum schon jezt wieder eine neue Ausgabe des Strauß'schen Buchs, die dritte, notbig wurde.

bie Sache eine andere Gestalt. Selbst ber P&bel gehe bei Brn. D. Rothe nicht leer aus, ba fich jene drift lich enthustastischen Elemente füglich aussondern laffen. Und bann, fest bie evangelische Rirchenzeitung mit eis nem Sohne gegen biefe Pobelfeelen, Die boch auch Men: fchenfeelen find, hingu, welcher fur jeden, ber babei an 1. Tim. 2, 4.5. denft, einen weit frecheren Angriff auf ben apostolischen Ursprung ber Pastoralbriefe enthält, als alles, was je bagegen geschrieben worden ift, was benn an bem Pobet, ber ichon jeze mehr und mehr bas eine gige Publifum von Strauß werbe, gewonnen und verloren fen? Alles dieß und anderes, mas in demfelben Zone folgt, ift die langst bekannte Weise biefer foges nannten evangelischen Kirchenzeitung. Aber freilich mas ren dießmal auch noch ganz besondere Motive bazu vorhanden. Wer die Tendenz dieser evangefischen Kirchenzeitung tenne, tann fich leicht vorftellen, wie ungelegen berfelben bie neue Empfehlung und Begrundung einer Theorie in ben Weg kommen muß, die einen so radie calen Begenfaß gegen bie alten Unfpruche eines felbfte ftanbigen außern Rirchenregiments bilbet. Bubem icheis nen fich biegmal unter bie eruften Gebanten und Er: wagungen, mit welchen ber evangelische Rirchenfürst an jedem Jahresmorgen bas Wohl und Wehe ber gefammten driftlichen Rirche in feinem weiten Bergen bewegt, auch buftere Sympathien mit einem bekannten ungludlichen Ereigniß in ber lieben Schwesterfirche gemifcht zu haben. Wenn bas am grunen Solz gefchieht, mas will am burren werben! Findet eine Rirche, Die boch von einer gang andern Basis aus und mit gang

andern Mitteln bem Staat die Stirne bieten tam, eis nen fo entschiedenen, ju fo schlimmen Rolgen führenden Widerstand, welche Muhe muß es koften, inmitten bet evangelischen Rirche, mit weit unzulänglichern Rraf: ten und mit einem Material, bas für einen folchen Aweck langst morsch und wurmstichtg geworben ist, ben Stuhl Mofis und Vetri in der Rahe des Throns auf: ' zuschlagen! Rein Wunder daher, daß aufs neue gegen Die Beget'iche Philosophie, als die schlechteste Lehre, Die es je gegeben habe, und gegen alle Unhanger biefer Schule, mit alleiniger Ausnahme von Mannern, wel de, wie Br. Gofdel, naturlich nie gemeint find, und bei welchen "bie wissenschaftliche Differenz", wie aus: bretalich erklart wird, "nicht als hemmendes Moment zu überwinden ift, um sich mit ihnen innigft verbunden gu fühlen" \*), feurige Unatheme geschleubert, und aus ber Ruftkammer ber alten futherischen Dogmatifer bie für einen folchen Bebrauch stets bereit liegenden, keine große geistige Anstrengung erfordernden, Maffen herbeige: hole werden, um gegen ben neuen Feind Sturm ju laufen,

<sup>&</sup>quot;), Es versteht sich von selbst, daß wir zu dieser (ber Segel'ichen Schule) diejenigen nicht rechnen, die" u. s. w. sagt auch hier diese ohne Ansehen der Person und menschliche Rudssichten richtende evangelische Kirchenzeitung. Warum versteht es fich denn aber so von selbst, daß die Segel'sche Philosophie, wenn sie deine durch und durch so verwersliche Lehre ist, daß sie nur die Quelle der schlimmsten Kehereien senn kann, allein bei Mannern, wie Hr. Göschel, überhaupt bei denen, mit welchen "wir und innigst verdunden suhlen", ihre Wolfsnatur ablegt und eine Lammsnatur annimmt? Das Vermittelnde könnte nur das Schaasstleid senn, has freilich leicht über die wissenschafte liche Differenzen binwegseben läst!

mit ben Waffen berfelben Dogmatiker, beren Grundfaße man boch wieder, fo lange man in ber Unions: fache mit bem Staat noch Sand in Band ju gehen für gut findet, mit ichnoder Intonsequenz verläugnet. Gelbit ber bruderliche Tholuck'sche Anzeiger, welcher "bas anstößige Wert" gleichfalls fehr wichtig nahm und einer boppelten Beurtheilung unterwarf (Jahrg. 1838. Dro. 7. f. u. Dr. 25. f.), konnte fich nicht enthalten, fich mißbilligend über die Art ju außern, wie Gr. D. Nothe mit ben bestructiven philosophischen Theologen in Darallele gestellt worden fen, als fen namlich von ihm in berfelben Weise ber Rirche Jesu Christi ber lezte Tag verfundigt worden, wie burch D. Batte bem Glauben an bas alte Teft. und burch D. Strauf bem Glauben an bas Meue Test., welche Darftellung ber Sache auf einer ganglichen Berkennung ber Tenbeng bes Brn. D. Rothe beruhe. Dieß halt übrigens auch ben litera: rischen Anzeiger nicht ab, die Stellung bes Brn. D. Rothe für eine falfche und verderbliche zu erklaren, wofur er um fo mehr an bem "wohlthuenden Gins brud" fich erquidt, ,,bier einem Siftorifer ju begegnen, welcher ber alles mighandelnden Syperfritif unferer Tage mit ben Waffen ber Wiffenschaft fuhn entgegentrete, ber sich nicht scheue, biblische Schriften, Die aus Befangenheit in Vorurtheilen als unacht angegriffen wor: ben fenen, ja auch patriftische Dokumente, Die, wie er nachweise, aus ahnlichen Grunden verworfen zu wer: ben pflegen, mit aller Dacht wieder ju Ehren bringen ju wollen. Er zeige bamit faktifch, bag bieß eine falfche Spekulation fen, fur welche alles historisch : driftliche

nur in fo weit Werth habe, als es ihr Rahrung bare biere, ihre Berneinungssucht baran zu befriedigen." (Mr. 26. S. 203.). Das bleibt freilich immer auf · biefem Standpunkt bie Sauptsache, nicht blos biblische Schriften, wie bie von mir aus bloger Befangenheit in Vorurtheilen angegriffenen Paftoralbriefe, fonbern auch vatriftische Dokumente, wie die Ignatianischen Briefe, biefe unschatbare Urfunde über ben apostolifchen Urfprung ber hierarchischen Gewalt, bie nur gleiche Befangenheit in Borurtheilen verwerfen tann, um feis nen Preis fallen ju laffen! Mit bem mohlbekannten Schonen Wahlspruch: Teneamus, quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est! fann man ja getroft allen Fortschritten ber Wiffenschaft fich ent: gegenstellen, und alle Unmaßungen und Vorurtheile des Katholicismus in Schuk nehmen!

Ich hatte hier Gelegenheit, auch noch über einige Artikel, die in der neuern Zeit in der evangelischen Kirchenzeitung gegen meine Person und meine Schriff ten erschienen sind \*), mich weiter zu erklaren. Ich uns

<sup>\*)</sup> Ich meine den Auffat Jahrg. 1836. Dit. Nro. 81. f. S. 641. f.: ,,Die Kritit des hrn. D. Baur im Berbaltniß zur Wiffenschaft und zum Glauben", und den ebenso unwahren als heimtidisschen Artitel Jahrg. 1837. Mai Nro. 38. S. 308. f.: ,,Leses früchte. Der Gnosticismus des hrn. D. Baur." Gar zu läscherlich ist, wie der herausgeber in der dem zuerst genannten Aufsat (der Antwort auf meine abgenothigte Erklärung) S. 641. deigegebenen Anmerkung, indem doch gerade in derselben anerskannt wird, daß das berüchtigte Vorwert zum Jahrg. 1836. aus der Feder des herausgebers selbst gestossen ist, und der mich bestressend Aufsat, "die Zukunst unserer Theologie" 1836. Mai. Nro. 36., welchen ich mit gutem Grunde als einen blosen Nach-

terlaffe es, ba ich biefes gange Berfahren ber evange: lischen Kirchenzeitung nur als ein in wissenschaftlicher Binficht vollig unerhebliches und gehaltlofes, und in fittlicher hochft unedles und unwurdiges betrachten fann. Es ift mir vollig gleichgultig, was auch ferner die evans gelische Rirchenzeitung über und gegen mich fcreiben Das neuestens an Brn. D. Rothe gegebene maa. Beispiel kann wohl nicht baju beitragen, die Achtung por biefer Zeitung in ben Augen ber gebifbeten und nicht blos evangelisch sich nennenden, sondern auch evans gelisch gesinnten Theologen zu erhöhen. Solche Beie fpiele zeigen nur um fo klarer bie Tenben, biefer foge: nannten evangelischen Partei. Man nehme biefen geiftlos fklavischen Nachbetern der lutherischen Dogmatik bes fiebzehnten Jahrhunderts, die mit dem todten Buch: staben biefer Theologen auch ihren Beift ju haben iglau; ben, ihr Richten und Berdammen, bas Element ihrer Eriftent, mas wird ihnen noch übrig bleiben, um fich auch nur als Partei ju behaupten, gefchweige benn, fich als bie erste Macht ber evangelischen Kirche, ja als die evangelische Kirche felbst geltend zu machen!

trag zu jenem Vorwort behandelte, in jedem Falle auf seine Berantwortung zu steben kommt, wie ja derselbe überhaupt wissen wird, daß er für jedes Wort seiner sogenannten evanges lischen Kirchenzeitung Rechenschaft zu geben schuldig ist, sich nicht entblodet, um, wie er meint, das Falsche meiner Kritik um so handgreisticher zu machen, oder vielmehr, um seinem Regerhaß noch ein neues Gift einzuhauchen, sogar die Worte des judischen Pobels, Matth 25, 68: "Weissage, wer es ist, der dich geschlagen", zu den seinigen zu machen. Bu welchen aberwißigen Abfurditäten man doch durch eine Richtung kommen kann, die im besten Falle die des religiösen Fanatismus ist!

Dem Hrn. D. Rothe bezeuge ich noch meinen aufrichtigen Dank für die vielfache Belehrung, die ich theils unmittelbar aus seinem Werk, theils aus Veran, lassung besselben gewonnen habe, und bitte denselben, meine Kritik, wenn sie auch vielleicht im Ausdruck da und bort etwas zu schneidend erscheinen follte, als nur der Sache, nicht der Person geltend anzusehen, indem ich mir wenigstens bewußt bin, mich keiner andern Freisheit bedient zu haben, als derselben, deren sich Hr. D. Rothe selbst gegen meine Schriften bedient hat.

Edbingen, ben 5, Jun. 1838.

## Inhalt.

0

• •

•

•

|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Geite                   |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
|   | Das Wert bes Brn. D. Rothe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1- 3                    |
|   | Die Sauptmomente ber in bemfelben aufgestellten Unfict                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3— o                    |
|   | Der Urfprung bes Episcopats bedingt burch ben Urfprung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •                       |
|   | ber erften christlichen Barefen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9- 14                   |
|   | Die Saretiter der Paftoralbriefe (Widetlegung der Anfict                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •                       |
|   | bes hrn. Mich Baumgarten)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 14- 24                  |
|   | 3ht gnoftifches Element                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 14 28                   |
|   | Sie find nicht Rabbaliften, fondern Gnoftifer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 18- 33                  |
|   | Die Irrlehrer des Colofferbriefs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 35— 3 <del>7</del>      |
|   | Die Berftorung Jerusalems als Moment gur Ginführung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •                       |
| • | des Episcopats                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 37 - 39°                |
|   | Die vier hauptargumente bes hrn. D. Rothe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>3</b> 9- <b>61</b>   |
|   | Das erfte Argument                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 41 44                   |
|   | Das zweite                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 44- 50                  |
|   | Das britte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 51- 5 <b>3</b>          |
|   | Das vierte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>53</b> — 61          |
|   | Die tirchliche Berfaffungeform in den Briefen des Igna-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                         |
|   | tius verschieden von der in dem Briefe bes romifden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                         |
|   | Clemens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 61- 70                  |
| , | Beitere Auseinandersetung diefes Unterschieds                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 70 <b>}5</b>            |
|   | Die ursprüngliche Identitat der entenones und mpechorepor,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •                       |
|   | felbst noch bei Irenaus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 73 84                   |
|   | Die erften Unfange diefer firchlichen Berhaltniffe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 84 89                   |
|   | Die gewöhnliche Borftellung vom Urfprung des Episcopats                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                         |
|   | verglichen mit der Unficht bes frn. D. Rothe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>89-</b> 9 <b>5</b> . |
|   | Die fatholifirende Tendens des Brn. D. Rothe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 96-120                  |
|   | als falicher fubjectiver Pragmatismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 98-119                  |
|   | als Inconsequent                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                         |
| • | in logischer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 111-116                 |
|   | in historischer Beziehung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 116-120                 |
|   | Die ebionitische Rirchenverfassung tein baretisches Gegen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                         |
| • | bilb der tatholischen, fondern bie ursprüngliche Grund-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                         |
|   | lage derselben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 120-131                 |
|   | Die apostolischen Constitutionen, ihr Ursprung und ihre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                         |
|   | Tendeng                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 131-148                 |
|   | Die Ignatianischen Briefe und die Frage über ihre Aechtheit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 148-185                 |
|   | Unwahtscheinlichkeit bes Fattums, bas fie vorausfegen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 148-156                 |
|   | Bahricheinlichkeit einer abfichtlichen Erbichtung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 156-167                 |
|   | in hinficht ber Idee diefer Briefe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 156—150                 |
|   | in Sinfict der Perfonlichfeit des Ignatius, wie fie in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •                       |
|   | den Briefen erscheint                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 159-167                 |
|   | Menfere Beugniffe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 167-169                 |
| , | Drufung eines weitern Arguments bes Brn. D. Rothe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 169-173                 |
|   | Bahrer, Urfprung Diefer Briefe, ihre Tendeng und Gis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •                       |
| • | geathumlichteit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 173-185                 |
|   | The state of the s |                         |

Auf bem Urfprung ber chriftlichen Rirche und ihrer Berfaffung liegt noch immer ein Duntel, das bisber felbft mebrere, diefelbe betreffenbe, Sauptpuntte noch nicht in bas erminichte Licht ju feten gestattet bat. Sind die neuern Untersuchungen im Allgemeinen über Die Resultate ber altern nict bedeutend binausgegangen, fo find manche Rragen burch bie 3meifel, welche bie icharfere Rritit ber neuern Beit uber die gur lofung ber Sauptfrage bienenden Quellen theils neu angeregt, theile menigstene verftartt bat, nur ichwieriger und verwickelter geworben. Schon aus biefem Grunde fann eine neue umfaffende Untersuchung eines Gegenstandes von fo bobem und allgemeinem Intereffe, wie fie fr. D. Rothe in bem unten genannten Berte \*) unternommen bat, fur feine überfluffige Arbeit gehalten merden, und wenn auch bas vorliegende Bert nach bem Totaleinbruck, welchen es auf jeden Lefer machen muß, und nach bem eigenen offenen Beftand. nif bes orn. Berfaffere felbit, von bem Botwurf einer ges wiffen Ginseitigfeit nicht freigesprochen werden fann, fo tann and bieg bem Berbienflichen einer mit wurdigem Ernft in

<sup>\*)</sup> Die Anfänge der chriftlichen Rirche und ihrer Berfaffung. Ein geschichtlicher Berfuch von Richard Rothe, Professor der Theologie und zweitem Direktor und Ephorns des R. Prediger: Seminars zu Wittenberg (nunmehr D. und Prof. der Theol. in Seidelberg). Erfter Band. Buch I. bis III. nebst einer Beilage über die Echtbeit der Janatianischen Briefe, Wittenberg 1837. 6. 1X. u. 786.

bas Befen ber Sache eindringenden Untersuchung feinen Gins trag thuu, da bier mehr als irgendwo ber Weg zur Pabre heit nur durch fcharf bervortretenbe Gegenfate binburchgu's geben icheint. Bei einer Frage, welche, wie bie über ben Urfprung ber chriftlichen Rirche und ihrer Berfaffung, augleich in ben Gegenfat des Ratholicismus und Protestantismus fo tief eingreift, liegt es in ber Natur ber Sache, baß bie Sphare, innerhalb welcher fich alle gu ihrer lbfung gemachten Berfuche bewegen, in ihrem weitesten Umfang durch den Gegenfat bes fatholischen und protestantischen Princips, bestimmt ift, und je enticiebener eine bestimmte Unficht burchgeführt wird, um fo gewiffer diefelbe auch auf die eine oder andere Seite Diefes Gegenfates fich ftellen muß. Da es jum Gigens thumlichen bes fatholifden Standpunfte gebort, ben gangen Organismus, welchen die außerlich fich gestaltenbe Rirche im Laufe ber Beit allmablig aus fich entwickelt bat, ale eine uns mittelbare gottliche ober apostolische Inftitution anzuseben, fo icheint es im Intereffe des protestantischen Standpunkte gu liegen, Diefer Abfichtlichkeit gegenüber, Die fic in ber Entftehung, ober vielmehr ber Stiftung, ber chriftlichen Rirche bars legen foll, um fo mehr bas Moment ber Bufalligfeit geltenb ju machen. In je großerem Umfange baber eine, fen es auch von einem protestantischen Schriftsteller, über die Ents ftehung der chriftlichen Rirche aufgestellte Unficht an die Stelle der blogen Bufalligfeit die Absichtlichkeit fegt, mit defto großerem Recht wird fie als eine von der protestantischen Seite gur fatholischen fich binuberneigende anguseben febn. In diefem galle ift unläugbar ber Berfaffer bes genannten Bertes. Er ift fich felbft ber tatholifirenden Tenbeng beffels ben mohl bewußt, und hat fogar, laut ber Borrede G. IX., wichts bamiber, wenn man etwa fein Buch fur ben Berfuch eines protestantischen Seitenftuds ju Mbhlere "Ginbeit in ber Rirche" ansehen follte, einer Schrift, zu ber er nie ohne freudige Bewunderung ihrer urfraftig frifchen und auch im Sanzen ebenfo mahren als tiefen Auffaffung des innerften Selbfibemußtfenns ber alteften Rirche gurudtehre.

Sympathie mit einem katholischen Schriftsteller, wie Mohler ift, kann, was den historischen Theil des dorliegenden Berkes betrifft, nur auf die zuvor bezeichnete Eigenthumlichkeit desselben bezogen werden. Um so mehr ift es daher auch im Interesse des Protestantismus, die von Irn. D. Rothe aufgestellte Ansicht, und die Grunde, auf welche sie gestütt worden ist, genauer zu untersuchen.

Eine Ansicht, welcher es hauptsächlich darum zu thun ift, in dem Gegenstand, welchen sie betrifft, einen bestimmten abs sichtlichen Jusammenhang nachzuweisen, kann nicht naber bes urtheilt werden, ebe sie selbst in ihrem wesentlichen Jusams menhang dargelegt ift. Die übersichtliche Jusammenstellung der hauptmomente der fraglichen Ansicht muß daher das Erfte seyn, wovon hier auszugehen ist.

Bas Gr. D. Rothe über den Bufammenhang ber erften Christengemeinden mit der Gemeinschaft der judischen Theos fratie, die Analogie der chriftlichen Gemeindeverfaffung mit ber iddischen Gemeindes oder Spnagogenverfassung und den bemofratischen Charafter berfelben, und fobann weiter bie Gemeindebeamten ber erften Chriftengemeinden, fowohl ihren eigenthumlichen Amtocharafter überhaupt, ale auch die befonderen Gattungen berfelben, bas Diakonat u. f. m. und bie urivrungliche Joentitat ber πρεσβύτερου und enloxonos fagt (S. 141-179.), bietet noch nichts Gigenthumliches bar. was Sr. D. Rothe gegen die in meiner fritifchen Unterfus dung ber Baftoralbriefe aufgestellte Unficht von bem Bertaltniß ber πρεσβύτεροι und έπίσκοποι eingewendet hat, mag bier noch auf fich beruben, da die Untersuchung in ber Rolge son felbft auf Diefen Puntt gurudführen wird. Gine nabere Beziehung auf die von Brn. D. Rothe entwickelte eigens thumliche Unficht bat erft dasjenige, mas (S. 286. f.) über ben Antheil des Apostels Paulus an einer vom chriftlichen Gefichtspunkt ausgehenden radicalen Umbildung bes aus dem Judenthum herubergebrachten Begriffe ber Theofratie gefagt wird. Durch die Birkfamkeit diefes Apostels, als des Apoftele ber Beiden, fen zuerft eine felbftftanbig geftellte chrift.

liche Gemeinschaft, welche bie jubifche Theofratie nicht gu ihrer geschichtlichen Bafis gehabt babe, hervorgewachsen. Aus ber innerften Mitte des chriftlichen Bewußtsepns habe er ben Begriff der ennlyvia berausgegriffen, womit unvermeiblich ber weitere Schritt gegeben mar, Die als thatfachlich gum Bewuftfenn gefommene einheitliche Gemeinschaft ber Chriften unter einander auch bestimmt und ausbrucklich als eine gus aleich außerliche, in einer außern Gemeinschaft fich manifes ftirende und bethatigende, gu benten. Mit Diefer Borftellung war jedoch nicht unmittelbar auch bie Exiften ber Rirche gegeben, fondern nur das bewußtvolle Streben nach ber Bers wirklichung berfelben. Berwirklicht wurde fie nicht nur burch die Entstebung einzelner Christengemeinden, fondern auch burch bas reale Berbundenfenn der fammtlichen einzelnen Gemeins ben zu einer außern Ginheit. Dieß feste aber bestimmte Beranftaltungen, ober naber die Anordnung einer ausbrudlich bafår berechneten und fest geregelten außern Berbindungeform poraus. Gine folde Korm einzuführen, mar Sache ber Avos ftel, fie wollten fie aber aus Grundfat erft bann einführen, wann fie biefen Schritt, einer innerlichen und einer außerlichen Mothigung zufolge, ale einen ichlechthin nothwendigen murben thun tonnen. Diese boppette Bedingung trat vor dem 3. 70 nicht ein. Bis zu biefer Epoche bin finden wir alfo in ber Birklichkeit noch feinen eigentlichen Berband ber einzelnen Gemeinden, mithin noch feine chriftliche Rirche. Dur Gurrogate einer allgemeinen Berbindungsform tommen bor, for fern ein außerer Berbindungspuntt theils in den Apofteln felbft, theils in bem Inflitut ber apostolischen Delegaten gegeben mar, bem nothdurftigen Degan, welches bas Apostelcolles . gium in Mannern, wie Timotheus, Titus, Gilvanus, Marcus, Clemens, Epaphras und andern jum Behuf ber mirtfamen Bethatigung feiner oberften Leitung der Gesammtheit ber chriftlichen Gemeinden fich anbildete. Seit dem 3. 70 aber fleigerte fich in ben gerftreuten einzelnen Gemeinden, wenigstens in bem Rreise ber paulinischen Christen, bas Bes wußtfenn um ihre innere Bufammengebbrigfeit und Ginbeit

ju immer großerer Rlarbeit und Rraftigfeit, an fich fcon in Rolge ber fortidreitenden Entfaltung bes chriftlichen Lebens, bann aber auch in Rolge ber eintretenden außern Berhalts Die Apostel und apostolischen Delegaten traten ber Reibe nach vom Schauplat ab, die Chriftenbeit mar in Darteien gerfallen, mit immer machfendem Distrauen ftunden einander die beiben großen Sauptparteien der judaifirenden Chriften, oder ber Petriner, mit ihrer mehr ober minder fcbroff ausgesprochenen particularistischen Tendenz, und ber Pauliner mit ihrem Universalismus gegenüber. Die judaifrenden Chris ften in Palafting maren theils im Begriff, vollig in's Judenthum gurudautreten, theile giengen von ihnen gablreiche Dareffen aus, welche eine vollige Berfalfdung und Bertehrung des apostolischen Christenthums beforgen ließen fdie ichon in ben Pafteralbriefen gefchilderten, fowohl gnoftifirenden als judaistischen Baretiter). Die fo gewaltig bereinbrechende Gefahr tonnte nun durch die ftartite Angiebung ber bie ein-- zelnen Theile der christlichen Gemeinschaft verfnupfenden außern Bande abgewendet werden, welche in bemfelben Berbaltnif an Rraft gewinnen mußten, in welchem, gerade ben Barefien gegenüber, in den Vetrinern und Paulinern ihr Differentes por dem Uebergewicht bes Identischen gurudtrat. Um bas fo Borbereitete an bewertstelligen, bedurfte es nur noch einer bestimmten außern Beranlaffung, aber auch biefe wurde im. J. 70 mit ber Berftbrung Jerufalems gegeben, welche mit ungeheurer Gewalt die bamaligen Christen treffen und Be ihre gange geschichtliche Stellung in einem neuen Lichte erbliden laffen mußte. Da mit Ginem Schlage ben Chriftengemeinden der gemeinsame Grund und Boden, auf welchem fie erbaut ftunden, unter ben Rugen eingefturgt mar, fo mußte es fie von allen Seiten ber brangen, fic unter einander auch aufferlich zu einem organischen Gesammtforper zu vereinigen. und fich zu einer chriftlichen Rirche aufzuerbauen. aber wirklich in bem Zeitraum vom Jahr 70 bis 100 bie Grundung einer chriftlichen Rirche erfolgte, beweifen bie uns ameifelhaft achten Ignatianifden Briefe, welche burchweg,

vom ersten bis zum lezten, das Bild einer formlich organisfirten Rirche vorführen. Die Frage kann daber nur noch
fenn: wie die Grundung einer christlichen Kirche erfolgte?
oder bestimmter: von wem die Anstalten zur Errichtung einer
christlichen Kirche getroffen wurden, und welches diese Ansstalten selbst waren?

hiemit tommt nun br. D. Rothe auf ben originellften Theil feiner Untersuchung (G. 351. f.). Die Stiftung einer eigentlichen christlichen Rirche, so lauft die Argumentation bes Grn. D. Rothe weiter fort, fann naturlich nur bas unmittelbare Wert ber damale noch lebenden Apostel fenn. Dun lebten aber damals, foviel wir miffen, nur noch die drei Apostel, Johannes, Philippus, Andreas, alle drei in Rleins affen, wo damale ber eigentliche Beerd ber Lebensbeweguns gen in der christlichen Gemeinschaft mar, unter biefen brei Aposteln felbst aber bildete ben eigentlichen Mittelpunkt ber chriftlichen Gemeinschaft Johannes, alfo mar es eigentlich Johannes, welcher bem burch die Stiftung ber Rirche bers beigeführten neuen Buftand der Chriftenheit feine Confiftenz gab, wie auf ber einen Seite in Ansehung der dogmatischen Auffaffung des Chriftenthums (durch die Grundung einer felbits ftanbigen chriftlichen theologischen Schule), fo auf ber andern Seite auch in Unfehung ber firchlichen Berfaffung. Un beftimmten Daten, welche ausbrudlich bezeugen, daß die in biefem Beitpuntt lebenden Apostel wirklich Beranftaltungen Bur Organisation einer chtiftlichen Rirche getroffen haben, fehlt es krineswege ganglich. Gr. D. Rothe weiß vier fols der Data beigubringen (G. 354 - 392.), fie find jeboch gu eigenthumlich, als daß hier icon naber von ihnen die Rede fenn tonnte. Fragt man aber weiter, welches benn bie von ben Aposteln ergriffenen Maagregeln waren, burch welche jest wirklich eine eigentliche Rirche und eine eigentliche Rirchens verfaffung gur Exifteng tam, fo ift die Untwort einfach: Die Ginfettung bes Ggiecopats. Um bieß naber gu begrunden, wird zuerft nachgewiesen, daß die Ginführung des Epiecopats in ben namlichen Beitvuntt falle, in welchen wir die Entftes

1.

bung ber Rirche feten muffen, b. i. in die Zeit balb nach bem Sabr 70. Diefer Beweis wird fo geführt, bag gezeigt wird, die frühere Identitat ber noeogurepos und enloxonos babe fpater nicht mehr fattgefunden, es laffe fich aus ben Schriften bes rhmifchen Clemens, bes Bermas, Dolpcarp, Grenins, durchaus fein Datum beibringen, aus welchem fich wirklich ergebe, baß es auch nach bem Zeitpunkt, in welchen Die Entstehung ber Rirche falle, noch eine Beit lang feine eis gentlich fo zu nennenden, von ben Presbyteren verfcbiedenen, Bifchbfe gegeben habe. Bielmehr zeigen fich fehr fruh nach ber angegebenen Epoche icon positive Spuren bes Borban= benfenns des wirklichen Episcopats, wie ja g. B. ber Apoftel Johannes ben Polycarp als Bifchof von Smprna einge= fest habe. Um Ende bes erften und am Unfange bes zweis ten Jahrhunders ericheine ber Episcopat noch als ein junges Inftitut, bas fich feine Erifteng bin und wieber noch erft burch Rampf ficheen muffe, in welcher Beziehung und ein befonders fprechendes Datum in den Ignatianischen Briefen porliege, welche mit bestimmt burchicheinender Menaftlichkeit ben Episcopat empfehlen, und ben Gemeinden auf bas allers bringenofte die gewiffenhafte Unterwerfung unter ihre Bifcbfe an's Berg legen. Daß aber die Bifchofe ber auf die apoftolifche folgenden Beit nicht blos zufällig die Organe der tirchlichen Ginheit fur bie Chriftengemeinden bilbeten, fondern baß man ein folches Organ ju fenn, ale bie eigentliche Bes ftimmung bes Episcopats betrachtete, foll gur hellften Evis beng aus ben Ignatianischen Briefen erhellen, welche, wie fehr ausführlich nachgewiesen wird (G. 445-482.), neben ber Barnung vor ben Saretifern und ber Ermahnung gur Ginigfeit bie bringende Aufforderung jum engften Gich : ans foliegen an den Bifchof und die mit ihm ungertrennlich vers bundenen Presbyteren und Diatonen, zur gemiffenhafteften Uns terwerfung unter feine Auctoritat, ju ihrem Grundgebanten haben. Endlich glaubt Br. D. Rothe auch noch barthun ju muffen und ju tonnen, daß icon in bem urfprunglichen Begriff bes Evistopats eine 3medbeziehung auf Die Erzielung

ber firchlichen Ginheit liege. Auch biegu wird ber Auslanf pon ben Sanatianischen Briefen genommen, in welchen ber Bischof auf ber einen Seite als ber mabrite Reprasentant ber Gemeinde, auf ber andern als eine ganglich von ihr unabs banaige Auctoritat, ale ber Stellvertreter und bas Drgan Gots tes und Chrifti erscheine. Dieg Legtere beife nichts anders. als der Bischof werde dargestellt als ein Apostel, der Episcopat also als eine wesentliche Fortsetzung bes Apostolats, mas ja überhaupt die berrichende Borftellung ber alten Rirche gemefen fen. Die Apostel hatten, fo entwickelt fr. D. Rothe meiter, mas er unter biefer Fortfetung bes Apostolats verftebt, eine doppelte fie characteriftifc auszeichnende Drarogas tipe. Sie batten 1) als die unmittelbaren Schuler Des Berrn. und als Inhaber einer in ihrer Urt eigenthumlichen Erleuchs tung eine normative Auctoritat in Sinfict auf ben chriftlis den Glauben und die chriftliche Lehre, und 2) maren fie auch im Befit ber bochften und entscheidenden Auctoritat in Begiebung auf die Organisation und Leitung ber außern chrifts lichen Gemeinschaft, in ihrer Totalitat sowohl als in ibren einzelnen Theilen. Ift nun von einer Kortpflanzung ber eis genthumlichen apostolischen Machtvollkommenheit die Rede. fo fann nur an die zweite diefer Prarogativen gedacht merben, biefer mußte ichlechterbinge ihre Rortbauer gefichert merben. Sollte aber die, die außere Chriftengemeinschaft regierende, bochfte und fouverane Machtvollfommenheit, Die urfprunglich in ben Banben ber Apostel rubte, auf eine fichere und bleis benbe Beife erhalten werben, fo burfte fie nicht etwa wieber als eine perfonliche etablirt, fonbern fie mußte burchaus an ein bestimmtes Umt gefnupft werben. Die verschiedenen. bier in Betracht tommenden, Fragen faßt Gr. D. Rothe que nachft in der Frage auf: wie vielen Individuen follten Die Regierungefunctionen ber Apostel übertragen werden? Da fich nur barauf mit Sicherheit rechnen ließ, daß es in jeber Orthgemeinde menigftens Ginen Mann geben werbe, und das allezeit, ber innerhalb ihres geschloffenen Bezirts volles Bertrauen und allgemeine Unerkennung befåße, und ben fie

als mabrhaft geeignet betrachtete, ibr Bertreter zu fenn, Gis nen Mann menigstens, in welchem fie ihr eigenes mahres, b. b. eigentlich chriftliches Gelbft als objectivirt ihr gur Ans fchauung tommend wiederertennen burfte, fo mußten biefer Ins bipiduen ebenfo viele fenn, ale es befondere Particulargemeinden gab. hiemit mar unmittelbar ber Begriff eines Umtes gegeben, mittelft beffen die fouverane Leitung ber chriftlichen Gemeinschaft, die bisher auf eigenthumliche und ausschließe liche Beife ben Aposteln geeignet hatte, nach ibren beiben Seiten bin fich fortseten tonnte, als bochfte Leitung ber eine gelnen Gemeinden fomobl als ihrer Gefammheit. Danner, welche, wie die Apostel, in solidum collegialisch die Leitung ber Gefammtheit ber Gemeinden zu bandhaben batten, ftunden überdieß, jeder fur feine Perfon, in einem fpeciels Ien Berhaltniß ju einer bestimmten Ginzelgemeinde. Diefe Danner, in beren Umt auf Diefe Beife die Berfaffung einer wirklichen Rirche zu Stande fam, find mit Ginem Borte die Bischofe, und gwar namentlich bie Bischofe, wie fie in ber Borftellung des Ignatius leben. Die Ginbeit des Epieco. pats ift mefentlich unmittelbar jugleich Die firchliche Ginbeit felbft. Daß aber bei der Anordnung des Episcopats mirtlich Die bewußte Absicht der Apostel auf Die Erzielung einer firchs lichen Ginbeit, auf die Grundung einer chriftlichen Rirche bingieng, laft fich gleichfalls nicht in 3weifel gieben. Apostel ordneten, dem Rufe ber Beit Webbr gebend, den Episs copat, und fugten biemit ihrem Berte den Schlußstein ein. und Sr. D. Rothe glaubt nun biemit feinen Gat als erwiesen betrachten zu burfen, baß bie chriftliche Rirche, im eis gentlichen Ginne bes Borts, in ber nachften Beit nach bem Sabr 70, von den damale noch lebenden unter den Apofteln gegrundet wurde, und zwar mittelft der Inftitution bed Episcopats.

Bei biefem Sauptsage, deffen Aussührung den eigentlischen Kern dieser neuen Untersuchung ausmacht, an welchen fich das Uebrige als das Untergeordnete von felbst anschließt, wollen wir hier stehen bleiben, um die Momente, auf welchen er beruht, in nahere Erwägung zu ziehen. Die von Grn. D.

Rothe aufgeftellte Anficht fimmt mit ber bibber gewbhilichen barin gufammen, bag fie ben Urfprung bes Episcopats aus ber eigenthumlichen Beschaffenheit ber Berhaltniffe, in welchen fic bie erften Chriftens Gemeinden befanden, und aus bem ibs nen durch diefelben nabe gelegten Bedurfniß, fich enger an eins ander anguichließen, ableitet. Gie weicht aber nicht nur bare in ab, bag fie bas Borbandenfenn biefes Bedarfniffes in eine frubere Beit fest, fondern bauptfachlich auch barin, baf fie ben Episcopat nicht blos für etwas jufallig Entftandenes, fone bern vielmehr fur eine abfichtliche Stiftung ber Apoftel balt. Das Legtere ift unftreitig die Sauptdiffereng. Rur in ber Borausletung, bag ber Episcopat für einen bestimmten 3med ges ftiftet worden fen, glaubt Br. D. Rothe bas Gelbftbemufte fenn jener Beit in feinem lebendigen Mittelpuntt aufgefaßt an haben. Da aber als 3med ber Ginführung bes Episcopats nichts gedacht werden tann, mas nicht burch die befondern Bedürfniffe ber Zeit nabe gelegt mar, fo mußte fich fr. D. Ros the baburd veranlagt feben, biefelben Berbaltniffe, melde ber gewöhnlichen Anficht gu Rolge erft fpater gur Entstehung bes Episcopats jufammenwirtten, icon früher vorausjufegen. Diefe Berbaltniffe murben bauptfachlich burch bie Darteien bestimmt, welche theils unter den Chriften felbft entftunden, theils in eine feindliche Berührung mit bem Chriftenthum tas Daß die Chriften icon febr frub in eine judaifirende, ober petrinifche, und eine paulinische Partei getheilt maren, leidet feinen 3meifel. Da aber bas Streben, fich gegenseitig enger an einander anguschließen, bei ben Chriften nur burch einen gemeinichaftlichen großen Gegenfat veranlagt worben fenn tann, fo entftebt bie Frage, ob fich ein genugender Beweis für bie Annahme führen laffe, baß fcon in jenem Beits puntt, in welchen Br. D. Rothe die Ginfahrung bes Episcos pats fegt, Baretiter berfelben Art, wie Die fpatern Gnoftifer maren, auftraten? Seben wir uns vor Mlem nach bestimms ten geschichtlichen Beugniffen um, bie hierher gezogen merben tonnen, fo lauten die hieriber vorhandenen ber fraglichen Uns nahme feineswege fo gunftig, wie Dr. D. Rothe glaubt, fons

bern fie fagen vielmehr beutlich genng bas gerabe Gegentheil aus. Ueber ben Urfprung ber erften Barefen bat uns Eufes bius ben Bericht bes judendriftlichen Gefdichtschreibers Begefippus aufbewahrt, welcher um fo mehr beachtet ju werden perbient, ba bie erften Sarefen unlaugbar auf bem Boben bes jubaiffrenden Chriftenthums bervorgetreten find. Bis auf die Beit, in welcher Symeon, welcher als Borfteber ber jerufalemifchen Gemeinde auf Jatobus ben Gerechten gefolgt mar, ben Dartprertod farb, blieb die Rirche, fagt Begefippus bei Eufebius R. G. III, 32., eine reine und unbefledte Jungfrau. Wenn auch bamals icon Ginige vorhanden maren, mels de baranf ansgingen, die gefunde Norm ber beilbringenden Drebigt zu verberben, fo fcblichen fie boch nur unbefannt und Am Dunkeln umber. Alle aber der beilige Chor ber Avostel das Lebensziel erreicht batte, und bas Geschlecht berer, welche die abttliche Weisheit mit eigenen Dhren ju boren gemurbigt morben maren, abgetreten mar, nahm fodann ber gottlofe Irps thum feinen Unfang, durch ben Betrug falfcher Lehrer, welche. ba nun tein Apostel mehr übrig mar, mit entblogtem Saupte ber Predigt der Babrheit mit der Predigt der falfchlich fo ges nannten Gnofis entgegenzutreten magten. Der Martnrertod Symeons fallt, wie Segefippus unmittelbar vorber aus. brudlich bemertt, in die Zeit des Raifers Trajan. Bis auf Diefe Beit hatte tiefer Friede in der gangen Rirche geberricht, jest aber that fich die eintretende Beranderung por Allem ichon bas burch fund, daß ber Bifchof Symeon durch die Umtriebe ber auftretenden Saretiter jum Tobe verurtheilt murde. Diefes fo flare und bestimmte Zengnif fucht Br. D. Rothe burch bie Das rallelftelle bei Eufebius R. G. IV, 22. ju entfraften, in wels der Eufebins gleichfalls aus dem Berte bes Begefippus ben Urfprung der gur Beit beffelben vorhandenen Barefen fo ans gibt : Mach dem Martyrertod bes Jafobus, bes Gerechten, murbe Someon, auch ein Bermandter bes herrn, Bifchof von Jerufas lem. Δια τύτο έκαλυν την έκαλησίαν παρθένον ύπω γαρ έφ-Bapro axouis na alais. "Aprerai de 6 Gibubis, dia ro mi yeventas auror enlenonor (nicht, wie Sr. Rothe S. 336 fagt,

an ber Stelle bes Symeon, bes Rachfolgers bes Jatobus, was ja ber Anficht bes Brn. D. Rothe unmittelbar entgegen fenn murbe, fondern des Jatobus felbft) unagetelpese and rur inra aipisewy u. f. m. Rach diefer genaueren Angabe foll. wie Br. D. Rothe (G. 356) bemertt, die allgemeinere und unbestimmtere beffelben Schriftstellers zu verfteben fenn, bag bis gegen Trajane Beit bin die Rirche von der Berberbnif ber Darefien frei geblieben fen (Eufeb. III. 32.). Aft benn aber nicht gerade Die legtere Ungabe weit genauer und bestimmter, als jene in ber Stelle IV, 22? Meres, fagt ja Begefippus 111, 32. von den Bermandten bes Berrn, von melden er fpricht, μέγρι Τραϊανό καίσαρος. Μέγρις ὁ ὁ ἐκ θείν το κυρίκ ὁ προειρημένος Συμεών, υίος Κλωπά, συκοφαντηθείς ύπο τών αίρεσεων ώσω ύτως κατηγορήθη και αύτος, έπε τῷ αύτῷ λόγῳ έπε 'Αττικό το ύπατικό. - Μέχρι των τότε χρόνων παρθένος κα-Dapa zal adiapoogos enerver ή exxlyola u. f. w. Bas ift benn bier in hinficht ber Beftimmtheit ber Angabe zu vermiffen? Ja. mit welchem Grunde fonnen überhaupt bie beiden Stellen in bas von Brn. D. Rothe angenommene Berbaltniß zu einanber gefest werden, wie wenn fie nicht gang gufammenftimme ten? Man beachte nur, wie fie gufammenhangen! Nach bem Tobe bes Jakobus wollte Thebuthis Bifchof von Jerusalem merben. Schon in diefer Abficht lag allerdings ber erfte Reim ber balb nachber bervortretenden Sarefen, indem ber Gebaute. fo lange noch Bermandte bes herrn felbft vorhanden maren. Bifchof ber jerufalemifchen Gemeinde zu werden, nur aus bems felben Princip entspringen tounte, and welchem bie Barefen felbft bervergingen. Allein fo lange Someon ben jerufalemis fchen Bifchofeftubl inne batte, fo lange bie Apoftel und Beitgenoffen Befu noch nicht gang vom Schauplat abgetreten maren, tonnte bie Barefie, wenn auch gleich im Reime icon vor banben, ibr Saupt noch nicht erheben. Um fo mehr aber. geschah bieß nach bem Dartyrertobe Symcons, alfo gur Beit Trajand. Runmehr traten fie mit offenem haupt hervor (yun-งที Losnov ที่อีก รที หองผมที่). Bie befriedigend hangt bier Alles aufammen! Diefe Ungabe ift um fo glaubwurdiger, ba fie burch

ein anderes gang unabhangiges Bengniß bestätigt wirb. Eles mens von Alexandrien fest (Strom. VII. 17.) bas Bervortreten ber Stifter ber Sarefen im Allgemeinen in die Beit bes Raifers Habrian (nepì rus Adorana, ra Banthims, poorus oi ras aipiverg enevonouvreg perovave). Db bie Beit Trajans ober bie Batrians angenommen wirb, macht bier feinen Unterschieb aus, ba es fic von felbft verfteht, daß fur eine Ericbeinung. wie bas hervortreten ber Stifter ber verschiebenen Seften ift, ber Zeitraum nicht zu eng begrenzt werden barf; baf aber Clemens von Alexandrien bei biefer in der Matur ber Sache liegenden Beite lieber die Beit Sadrians als die Trajans nannte, erflart fich binlanglich aus bem Bufammenbang ber genannten Stelle, in welcher pon ber Reuheit ber Sarefen im Gegenfat gegen bas Alter ber tatholifden Rirde bie Rebe ift. Berlegt man aber ben Urfprung ber Barefen icon in die nache fe Beit nach bem % 69, und erflart fich fobann die abweichens be Angabe bes Clemens einzig nur aus bem Intereffe, bas berfelbe am genannten Orte gehabt babe, die Barefien als recht jung barzufteffen im Bergleich mit ber uralten fatholischen Rirs che, wie Br. D. Rothe (S. 336) thut, fo ift dieß eine gang willfurliche Berbachtigung ber hiftorifchen Glaubmurbigfeit bies fes Schriftftellers. Es ift aber um fo weniger irgend ein Grund porhanden, in die Richtigkeit ber Angabe der beiden, über ben Urfprung ber Barefen gang unter fich jufammenftimmenben. Schriftsteller irgend einen 3weifel gu feten, ba die Sache felbft, ' bas Thatfaclice ber Gefchichte, gang fur ihre Babrheit fpricht. Seben wir von ben offenbar gang fabelhaften Settenftiftern, bem Magier Simon und deffen beiden Genoffen, Dofitheus und Menander, ab, beren Getten, wenn ihnen auch, mas nach meis ner Anficht fehr zweifelhaft ift \*), biftorifde Existent jugefdries ben wird, in feinem galle in die chriftliche Geftengeschichte ges bbren, fo traten ja wirflich ber Geschichte ju Rolge die erften eigentlichen Baretiter zu Anfang des zweiten Jahrhunderes auf. und alle firchlichen Schriftsteller, welche wir als Quellen biers

<sup>\*)</sup> Bergl. Die chriftlide Guefis 6. 306 f.

über benuben tonnen, namentlich Grenaus, Tertullian. Epiphanins, wiffen von feinem altern chriftlichen Baretifer, als dem die Reibe ber Gnoftiter erbffnenden Cerinth. Dicht alfo bestwegen, weil mir aus Mangel an Nachrichten die altere Beit nicht naber fennen, fondern nach der bestimmten Berficherung von Schriftstellern, welche jener Zeit nabe genug funden, um fichere Renntnif von ihr ju baben, tonnen wir mit dem Unfang ber Geschichte ber chriftlichen Baretifer nicht über ben Anfang bes zweiten Jahrhunderts gurudgeben. Schon badurch fallt aber ein nicht gang unwesentliches Glied aus der Conftruction bes Brn. D. Rothe beraus. Babrend namlich Br. D. Rothe noch die Apostel felbst in Rolge der Erfahrungen, die fie durch bas Bervortreten ber erften Baretifer gemacht hatten, bie bis fchfliche Berfaffung ber Rirche anordnen laft, fagen bie glaub. murbigften Beugniffe ausbrudlich, bag bie erften Baretifer, melde jugleich beutlich als Gnoftifer bezeichnet merben, erft nach bem Bingang ber Apoitel hervorgetreten feven.

Doch, bamit man nicht glaube, bieses Resultat foll auf einem gar zu einfachen Bege gewonnen werden, es ist hier keineswegs übersehen, daß und noch die Hareifer der Pastoz ralbriefe übrig bleiben. Auf sie hier keine Rücksicht zu nehmen, ware ein doppeltes Versehen, da nicht nur Hr. D. Rothe auf sie besonderes Gewicht legt, sondern neuestens auch von einem andern, von der evangelischen Kirchenzeitung in der Person des Herrn Michael Baumgarten, Dr. Phil., ins Feld gestells ten Gegner meiner kritischen Untersuchung über die Pastorals briefe die Sache dieser Hareiter, sofern sie schon die Zeitz genossen des Apostels selbst gewesen senn sollen, sehr eifrig versochten worden ist. Hr. D. Rothe glaubt eben von derzes nigen Totalanschauung der geschichtlichen Berhältnisse der frühssten christlichen Zeit aus, welche sich ihm aus dem Studium dieses Theils der christlichen Geschichte gebildet habe, und die

<sup>\*)</sup> Die Aechtheit der Paftoralbriefe, mit befonderer Rudficht auf ben neuesten Angriff des herrn Dr. Baur, vertheidigt von Michael Baumgarten, Dr. Phil. Berlin 1837.

jedenfalls nicht ben Einbruck einer aphoristisch unlebenbigen machen werbe, muffen die Saretiter ber Vaftoralbriefe gerade als ein unentbehrliches, icon a priori porauszusendes Glieb in der Entwicklung des Chriftenthums in der apostolischen Zeit erscheinen, wegwegen es ihn nicht wenig überrascht babe, baß gerade von mir, ber ich boch die Genesis bes Gnoficismus fo aludlich burchichaut babe, die erften embryonischen Unfabe Diefer munderbaren Erscheinung, wie fie noch in truber Gabrung und ohne icharfe, feste Gestaltung fich in bem Schoof ber chriftlichen Gemeinschaft abaufeben anfangen, fo febr bas ben verfannt werden tonnen. Laffen wir die apriorischen Bors aussetzungen, Die in geschichtlichen Dingen feine große Ems pfeblung find, auf fich beruben (ob fie gur Polung der Mufs gabe, um welche es fich bier handelt, fo nothwendig, und'in einer objectiven Totalanichauung ber Berbaltniffe ber alteften Beit fo begrundet find, wie Br. D. Rothe meint, wird fich obnedieß aus dem Rolgenden von felbft ergeben), fo geftattet fich, wie ich bente, die Lage ber Sache icon burch die guvor gemachten Bemertungen etwas anders, und ber nachgewiesene falice Gebrauch, welchen Br. D. Rothe von den unameis beutigften firchlichen Zeugniffen gemacht bat, burfte auch ber Buverficht, mit welcher berfelbe von feiner Gefammts anschauung ber frubsten chriftlichen Beit aus mein fritisches Berfahren als ein den geschichtlichen Berhaltniffen Gemalt anthuendes, und der objectiven Berechtigung ermangelndes bes trachten ju durfen glaubt, etwas von ihrem Gewicht nehmen. Dr. D. Rothe fimmt mir, mas die fraglichen Grriebren betrifft, wenigstens barin bei, baß fie unverfennbar fomobl eis nen anoftisirenden als judaiftischen Charafter an fich tragen, und halt fogar die Stringeng Diefes Theils meiner Unterfus dung fur gang unabhangig von bem 3mede, fur welchen ich fie angestellt habe. 3ch bin überzeugt, bag fein unbefanges ner Rorider eine andere Unficht von dem Charafter jener Brrlebrer baben fann. Um fo mehr aber erhebt fich gegen Die Boraussetzung, daß icon in fo früher Zeit noch mabrend bes Lebens bes Apostels Paulus anostifirende Errlebrer eine

fo bedeutenbe geschichtliche Existeng gehabt haben, wie wir nach ben Daftoralbriefen annehmen muffen, in ihrer gangen Starte bie Ginmendung, wie fich benn ein folder Gnofficies mus por bem Gnofficismus benten laffe, ba boch bie alteften und bewährteften fircblichen Zeugniffe von feinem andern Onos flicismus wiffen, als bem balb nach bem Unfang bes zweiten Sabrhunberts geschichtlich bervorgetretenen, und fogar ause brudlich erflaren, bag bamale erft bie Sarefen, unter welchen fie vorzugeweise die gnostischen verfteben, ihren Anfang ges nommen haben? Diefes Rathfel geftebe ich mir auf feine Weise lbfen gu tonnen, und je gezwungener und willturlicher bie Auswege find, auf welchen man diese Schwierigfeit zu ums geben fucht, befto mehr tann ich hierin nur eine Anertennung bes großen Gewichts berfelben feben. Denn worin anbers, als hierin, hat es feinen Grund, baß Gr. D. Rothe burch feine Auffaffung jener Zeugniffe bie beiden fo weit aus einans. ber liegenden Zeitmomente, den bes geschichtlichen Anfangs ber Gnofis und den der vorausgesezten Abfaffung der Paftorals briefe, fo viel moglich in Gin biftorifches Continuum gufams, menfließen laffen mochte? Dagu mußte Br. D. Rothe fich entschließen, ba ihm feine Bahrheiteliebe nicht gestattete, bas Snoftifirende in bem Charafter ber Irrlehrer ber Paftorals. briefe gu verfennen. Daß bagegen ein Unberer, welcher nur einen polemischen 3med verfolgt, und nur barauf ausgeht, in dem Beifte der Partei, beren Unbanger er ift, ber wife fenschaftlichen Forschung unter bem machtigen Panier ber Ants toritat in ben Beg zu treten, auch bier ben Biderfpruch vorgieht ,und bas felbft von meinen Gegnern als unlaugbar Buges ftandene wiederum laugnet, ift gang in der Ordnung. Dr. Baumgarten ift, worin ich ibm vollfommen Recht gebe, ber Unficht, bag ein Gnofticismus ante Gnosticos ein fo vages Ding fen und recht geeignet, haltlofe Sppothefen icheinbar gu fius Ben, fo daß mit einer folden Unnahme fo gut wie nichts gewons nen fen (S. 124); er faßt bann aber, worin eben die Saupts biffereng feiner Unficht und ber meinigen bestehen foll, fein Pauptrefultat, wie er es auf ben Gang feiner Unterfuchung

gurudfebend (S. 169) bestimmt, in bem Sat gufammen, baf wir die in Frage ftebenden Errlehrer weder als Onoftifer überbaupt, noch ale judaifirende Gnoftifer ober gnoftische Judais Ben an benten haben. Da er namlich bie wichtige Entbedung gemacht bat, auf welcher bas hauptfachlichfte von ibm gegen mich geltend gemachte Argument beruht, baf Gnofficismus und Sudenthum mit einander in einem feindseligen Gegensat fteben, fo daß in dem Maage, ale jener auffomme, Diefes meiden muffe, und zugleich, wie fo eben bemerkt worden ift, einen Sinofficiemus ante Gnosticos fur ein Unding halt, fo mußte er fich um fo mehr an die judaifirende Seite der fraglichen Brrlebrer bale ten, mas er um fo mehr thun ju muffen glaubte, ba bieber von benen, welche nur auf bas Gnoftifirende gefeben baben, ein mefentliches Moment, das fur die Untersuchung über die Brrlebrer von fo großer Bedeutung fen, wie jene zuerft in bie Alugen fpringenden Bezeichnungen und Ausbrude, gang übers feben worden fen (G. 124). Demungeachtet glaubt auch Br. Baumgarten ein boppeltes Element aus ben Vaftoralbriefen berausgefunden gu haben, nicht blos ein judifches und ffreng gefetliches, fondern auch ein, fo gu fagen, fpeculatives, Das fich in einem über das menschliche Erfenntnifvermb. gen hinausliegenden Gebiet bewege. Da nun aber diefes fperulative Clement nach ber Anficht, die fich einmal Br. Baumgarten von dem Gegenfat zwischen Gnofticismus und Rubenthum gebildet hat, ichlechterdings fein gnoftisches fenn barf, fo tam es, wie er (S. 169) fagt, "baranf an, eine Richtung zu finden und nachzuweisen, welcher jene beide oft befprochene Sauptmerkmale ungweifelbaft gufommen, bages" gen bie bewußte (gnoftifche) Ueberhebung über bas biblifche Judenthum, die uns bisher immer im Wege war, fehlte. Raffen wir aber erft biefe Aufgabe recht ins Auge, fo ift es fast unmöglich, daß wir nicht auf unser Biel gerade losgeben, benn die legte Anforderung nothigt und, fo nahe wie moglich an dem Stamme des Judenthums felbft ju fuchen, und ba trift uns benn balo, fo wie -if der einen Seite eine praftifche Trabition, fo auf der andern eine theoretische enigegen, und beide machen ben Anspruch, orthodox zu seyn. Die theoretische Richtung nun in der judischen Tradition, oder die kabbalistisssche muß die seyn, welche unsere Irrlehrer ergriffen." Wie vortrefflich die Kabbala den gesuchten Anforderungen sowohl in hinsicht der überwiegend theoretischen Richtung, welche allerdings der Kabbala eigen sey, als auch des streng gesetzlichen Judenthums, welches wir doch bei unsern Irrlehrern voraussetzen muffen, im Allgemeinen entspreche, und wie sich bieß nicht minder von einzelnen gegebenen Jugen behaupten lasse, sucht sodann hr. Baumgarten in einigen Andeutungen nachzuweisen.

Rabbaliften alfo, nicht Gnoftiter, find bie Saretiter ber Vaftoralbriefe, das ift ber lichtvolle Gedante, burch welchen Br. Baumgarten auf einmal ein vollig neues Licht über Diefen ichon fo vielfach erbrterten und noch immer fo bunkeln Gegenstand verbreitet. ,Diese Unficht ift feineswege uners bort," fagt er (S. 170), wie wenn er in der Ueberraschung uber einen fo originellen Gedanken wegen beffelben fich ents fouldigen mußte, "auch nicht einmal aus ber neuern Beit. wie man wohl gesagt hat, fondern fie hat alte und zahlreiche Bertreter." Gang gewiß hat fie ihre alten und neuen Bers treter, fonft hatte ja br. Baumgarten aus ben von ihnen gusammengerafften Notigen fich feine eigene teineswegs uns erhorte Unficht nicht gurechtmachen tonnen. Gang befonders scheint die Abhandlung meines verehrten Freundes Dfiander über die colossischen Irrlehrer in ber Tubinger Beitichr. fur Theol. Jahrg. 1834. S. 3. S. 96. f. ein fehr gludlicher Rund fur ihn gemefen gu fenn, welchen er fo viel moglich fich que zueignen wußte. Daber find allerdings bie Rabbaliften ber Glanzpunkt feiner in ber gangen Breite geiftlofer Langmeis ligfeit ihre trivialen Gebanten auseinanderlegenden Schrift. Aber gerade hier ift auch ber Puntt, mo fich am beften bers ausstellt, in welche Rategorie eigentlich Gr. Dichael Baums garten, D. Phil., gebort. Satte er zu ber Arbeit, welcher er fich unterzog, einen andern Beruf mitgebracht, ale benjenis gen, melden ihm die bodmuthige Anmagung und Berdams

mungefucht gab, die er mit ber Partei, beren Organ er ift, gemein bat, fo batte ihm boch auch nach bem gangen Bang, melden er in feiner Schrift nimmt, nothwendig ber Teinesmege unerhorte Gedante auffteigen follen, in welchem Berbaltniß benn die von ihm fo gewaltsam aus ben Daftos ralbriefen binausgewiesenen Gnoftiter und bie von ihm mit dem aleichen Intereffe bereingezogenen Rabbaliften felbft zu einander feben. Satte ibn boch icon ber Reiz einer neuen Gelegenbeit, fein Bermerfungeurtheil über meine Schriften auszu= fprechen, bestimmen follen, in biefe Frage einzugeben, und Die pon mir in meiner Schrift über bie chriftliche Gnofis S. 71 f. gegebene Erorterung Diefes Berhaltniffes nicht unwis berlegt an laffen. Ich tann mich nun gwar freilich, ba bie pon mir gebrauchten Grunde fur ihn jum voraus nichts bemeifen, auf bas Resultat meiner Untersuchung gegen ibn nicht unmittelbar berufen, aber eine andere Auctoritat, auf melde er, fen es aus Abficht ober Bufall, ebenfo menia Rud's ficht genommen bat, tann ich nicht unterlaffen, gegen ibn, ben Mann ber Auctoritat, geltend zu machen. Reander fagt . in feiner genetischen Entwicklung ber vornehmften gnoftische Spfteme S. 225: "Die größte Analogie findet fich gwifchen bem valentinianischen System und bem tabbaliftischen, Dies felben Sauptgedanten tommen in beiden vor, nur find biefe in verschiedene Dichtungen eingefleidet, im Ginzelnen muß man baber bie Bergleichung nicht fuchen." Diese Bermandte ichaft bes gangen Standpunkte fuhrt Deander noch weiter aus, und hebt besonders hervor, daß die Idee von der erften Lebensentwicklung als Entfaltung und Ineinanderwirfen gotte licher Rrafte fich in beiden Spftemen finde, daß es Gin Saupts gebante in beiden fen, daß die Funten bes gottlichen Lebens in die Leere haben binabfallen muffen, damit die verschiedes nen Sufteme ber felbstftandigen Schopfung aus der Evolution und Lauterung diefer gefallenen gottlichen Lebensteime fich bilden follten. Diese Bermandschaft des valentinianischen und tabbaliftifchen Syfteins hat darin ihren Grund, daß überhanpt. wie ich am genannten Orte ju zeigen gefucht babe, ber Gnos

flicismus und bas Spftem ber Rabbala aus einer und berfelben Burgel hervorgewachsen find, nemlich aus berfelben Berbindung fpeculativer, theils aus der platonifchen Philosos phie, theile auch aus ben orientalischen Religionespitemen. geschöpfter Ideen mit ber altteftamentlichen Religionelebre. bie uns in Philo einen fo merkwurdigen Uebergang gu ber chriftlichen Gnofis erblicken lagt, und die nicht blos in Mes appten, und namentlich in Alexandrien, fondern auch anbers marte, mo Juden fich veranlagt faben, über ben engen Rreis bes Judenthums binauszugehen, fattgefunden bat. meinsamen Elemente der Rabbala und der Gnofis bilden eine Grundlage, von welcher aus diefelbe religionephilosophische Unficht fich fowohl gur chriftlichen Gnofis als gur judifchen Rabbala gestalten konnte. Das die Gnofis und die Rabbala Unterscheidende find daber nichts anders als die chriftlichen Ideen, welche jene auf die fo eben angegebene Beife entstans bene fveculative Religions-Philosophie, als fie mit bem Chris ftenthum in Berührung fam, aus bemfelben in fich aufnahm. Mit Recht muß man fich mundern, wie ein Schriftsteller. melder über folche Materien gu fchreiben unternimmt, übers haupt auf bas zwischen ber Rabbala und ber Gnofis fatts findende Berhaltniß feine Rudficht nehmen tonnte. Es ift bief der deutlichfte Beweis ber Dberflachlichkeit ber gur Bes handlung eines folchen Gegenstandes nothigen Renntniffe bes Brn. Baumgarten, und der breiften Unmagung, mit mele der berfelbe über Dinge, welche er nicht verftebt, abzuspres den gewohnt ift. Die hatte ibm, wenn er auch nur einigers maßen gewußt hatte, um was es fich handelt, die die Gnos fis und die Rabbala in eine fo nahe Beziehung zu einander febende, und gerade fur die vorliegende Frage fo wichtige Emanatione-Idee vollig entgeben tonnen? Wie armselig ift bagegen alles, mas er als bas fur feinen 3med Bedeutenofte über die Rabbala hervorzuheben weiß, daß die kindischsten Spielereien mit Buchftaben und Bahlen, die unverdaulichften Dinge neben ben tieffinnigften Bahrheiten und Gentenzen in ihr fich finden, daß mit den Buchftaben, mit dem Alphabet

gar feltfam und abentheuerlich umgegangen worden fen, aber auch die überraschendsten Aufschlusse über ben Unterfchied Det alten Gotteenamen gegeben werben u. f. w. (S. 175 f.). Ueber Die Sauptsache, auf welche es ankommt, über die Unficht, pon welcher aus das Berhaltniß Gottes zur Welt bestimmt wird, erfahrt man nichts. Und boch hatte ichon ber Titel ber von Brn. Baumgarten felbft angeführten und benutten Rlenter'ichen Schrift über Die Datur und ben Urfprung der Emanationelehre bei den Rabbaliften ibn darauf aufmerklam machen follen! Daber ift es nun auch die moblverdiente Schuld eines fo leichtfinnigen und ge= bantenlofen Berfahrens, bag bie gange Argumentation, auf welche Br. Baumgarten feinen Sauptbeweiß gur Biderlegung meiner Schrift über bie. Vaftoralbriefe grundet, in Das gehaltlosefte Gewebe fich felbft aufhebender Behauptungen fich auflost. Geben wir feine Argumentation an, wie argumentirt er benn? "Gnoftifer fonnen die Baretifer ber Paftos ralbriefe nicht fenn, benn bei affen einzelnen Berfchiebenheis ten fommen boch die Gnoftifer alle barin überein, baf fie fich in einem offenen Rampfe gegen bas A. I. befinden. Wir burfen baber vorausseten, bag, wo irgend bas gnoftische Princip fich findet, ba auch der Gegensat gegen bas 21. T. vorhanden fenn muffe. Bon Cerinth ift es ausgemacht, daß er Gnofficiemus mit Judaismus zu verbinden fuchte, und von jeher ift er ben Gnoftitern beigegahlt worden, aber von Cerinth wiffen wir auch, bag er nicht an Gott, ben Schopfer Simmels und der Erde glaubte" (alfo ungeachtet feiner ausgemachten Berbindung von Judaismus und Snofficismus fein judaiffrender, fondern reiner Gnoftiter mar!). "Doch beutlis cher liegt ber Gegensatz gegen bas Judenthum in den Cles mentinen vor, und an Diesem Urtheil barf uns weber bie Pratenfion des reinen Judenthums, noch ber theilweife Begenfat gegen ben Gnofticiemus, noch die Befampfung bes paulinischen Chriftenthums irre machen. Dbaleich bie Cles mentinen hie und da die mosaische Lehre von ber Schopfung bertheidigen, fo fehlt doch viel, daß fie fich zu dem gefunden

und lebendigen Theismus bes A. T. erheben fonnen. Tros alles Scheins eines ftrengen und glaubigen Judenthums ift bet Ginfluß ber Gnofis in ben Clementinen fo machtig gemes fen, daß die Bafis bes Judenthums einer fubjektiven und willführlichen Rritif aufgeopfert ift, und wir gieben aus als Iem diefem den Schluß, daß die Parallele des cerinthischen Spftems, fo wie bas ber Clementinen nicht als bie richtige Lbfung unfere Problems angefeben werden barf (um fo we= niger alfo die Parallele eines Spftems, wie bas valentinia: nische und marcionitische). Be mehr biefe Baretifer ben Unfpruch bes reinen und mahren Judenthums geltend machten, befto bringendere Beranlaffung batte Paulus gehabt, gerade ihren bewußten Abfall von ber alttestamentlichen Bahrheit por Augen gu' ftellen. Wir tonnen baber mit vollem Rechte behaupten, bag Daulus in unfern Briefen feine Arrlehre bes tampfe, die fich in offenem, felbftbewußtem Gegenfat gegen bas mofaifche Gefet und bas A. T. befinde" (G. 152 f.). Das Resultat, wie es br. Baumgarten, ben nachften polemischen 3wed ins Muge fassend, endlich nach ben verschies benfien Abschweifungen und polemischen Diatriben (G. 193) bestimmt, ift baber, "bag eine Borftellung von den Irrlehs rern, welche herr D. Baur vortragt, und auf welche er feine gange Rritif grundet, nur einer fehr oberflachlichen Ginficht in die in den Briefen gegebene Charafteriftit ber Irrlehrer genugen fann, daß es nicht einmal ausreicht, ein irgend wels des judifches Element zu einem gnoftischen bingugunehmen, ba fonft jenes von diefem verschlungen murbe, fondern bag man gu einer Richtung tommen muffe, die mit ber gnoftis fchen geradezu im Gegenfat fich befinde." Diefe antignoftis fche Richtung ift, wie wir wiffen, die tabbaliftische. Da nun aber, wie nachgewiesen worden ift, wie sowohl das oben ans geführte Urtheil Neanders über bas Berhaltniß bes valens tinianischen und tabbaliftischen Systems beweist, als auch die allgemein befannte unläugbare Thatfache, bag ber Rabbala Die Emanatione:Idee ju Grunde liegt, auch die Rabbala in einem offenbaren Begenfat jur altteftamentlichen Religiones

lebre fich befindet, und überhaupt die Rabbaliften und alteften Gnostifer auf derfelben Grundlage fteben, fo muß biefelbe Polemit, welche man von dem Apostel den Gnoftifern gegens über ermartet, bei ihm auch vorausgesest werden, wenn man Die Grriehrer ber Paftoralbriefe als Rabbaliften bezeichnen gu muffen glaubt. Bon bem gefunden und lebendigen Theismus hatten fich fowohl die Rabbaliften als die Gnoftiter in ihren Emanationevorstellungen und in bem von ihnen angenommes nen Gegensat Gottes zur Materie auf die gleiche Beife ent= fernt, und der Apostel mußte daber beiden gegenüber die gleiche Aufforderung haben, das Princip ber alttestamentlichen Res ligionslehre geltend zu machen. Daber ftellt fich ber Arqus mentation bes Brn. Baumgarten bie nicht abzuweisenbe Alternative entgegen: Entweder tonnen die Baretifer der Da= ftoralbriefe auch nicht Rabbaliften fenn, oder wenn fie Rabbaliften fenn tonnen, fo tonnen fie ebenfo gut auch Gnoftiter' fenn. Ronnen fie auch nicht Rabbaliften fenn, fo ift, wenn wir mit Brn. Baumgarten die Unhaltbarfeit aller andern Spothefen vorausseten, in der That gar nicht mehr ju fagen, mas fie benn gemefen fenn follen, und bas Rathfel ber Waftoralbriefe fatt gelbet nur noch untbebarer geworden; tons nen fie aber Rabbaliften fenn, fo tonnen fie unbeschadet ber Argumentation ber Paftoralbriefe gegen biefe Baretiter eben fo aut Gnoftifer fenn. Und mas tonnte benn, fobald einmal bas vorgebliche Saupthinderniß, fie fur Gnoffiter ju halten, badurch entfernt ift, daß es ebenfofehr auch gegen die Rabbaliften gelten mußte, uns bestimmen, in ihnen nicht viels mehr Gnoftiter ju feben als Rabbaliften, ba ja, wie langft anerkannt ift, und auch von andern Gegnern meiner Unficht über die Paftoralbriefe, namentlich Grn. D. Rothe zugeges ben wird, ja von Grn. Baumgarten felbft nicht geläugnet werben fann, indem er ja bie Nachweisbarfeit ber Buge, mit welchen die Baretifer ber Pafforalbriefe characterifirt find. an den Gnoftifern nicht beftreitet, fondern nur bestimmtere Gegenfate in der Polemit bes Apostels vermißt, zwischen biefen Saretitern und ben Gnoftitern bie auffallenofte Uebers

einstimmung stattfindet, und in jedem Ralle eine weit arbs Bere, als fich zwischen ihnen und den Rabbaliften nachweisen lagt? Findet nun aber zwischen diefen Saretifern und den Gnoftikern ein folches Berhaltnif ber Identitat ober gunachft auch nur ber Bermandtichaft fatt, fo find nur zwei Ralle bentbar, entweder muffen wir mit den une hiftorisch befanns. ten Gnoftifern in die Beit des Apoftele binauf, oder mit ben Briefen des Apoftele in die Zeit ber Gnoftifer binabruden. Das Erstere ift nichts anderes, als jener Gnosticismus ante Gnosticos, welchen Gr. Baumgarten icon als ein Unding bezeichnet hat, recht geeignet, haltlose Spothesen scheinbar zu unterftuben. Diefen Ausweg hat er fich alfo felbft abges fcnitten, welcher andere tonnte baber übrig bleiben, ale ber pon mir eingeschlagene, auf welchem man fich die Ueberzeus auna aufgedrungen fieht, daß diefe Briefe nicht früher haben gefdrieben werben tonnen, als nachdem die Erfcheinung, welche fie ju ihrer nothwendigen Borausfetzung haben, ichon au ihrer geschichtlichen Existeng gefommen mar. nicht ein, wie biefem Resultat nach allem, worauf es beruht, auszuweichen ift, wenn wir auch bier blos bei ben Irrlehrern ber Pafforalbriefe fteben bleiben. Bas hat denn Br. Baums garten gegen ihre Identitat mit den Gnoftifern, trop aller Dube, die er fich mit ihrer Beftreitung gab, auch nur mit irgend einem Schein vorzubringen gewußt? Schlagen nicht alle feine Beweife, ehe er fich beffen verfieht, in das gerade Ge= gentheil um? Daß die Urt und Weise ber Polemit gegen biefe Saretiter auf die Gnoftiter jum menigften eben fo gut paft, als auf die Rabbaliften, ift ichon gezeigt. Daß auch ber judaifirende Character Diefer Baretiter fein Grund gegen ibre Identitat mit den Gnoftitern ift, leibet gleichfalls feinen 3meifel, ba ben frn. Baumgarten nur die unglaubliche Dberflächlichkeit feiner Renntniffe glauben laffen fann, Onoflicismus und Indaismus feven einander fo bireft entgegen. gefest, daß, mo ber eine ift, nothwendig ber andere verschluns gen werden miffe. Cerinth bleibt, ungeachtet er Gnoftifer iff doch augleich ein judgiffrender Chrift, wie allgemein an-

ertannt ift; ebenfo find die pfeudoclementinifchen Somilien, fo underkennbar fich in ihnen eine eigene Form ber Onofis barftellt, boch nichts besto weniger ein achtes Erzeugniß bes Sudenthums, ba fie überall auf das Judenthum gurudgeben, und felbft nichte anderes, ale eine bestimmte Form deffelben fenn wollen. Denn nicht darauf tommt es bei der grage, was ifi= bifc ift ober nicht, an, mas etwa Br. Baumgarten bafur ertlart und fur das Befencliche ber altteftamentlichen Relis gion balt, fondern, mas nach feinem hiftorifchen Uriprung bagu gehort, und von benen, die felbft nichts anderes als achte Juden fenn wollten, dazu gerechnet worden ift. nicht blos bei Cerinth und in den Clementinen find die beiden Glemente, das gnoftische und das judaifirende, fo eng verbunden, es ift dieg überhaupt ber gemeinsame Character bes aus dem Judenthum hervorgemachfenen Sauptftamms ber gnoftischen Syfteme, inebefondere auch des valentinianis fchen, wie fowohl von mir ale von Undern auf unbestreits bare Beife nachgewiesen worden ift. Bie verkehrt ift daber bas Berfahren bes Brn. Baumgarten, wenn er mit bem judischen Glement immer wieder bas gnoftische beftreiten gu tonnen meint. Rommen wir aber endlich noch einmal auf feine Rabbaliften gurud, welche er an die Stelle der Gnoftis fer fegen mochte, mabrend boch bie Gnoftifer von Saus aus auch Rabbaliften find, fo tommt es, um bie Saretiter ber Paftoralbriefe geradezu fut Rabbaliften halten gu tonnen. noch auf zweierlei an: 1) auf die Frage, ob überhaupt gu ber Beit, in welcher ber Apostel diese Briefe gefchrieben bas ben mußte, die Rabbaliftit icon fo ausgebildet und verbreis tet mar, wie vorausgefest merben mußte? und 2) ob die Rabbaliften als blofe Rabbaliften mit dem Chriftenthum in eine folde Berührung tommen tonnten, bag wir annehmen tons nen, fie fenen als folche Baretiter, wie fich uns die Errfehrer ber Paftoralbriefe barftellen, vom chriftlichen Standpunft aus bestritten worden? Bas das Erftere betrifft, fo glaube ich amar aus benfelben Grunden, aus welchen ich bie Glemente ber Gnofis ichon in ber, ber Ericeinung bes Chriftenthums

gleichzeitigen Periode auffuchen zu muffen glaube, baß icon damals auch die Elemente der Rabbala porhanden maren: wenn aber an fich icon zwischen dem Borhandenseyn der Elemente und dem wirklichen Bervortreten einer hiftorifchen Erscheinung ein großer Unterschied ift, und aus biefem Grunde ein fo früher Urfprung der Kabbala nach dem Urtfeil febr angesehener Gelehrten auch der neuesten Beit (wie namentlich Giefeler's in ben Theol. Stud. und Rrit. Jahrg. 1830. 2. S. 382 f.) fur febr problematifch gehalten werden muß, fo ift in diefer Sinficht unftreitig die großere Bahricheinlichkeit bas fur, die Rabbaliften fenen auf folche Beife, wie wir es in ben Paftoralbriefen finden, eber fpater als fruber befampft Bas aber den zweiten der obigen Puntte betrifft, morden. fo mußten boch die Rabbaliften, um als chriftliche, d. b. ben Namen des Chriffenthums auf irgend eine Beife fich aneigs nende Baretifer, wie und unlaugbar die Baretifer der Paftos ralbriefe ericbeinen, befampft merben ju tonnen, mit bem Chriftenthum ichon in eine nabere Berührung getommen fenn, fie mußten icon chriftliche Ideen und Grundfage fich angeeignet, und durch die gange Gigenthumlichkeit ihrer Richtung einen bestimmten Ginfluß auf die christliche Rirche erhalten baben. Dieß beißt aber nichts anderes als foviel, fie muße ten aus Rabbaliften icon Gnoftiter geworden fenn, und gwar Gnoftifer in ber Beife, in welcher und die gnoftischen Secs ten ale eine in bas religibfe Leben ber Beit fcon febr bedeus tend eingreifende Erscheinung bald nach dem Unfang bes zweis ten Jahrhunderts entgegentreten. Ift aber bieg ber mahre Stand ber Sache, fo fann es fur ben Unbefangenen feines: megs fo überrafchend fenn, wie Br. Baumgarten, beffen Unbefangenheit wir freilich icon tennen, meint (G. 165), in ben Vaftoralbriefen auch Beziehungen auf Balentinus und Marcion zu finden\*). Die in den Paftoralbriefen thatfachlich

**F**. .

<sup>\*) 3</sup>ch muß es baber wiederholen: Soll nicht allen fonft geltenden Grundfaben ber historischen und grammatischen Interpretation Sohn gesprochen werden, so ift es schlechtin unmöglich, bei einer

vor Augen liegende fehr nahe Beziehung auf die Gnofis als eine geschichtliche Erscheinung wird sich kein Unbefangener mehr hinwegraisonniren lassen konnen, wie ja auch Hr. D.

Stelle, wie 1 Eim. 6, 20., wo von den arredicete the verdarius yrwoows die Rede ift, an etwas anderes zu benten, als an die biftorifc befannte, unter biefem Namen aufgetretene, Onofis mit ibren nicht minder befannten Antithefen. Wie fowach ift, was Br. Baumgarten G. 60. bieruber bemertt! Es duntt ibn, was die allerdings fcmantende Ertlarung der avredeves betreffe, Die meiner Sppothefe einigen Salt geben tonnte, fo murbe fich leichter eine fefte Unficht barüber bilden, wenn man die gunachft liegende Parallele, 2 &im. 2, 15., ju Rathe gieben murbe. Dort werden namlich bie Errlebrer von ihrem Gegenfage gegen bas Evangelium folechthin of avridiarideuevor genannt. Demnach betomme biejenige Ertlarung, die bier benfelben Begenfas annehme, bei weitem ben Borgug, und wir batten fomit nicht die geringfte Beranlaffung, über ben apoftolifden Gefichtefreis binauszugeben. Gin Gegenfaß gegen bas Evangelium find allerbings and jene Antithefen, aber bas ift ja eben ber Unterfchied ber beiden Stellen, daß i Eim. 6, 20. nicht von einem arredearideadas, auch nicht blos von einer avrideois, fondern bestimmt von avredioses, und zwar folder, die fich felbft Gnoftifer nannten, die Rebe ift. Eben biefe Stelle, i Tim. 6, 20., gibt noch ein meites res, febr beachtenswerthes Datum an die Sand, burch die Bergleichung ber icon oben berudfichtigten Stelle aus Begefippus bei Eufebius III, 32., die im griechischen Text fo lautet: de άρα μέχρι των τότε χρόνων παρθένος καθάρα και άδιάφθορος έμεινεν ή εκκλησία, εν άδήλω πε σκότει φωλευόντων είσετι τότε των, εί και τινες ύπηργον, παραφθείρειν έπιγειρώντων τον ύγιη κανόνα τε σωτηρία κηρύγματος. 'Ως δε ό ιερός των 'Αποςύλων γορός διάφορον είλήφει τε βία τέλος, παρεληλύθει τε ή γενεά έχεινη των αυταϊς ακοαϊς της ένθέυ σοφίας έπακθοαι καταξιωμένων, τηνικαύτα της άθευ πλάνης την άρχην ελάμβανεν ή σύσασις διά της των έτεροδιδασκάλων απάτης, οι και, ατε μηδενός έτο των αποςόλων λειπομένε, γυμνή λοιπόν ήδη τη πεφαλή το της άλη-· θείας κηρύγματι την ψευδώνυμον γνώσιν άντικηρύττει» έπεχείρεν. Gewiß muß fich jebem, welcher beibe Stellen vergleicht, bie Uebergeugung aufdringen, daß der eine der beiden Schriftsteller ben

Rothe, bei aller Berschiedenheit feiner Ansicht von ber meis nigen, ben gnostifirenden Charafter dieser Irrlehrer fehr uns befangen anerkennt. Rann hieruber eine allgemeinere Bers

andern vor Augen gehabt babe, und man nimmt daber gemobnlich an, daß bie Stelle bei Begegippus eine Begiebung auf 1 Eim. 6, 20. enthalte. Ift bieß aber mahricheinlich? 3ch habe an einem andern Orte (in meiner Abhandlung über die Chriftuspartei in der torinth. Gemeinde u. f. w. Eub. Beitfchr. fur Theol. 1831. S. 4. G. 171 f.) gezeigt, bag Begefippus gana ben Sag ber Cbioniten gegen den Apostel Paulus theilte, Die in demfelben nur einen falfchen Lebrer faben. Bie lagt fic alfo benten, daß er auf einen paulinischen Brief eine folche Rudficht genommen habe? Ja, wenn wir ben Gegenfat ber Evdsos cowia und der άθεος πλάνη, der άλήθεια und der άπάτη, recht ers magen, und mit dem Gegenfag ber mabren und falfchen Prophes tie in den pfeudoelementinischen Somilien gusammenhalten, fo bestätigt unfere Stelle felbit ben Chionitismus des Begefippus Es findet baber vielmehr bas Umgefehrte ftatt. Richt Seges finnus bat fich auf i Eim. 6, 20. bezogen, fondern ber Berfafe fer biefes Briefs hat das Bert bes Begefippus, wenigftens in ber genannten Stelle, por fich gebabt. Go bat er benn auch fein eregodidaonaleir I, 3. von ben eregodidaonaloi in ber Stelle bes hegesippus genommen, und von dem byings navor to owznois anguywaros den von der Reinheit der Lehre gebrauchten Ausbrud byeairera didarxalia, I, 10. (welcher Ausbrud überhaupt in ben Vaftoralbriefen baufig vorfommt, man vgl. meine Abb. S. Q.). Μαρχιωνιςαί, Καρποκρατιανοί, Οὐαλεντινιανοί, Βασιλείdiavol. Zarooveliavol merden auch fcon von Begefippus bei Eufebius IV, 22. als folche genannt, welche, den Simon an der Spige, von ben fieben jubifden Sarefen aus (womit gang gut gufam= menftimmt, daß auch die Saretifer ber Paftoralbriefe jum Theil als judgifirende geschildert werden) als ψευδύχρισοι, ψευδοπροφήται, ψευδοαπόσολοι, εμέρισαν την ένωσιν της εκκλησίας φθοριμαίοις loroes (ober wie es zuvor beißt, anoais paralais, womit zu vgl. 1 Lim. 1, 6. έξετραπησαν είς ματαιολογίαν) κατά το θεθ και τθ Tores adrs. Will man bier noch mit der Ginmendung tommen, es fev boch gar ju unglanblich, wie der Berfaffer des erften Briefs an Cimotheus in die Beit des Apostele Paulus verlegt haben foll,

ftanbigung nicht mobl fehlen, fo ift ber weitere nachfte Schritt Die Ueberzeugung, daß ein Gnosticismus ante Gnosticos ein volliges Unding, eine leere Riftion ift, burch welche man jes ber gefchichtlichen Bahrheit Sohn fpricht. Bas mußte aus ber Geschichte werden, wenn man, um nur eine gewiffe Uns ficht, welche keineswegs eine absolut fur fich feststebenbe Bahrheit ift, fondern nur von den Borausfetungen abhangt, beren Wahrheit felbit erft gepruft und festgestellt werben muß, nicht aufzugeben, fich erlauben durfte, die Thatfachen der Geschichte beliebig aus einer Zeit in eine andere zu verruden? Es ift daber ichlechthin undentbar, bag es Gnoftiter in dem Umfang und mit bem Character, wie fie und in den Daftos ralbriefen erscheinen, schon zwischen ben Sahren 60 und 70 gegeben habe, aus den nicht zu widerlegenden Grunden, weil nemlich 1) die Geschichte diese Erscheinung erft weit fpater thatfachlich aufweist, weil 2) die glaubwurdigften Schrifts Reller noch überdieß ausdrucklich bezeugen, daß diese Ericheis nung erft damale und nicht ichou fruber hervorgetreten fen \*),

was hegesippus von einer weit spatern Zeit sage, so lofe man vor allem das Rathsel, wie hegesippus mit flaren Worten sagen kann: underos ere rau 'Anosadur deinouers sep die werdu-vruos yrvas aufgetreten, während doch nach den Pastoralbriefen, wenn sie acht sind, eben diese yrvas mit diesem ihrem Namen, also gleichsalls yrpun ry negady, schon zur Zeit des Apostels Paulus aufgetreten seyn mußte.

<sup>\*)</sup> Im Borbeigehen berührt auch hr. Baumgarten (S. 101. Anm.) die bei einigen Kirchenvätern sich sindende Ansicht, daß die apostolische Kirche noch ganz rein von häresen geblieben sep, und sührt außer der Stelle bei Eusebius IV, 22. auch noch aus einem Briese Firmilians an Epprian (in ben Briesen Epprians Ep. 75.) die Stelle an: Ad id, quod Stophanus (der römische Bischof) dixit, quasi apostoli eos, qui ab haeresi veniunt, baptizari prohibuerint — plenissime vos respondistis, neminem tam stultum esse, qui hoc credat apostolos tradidisse, quando etiam ipsas haeresas oonstet execrabiles ao detestandas postea extitisse, glaubt aber bei dieser Ansicht, die nach der Aeußerung Firmizlians ziemlich verbreitet gewesen sepn musse, habe man allein

und weil 3) an fich nichts naturlicher ift, als baff eine Ers fceinung, wie die chriftliche Gnofis ift, fines langeren Beits raums bedurfte, um fich zu ber Gestalt auszubilden, in melder fie une in ben Vaftoralbriefen begegnet. Gind wir nun aber diefem gufolge nicht nur berechtigt, fondern von felbft barauf bingewiesen, bie characteristifchen Buge ber Baretifer ber Vaftoralbriefe aus der Geschichte ber uns befannten Gnos flifer zu erflaren, welches Bebenten follte man fich baraus machen muffen, auch die Spfteme ber Balentinianer und Mars cioniten gur Ertlarung gu Gulfe gu nehmen, wenn biefe ges rade die auffallendsten und am besten paffenden Darallelen barbieten. Dann ift aber auch nichts naturlicher, und ben fonft geltenden Grundfagen ber Interpretation angemeffener, als daß man auch die Polemit bes Berfaffere Diefer Briefe fo viel moglich ale die Untithese zu den Thefen nimmt, welche Die Gegner aufgestellt haben, und Br. Baumgarten gibt nur einen weiteren Beweiß feines Mangels an Bildung in jedem Sinne, wenn er die Ungel meines gangen Beweises in bem unhaltbaren Sate findet, bag fur jede Behauptung in einem mehr polemisch gehaltenen Abschnitte auf Seiten bes Gegnere ber birefte Gegenfat bewußt und ausgesprochen porbanden fenn muffe, und in diefer Beziehung von einer recht nachweislich unfinnigen Unwendung Diefes eregetischen Ranons fpricht (S. 165). Er meint bamit meine Erklatung ber voμοδιδάσκαλοι und bes Sates: καλός ο νόμος. Und boch gibt er, tros des Unfinns, welchen er in meiner Erflarung findet.

auf die gegenwärtigen Jrrlehrer Rudficht genommen! Auf diese Weise ift es freilich sehr leicht, aus den flarften Bengenissen der Geschichte zu machen, was man will. Derselbe Kritister, welcher hier mit solchem Leichtsinn mit bistorischen Beugenissen verfährt, macht mir zum Beweise, wie viele Zeugnisse für die Alechteit der Pastoralbriefe ich vernachläßigt habe (für wellschen Bwed Lardner aus's neue ausgebeutet worden ist), auch den Borwurf, daß ich auf Anspielungen im achten Buche der apostolischen Constitutionen und in der längern Necension der Ignatianischen Briefe teine Rücksicht genommen habe!

felbst zu (S. 53), es fen ja feine Rrage, bag bie Borte malos o vouos gegen Marcioniten gebraucht werden tonnen, wie er ebenfo auch jugibt (G. 50), bag meine Erflarung ber μυθοι, γενεαλογίαι u. f. m. gang annehmbar und einleuchtend fen, und vortrefflich paffe, murden nur jene Ausbrude etwa im Frenaus fteben und nicht in unfern Paftoralbriefen (wie wenn nicht eben bieg bie Frage mare, um welche es fic einzig handelt, auf welche Beit uns jene Ausbrude hinweifen! So wenig weiß unfer Rrititer auch nur, um mas es fich eis gentlich handelt, indem er immer ichon voraussezt, mas doch erft bemiefen werden foll!). Ja, er fieht fich fogar versucht (S. 53), zu ben vouodedaonator nach meiner Erflarung felbft Analogien aus neuerer Beit beigubringen, wo auch diejenigen, welche über Dogmen bin und her reden, und am Ende alle bezweifeln, Unfpruch barauf machen, Dogmatiter gu fenn, und folde, welche alles burch einander wirren, und am Ende alles verwerfen, Rritifer fenn wollen, aber das fenen eben, meint er, Die Zeiten babylonischer Sprachverwirrung, mo nicht mehr bie Sachen, sondern die Rudfichten den Namen geben, Beiten, bergleichen naturlich nur in unfern Tagen, in welchen aus den allerdings, wie es icheint, ben Gingelnen bestimmenden Partei : Rudfichten fein Geheimniß mehr ges macht wird, fruber aber niemals eingetreten find! Gin andes res Beisviel meiner recht nachweislich unfinnigen Anwendung jenes exegetischen Ranons ift aus meiner Abhandlung über ben Brief an die Romer genommen, welche Gr. Baumgars ten gleichfalls in ben Bereich feiner Polemit zu ziehen fur gut gefunden bat. "Wie vielfach," fagt er G. 166, "ift ber paulinische San; ore eder noiror de aure, et un ro loyelouevo zi norvov elvar exelva norvov (Rom. 14, 14.), auch in ber chriftlichen Rirche vertaunt worden! In welchem Rlos fter, in welchen Ginfiedelei batte man nicht nothig gehabt, Diefe Bahrheit zu bebergigen! Ja, welcher Menich, ber es wirklich unternimmt, fein Rleisch zu freuzigen, bat es nicht erfahren, daß fich diefe Sache gar nicht fo von felbft verfteht. Und nun follen alle Monche, Ginfiedler, Abceten, ja alle ftrens

gen Chriften, benen Daulus feinen Spruch mit vollem Recht gurufen tounte, alle biefe follen craffe Dualiften gemefen fenn, follen nicht geglaubt und nicht gewußt haben, daß Gott alls einiger Schopfer und herr himmels und ber Erde fen, und ber Teufel auch nicht ein Staublein ichaffen tonne." Gang gewiß nicht, fo wenig alle biejenigen, die im Dienfte einer gemiffen Bartei fteben und ale blofe Bertzeuge gebraucht. werden, immer auch ein flares Bewuftsenu der eigentlichen Tendeng ihrer Partei haben. Aber weiß denn Dr. Baums garten nicht, baf die Donchegecese wirklich aus ber in ies ner Beit überhaupt fo meit verbreiteten, und in einzelnen Erscheinungen, wie g. B. bem Gnofticismus, nur in boberem Grade und auf besonders characteristische Beise hervorgetres tenen Unficht von dem Gegenfat zwischen Geift und Materie bervorgegangen ift? Dag die fvatern Monche feine Duglis ften maren, ift allerdings febr mabr, aber ebenfo mabr ift auch, baf eine Ericbeinung fortbesteben tann, wenn auch bie Urfache ihrer Erifteng aus bem Bewuftfenn entichwunden ift. daß wir aber, je mehr wir auf ihren Urfprung guruckgeben, um fo mehr auch ein Bewußtfenn der Grunde, die fie hervors riefen, porausseten muffen. Worin foll alfo bas Unfinnige meines Berfahrens bestehen? Br. Baumgarten greift aber bei biefer Gelegenheit meine Abhandlung über ben Romerbrief noch von einer andern Seite an, indem er auf den unbegreiflis den Widerspruch aufmerkfam macht, in welchem er fie mit ber Schrift über die Paftoralbriefe befangen findet. jener Abhandlung namlich, über welche, wie fich von felbit. perfteht, ber Stab ebenfo gebrochen wird, wie über meine aus beren Schriften, follen bie irrigen Chriften zu Rom gewiffen bualiftifc = ascetischen Grundfagen und Lehren zugethan ges wefen fenn, welche im Reime enthielten, mas wir it ben Cles mentinen weiter ausgebildet finden. Dun fen aber. mas ich! an ben in den Paftoralbriefen befampften Grrithrern nachges ' wiefen zu haben glaube, im Wefentlichen gar nichts Underes, benn meder bas Rabelmelen, das man ale etwas den Errlebs rern ber Paftoralbriefe Gigenthumliches bezeichnen mochte,

fen bem Spftem ber Clementinen fremb, noch auch ber bere meintliche Gegensatz gegen bas Gefet. Demnach liege bie Errlebre ber romifchen Chriften, und berjenigen Menfchen, welche in ben Paftoralbriefen betämpft werden, auf berfelben "Run bedente man aber bie Inconfequeng! ben Lextern beißt es, bag fie von ber Rirche, als vollig Beterobore und Unverbefferliche ausgeschloffen werben, und bie Erftern foll Daulus als Bruber begruffen, Die Richtung ber Lextern foll bem apostolischen Zeitalter fo fern liegen, bag fie erft in ber Mitte bes ameiten Sahrhunderts entftanden fenn fann, und die Erftern maren icon in Rom, ale Daus lus fein Schreiben an bie romifche Gemeinde richtete!" Dies fer unbegreifliche Biderfpruch lost fich fur jeden, welcher fole de Erscheinungen beffer gu beuetheilen weiß, als Br. Baums garten, gang einfach burch die boppelte Ermagung, bag an fich icon von bem erften Reim einer gewiffen Erscheinung gu ber wirklichen Erifteng und weiten Berbreitung berfelben, und zwar insbesondere von gewiffen im Leben geltenden prate tifchen Unfichten gu theoretifch ausgebildeten Syftemen, und ju ber bochften Steigerung eines, anfange noch nicht mit bem vollen Bewußtfenn feiner Confequeng aufgefagten, Gegenfages ein febr großer Schritt ift (br. Baumgarten freilich meint, was gleichfalls von feiner tiefen Ginfict in bas Befen ber gnoftischen Syfteme und ihre Genefis zeugt, es tonnen fich in einem Ropf über Nacht viele Rabeleien, Geneglogien und wer weiß, welche Tollheiten, ausspinnen! S. 51), und daß aus demjenigen, mas als Reim in ber romifchen Gemeinde porausgesezt wird, in der Rolge gwar ein Spftem, wie bas ber pfeudoclementinischen Somilien, teineswegs aber ein fols des, wie bas valentinianische und marcionitische ift, bervorgeben tonnte, wie ber Gegenfat beweist, in welchem bas erftere ju den beiden legtern, fomobl in Sinficht ber wood und gerealogias, als auch der bualiftifchen Weltanficht ftebt.

Siemit glaube ich ber mir etwa obliegenden Pflicht, auf eine Schrift von folchem Geift und Gehalt, die mich aufs neue in bie Tenbeng ber Partei, aus beren Schoofe fie bervorging.

flar hineinsehen lagt, bei Gelegenheit soweit Mudsicht zu nehmen, als nothig ift, um an bem haupttheile berselben bie Beschranktheit be. ganzen Standpunkte, die Ungereimtheit so vieler Behauptungen und die vollige Nichtigkeit bes Resulstats barzuthun, mehr als genug gethan zu haben\*).

<sup>\*)</sup> Anderes, worüber mich auszusprechen, die feit meiner Schrift über bie Paftoralbriefe und meiner "abgenothigten Erflarung" in ber evangelischen Rirchenzeitung gegen mich gerichteten Urtitel mir vielfache Beranlaffung geben tonnten, übergebe ich bier abfichtlich, da es hier nicht zur Sache gebort, wie ich auch den Grn. Mich. Baumgarten, Dr. Phil., rubig feines Bege batte gieben laffen, wenn ich nicht aus ber obigen Beranlaffung feiner aus bem Dartei-Interesse eutstandenen Schrift ein gewisses wissenschaftliches Intereffe hatte abgewinnen gu tonnen geglaudt. Dag die evangelifche Rirchenzeitung ihre robe Berteberungefucht auch ferner gegen mich und meine Schriften fortfeben, fo lange es ihr gefällt, ich laffe bem Berausgeber derfelben gerne biefes Recht feiner Individualitat, mag er es in eigener Person ober burch feine anonymen Mitarbeiter ausüben, und werde nie nach bem Beifall beret luftern fenn, für welche eine folde Auctoritat die absolut bestimmende ift. Ueber biefes evangelische Thun und Treiben habe ich mich langft gur Genuge ausgesprochen. Cben fo wenig tummert mich, wenn ein Journal, wie die Jenger allgemeine Literaturzeitung, in der lobpreifenden Recenfion, mit welcher fie die Baumgarten'iche Schrift alebald nach ihrer Ericeinung bem Publifum verfunbigte, die neuere Rritit und Erzeugniffe berfelben, wie meine Schrift über Die Paftoralbriefe, als einen: "Unfug" bezeichnet, und babei bie hoffnung ausfpricht, ich werde nun boch, gleich dem Berfaffer ber Probabilien über bas Evangelium Johannis, meine Unficht wieber gurudnehmen. Ronnten Gegner Diefer Art, bie fich bie Cache, gu beren Bertretern fie fich aufwerfen, fo leicht machen, und bas Ihrige gethan ju haben glauben, wenn fie meinen Argumenten bald bieg bald jenes entgegenfegen, ohne in ben Bufammenhang bes Bangen einzugeben (wie oberflächlich ift befonders die Rrage über bie Beit der Abfaffung der Paftoralbriefe fomohl von Grn. Baum= garten G. 194, ale auch von Andern behandelt worden!), irgend eine Wirtung auf mich haben, fo tonnben fie mich in meiner Uns fict nur bestärfen.

Indem ich mich von Srn. Mich. Baumgarten, Dr. Phil., au Brn. D. Rothe gurudwende, muß ich gleichwohl noch bei bemselben Gegenstande bleiben, da ich bei bem Legtern nun fogleich auf die Behauptung ftoffe, daß mir ja boch auch fo in dem Briefe an die Coloffer ein fo fruber Gnofticismus noch immer gurudbleibe. 3ch tann biefer Ginwendung ihr Scheinbares nicht abfprechen, glaube aber fcon in meiner Abhand= lung über die Paftoralbriefe fie fo beantwortet gu haben, baß ich bier nichts Wefentliches bingugufegen weiß. Man irrt fich fehr, wenn man über ber Aehnlichkeit einiger Buge bie bedeutende Berichiedenheit im Gangen überfighte Gine bemers fenswerthe Berichiedenheit fann ja auch von ben Gegnern meiner Unficht nicht vertannt werden, und felbft Grn. Baum= garten will es icheinen, daß die grubelnde und fabelnde Richtung fich bei ben Grriehrern der Paftoralbriefe noch bes ftimmter ausgebildet, und die Gefahr der Berführung durch Die Brriehrer bedeutender um fich gegriffen habe. Er meint babei freilich, biefe Differeng thue der Identitat burchaus feinen Gintrag; allein es bleibt dieß doch immer von Seiten eines folchen Rritifers ein großes Bugeftanbnig. Deben ben übrigen Berichiedenheiten, die im Allgemeinen auf bas Berbaltnig des in den Chionitismus übergebenden Effaismus gum Gnofticismus gurudzuführen find, bleibt ber Sauvtuntericbied immer dieß, bag, mahrend die Brrlehrer beg Colofferbriefs als etwas locales und Singulares erfcheinen, Die Baretifer ber Paftoralbriefe bagegen fich als ein an mehreren Orten jugleich auftauchendes, gleich einer Rrantheit allgemein um fich greifendes, Uebel charafterifiren. Ueberdief aber muß ich hier wieder an basjenige erinnern, mas ich icon fruber, über bie Rothwendigfeit einer fritischen Rlaffifizirung ber paulinischen Briefe unferes Ranons angebeutet habe. man auch die icon langft von Andern, neueftens befonders in meiner Schrift über die Paftoralbriefe, erhobenen 3meifel gegen die Mechtheit derfelben noch fo leicht niederschlagen gu tonnen meint, und überhaupt von einem Standpunkt aus, auf welchem das Geschaft ber Rritif entweder geradezu als ein Wert

bes Unglaubens ober wenigstens als etwas bochft Ueberfluffis ges ericeint, ber gangen Streitfrage ein fo viel mbglich geringes Gewicht gufchreibt, fo muß boch jeder Unbefangene wenigstens fo viel zugeben, daß, fo wie die Sache einmal fteht, bie Paftoralbriefe mit ben aus außern und innern Gruns ben über jeben Berbacht ber Unachtheit erhabenen, Die gange Individualitat des Upoftels auf eine fo charafteriftifche Beife in fich barftellenden, und zugleich auf die fcbnfte Beife unter fic harmonirenden Sauptbriefen beffelben, b. b. dem Romerbriefe, ben beiben Briefen an bie Rorinthier und bem an bie Galater nicht in Gine Rlaffe gefest werden tonnen, fondern von ihnen burch eine mehr vber minder icharf gezogene Grenzlinie geschieben werden muffen. Go wenig nun auch die in die Mitte gwischen biefe beiden Rlaffen fallenden übrigen fleineren Briefe in dems felben Kalle, wie bie Paftoralbriefe, find, fo tann man fich boch auf ber andern Seite auch nicht bergen, baf fie auch ben genannten Briefen ber erften Rlaffe nicht geradezu in jeder Be-Biehung gleichgestellt werden tonnen, nicht blos, fofern fcon gegen ben einen ober andern biefer Briefe einzelne, noch nicht pbllig befeitigte, 3meifel geaußert worben find, fondern weil überhaupt unter ihnen tein einziger ift, in Unsehung beffen nicht erft noch mehrere Puntte gur Sprache gebracht und ichars fer und grundlicher, als bisher geschehen ift, untersucht werden mußten, ehe man die Aften der Untersuchung ale ichon vollig geichloffen ansehen tann. Go lange aber dief noch nicht ges fchehen ift, tann man fich auch nicht auf ben einen ober anbern diefer Briefe mit berfelben Entschiedenheit, wie bei den querft genannten, als eine abfolut feststebende Auctoritat, bes rufen, fondern muß fich bie Mbglichkeit wenigstens, baß es fich hiemit auch anders verhalte, vorerft noch benten. 36 ipreche bier nur ben einfachen Gindruck aus, welchen die nas bere Ginficht in Die gur Beurtheilung Diefer Sache nothigen Data in mir gurudgelaffen bat, und fo anftbgig ohne 3meifel auch icon eine folche Meußerung fo Bielen fenn wird, fo feft bin ich boch überzeugt, daß die gegenwärtig noch obschmebenbe Rrage über die Daftoralbriefe nur die Gipleitung gu weitern

kritischen Untersuchungen dieser Urt ift, mbgen sie früher ober spater, von mir ober von Anden vorgenommen werden, und bas Resultat, zu welchem sie führen, so ober anders ausfallen.

Geben wir auf ben Anfang unferer Untersuchung gurud, fo foll nach der Unficht bes Brn. D. Rothe das Borbandens fenn und Umfichgreifen der Baretiter ichon in fo fruber Beit bas nachfte und unmittelbarfte Motiv gewesen fenn, bas bie Apostel zur Ginführung bes Episcopats bestimmte. Je unbegrundeter nun die Boraussebung erscheint, besto mehr fehlt es ber auf fie geftuzten Behauptung an einem gureichenden Grunbe, und es muß daber icon in diefer hinficht bezweifelt merden, ob das Bedurfniß ber Ginrichtung einer festgeordneten Berbindung der einzelnen Gemeinden zu einem außern Rirchentorper icon fo febr jum Bewuftfenn gekommen mar, wie Gr. D. Rothe voraussezt. Aber auch felbft unter diefer Borauss fegung tann ich ber bestimmten außern Beranlaffung, welche nach hrn. D. Rothe's Auficht bas icon lange als nothwendig Betrachtete auch als unaufschiebbar ertennen ließ, und fo die Loofung murde, unmittelbar gur That gu fcbreiten, nicht biefelbe Wichtigkeit jufchreiben. Gelbft wenn man vorausfegt, Die Christen haben in ber Berftorung bes jerufalemischen Tems pele nur bie burch Gottes Gericht bewirfte Bertrummerung ber altteftamentlichen Theofratie erblicen tonnen, fo fann boch feineswegs jugegeben werden, daß fie fich auch bamals noch in einem fo naben außern Busammenhang mit der judisch= theofratifchen Gemeinschaft betrachteten, bag fur fie jenes Ereigniß ein auf folche Beife Epoche machendes gewesen mare, wie Su D. Rothe die Sache darftellt. Sochftens tonnte fie eine folche Wichtigkeit fur die jerufalemifchen, durch ihre Un= banglichfeit an bas Judenthum von allen andern Christen fich unterscheidenben Judendriften gehabt haben. Allein Br. D. Rothe fpricht ja felbft nur von Vetrinern und Vaulinern (C. 345), und bemerkt fpaterbin (S. 534) fogar, baß jene palaftinenfifden Judendriften gerade nach dem Ralle Jerufalems und bes Tempels wieder pollig mit bem Rubenthum anfammengewachsen fenen. Bas aber die beiben Darteien ber De-

triner und Pauliner felbst betrifft, fo lagt fich boch gewiß nicht benten, bag bie Legteres fo febr auf jubifchem Grund und Boben ftunden, bag es fur fie erft eines folden Greianiffes bedurfte, um fich ihrer eigentlichen Stellung jum Sudenthum und gur judifchen Gemeinschaft bewußt gu merben. Auf paulinischem Rundament läßt ja aber Sr. D. Rothe wefents lich die neue katholische Rirche erbaut werden (S. 532). bleiben uns alfo noch die Petriner übrig, der eigentlich bellenis ftifche Bestandtheil der judenchriftlichen Gemeinschaft. Bedentt man aber, wie fich nach Apostelgesch. 6. u. 7. fcon Stephas nus über bas Berhaltniß bes alten nationalen Tempel-Cultus jum Chriftenthum ausgesprochen haben muß, fo lagt fich auch in Ansehung ber helleniften nicht annehmen, daß ber endlich erfolgte Rall ber Sauptstadt und bes Tempels eine fo mefents . ·liche Beranderung ihrer bieberigen Auficht bewirft babe. Ueber= baupt alle jene von Brn. D. Rothe angenommenen Rolgen bes burch die Bertrummerung bes Beiligthums bes alten Bunbes nun vollständig und fur immer von Gottes Sand felbft gemachten Riffes fanden in ber Birflichfeit nicht ftatt, fonbern mir finden vielmehr das gerade Gegentheil. Die fo fchwies rig fich anlaffende Ginigung ber Parteien, in welche die Chris ftenheit aus einander ging, namentlich die ber Petriner und Pauliner, war fo wenig, wie Gr. D. Rothe fagt (S. 345), unpergleichlich leichter geworben, daß vielmehr die Entwicklung biefes Gegenfages erft in bie Beit fallt, in welcher er nach Brn. D. Rothe icon wieder verschwunden fenn foll. wie, um von Underem nichts zu fagen, worauf ich mich gegen Brn. D. Rothe nicht berufen tann, der bekannte Sag nicht blos ber palaftinenfischen Cbioniten, fondern auch besfenigen Theile ber romifchen Gemeinde, aus beffen Mitte bie pfeudos elementinischen Somilien herborgingen, gegen ben Apoftel Daulus, fo wie auch alle jene Data beweisen, die ich in mei= ner frabern Abhandlung über Diefen Gegenstand \*) jusammen=

<sup>\*)</sup> Die Chriftuspartei in ber torinthifchen Gemeinde, ber Gegenfat bes petrinifden und paulinifchen Chriftenthunis in ber alteften

gestellt habe, beren Beweiskraft Sr. 1). Rothe boch nicht fchlechthin wird in Abrede gieben tonnen. Gine weit großere Wichtigfeit, als die Fortbauer bes judifchen Tempels, welcher ohnedieß fur den größten Theil der auswarts lebenden Selles niften langft feine alte Bedeutung verloren haben mußte, hatte fur die Judendriften die Frage über Die fortbauernbe Gultige feit bes Befebes und folder Inffitutionen, wie namentlich bie Beschneidung mar. Ueber folde Fragen mußte man vor Allem binmeggefommen fenn, menn unter ben verschiedenen Parteien, in welche fich die Chriften jener Zeit theilten, eine innigere Einigung moglich werden follte. Un folden Momenten bie Entwicklung des Berhaltniffes ber verschiedenen chriftlichen Sauptparteien zu verfolgen, ift eine weit wichtigere Aufgabe, als die Fixirung von Ereigniffen, die zwar beim erften Aublid fehr in die Mugen fallen, aber bei naberer Betrachtung bie innere Wichtigkeit, die man ihnen beilegt, begwegen nicht ba= ben, weil durch fie boch nur außerlich hervortrat, mas an fich fcon lange guvor vorhanden mar. Gerade auf jene Momente aber hat Br. D. Rothe in feiner Untersuchung feine Rudficht genommen.

Dbgleich nun aber nach den bisherigen Erdrterungen bie Berhaltnisse, unter welchen Hr. D. Rothe eine christliche Kirche im eigentlichen Sinne schon in so früher Zeit entstehen läßt, nicht wirklich so stattfanden, wie Hr. D. Rothe vorausssezt, so weiß derselbe gleichwohl eine um dieselbe Zeit vorhansdene, sowilch organisirte Kirche thatsächlich vorzusühren. Er sindet ihre Eristenz in den Ignatianischen Briefen, deren Nechtsbeit zu läugnen, ihm als etwas vollig Unberechtigtes erscheint. Dem Beweise ihrer Nechteit hat Hr. D. Rothe eine eigene Bellage gewidmet. Wir würden aber von der hier vorliegensden Frage zu weit abkommen, wenn wir hier schon in diese Untersuchung näher eingehen wollten. Sie kann auch hier noch gar wohl auf sich beruhen, da mit Hrn. D. Rothe noch ganz

Kirche, ber Apostel Petrus in Rom. Tub, Zeitschr. für Theol. 1831. Oft. 4. S. 61 f.

andere Rragen gu verhandeln find, ebe bie Ignatianifchen Briefe vollends bie legte Entscheidung herbeiführen tonnen. Darauf ift jeboch icon bier aufmertfam zu machen, melde bedeutende Rolle diefe Briefe in der gangen Untersuchung bes Brn. D. Rothe fpielen, und es ift gewiß auch dieß ein chas ratteriftifches Beichen unferer, fur hierarchifche Ideen neuen Muth faffenben, Beit, bag alle jene 3meifel, welche anerkannte Geschichtsforscher langft gegen die Mechtheit Diefer Briefe pors gebracht haben, nun auf einmal wieber vollig ignorirt merben, und bagegen biejenigen, welche biefe Briefe nicht geradezu fur acht halten, ben Borwurf fich gefallen laffen muffen, bag fie ber apostolischen Zeit ihre Quellen entziehen \*). Schon hier aber bringt fich gegen die Buverficht, mit welcher Br. D. Ros the biefe Briefe fur unzweifelhaft acht erklart, und fie fogar ber apostolischen Beit vindiciren zu muffen glaubt, bas gerechte Bedenken auf, bag er fich mit ihnen beufelben Unachronismus. wie mit den in Diefelbe Beit verfegten Baretitern, habe gu Schulden tommen laffen. Lagt man freilich die Berhaltniffe, Die hauptsächlich zur Entstehung ber fatholischen Rirche gufammenwirtten, um eine Reihe von Decennien vorruden, fo barf man auch mit ben Ignatianischen Briefen nicht gurudbleiben, Die allerdings zu ihrer Zeit in den Entwicklungsgang der chrifts lichen Rirche nicht unbebeutend eingegriffen haben; je enger

Diefen Borwurf macht mir Hr. D. Rothe (G. 347) mit ber gewiß febr wahren Bemerkung, daß es nur ein tauschender Gewinn sey, wenn man sich für die frühste nachapostolische Zeit dadurch Quellen verschaffe, daß man sie der apostolischen Zeit selbst entziehe, wie ich thue, wobei nur übersehen ist, daß, um sogleich von einem blos tauschenden Gewinn reden zu können, zuvor im Reinen senn mißte, was eben Gegenstand des Streits ist, nämlich was in die apostolische Zeit gehört oder nicht. Ein tauschender Gewinn ist es aber in jedem Falle, Briefe in die apostolische Zeit zu sehen, welache selbst, wenn sie acht und so alt sind, als sie selbst sowen, nicht vor dem J. 115 geschrieden sehn können, also erst in einer Zeit, in welcher doch gewiß niemand noch die Eristenz eines Apostels angenommen hat.

aber hier bas Gine an bem Andern hangt, besto flarer erhellt bie Unficherbeit und Willfur bes ganzen Berfahrens aus ben fcon in hinsicht ber Saretiter gegebenen Nachweisungen.

Es handelt sich hier demnach zunächft noch um dasjenige, was die Ignatianischen Briefe nach der Ansicht Hrn. D. Rosthe's zu ihrer Boraussetzung haben. In dem Bilde der christlichen Kirche, das uns in ihnen begegnet, sieht Hr. D. Rothe nur die Ideen und Plane in ihrem weitern Umfange verwirklicht, zu deren ursprünglichen Berwirklichung, wie er nachweisen zu konnen glaubt, schon die Apostel selbst die erssten Anstalten getroffen haben. Es fällt sogleich in die Augen, wie viel an diesem Punkte hängt, und von welchem Interesse es daher ist, dem Beweise, welchen Hr. D. Rothe für seinen Hauptsatz zu suhren sucht, daß die in den Ignatianischen Briezfen schon in ihrer vollen Existenz hervortretende christliche Kirche keine andere ist, als die von den Aposteln selbst unz mittelbar beabsichtigte und eingeführte, so genau als möglich zu folgen.

Das erfte ber vier Data, welche Br. D. Rothe fur feine Behauptung beibringt, bag die nach dem 3. 70 noch lebenden Apostel die Beranftaltung gur Organisation einer chriftlichen Rirche getroffen haben, ift eine, wie Br. D. Rothe fagt, noch jenseits bes 3. 70 gurudführende Sage, welche miffen will, baß Paulus zu Rom turg vor feinem Tode, bei feinem Busammentreffen mit bem Petrus, biefem feine Lehre gur Prus fung vorgelegt, und von ihm eine Ertlarung feiner Billigung berfelben erhalten babe. Diefe Sage foll die unter ben Berten Epprians befindliche Schrift eines unbefannten Berfaffers de rebaptismate in folgender Stelle enthalten: Est adulterini hujus, immo internecini baptismatis si qui alius auctor, tum etiam quidam ab eisdem ipsis haereticis propter hunc eundem errorem confictus liber, qui inscribitur Petri (oder wie die Banbichrift nach Baluge bat: Pauli) praedicatio. In quo libro contra omnes scripturas et de peccato proprio confitentem invenies Christum, qui solus omnino nihil deliquit, et ad accipiendum Joannis baptisma paene invitum a matre pia Ma-

ria esse compulsum, item cum baptizaretur, ignem super aquam esse visum, quod in evangelio nullo est scriptum, et post tanta tempora Petrum et Paulum, post conlationem evangelii in Hierusalem et mutuam cogitationem et altercationem, et rerum agendarum dispositionem, postremo in Urbe, quasi tunc primum, invicem sibi esse cognitos, et quaedam alia hujuscemodi absurde et turpiter conficta, quae omnia in illum librum invenies congesta. Ich habe die Stelle absichtlich vollftandiger ange= führt, ale Gr. D. Rothe, welcher mehrere gur Charafteriftif ber Schrift Dienenbe Gabe weggelaffen bat, Die um fo mehr ju ber Frage berechtigen, welchen Werth überhaupt eine fo offenbar unbiftorifde Schrift zur Begrundung eines biftorifden Sages haben tonne. Seben wir aber auch über ben apofry: phischen Inhalt hinmeg, und nehmen vorerft auch an dem Bufammentreffen des Vetrus und Vaulus in Rom feinen Unftoff. wo wird denn auch nur mit Giner Splbe gefagt, mas Sr. D. Rothe ale die Sauptfache in Diefer Stelle finden will? Sas gen bein die fraglichen Borte etwas anderes, als nur bieß: ungeachtet ber mahren Geschichte zufolge Petrus und Paulus lanaft in vielfache Berührung mit einander gefommen feven, laffe fie ber Berfaffer Diefer Schrift boch erft in Rom mit einanber befannt werden? Wo ift benn hier auch nur die entferntefte Undeutung davon, bag Paulus feine Lehre bem Petrus gur Drufung vorgelegt, und Petrus fie gebilligt habe, und gwar für ben 3med ber Organisation ber chriftlichen Rirche? Schon bief ift bie offenbarfte biftorifche Fiction, und nun nehme man bas weitere, jedenfalls problematische Borgeben, daß Petrus in Rom gemefen fen, und zwar zu gleicher Beit mit Daulus, und die baran fich anschließende Combination, "daß boch einers feite eine Reife bes Petrus nach Rom unter ben bamaligen Umftanden wirklich nur bann begreiflich erscheine, wenn fie burch einen gang bestimmten und burch eine ine Große und Sanze gebende Beziehung wichtigen 3med motivirt murbe, andrerfeits aber die bamaligen außern Berhaltniffe ber Chris Renbeit ibre befonders einflufreichen gubrer febr naturlich gu einem Bufammenwirfen nach einem bestimmt verabredeten ge=

meinsamen Plan und Grundsatz auffordern mußten" (S. 355), wo ist denn hier irgend ein Punkt, auf welchem man mit festem Fuß auftreten kann? Daß in einem solchen Zusammenshang die Anwesenheit des Petrus zu Rom und sein bortiger Martyrertod auch nach allen Beweisen des Gegentheils immer noch als eine geschichtlich feststehende Thatsache betrachtet wird, ist ganz in der Ordnung, "zumal nachdem Eredner sie so glucklich vertheidigt hat, in seiner Einleit. in das N. I. L. 628-630, vgl. S. 318 f. und besonders in seiner Rescension der Meyerhoff schen Schrift (Einleit. in die petrin. Schriften) in der Hall. Allg. Lit. Zeit. 1836. Juli, Nr. 124. S. 370-375. Bergl. auch Bleef in den Theol. Stud. und Krit. 1836. H. 4. S. 1061 f."\*)

<sup>\*)</sup> Es tann nicht ohne Intereffe fenn, diefe gludliche Bertheibigung ber angeblichen Thatfache etwas naber angufeben. Die von Eufebius combinirten Data, von welchen ich, wie fr. D. Credner meint, hatte audgeben follen, find nach der von ihm in der genannten Recenfion G. 378 f. gegebenen Bufammenftellung folgen: be; 1) Simon ber Magier ift nach Juftin und Jrenaus in Rom gemefen, R. G. a., 13. 14. 2) Petrus ift in Rom gemefen mit Marcus, denn unter Babplon, mo Petrus feinen Brief fdrieb, 1 Petr. 5, 13., ift das beidnifche Rom gu verfteben, Guf. 2, 15. 5) Marcus, beffen Abhangigfeit von Betrus auch Davias bezeugt, hat nach Clemeris von Alex. bei Lebzeiten bes Petrus gefchrieben, Euf. 6, 14. - 3, 3q. - 1, 15. 4) Rach einer firchlichen Sage ift Detrus mit Ginion, dem Magier, in Rom aufammengetroffen, Guf. 2 14. - Es tem nun barauf an, ju ermitteln, in melde Beit biefes Bufammentreffen fallt, und bief ift von Eufebius auf folgende Beije ge ichehen: 5) Rach Juftin bem Martvrer ift Simon, -"bet Magier, unter Claudius nach Rom gefommen, Guf. 2, 13. 6) Marcus gilt ale der Stifter der chriftlichen Gemeinde in Ales ranbrien, mobin er fein gefdriebenes Evangellum mitbrachte. Philo mar in Rom von Petrus für das Chriftenthum gewonnen worden, Guf. 2, 16,"17. Run mar Philo zweimal in Rom, und feine ameite Unweferibeit fallt in bas britte Jahr ber Regierung bes Clanbine, ober das 3. 43 n. Chr., mobin fle / Eufebine gugleich mit der Abfaffullg des Evangeliums des Marcus in feinem Chros

So verhalt es fich mit dem erften ber vier Data. Und nun das zweite: Eusebius erzählt (R. G. III, 11.), nach dem

nicon gefest. Gr. D. Eredner gibt zu, daß diese Combination und die auf fie gegrundete Berechnung falfch ift, meint aber doch, baß nicht alle einzelnen Glieber ber Combination falfc fepen. Richtig an und fur fich tonnen der ste, 3te, 4te der aufgezählten Sabe fenn. Bas nun die Unmefenheit bes Simon in Rom betrifft, um bie es fich junachft bandelt, fo gibt Gr. D. Creduer gleichfalls gu, baf ber aus ber Infdrift bei Juftin Apol. I, 26. genommene Beweis falfch fev, es bleibt alfo nur noch die in den pfeudo-clementinifden Schriften und den apostolischen Conftitutio: nen 6, g. enthaltene Ungabe. Belden hiftorifden Werth fann aber eine Angabe haben, welche, wie dieß boch auch bei ber alteften der in diefe Rlaffe geborenden Schriften der Rall ift. den pfeudo : clementinifden Somilien, in eine gange Reibe notorifc falfcher Angaben verfiechten ift, wer burgt denn bafur, daß un= ter fo vielem Ralfchen gerabe biefes Gine mahr ift? Dber tann-Br. D. Credner im Ernfte glanben, in bem Gingigen, mas er noch beigubringen weiß, eine folde Burgfcaft gu geben, namlich in folgendem Schluß: Die apostolischen Constitutionen berichten 6, a. von Simon, er habe in Rom durch die Luft fliegen wollen; Leute, die durch die Luft fliegen wollten, gehorten im Alterthum bod ju ben Geltenheiten, nun ergablt aber auch Gueton Vita Ner. c. 12. gang Mehnliches von einem unter Dere verungludten Berfuch biefer Urt, alfo muß ber Magier Simon, alfo auch ber Apoftel Petrus, unter Nero in Rom gewesen feyn. Das ift dems nach die bier boch recht eigentlich in die Luft gebaute hiftorische Grundlage, in Begiebung auf welche Gr. D. Erebner mich bebeschuldigt, bag ich, weil ich nicht benfelben Weg mit ibm betres ten babe, gleich anfangs auf einen Irrmeg gerathen fen. Bei bem Beugniß des romifden Clemens urgirt Gr. D. Erebner, obne in meine Grunde naber einzugeben, bas Gine: ba Clemens gewußt babe, daß Detrus als Martyrer geftorben fep, fo babe er nothwendig auch wiffen muffen, wo, und ba er den Ort bes Martprerthums bei feinen Lefern als allgemein befannt voranbfebe, fo tonne er nur Rom gewefen feyn, Allein bieg ift und bleibt felbft im beften galle eine blofe Moglichfeit, die an fich fur die Rrage, um die es fich bier handelt, gar nichts beweist. Da nun

Martyrertod des Jatobus und der unmittelbar darauf erfolge ten Eroberung Jerufalems haben fich, einer Sage gufolge, bie

Sr. D. Eredner fouft nichts mehr geltend ju machen gewußt bat, als die oben ermabnte Praedicatio Petri ober Pauli, auf die fic auch Lactantius Instit. div. IV. 21, berufen babe, fo meiß ich in der That nicht, wie eine folche Beweisführung bas Lob einer gludliden Bertheidigung einer geschichtliden Thatface verdienen foll. Um wenigsten aber batte ich mich von Brn. D. Eredner ber Befduldigung verfeben gu muffen geglaubt, meine Unterfudung über bie Unmefenheit bes Apoftels Detrus in Rom fer nur ans einem falfden protestantifden Intereffe gefloffen, indem er Einl, in bas D. T. I. S. 628 den Bunfd nicht unterdruden fann. "es mochten wenigstens die Protestanten von folder Diatettit in Behandlung der Geschichte fich ferne halten. Der achte Protestantismus, burd die Gefdichte fart und ewia, werde nie eine Thatface beftreiten, die alle biftorifde Babrideinlichteit fur fic babe, biente fie gleich ben Segnern gur machtigften Stube." Wer Undern eine folche Lebre ju geben fic berufen fuhlt, follte doch vor Allem beffere biftorifche Beweife an geben im Stande fenn, als bieß bier ber Rall ift, bamit es nicht icheint, die moralifche Lebre foll die Stelle bes biftorifden Beweises vertreten. Auch S. 371 ber genannten Rec. bat fich Gr. D. Eredner gar gu febr an blofe Rebenfachen, die bier teine weitere Rudficht verdienen, gehalten, und gleichwohl behauptet, fcon badurch meiner gangen Beweisführung die bistorische Grundlage genommen ju baben, in welcher Beziehung, ich nur auf meine frubere Abbandlung verweisen tann. - Gebr besonnen bat fich Br. D. Bleet a. a. D. über biefe Frage ansgefprochen, und wenn auch nicht bie Bahrfceinlichfeit, boch bie Moglichfeit einer Erdichtung augegeben. Bie febr wird aber die Moglichkeit jur Babriceinlichkeit, wenn man auch bas unläugbare, icon in fo früher Beit vorhandene Partei-Intereffe ber Petriner und Pauliner in die Bagichale legt. Bulegt bemertt fr. D. Bleet noch: Benn freilich bas requa rie diowas von Rom ober Italien, gemeint mare, fo murbe man Grund haben, mit mir aus der Stelle einen indireften Beweis gegen eine Anmefenheit bes Petrus in blefer Gegenb ju entuchmen, aber jene Anffaffung der Borte des ju Rom fdreibenden Clemens fen unftatthaft. Bu allem bemjenigen, was ich fcon fruber aber

bamals noch lebenden Apostel und Junger bes herrn überalls ber an einem bestimmten Orte eingefunden, jugleich mit ben Bermandten des herrn, deren auch noch mehrere am Leben maren, und alle gusanmen fich barüber berathen, mer ber Nachfolge Des Jatobus fur wurdig gu achten fen, und ein= ftimmig alle den Symeon, den Sohn des Klopas, deffen auch die evangelischen Schriften ermabnen, fur murdig des dortis gen Bifchofoftubles erflart, ba er, wie man fagt, ein Beiter bes Erlbfere mar. Nach Degefippus fen namlich Rlovas ein Bruder Josephs gemefen. Gufebius theilt dieß aus: brudlich ale bloge Sage mit (loyog xareyet). Sr. D. Ros the aber glaubt, fo gut wie gewiß annehmen zu durfen, daß Die Quelle berfelben Begefippus mar. Man fonnte da= gegen einwenden, daß, wenn Eufebius nur fur die am Schluffe über Rlopas mitgetheilte Notig ben Begefippus als feinen Gemabremann nennt, er bas Borangebenbe vielmebr aus einer andern Quelle gefcopft baben muffe. Demunges achtet glaube auch ich, bag Gufebius auch diefe Ergablung aus Degefippus genommen bat, nur mit einer nabern Bes ftimmung, die bier nicht ohne Wichtigfeit ift. Wenn Gr. D. Rothe in Betreff ber Stelle III, 11. befondere beachtenewerth finder, daß Gufebins in der Stelle III, 19. gleichfalls mit

biese Worte, zulezt in' meiner Schrift über die Pastoralbriese S. 64 f. bemerkt habe, setze ich hier nur noch bingu, daß mir alle Schwierigkeiten, welche die von mir gegebene Erklarung etwa noch haben mag, am einfachten gehoden zu werden scheinen, wenn man doois, nicht von dem Ort der doois, oder vom Occident, sondern von dem Act der doois, dem occidere felbst versteht (was ja nur die ursprüngliche Bedeutung von doois ist), jedoch zugleich eine Beziehung auf die gewöhntiche Bedeutung Occident annimmt. Die Worte waren daber so zu nehmen: als er an das Biel seines Untergehens, an dewerendinungsoccidendi im Occident, in Italien und Rom, gekommen war (wie auch Ignatius Epaal Rom. c. 2. von einem se gedogwar sied doos und dovar and noose war in Beziehung auf Rom, den Ort seines Markprertodes, spricht), schied er aus der Welt.

her formet manette merene unte teretet, termer her anmurbe teine Margapere ite ime itte ichtag ubereine inmedentlich mater its men Greift te Gree aufte Chriefen er gier time feamitie, das a branter i. 21111 ber berifernterming bei einer Briefe ming in bemet me frage un aggum enn grotet is it gemigferens bar reifenen einer mehren menten in bere Dies binter und the incomer around and the first this term of the conune siefe wen ab. une Augerbur ne fin ne ine ibre baar ertait fart für mier bemt Boliaues fenung beid ite Mittenmemere be Briger ale begreicht, mire Commune de Indistiluante Encaptua von die a de ge recen, berem e in für ibigent bie be, bie binne biffige begand mane and explained to mer if wern fragil me, mit man fann aner nich mit Ing. I. Sone die fe banf jan imm Ein beind its Bine Muegunge funte bei Me TOTAL TER STATE OF THE PARTY OF THE STATE OF mebr an be fierer be Fenerigund eite, men b mit Steiner ibm mit teter former tett, werb, belieb weifer und ind niem Bied aben bill. Guben derbeit werfen die Immar er martimm Greikt eine met wir einer Bebreit is. Er in Sie ger famment be John fpaus reit bie Ruire affer of 1990 is that an in the Burt of the death Pernahrengann, beiden nir für fe babn, ab im Aise Since under mil fi um mitter und In. I. Arbeite eine filt beit der er bereifigtett und man nicht beiter Sing the unit range unit unit recent Belle I. A. Burne mit ner weller den nas nie die Stelle dereicht ment in the art is a number of the Seale of the Ro meie buite beiter bag iner bie Innlei Infinites au Do semination by Lude new ar Emphane he Chocones hammer feiner Gode von die Gereite geleicher im we state his fathbus un Summer une Michael ein sient uien. falem: Der Hemeinde gemähn werden. Alleie In de Arbeite the file of the forestering is it are all amounts mu den Existics dengent Cope giander gefandere fi

fie ja aber, wie wir icon wiffen, nach Bru. D. Rothe's Ans fict, als ein biftorifder Bericht bes Degefippus), fo murs be es gewiß febr nabe liegen (welcher Schluß!), einem fole den Convent der Apostel und der apostolischen Manner einen noch weiter gebenden 3med zuzuschreiben, neben bemienigen, melden Gufebius ihm beimift, feineswegs aber etma als ben ausschließlichen, ober überhaupt auch nur ausbrudlich als ben eigentlichen. Und ficher mare, wenn man fich bieß erlaubt, bann die naturlichfte Unnahme bie, ber eigentliche 3wed ber Berfammlung fen gewesen, in Beziehung auf bie nunmehr durch die außern Umftande unaufschiebbares Bedurfs niß gewordene Grundung einer Rirche und Ginfubrung einer Rirchenverfaffung Magregeln zu berathen und Beranftaltuns gen zu treffen. Dieß murbe unter ber obigen Borausfegung befihalb um fo mabuicheinlicher fenn, weil biefer Convent auss brudlich auch einen Bifchof bestellt haben foll, und zwar ges rabe benienigen Mann, ben man mit großer Babricheinlichs feit fur ben erften eigentlich fo ju nennenden Bifchof von Berufalem balt, - weil er mithin gerade ben Schritt gethan baben foll, burch ben eben, wie mir weiter unten feben mers ben, eine chriftliche Rirche und Rirchenverfaffung ju Stanbe tam. Es mare bann gang in ber Ordnung gemefen, bag man mit ber Ginfetung eines Bifchofe fur Die jerufalemifche Ges meinbe begann, benn unftreitig mar es bochft angemeffen, daß auch die Stiftung ber Rirche, eben fo wie die der chrifts lichen Gemeinden, von Jerusalem ausging." Bas alfo Eus febius mit flaren Borten als ben 3med jenes apoftolifchen Convents angibt, foll nicht ber ausbrudlich von ihm anges gebene eigentliche 3med gemefen fenn. Bober miffen wir benn aber überhaupt von einem 3med jenes Convents, als eben nur aus ben Borten bes Gufebins? Dit welchem Recht fann baber, mas Gufebius wirklich gefagt bat, als bloffer Rebengmed, und was er nicht gesagt hat, als Saupts amed angesehen werben? Eusebius lagt aber nicht einmal Raum für bie Boraussehung eines andern möglichen 3med's neben bem von ibm angegebenen, fonbern er folieft burch

bie bestimmte Ungabe bes eigentlichen 3meds bie Borauss febung eines andern aus. Der eigentliche Zweck bes Convents mar nach Eufebius, ben Symeon al Bermandten bes herrn (avequer, as pe quoi, pepovora to swrfigos) gum Nachfolger Des Satobus (ber ja bekanntlich ber adelmos zu zugle mar) zu mahlen. Diefer 3weck ift, wenn man bedenkt, wie fehr die jerusalemische Gemeinde an jenen Bermandtschaftes verhaltniffen mit Befu bing (wegwegen auch die von Gufes bius ergablte Sage bie Apostel und übrigen Junger ausbrucks .. lich mit ben noos yeves nara oapna të nupis zusammentome men laft), ein fo volltommen genugender, baf man fich gar nicht veranlaft feben tann, nach einem weitern zu fragen. Br. D. Rothe aber lagt nun benfelben Symeon nicht blos als ben erften Bifchof ber jerufalemifchen Gemeinde, fondern augleich auch als ben erften Bifchof, burch welchen überhaupt . ber Episcopat in die christliche Rirche eingeführt morden fen. gewählt werden. Wenn hier wirklich ber Anfang mit ber Einführung einer fo gang am Episcopat bangenden Rirchens verfaffung gemacht worden mare, fo follte boch hier wenigstens auch nur der fur die Rirche fo wichtig geworbene und fo bes geichnende Rame enloxones gebraucht fenn. Allein es ift von feinem enloxonog, feinem Episcopat, fondern nur von ber διαδοχή Ίακώβε, einem θρόνος της αυτόθι παροικίας bie Rebe. Alfo gerade ber Rame, ber allein bas neu Gingus führende bezeichnet hatte, wird nicht gebraucht, fondern es ftebt bafur vielmehr ein nur die Kortbauer bes icon bisber Bestehenden bezeichnender Ausbruck. Burde aber Symeon nicht ausbrudlich als Bischof eingesest, fo fann er auch nicht ber erfte Bifchof weber ber jerufalemischen Gemeinbe, noch ber chriftlichen Rirche überhaupt gewesen fenn. Daß Symeon bieß nicht mar, fagt Gufebius nicht etwa nur in ber frage lichen Stelle nicht, fondern es ift überhaupt die Behauptung, bag man Symeon mit großer Bahricheinlichfeit fur ben ere ften eigentlich fo zu nennenden Bifchof von Jerufalem halte, eine auffallend faliche, allen Beugniffen widerftreitenbe. Dicht nur wird Symeon fowohl von Eufebius (man val. III, 22. 62.

IV, 22.), ale auch fonst (wie z. B. Apost. Constit. VII, 46.) deuregog enlouonogigenannt, fondern auch ichon von Safobus ausbrudlich gefage, bag er ber erfte Bifchof von Jerufalem gemesen sen (φ προς των αποςόλων ο της έπισκοπης της έν Ιεροσολύμοις έγκεγείριςο θρόνος, Euf. H, 23.). Die fraglis de Stelle beweist bemnach fur ben 3med, fur welchen fie von Brn. D. Rothe benugt wird, ichlechthin nichts, vielmehr bas gerade Gegentheil, felbft wenn man jenen angeblichen apostolischen Convent ale historische Thatsache voraussext. Gleichwohl gibt es bei den alteften Schriftstellern der chriftlis den Rirche ein Zengniß, in welchem ausbrudlich von der Ginfebung bes Episcopats fur bie aufferhalb Berufalem porhandenen chriftlichen Gemeinden nach der gangen Bichtigkeit ber Sache die Rede ift, und es muß befremden, daß Sr. D. Rothe hier, wo er gang barauf ausgeht, diefer Sache nachs Buforichen und hiezu bienende Data aufzusuchen, barauf feine Rudficht genommen hat. In den pfeudoclementinifchen Somilien (Hom. III, 60. f.) ordinirt Petrus den Bachaus in Cas farea ale erften Bifchof, und fpricht fich babei über die Bes beutung und Bestimmung des Episcopats fehr ausführlich und nachdrudlich aus. Ich überfebe nicht, daß Gr. D. Rothe in einem andern Busammenhang (G. 489 f.) auf diesen Punkt gu reben fommt, muß mir aber gleichwohl ichon bier die Fras ge erlauben, aus welchem Grunde, wenn man einmal folchen Beugniffen, wie die fo eben besprochene Sage bei Gufebius ober Begefippus ift, fo bereitwilligen Glauben ichentt, bie historischen Angaben ber Clementinen nicht denselben Anspruch auf hiftorische Glaubmurdigkeit verdienen? Gie lauten boch . gang historisch, wollen nicht blos eine unbestimmte und uns beburgte Sage, fondern eine factifche Gefchichte geben, und es ift an fich fein Grund vorhanden, ihre Glaubwurdigkeit in 3meifel zu ziehen, wohl aber hat man, diese vorausgesezt, ben bedeutenden Bortleil, daß man das, mas man fucht, in fie nicht erft hineinlegen barf, fondern es flar und unzweis bentig gegeben findet. Bas berechtigt alfo, frage ich bier blos vorlaufig, ein folches gang jur Gache gehoriges Beugniß bier, wo der rechte Ort bafur mare, vollig unbeachtet gu laffen?

Das britte Datum, ju welchem Br. D. Rothe (S. 361) fortgebt, ift eine in ben von Pfaff entdecten und berauss gegebenen Fragmenten bes Brenaus enthaltene Stelle, in wels der von deurepar deurageig rav 'Anosolwe bie Rebe ift. Br. D. Rothe verbirgt fich bas Schwierige und Unfichere der Entzifferung Diefer Borte nicht, zweifelt aber nicht an ber Richtigfeit folgender Erflarung : Frenaus unterscheibe ameierlei Gattungen avolbolifter Berordnungen und Inftitus tionen. Die nowrat deurateie feven die Anordnungen, wels de Die Apostel sogleich von dem Beginn ihrer eigenthumlichen apostolischen Thatigfeit an getroffen haben, bei ber Grundung chriftlicher Gemeinden, und ber Reftstellung einer chriftlichen Gemeindeverfaffung, Anordnungen, die wir größtentheils aus ber Apostelgeschichte und ben neutestamentlichen Briefen fens nen lernen, bei ben deurepat dearagete fonne man bann nur an folche Ginrichtungen benten, welche von ben Aposteln in einer fpatern Periode ihrer Wirksamfeit ausgiengen. gegen ift vorerft zu erinnern, bag icon ber fritische Zweifel, ob biefe Pfaff'ichen Fragmente wirklich einem Werke bes Frenaus angehoren, durch die Bemerkungen des Brn. D. Ros the, besonders in Binficht der das Citat aus bem Sebraers brief betreffenden grage, nicht als volltommen erledigt anges feben werden fann, und ebendeffmegen fowohl die Erflarung bes fraglichen Ausbrucks, als auch bas in ber Stelle enthals tene Moment um fo zweifelhafter bleibt. Gegen wir aber auch bie von Brn. D. Rothe angenommene Erflarung voraus, fo fragt fich nun erft, mas benn fur ben 3med, fur welchen bie Stelle beigezogen wird, aus ihr folge? Es ift ja nur von deurepar dearagers bie Rede, welchen zufolge man miffe, baß ber herr ein neues Opfer im neuen Bunde errichtet habe, nach dem Ausspruch bes Propheten Malachias, welche Beziehung haben bemnach die deutepar dearagers auf die Bers faffung ber Rirche und zwar speciell die Ginfahrung bes Episs copats? Allein Br. D. Rothe fest nun porque, bag man überhaupt an apoftolische Ginrichtungen einer fpatern Beit gu benten habe, und ba nun bas nowras und bas deureems fich

bier ausbrudlich gegenüberfieben, fo muffe biefe fpatere Beris obe eine fich bestimmt und scharf burch ein wirklich Epoche machendes und characteriftisches Moment von ber frubern abscheidende fenn. Frage man nun, mo biefe, die apostolische Beit in zwei eigenthumlich verschiedene Perioden abscheidende, Grenglinie laufe, fo gebe es ja innerhalb jenes gangen Beits abichnitts nur Gine wirklich Epoche machende Begebenheit, Die Stiftung ber eigentlich fo gu nennenden Rirche. Gie aber fcneide auch bie anfangliche Geftalt ber chriftlichen Gemein= schaft auf bas icharffte und ploglichfte ab, eine characteriftifc Woher wiffen wir benn aber, bag bie neue bervorrufend. Stiftung einer eigentlichen Rirche eine innerhalb ber apos ftolischen Zeit fo Epoche machende Begebenheit ift? Ift bieß nicht eben ber Sat, melder bier erft bewiesen werden foll? Daß die Apostel fcon felbft bie erften Unstalten gur formlis den Organisation ber chriftlichen Rirche getroffen haben, ift ja ber Sauptfat, welchen Br. D. Rothe neben den andern Data auch burch bie deurepar dearafees beweisen will, wie fann demnach geradezu angenommen werden, daß biefe deuregat dearafetg feine andern Anordnungen gewesen fenn tons nen, als folche, die fich auf die formliche Stiftung ber Rirche bezogen, zumal ba in der Stelle felbft etwas genannt ift, mas fich gerade barauf nicht bezieht? Gine in der That vollig uns logische Argumentationsweise! Endlich fann fogar nicht eine mal dieß zugegeben werden, daß unter den deurepas dearagees Ginrichtungen einer fpatern Epoche zu verfteben find. In Diefem Rall wurden fie nicht deuregas, fondern ugegas beigen. Die deurepar dearagerg tonnen nur Ginrichtungen ober Anordnungen ameiter Ordnung fenn, in eine zweite Claffe gehorende (in demfels ben Ginne, wie man 3. B. von protocanonischen und deuteros canonischen Schriften spricht). Ich will mich in eine weitere Erbrterung einer Stelle, welche mir die Wichtigfeit, die ihr fr. D. Rothe beilegt, feineswegs ju haben icheint, nicht einlaffen; foll ich aber eine Bermuthung außern, fo mbchte ich bei ben deurepas deuragees an bie Bedeutung erinnern, in welcher bas Wort debrepwas von ber jubifchen Tradition ges

braucht wird (man vergl. z. B. die apost. Conftit. I, 6. und Cotelier zu dieser Stelle), und hiesem zufolge unter den deuzeque rau Anosolow dearaisers die apostolische Tradition im Unterschied von den apostolischen Schriften verstehen, wozu auch das damit verbundene napanoluven (ot rau deuz. rau An. dear. nappnoluvnirs isaas, red Kupeov u. s. w.) ganz past.

Endlich ift uns noch bas vierte Datum übrig, bas Br. D. Rothe in folgender Stelle des romischen Clemens Ep. 1. ad Cor. c. 44. findet: Kal ol 'Anosolo: ήμων έγνωσαν δια τε · Kuple hun' Ingë Xoigë, ore tois tal të oronaros the έπισκοπής. Δια ταύτην δη την αίτιαν, πρόγκωσιν είληφότες redeiur, naregnaur rug mooeignuevus (d. h. Presbuteren und Diafonen), xal perago enevoune dedwxager, onws ear normθασιν, διαδέξωνται έτεροι δεδοκιμασμένοι ανδρες την λειτυρgiar aurar. Mit ber fleinlichtsten Genauigfeit preft br. D. Rothe in einer bochft weitschweifigen, von G. 874-392. fortlanfenden, Erbrterung jedes Bort biefer Stelle, um ben legtern Gaten ben Ginn gu geben: "Und nachmals haben fie ( die Avostel ) eine testamentarische Berfigung getroffen. auf daß, wenn fie (bie Avostel) gestorben maren, andere bes währte Manner in ihrem Umte succediren follten." Es ift nemlich hier darauf abgesehen, die leungyla ber Rachfolger ber Avostel als ein mit dem Avostolat volligeidentisches Umt. b. h. ale ben Episcopat, nachzuweisen. Rur biefen 3med argumentirt nun Br. D. Rothe (benn auch bier muß die Bes weisstelle erft mit Sulfe einer funftlichen Argumentation ihre Beweistraft erhalten) im Befentlichen fo: Clemens will geigen, wie die Apostel Bortehrungen gegen 3miftigfeiten ent το ονόματος της έπισχοπης zu treffen gefucht haben. Um diefem Uebel vorzubeugen, haben die Apostel felbst die Gemeinde . Borfteber ernannt. Rur bie Butunft aber habe bas Uebet gewiß nur bann reprimirt werden fonnen, wenn es auch nach dem Tode der Apostel nicht an Mannern fehlte, die mit berfetben Plenipoteng, wie die Apoftel, Gemeindes Borfteber bestellten. Solche Beranffaltungen muffen bemnach

bie Apostel noch getroffen baben, vermoge welcher nach ihrem Tode ihr eigenthumlicher Beruf und ihre eigenthumliche Bollmacht auf andere geeignete Manner als ihre Nachfolger übers gienge. Um biefen Sinn in der Stelle gu finden, wird unter anderem bemerkt, es fen nicht zu überfeben, daß es nicht beiße: ra's leer. aurar, fondern ron leer. aurar, mas vers erbt werden foll, werbe alfo ale Gin Umt angegeben, nicht als eine Mehrheit von Memtern - Die folibarifche Ginheit bes Apostolate. Ferner wird gesagt, bie bas Umt ber Apo= ftel überkommenden andpeg dedouppaopenat werden im meitern Berfolg ber Stelle naber ale elloyeuge andges characterifirt. bie elloyepar aber fenen, wie c. 57., wo er zo noipvio bas bei ftebe, die in die Beerde Chrifti Gingerechneten, fo im Busammenhang unferer Stelle die fur die Bermaltung des apostolischen Umte, b. b. fur bas Regiment ber Rirche recht= maßig verordneten Perfonen, wie dieß gang evident werbe burch ben Beifat Eregas, ber ausbrudlich auch die Apostel in bie Rategorie ber eddoreuge ardges ftelle. In bem Ginne, in welchem bie Apostel es maren, fenen mithin auch bie Spatern, die ihr Umt übertamen, die Bifchbfe, ellopipos, b. h. rechtmäßig gur Sandhabung berfelben Leitung ber chriftlichen Gemeinschaft verordnet. Was endlich noch ben eigen= ften Ausbruck ber Stelle betrifft, perago enevopen dedwnage, fo glaubt Gr. D. Rothe das fo rathfelhafte Wort eneroun, einer Andeutung bei hefpchine gufolge, welcher enlequos burch nangavouos ertlart, in ber Bedeutung Testament, testamen= starifche Berfugung, nehmen ju muffen, wodurch fomit bas gesuchte Resultat ber Stelle in ber Inftitution bes Episcopats, als ber fpatern testamentarifden Unordnung ber Upoftel, ju feiner Bollenbung tommt. Wie augenblicklich ift es aber auch wieder um bas taum gewonnene fcbne Refultat geschehen, sobald man nur bei ber gewohnlichen Interpretas tion ber oben angeführten Borte bleibt, und biefer gufolge als Subject in xoiundaow und autar nicht die Apostel, fondern bie moorionueinus, d. h. bie Presbyteren und Diakonen annimmt. Dann wird ja nichts weiter gefagt, als bag bie

Apostel bafur geforgt haben, bag es immer Borfteber bet chriftlichen Rirche, und gwar Presbyteren und Diaconen, gebe, und von allen jenen hohen Begriffen eines mit dem Apostolat identischen Eviscovats, welche Br. D. Rothe bineintragt, bleibt feine Spur gurud. Deffmegen bietet er aber auch feinen gangen Scharffinn auf, um diefe recipirte Interpretation ale eine reine Unmbalichfeit barguftellen. Grammatifc feven zwar beide Interpretationen gulagig, aber diefe Alternative verschwinde, sobald man den fraglichen Sat in feinem Bufammenhang mit bem Borbergebenden fowohl, ale mit bem Machfolgenden ins Auge faffe. Unmittelbar nach bemfelben fen von einer doppelten Gattung von Gemeindebeamten die Rete, theile von folden, die von den Aposteln felbft, theils von folden, welche nachmale, nach ber Beit ber Apostel, von andern andaeg eddorepos ins Umt eingefegt morden fenen. Da nun diefer Sat an den porbergebenden burch er angeschloffen fen, fo muffen wir vorausfegen, daß in diefem eine folde doppelte Beije ber Bestellung ber Gemeindebeamten, ein Mal durch die Avostel selbst, bas andere Dal burch ans bere, aber bagu mobiberechtigte Personen ermabnt fen. fen aber nur bei der von Brn. D. Rothe gegebenen Erflarung der Kall. Denn nur bei ihr fen bavon die Rede, wie querft bie Apostel felbst Gemeindebeamten angestellt, und wie fie nachmals Beranftaltungen getroffen, um nach ihrem Tobe ibre eigenthumliche Umtevollmacht, alfo bier namentlich in Betreff ber Befetung ber Gemeindeamter, in gultiger Beife auf andere bewährte Manner übergeben gu laffen. Bei ber gewöhnlichen Erklarung aber lefen wir zwar bavon, wie bie Gemeindebeamten zuerft von den Aposteln felbft feven einges fest worben, allein von Berfonen, Die nach bem Tobe ber Apostel gur Ernennung folder Beamten berechtigt gemesen' fenen, horen wir fein Bort, fondern nur daß bie Apoftel eine Berordnung gegeben, daß nach bem Tode ber von ihnen perfoulich angestellten andere bewahrte Manner bas Umt ber= felben überkommen follten. Beiche vergebliche Mube hat fich Br. D. Rothe auch bier gemacht, und wie einfach und

naturlich legt fich ber Sinn ber fraglichen Worte bar, fobalb man nur nicht ben Borfat zu ihnen mitbringt, eine vorauss bestimmte Ibee um jeden Preis in ihnen gu finden! fann Grn. D. Rothe gar wohl zugeben, bag bas Subject in bem obigen zoeundwoer die Apostel find, folgt aber baraus, mas feineswegs nothwendig ift, wie Sr. D. Rothe bei feiner fo umffandlichen Erwägung aller moglichen Ralle gleichwohl überseben bat, daß auch die Worte zne deurunglan aurun auf fie als Subject geben? Unftreitig will Clemens fagen: Um Bwift iber bie Borfteberschaft, oder überhaupt einen Buftand ber Unordnung und Anarchie, die vorauszusehende nothwens bige Folge bes Mangels eines bestimmten Regiments, ju verbuten, haben die Apostel Presbyteren und Diakonen aufgestellt, weil aber badurch nur fur die Beit einer Generation gesorgt mar, b. h. nur folange entweder die von den Aposteln einges featen Borfteber lebten, oder die Apoftel felbft, fofern fie, folange fie lebten, die zuerft aufgestellten immer wieder durch neugemablte erfegen konnten (es erhellt von felbit, baß es bei diefer Auffaffung im Grunde vollig indifferent mirb, ob man zu noiun 9woer als Subject anosoloi ober nooisonueroi annimmt), gaben fie in der Folge gur Ergangung ber querft von ihnen getroffenen Maabregel (um alfo nicht blos fur die Gegenwart, fondern auch fur die Butunft burch etwas fort= bauerndes ju forgen, diefer einfache Begriff ber Fortbauer liegt in dem von Sr. D. Rothe gleichfalls bin und ber gebrebten Perfect dedanaat), die noch hingutommende gefetliche Beftimmung \*), daß andere bemabrte Manner als Nachfolger

<sup>\*)</sup> Hieraus ergiebt sich auch die grammatische Erllärung des von hrn. D. Nothe für so verzweiselt ertlärten Wortes διανομή ganz einsach von selbst. Es ist seiner Bedeutung nach soviel als das bekannte Wort επινομίς, was zu den Gesehen noch hinzugezgeben wird, nur ist es hier nach ber Analogie anderer gleichfalls von der Form des Perfectum abzuleitender Substantive ahn-licher Bedeutung (wie z. B. διαταγή, διδαχή, εντολή, επισυσπή u. s. v.) nit der Eudung —η gebildet. An testamentarische

(bieß liegt in deadefwerae), und zwar nach bem Bufammens bang offenbar ale Nachfolger ber. von den Aposteln guerft Aufgestellten, ihr Umt, eben bas Umt ber querft Aufgestellten, übernehmen. Bas fann flarer und einfacher fenn, ale bies fer Sinn der Borte, und wo liegt benn, wenn fie fo genoms men werben, in ihnen auch nur eine Undeutung von einer pon ben Aposteln beabsichtigten Plenipoteng bes Apostolats, im Episcopat? Der follen wir nicht blos eine Undeutung, fondern ben unmittelbarften Beweis dafur, bag boch nur bas Lettere der eigentliche Ginn der Worte ift, barin feben, baß es rnv leirupylar auror heißt, und nicht rag leirupylag auzor, benn "Ein Umt ift es nun allerdings, wenn ber Beruf, ben einzelnen Gemeinden Presbyteren und Diaconen gu beftellen, bamit gemeint ift, bagegen ift es handgreiflich eine Mehrheit von Alemtern, wenn barunter die Memter ber (von ben Aposteln eingesezten) vielen Presbyteren und Diaconen (ichon eine 3weiheit auch im Allgemeinen!) in ben vielen einzelnen Gemeinden verftanden werden" (G. 587)? Diefes Sandgreifliche widerlegt fich boch gar zu leicht. Gerade weil ber Sauptgebante ber gangen Stelle Die Ibee bes Ginen Rirs cheuregimente ift, faßt Clemens bas boppelte Umt ber Dress byteren und Diaconen und die Memter ber fammtlichen eine gelnen Presbyteren und Diaconen in bem Ginen Begriff ber dereogia zusammen, wie er ja auch unmittelbar vorher in Beziehung auf Dieselbe Gache von ber enconon fpricht. Br. D. Rothe fommt noch mit ber hauptinftang: "Bar bich (daß es immer bemahrte Manner gur Ruhrung bes Rirchenregiments gebe) ber gange Inhalt ber apostolischen Berordnung, mas half fie bam? Denn daß die Nachfolger ber erften Presbyteren und Diaconen wieder bewährte' Manner fenn follten, das verftand fich freilich von felbft. Aber mer follte denn nun diefe bewährten Manner auswählen? Dars auf eben tam alles an. Sollte etwa die Gemeinde felbft fie

Dispositionen und alles andere, mas fr. D. Rothe in bem Borte finden will, ift baber auch nicht entfernt ju benten.

mablen? Nun dann war der eges eben Thur und Thor gebffnet. Diefer tonnte ichlechterdinge nur bann vorgebeugt werden, wenn es auch nach bem Tode ber Apoftel Perfonen gab, die mit derfelben Bollmacht, vermoge welcher die Apoftel die erften Gemeindebeamten einsexten, ben Gemeinden mit einer unablehnbaren Auctoritat Borfteber beftellen tonnten" (G. 383). Das heißt mit andern Worten: es fehlt in bem Gage: καὶ μεταξυ έπινομην δεδώκασι noch die nabere Bestimmung, wem die Apostel diese eneroun gegeben, oder gur Ausführung übergeben haben? Bem anders tonuten fie fie aber gegeben haben, ale eben ben mpeoguregos und dia-2000. Die mit der Rubrung des Rirchenregiments beauftragt maren? Diefe alfo follten nicht blos felbit das Rirchenregis ment fuhren, fondern auch dafur forgen, daß fie immer ans bere bemahrte Manner ju ihren Nachfolgern haben. Dieß war felbft ein Theil des Rirchenregiments der jedesmaligen Presbyteren und Diaconen. Bie wenn aber ber Schrifts fteller felbft jeden bieruber etwa noch ftattfindenden 3meifel batte beben wollen, fahrt er ja unmittelbar fo fort: zeg de παταςαθέντας υπ' έκείνων (των 'Αποςολων) ή μεταξυ υφ' έτέρων έλλογίμων ανδρών, συνευδοκησάσης της έκκλησίας πάσης, μαί λειτυργήσαντας αμέμπτως τῷ ποιμνίω τῦ Χριςᾶ - τάτυς ε δικαίως τομίζομεν αποβαλέσθαι της λειτυργίας. Wet tonnen diese von der exxlyola unterschiedenen ardoes elloyewoe fenn, ale die Beamten ber Gemeinde, die Presbyteren und Diaconen, welche bemnach auch barin an die Stelle ber Apoftel treten follten, bag fie andere Gemeindebeamten aufftellten? Bas bleibt bemnach, wenn die Stelle quch nach unferer Erflarung über bas von Brn. D. Rothe Bermifte Die gemunichte Ausfunft giebt, noch ber Unterschied gwifchen feiner und unferer Unficht? Rur bieß, daß fie von einem Episcopat in dem Sinne, in welchem es Gr. D. Rothe bier von ben Aposteln felbst eingesest finden will, auch nicht Gin Bort enthalt, alfo gerade basjenige, wofür es Dr. D. Rothe ale viertes Sauptdatum aufuhrt, nicht beweist. Sie gibt aber nicht nur ben von Grn. D. Rothe gefuchten Bes

meis nicht, fondern bas Merkwurdigfte an ber Sache ift, bas fie das gerade Gegentheil beweist. Bas Sr. D. Rothe beweifen will, ift ja ber Cat: die Apostel baben ben Episs kopat in bem bestimmten Sinn, in welchem er in ber Rolge bas über bem Diaconat und Presbyteriat ftebende bochfte firche liche Umt mar, eingefegt, und zwar mit einer acht apostolischen Plenipotenz, einer für die Gemeinden unablehnbaren Auctoritat. Allein es ift in der Stelle des Clemens auf teine Beile von einem enlononos, fondern nur von Presbyteren und Diaconen, und feiner andern enernonn, ale einer mit bem Umte ber Presbyteren und Diaconen identischen, Die Rede, und fo wenig foll nach bem Sinne ber Stelle ber von ben mpeopurepos fic absondernde und über fie fich ftellende enioxonog eingeführt werden, daß fie vielmehr gerade bas in die Sande ber moes-Burepor und draxoror gelegte Umt die Apostel als bleibende Institution fanctioniren lagt. Bon einer apostolischen, auf ben enloxonog übergetragenen, Plenipoteng aber und einer fur Die Gemeinden unablehnbaren Auctoritat ift fo menig die Rede. baß im Gegentheil fogar ausbrudlich bie Mitwirfung ber gefammten Gemeinde als mefentliches Erforderniß bei ber Aufftellung der Gemeindebeamten hervorgehoben mird (oureudoυησάσης της ευκλησίας πάσης). Ja, br. D. Rothe führt ja eben diefe, wie er fagt, mit ben neutestamentlichen Daten gang übereinstimmende Stelle megen ber guvor bemerkten Borte jum Beweis dafur an, daß die Apostel niemals in ihrem eis. genen Namen gehandelt, und bas Recht ber Gemeinden auf Die Mitwirfung bei allen, fie betreffenden, Angelegenbeiten auf das Bestimmtefte anerkannt haben (G. 151). Und bier foll nun biefelbe Stelle bas Gegentheil beweifen, daß bie Apoftel einen enioxonog mit einer, die Mitwirfung ber Gemeinden vollig ausschließenden, Amterollmacht eingesext haben. Diefe ans Unglaubliche grenzende Inconfequenz icheint Arn. D. Rothe bod noch felbft beigegangen zu fenn, und ibn bes ftimmt zu haben, um den Gindruck feiner fconen Beweisfuhrung fich und Unbern durch eine folche Mebenfache fo menig als moglid, fibren zu laffen, wenigstens in einer Anmertung

(S. 583) fic, auffallend genug, auf folgende Beife bieraber auszusprechen: "Es ftebt freilich in offenem Biderspruch mit bem oben S. 148-153 Gefagten, wenn wir bier immer betos nen, daß die erften chriftlichen Gemeindebeamten von ben Aposteln selbst, und bas vermbae ihrer eigenthumlichen avos ftolifden Dachtvolltommenbeit, bestellt worden feven. Allein Diefer Widerspruch triffe nicht uns, fondern ben Elemens. benn nicht in unferm, fondern in feinem Sinne raifonniren mir bier. Dem Clemens aber ift bei diefer Belegenheit begege net, mas den alten Rirchenlehrern fast immer widerfahren ift, er bat die Unficht und die Ordnung feiner Beit auch auf die, in beiden Begiehungen gang abweichende frubere apostolische Beit übergetragen. Gleichwohl icheint ibn ein Gefühl Diefes Anadronismus angewandelt ju haben, denn mit dem Bufas συνευδοκησώσης της έκκλησίας πάσης lentt er ein menia ein. Clemens bat alfo, dieß ift das hauptmoment, bie Unficht und Ordnung feiner Beit in die fruhere übergetragen. 2Bas ift benn aben die Unficht und Ordnung der Zeit bes Clemens? Dichts andres als eben ber Episcopat mit ber eigenthumlis den apostolischen Dachtvollfommenheit, mit welcher er von ben Aposteln noch vor ihrem Tode eingefegt worden fenn foll. Ind mober miffen wir, daß ein folder Episcopat eingefeat morben ift? Eben bief ift es, mas hier als bas Evoche Das dende ber legten Beit ber Apostel bewiesen werden foll. Wenn nun aber jugleich jugegeben werben muß, von etwas Epoche Machenbem diefer Urt werde eigentlich bei Clemens nichts gefagt, er tenne feinen folchen Unterfchied ber Beiten, rebe von der einen Zeit wie von der andern, fo liegt ja barin bas offene Geftandniß, daß die Stelle nicht beweist, wofur fie als Bemeisftelle gebraucht werben foll. Es tann aber nicht einmal ber Bahrheit gemäß gefagt werden. Clemens habe bie Anficht und die Ordnung feiner Zeit auf die gang abweichende frabere apostolische Zeit übergetragen. Denn in Diesem Falle mafte ja Clemens bie Apostel ben Episcopat nicht erft am Ende ihrer Birtfamteit, fonbern gleich anfangs, ichon bamals, ale fie bie erften Gemeinbebeamten einfegten, einfeten laffen.

Allein Br. D. Rothe bat ja nicht nur fruher, fo lange er noch nicht bas Intereffe hatte, den Episcopat in feinem Ginne als eine apostolische Institution nachzuweisen, gang unbefangen bie fraglichen Borte συνευδοκησάσης της έκκλησίας, in wels den nun Clemens von feinem Anadronismus wieder eins lenten foll, ale Beweis bafur angeführt, daß damale ber Episcopat im fpatern Ginn noch nicht vorhanden mar, fons bern er nimmt auch noch bei ber Erflarung der oben anges führten Sauptstelle c. 44. an, baß die Worte: anosoloe naresnoar res mooeionuerus, von der Aufftellung der mit den πρεσβύτεροι noch identischen έπίσχοποι und der διάχονοι zu verfteben find. Ift alfo bier ein angeblicher Anachronismus. ober eine Uebertragung aus der einen Zeit in die andere, fo besteht fie vielmehr barin, baß Clemens auch noch von ber fpatern Beit eben fo rebet, wie von ber frabern, wie bieß auch ber Augenschein lehrt, aber nicht in Folge eines Unachronis. mus redet er fo, fondern aus dem einfachen Grunde, weil auch fpater noch biefelbe Berfaffung ber Rirche mar, wie frus ber, und von allem bemjenigen, mas fr. D. Rothe über feinen Episcopat bei Clemens finden will, auch nicht bas Geringste enthalten ift. Co mbge er benn, nachbem er bie Borte bes Clemens lange genug einer fo willfurlichen Dpes ration unterworfen hat, am Ende nicht auch noch die Ungereche tigfeit begeben, ben handgreiflichen Widerspruch, in melden er fich mit fich felbft verwidelt bat, bem guten Rirchenvater aufzuburden. Behalte er ibn gang fur fich, benn nur ibn trifft er, nicht ben Clemens; nur in feinem eigenen Ginne, nicht in dem des Clemens, hat er hier alfo raisonnirt, und nur ibm, nicht bem alten Rirchenlehrer, auf welchen er bier feine Schuld abzuladen gar zu geneigt ift, ift bier begegnet, was freilich einem denkenden Schriftsteller nicht fo leicht bes gegnen follte.

Das sind also die vier Quadersteine, auf welchen Sr. D. Rothe den von ihm entworfenen Plan der Construction der christlichen Kirche zur Ausführung bringt. Mit Zuversicht darf man behaupten, mußten wir und mit solchen Materialien die

Entfiehung ber thriftlichen Kirche construiren, so miste fie und ein ewiges Rathsel bleiben. Der Kern ber ganzen Arsgumentation bes Hrn. D. Rothe ist schon burch die bieber gegen ihn geführten Beweise völlig zersprengt, und es lohnt sich eigentlich kaum noch der Mühe, den Trümmern, in welche von diesem Mittelpunkt aus das Ganze aus einander fährt, noch weiter nachzugehen. Allein die Kühnheit des Hrn. D. Rothe, und die Zuversicht, mit welcher er alles Mögliche thatsächlich beweisen zu können sich zutraut, ist zu originell, und kommt zugleich den hierarchischen Interessen, die von versschiedenen Seiten her Ausere Zeit bewegen, zu günstig entges gen, als daß ein so charakteristisches Werk nicht eine weitere ernste Prüfung verdiente, so viele Geduld auch dazu nothig ist, über einem so unerfreusichen Geschäft nicht zu ermüden.

Raum ift es Brn. Rothe nach feiner Beife gelungen, ben Episcopat in dem fpatern fatholischen Sinne als eine unmittelbare Inftitution ber Apostel nachgewiesen zu haben, fo feben wir ibn im beften Bertrauen auf feine gute Sache raichen Schrittes ichon auf bas weitere Biel losgeben, ben Episcopat in der gangen boben Bedeutung, in welcher er in ben Ignatianischen Briefen auftritt, als bas von ben Upos fteln mit dem bestimmteften Bewuftfeyn beabsichtigte und eins geleitete Bert barguftellen. Die Janatianischen Briefe, beren glanzende Geftalt, wie man wohl fieht, Br. D. Rothe icon von Anfang an im Muge bat, find nun die breite Bafis, auf melder die Conftruction bes Brn. D. Rothe fuhn und rafc fortichreitet, und wenn ber Episcopat an fich icon bas uns mittelbare Bert ber Apostel ift, fo muffen nun auch bie Ignatianischen Briefe, beren Episcopat ja nur die concretere Realifirung ber icon von den Aposteln felbft ine Leben ges rufenen Ibee ift, ber apostolischen Zeit fo nabe ale moglich geruckt werben. Es ift baber bie bestimmtefte Behauptung bes Brn. D. Rothe, daß biefe Briefe icon in Die nachfte Beit nach dem Bingang ber Apostel ju fegen find, und es ift nach feiner Unficht nur Muthwille, durch die vollig unbereche tigte Laugnung ihrer Aechtheit fich die geschichtlichen Data, ans welchen die Entstehung ber chriftlichen Rirche zu confirmis ren ift, verfummern zu wollen.

Man tonnte dem Brn. D. Rothe die Mechtheit der Ige" natianischen Briefe, b. h. ihre Entstehung zu Unfang bes zweis ten Jahrhunderts jugeben, ohne bag hieraus folgen murde, Die Apostel haben an der Ginführung des Episcopats, jumal bes Ignatianifden, den naben und unmittelbaren Untheil ges habt, welchen er ihnen juschreibt. Indeß ift allerdinge, je naber diefe Briefe an das apostolische Zeitalter hinaufgerudt werden, auch die Boraussetzung um fo mahrscheinlicher, baß Die in ihnen enthaltene Berfaffung ber Rirche einen ber apos, ftolifden Beit entsprechenden Charafter an fich tragen merbe. Daber haben alle, welche die hierarchische Tendeng, die bies fen Briefen in alter und neuer Beit fo viele Freunde erwors . ben hat, weder fur chriftlich noch fur apostolisch halten tons nen, ein febr naturliches Intereffe, über die Frage megen ibs res Urfprunge nicht fo leicht hinmegzugeben, und wenn nun aufe neue die Pratenfion gemacht wird, fie geradezu ale ein achtes Erzeugniß ber gunachft an bas apostolische Beitalter grengenden Beriode ju nehmen, bie alten Grunde gegen ibre, Unachtheit in Erinnerung zu bringen und fo viel moglich mit neuen zu verftarten. Gleichwohl ift es bier nicht einmal nbs thig, in diefe Untersuchung in ihrem gangen Umfange eingus geben; ber Beweis ihres fpatern Urfprunge laft fich auf eis nem eben fo einfachen als zur Sache gehorenden Wege fubs Baren fie eine achte Schrift bes Ignatius, welcher ber erfte Bifchof von Untiochien gewesen fenn foll, fo mußten fie mit geringer Differeng in Diefelbe Beit mit bem erften Briefe bes rbmifden Clemens an die forinthifche Gemeinde fallen, und unter Diefer Borausfetung ift gewiß nichts mit großerer Wahrscheinlichkeit zu erwarten, als daß wir in diefen beiden einander gur Seite ftebenden Dentmalern jener Beit, gurud. gelaffen von apostolischen Mannern, in deren Bande die Upos ftel auf gleiche Beife ihr legtes Bermachtniß an Die chriftlis che Rirche niedergelegt haben mußten, auch daffelbe Bild ber Birchlichen Berfaffung finden. Ift aber biefes Bild ein wes

fentlich verschiedenes, und zwar in ber Beife, baf bie Sanae tianischen Briefe Buge einer Berfaffung enthalten, welche wir zwar in ber Rolge in der Rirche finden, von welcher fich uns aber noch nichts in bem Briefe bes romifchen Clemens zeigt, fo ift hieraus ber fichere Schluß zu ziehen, bag jene angeblichen Briefe des Ignatius fpatern Urfprunge find. Daß Diese Unficht gang ber Ratur ber Sache gemäß ift, wird wohl niemand bestreiten tonnen; es fragt fich baber nur, ob fich folde Mertmale einer wesentlichen Berichiebenheit ber firche lichen Berfaffung, wie fie in den genannten Schriften por und liegt, aufweisen laffen. Bas nun zuerft die vorgeblichen Briefe des Ignatius betrifft, fo ift allgemein anerkannt, und von Brn. D. Rothe felbft auf's Rlarfte in's Licht gefest, baß ber Episcopat in bem Sinne, in welchem er feitdem das Les bensprincip der katholischen Rirche geworden ift, als das Dr. gan der firchlichen Ginheit, die Grundidee ift, um welche fich alle biefe Briefe bewegen, und daß alle andern 3wede, welche ber Berfaffer Diefer Briefe hatte, wie namentlich ber ber Barnung vor der von Seiten der Saretifer brobenden Gefahr der Berführung, und der der Ermahnung gur gegens feitigen Ginigkeit, in legter Begiebung immer mieder dem Saupt= gwed der bringenden Aufforderung jum engsten Sichanichlies Ben an den Bifchof und die mit ihm ungertrennlich verbuns benen Presbyteren und Diakonen, gur gemiffenhafteften Unters werfung unter feine Auctoritat, untergeordnet werden. Es ift nicht überfluffig, bier einige ber beweifenoften Stellen aus ber Darftellung des Brn. D. Rothe (G. 449 - 482) hervors gubeben. Die bobe Bedeutung, welche ber Bischof in diesen Briefen hat, erhellt vor Allem baraus, daß die Gemeinschaft bes einzelnen Christen mit ber Rirche einzig nur von feiner Berbindung mit dem Bifchof abhangig gemacht wird. Ein duciasioiov ift, wird Epist. ad Philadelph. c. 4. gesagt, fo ist auch eig eniononog αμα πρεσβυτερίω και διακύνοις. Wer erros zu Duocasnoie ift, ift rein, wer außerhalb beffelben ift, nicht rein, τωτ' έστιν ο χωρίς έπισκόπα και πρεσβυτερία και διακύνη πράσσων τε, έτος ε καθαρός έστι τη συνειδήσει (Ep.

ad Ephes. c. 5. ad Trallian. c. 7.). Alle, welche Gott und Jefus Chriftus angehoren, find auch mit bem Bifchof. ben Bifchof ehrt, wird von Gott geehrt, wer ohne Biffen bes Bifchofe etwas thut, bient bem Teufel (Ep. ad Philad. c. 3. ad Smyrn. e. g.). Inebefondere haben bie gotteebienft= lichen Sandlungen, wie Taufe und Abendmal, ihre Gultigfeit nur burch bie Mitmirfung und Auctorisation bes Bischofe. MIS Mittelpunkt ber firchlichen Ginheit, ale berjenige, in welchem bie Rirche felbst ihre concrete Existen; hat, ift bet Bischof mesentlich ber Reprasentant und bas Organ Gottes und Christi. Havra yag, heißt es Ep. ad Ephes. c. 6., or πέμπει ο οἰκοδεσπότης είς ίδιαν οἰκονομίαν, Είτως δει ήμας αύτον δέγεσθαι ως αύτον τον πέμψαντα. Τον δν έπίσκοπον δέλον ότι ως αυτον τον κύριον δεί προσβλέπειν (Beziehung ber Stelle Matth. 24, 45. auf bie Bischofe, wie auch bei Frendus IV., 26. und in den Clementinen Hom. III, 60.). Der Bischof ift, wie es Ep. ad Magnesian. c. 6. heißt: προκαθήuerog eig ronor den, wer bem Bischof unterwürfig ift, ift unterwürfig έκ αὐτῷ, άλλα τῷ πατρί Ἰησε Χριςε, τῷ πάντων έπισκόπω. Είς τιμήν έν έκείνα το θελήσαντος ήμας πρέπον έςιν έπακθειν κατά μηδεμίαν υπόκρισιν. Έπει θχ ότι του επίσκοπου τέτου του βλεπόμενου πλανά τις, άλλά τον αόρατον παραλογίζεται. Το δε τοιθτον ε προς σάρκα ο λόγος, άλλα προς θεον, τον τα κρύφια είδοτα (c. 3.). St bem Bifchof gehorcht man Refus Chriftus, ber Bifchof ift, wie Chriftus, der Gohn bes Baters; was der Bifchof genehe migt, ift auch Gott genehm, er ift im Rleische, leiblich und finnlich, was Chriftus auf unfichtbare geiftige Beife ift (Ep. ad Trall. c. 2. 3. ad Smyrn. c. 8. ad Eph. c. 1.). Sehr richtig faßt.dr. D. Rothe den Grundgebanken aller folder Stellen fo auf (G. 477): "Die Bischofe find die Reprafentanten und bie Organe ber firchlichen Ginheit wefentlich infofern, ale fie, bem specifischen Character bes Episcopats gemaß, die uns mittelbaren Reprafentanten, Bevollmachtigten und Drgane Chrift und Grites find. In ihnen hat fich Chriftus, fo gu fagen, vervielfaltigt, in ihnen hat er fich innerhalb bes Bereichs der Christenheit eine finnlich mabrnehmbare Allgegens wart gegeben. In allen Gemeinden ift Er es wesentlich, ber burch bas Organ bes Bifchofe handelt, und die Lebensbewes gung leitet. Un ber Spige jeder einzelnen Gemeinbe, feht alfo wefentlich Giner und berfelbe, wenn gleich mittelft indis viduell verschiedener Reprafentanten und Organe. Und fomit find benn freilich alle einzelnen Gemeinden unter einander gu ber burchgreifendften Ginheit verbunden, aber ichlechterdings nur unter ber Bedingung, bag jede fich organisch an ihren Bifchof anschließt." Diese Stee findet Gr. D. Rothe am beutlichsten in der Stelle Ep. ad Eph. c. 3. ausgesprochen. nach welcher das ourreiger aller Christen in der groun zu θεθ mittelft ihres συντρέχειν in ber γνώμη κών έπισκόπων των κατά τα πέρατα δρισθέντων erfolgt, defibalb nemlich. weil alle er yrwun 'Inos Xoiss, somit auch er grwung Des, und hierin unter einander felbft, vollfommen Gine find.

Die auffallend contraftirt nun aber mit ber hohen, bie Unendlichkeit ber chriftlichen Rirche in fich barftellenden Bes beutung, die dem Bischof in biesen Briefen gegeben ift, bie einfache Form ber firchlichen Berfaffung, Die uns noch in bem Briefe des romischen Clemens begegnet! Wird bas Wefentliche bes Episcopats im eigentlichen Sinn mit Recht in bie Lostrennung bes Episcopats vom Presbyteriat und Dias conat und die ftrenge Unterordnung der beiden legtern Mems ter unter ben absoluten Borgug des erften gefegt, fo ift bas gegen fur die fruhere Beit der Rirche ebenfo characteristisch die Identitat der επίσκοποι und der πρεσβύτεροι. Dag bier= in ber wesentliche Unterschied liegt, burch welchen in ber Gefcichte ber Berfaffung ber chriftlichen Rirche Die fpatere Zeit von der fruberen fich' fcheidet, ift langft anerkannt, und von Brn. D. Rothe aufe neue mit allem Nachdruck bervorges boben; die Rrage ift baber nur, in welchem Beitvunct biefer Fortschritt von der einen Form gu der andern erfolgt ift, und in biefer Binficht bleibt es fchlechthin unmbglich, bie Ignatianischen Briefe in Die Beit bes romischen Clemens binaufs guruden, ba wir in bem Briefe bes leztern von allen boben

Episcopate-Ibeen, welche bei Ignatius einen neuen Umidwung ber Beit antundigen, noch nicht die geringfte Undeutung finben, fondern überall noch bie alte Ibentitat ber enlouonos und moeoguregoe vorausgefezt feben. Die Borfteber werden burchaus nur als ηγέμενοι \*), πρεσβύτεροι ober έπίσκοποι in der Mehrheit bezeichnet, und fo oft die Rorinthier, beren burch Unruhenstifter gestorter Bustand ben Clemens zu biesem Briefe veranlaft hatte, jur Ordnung und jum Geborfam ges gen ihre Borgefegten ermahnt werben, ift immer nur von ben Presbytern, niemals aber von einem enlononos, die Rede. Man vgl. 3. B. c. 1., wo ber Berfaffer bes Briefe von bem früheren befferen Buftand ber forinthischen Gemeinde fagt: τοῖς νόμοις τῶ θεῷ ἐπορεύεσθε ὑποτασσόμενοι τοῖς ἡγυμένοις ύμων, και τιμην την καθήκυσαν απονέμοντες τοις παρ ύμιν πρεσβυτέροις νέοις τε μέτρια καί σεμνά νοείν έπετρέπετε. γυναιξί τε έν αμώμω καί σεμνή καί αγνή συνειδήσει πάντα έπιτελείν παρηγγέλετε (fo werden die πρεσβύτεροι, ungeachtet fie die Borfteber ber Gemeinde find, doch auch wieder, wie in ben Paftoralbriefen, bem Alter nach von den veor unterfchies ben', und mit andern Claffen der chriftlichen Gemeinschaft Ausammengestellt); c. 21.: Tor zupior Inger Xpisor, & ro αίμα ύπερ ήμων εδόθη, έντραπωμεν. Τθς προηγυμένυς ήμων αίδεσθωμεν, τθς πρεσβυτέρες ήμων τιμήσωμεν, τθς νέες παιδεύσωμεν την παιδείαν τε φόβε τε θεί τας γυναϊκας ήμων έπὶ τὸ ἀγαθὸν διορθωσώμεθα u. f. w. Von den Apostein wird c. 42. gefagt: nara zwoas en nal noleis nyoiogovres, καθίζανον τας απαργάς αὐτών, δοκιμάσαντες τώ πνεύματι, είς έπισκόπυς και διακόνυς των μελλόντων πισεύειν. Reine geringe Gunde fen es, wird c. 44. in Beziehung auf die Unrus ben und Streitigkeiten gefagt, in beren Rolge, wie es icheint, mehrere Borfteber ber forinthischen Gemeinde verbrangt wors ben maren, έων τος αμέμπτως και όσίως προσενέγκοντας τα δώρα της επισκοπης αποβάλωμεν. Μακάριοι οἱ προδοιπορήσαντες πρεςβύτεροι, οϊτινες έγκαρπον και τελείαν έσχον την

<sup>&</sup>quot;) Perfelbe einfage Ausbruck ebenso and im Brief an die Ebraer - 5, 7-17.

ανάλυσιν ε γαρ εύλαβενται, μή τις αυτες μετασήση από τε ίδρυμένε αύτοις τόπε. Όρωμεν γαρ ότι ένίες ύμεις μετηγάγατε καλώς πολιτευομένες έκ της αμέμπτως αυτοίς τετιμηuerns Leuzupylag. Chenfo balt Clemens c. 47. den Rorins thiern por: αίσχοα, άγαπητοί, και λίαν αίσχοα, και ανάξια της εν Χριςώ αγωγης, ακέεσθαι την βεβαιοτάτην και αρχαίαν Κορινθίων εκκλησίαν δι εν ή δύο πρόσωπα ςασιάζειν πρός τθς πρεςβυτέρες. G. 54.: μόνον το ποιμνίον τε Χριςε είρηνευέτω μετα των καθεςαμένων πρεσβυτέρων. C. 57.: ύμεῖς εν οί την καταβολην της ξάσεως ποιήσαντες, υποτάγητε τοίς πρεσβυτέροις, και παιδεύθητε είς μετάνοιαν. Es ist flat, daß in allen diefen, auf die Berfaffung der Rirche fich bezies benben Stellen, ber Bifchof nicht etwa blos gufallig feblt. fondern daß fur einen enlouonog im Ginne bes Ignatius in bem Rreife biefer Berhaltniffe gar feine Stelle ift, baß bie έπισκοπή nur das Amt ber mit den πρεσβύτεροι ibentischen eniononoe und ber deanovoe ift. Sa, fo wenig ift es diefem Schriftsteller um die Episcopate: Idee gu thun, daß er auch Christus nicht enloxonos, fondern nur noosarns nuw nennt (c. 57.). Es lagt fich benten, baf br. D. Rothe eine in ben Bang feiner Deduction fo wenig hineinpaffende Ericbeis nung nicht gang unberudfichtigt laffen fonnte, aber wie fucht er fie nun fich gurechtzulegen? Er laugnet die Identificirung ber eniononos und noeoguregos, und laugnet fie auch wieder nicht, indem er nicht bestreiten fann, bag die als moeoforepor bezeichneten enioxonor nicht eigentlich fo zu nennende Bifchofe find, allein es frage fich, wie wir ben Musbrud ento-20πη bei Clemens zu nehmen haben. Bewiß habe Clemens nur einen gang allgemeinen Ramen haben wollen fur bie chriftliche Gemeindevorsteherschaft, ohne alle ausschließende Beziehung auf eine bestimmte besondere Rlaffe der Gemeinbebeamten. Dabei fann fich aber Br. D. Rothe bas Auffallende des Umftande doch nicht verbergen, daß Clemens burchweg nur von einer Auflehnung der Rorinthier gegen ihre Dresbyteren fpricht, nie von einer Biderfetlichkeit berfelben gegen ihren Bifchof, bag er fie immer nur gur Unterwerfung

unter ihre Presbyteren ermahnt, nie jum Gehorfam gegen ihren Bifchof. Um fich dieß zu erklaren, wird angenommen, ber Bifchofeftuhl fen gerade bamale, nur gufallig, burch ben Tob bes Bischofs erledigt gewesen. Die Erledigung bes Bis fcofftuble habe ben fcon feit langerer Beit gabrenden uns lautern Freiheiteschwindel vollende jum Ausbruch gebracht, und er habe fich nun mit feiner gerftbrerifchen Tendeng auf bas von den Bibberigen Bifchofen bestellte Presbytercollegium Daß dieß eine leere Fiftion ift, barf faum gefagt werben. Sie hat im Bricfe bes Clemens nicht nur nicht ben geringften Salt, fondern ftreitet auch geradezu mit bems felben, indem ja ber Berfaffer bes Briefs auch in Beziehung auf die frubere Beit nur den Unterschied ber mit ben moed-Burepos identischen enloxonos und diaxovos fennt, und es auch im vorausgesezten Ralle vollig unerflarlich bleibt, mars um eines Bischofs mit feiner Sylbe gedacht ift. Man follte boch wenigstens eine ernftliche Ermahnung zu einer schleunig porzunehmenden Bifchofemahl, ale bem beften Mittel, ben Parteiftreitigfeiten ein Ende gn machen, und bie Ordnung wiederherzustellen, erwarten. Endlich meint Br. D. Rothe noch, die Schrift eines Manne's, welchen man boch felbft als einen wirklichen Bifchof anerkenne und anerkennen muffe, und zwar ein Brief biefes Mannes, ben er im Ramen einer . gangen Gemeinde, also boch wohl erkennbar genug eben in ber Eigenschaft eines wirklichen Bifchofe geschrieben habe, muffe boch vollends jeden Zweifel niederschlagen, ob es schon gur Beit der Abfaffung biefes Briefs eigentliche Bifchbfe ges geben habe. Allein auch biefes Argument ift febr fcmach, ba überhaupt auf ber Perfon bes romifchen Clemens ein zweideutiges Duntel liegt. Der Brief wird ihm zwar juge= Schrieben, und es ift an fich fein Grund vorhanden, ihm benfelben abzusprechen, aber fur fo schlechthin ausgemacht barf es boch auch nicht gehalten werden, ba bemselben Clemens fo viele andere Schriften mit bem größten Unrecht beigelegt werben, und fein Name überhaupt einmal ber Trager fo vies ler alter, die Berfaffung ber Rirche betreffender, Traditionen

und Schriften geworden ift. Jedenfalls aber konnte er im Ramen ber romischen Gemeinde einen Brief dieser Art an eine andere Gemeinde schreiben, auch wenn er nicht Bischof im Ignatianischen Sinne war.

Es lagt fich bemnach unmbglich verkennen, wie groß ber Unterschied ber firchlichen Berfaffungsform ift, wie fie uns auf der einen Seite in dem Briefe des romifchen Clemens, auf der andern in ben angeblichen Briefen bes Ignatius ers icheint, und wie nothwendig es baber ift, die Beiten, in wels de der Urfprung diefer Schriften gu fegen ift, fo viel mbge Dief wird noch einleuchtenber. lich auseinanderzuhalten. wenn wir die übrigen in Betracht tommenden Momente bins gunehmen. Un fich icon ift gewiß nichts mahricheinlicher, als daß zu einer fo bedeutenden Beranderung, wie die Gins Abrung des eigentlichen Spiscopats ift, wenn auch die Eles mente, aus welchen er hervorging, fcon vorhanden waren, besondere außere Berbaltniffe mitgewirkt haben werden. wenigsten aber tonnen uns die Briefe bes Ignatius felbft bieruber im 3weifel laffen, wenn wir feben, wie in ihnen bie immer wiederkehrende fo ernfte Ermahnung gur Ginigkeit und jum Sichanschließen an ben Bischof burch bie Gefahr veranlagt ift, mit welcher bie immer weiter um fich greifenben baretischen Setten die chriftlichen Gemeinden bedrohten. Bas ren nun wirklich jene, auch in diefer Beziehung fo bedeutend auf die chriftliche Rirche einwirkenden, Baretifer ichon in fo früher Beit vorhanden gemesen, wie Br. D. Rothe und Uns bere im Widerfpruch mit den glaubmurdigften Zeugniffen annebs men, wie ift es zu erklaren, bag in bem Briefe bes romifchen Clemens auf eine Erscheinung von folder Bichtigkeit, beren nabe Beziehung auf die chriftliche Rirche überhaupt, und auf ben befondern 3med, welchen Clemens bei feinem Schreibenfan Die Rorinthier batte, fo flar vor Augen liegt, nicht bie geringfte Rudficht genommen ift? Lagt fich bieß anders erklaren, als aus ber Boraussetzung, baß jene Ericheinung bamals überbaupt noch nicht vorhanden war, und wie naturlich ftimmt nun hiemit jusammen, bag wir auch von bemienigen, mas

als bie Rolge biefer Ericeinung gebacht werden muß, in bem Briefe des Clemens noch nichts mahrnehmen \*)? 3ft das unlaugbare, aus der Matur ber Sache fich von felbft ergebenbe, Busammentreffen gemiffer Erscheinungen, die wir als Momente einer und berfelben Sache betrachten muffen, die ficherfte Probe ber Richtigkeit einer Unficht, fo findet eine folche ge wiß auch bier ftatt. Die febr alle jene Berhaltniffe, die wir aus ben Ignatianischen Briefen entweder unmittelbar fennen lernen, oder bei ihnen wenigstens vorausseten muffen, noch augerhalb des Gefichtefreises des romischen Clemens lagen, bestätigt fich und bei naberer Betrachtung beffelben nur um fo mehr. Sandelt es fich in den Briefen des Ignatius ichon um eine bestimmte Form der firchlichen Berfaffung, beren Beburfniß burch Berhaltniffe, welche eigentlich außerhalb ber chriftlichen Rirche lagen, nabe gelegt murde, fo geht ba= . gegen bie Tendeng bes Briefs bes romifchen Clemens mehr nur auf bas Allgemeine, daß die chriftliche Rirche überhaupt ohne Ordnung, Gehorfam und Unterwurfigfeit nicht besteben Rur biefen 3med erinnert Clemens an altteftament: liche Beispiele eines bemuthigen, auf Frieden und Ginigfeit hinwirkenden, Gehorfame gegen Gott ale den Bater und Schos pfer bes Weltgangen (c. 8-19.), und an ben burch Gottes leitende Borfehung geordneten Gang ber Natur, welcher ben Menschen zu einem dankbaren, bem Willen Gottes angemeffenen, Berhalten aufforbern muffe (c. 20. f.), ebenfo ferner an' die bei einem Rriegsbeer nothwendige ftrenge Unterordnung und an ben Organismus des menschlichen Rorpers, woraus man febe, daß nicht alle befehlen konnen, jeder aber an der ihm bestimmten Stelle die Befehle feiner Dbern zu befolgen

<sup>\*)</sup> Wie sehr sich in der Folge durch das hervortreten der Saretiker die Gestalt der Dinge auch für das Interesse der korinthischen Gemeinde anderte, können uns die von Eusebins R.G. IV, 23. erwähnten Briefe des Bischofs Dionpsus von Korinth zeigen. Man vgl. meine Schrift über die Pastoralbriefe S. 67. Mit diesen Briefen des Dionpsus, nicht aber mit dem Briefe des Clemens sind die Briefe des Ignatius in Parallele zu seben.

babe, daß bas Große nicht ohne bas Rleine fenn tonne, und in Allem Ginheit und harmonische Busammenftimmung ftatte finden muffe, wenn bas Gange besteben foll ( ourpaale rie έςιν έν πασι, και έν τέτοις χρησις — πάντα συμπνεί και ύποταγη μια γρητάι είς το σωζεσθαι όλον c. 37.). Diefelbe Ermahnung wird burch bie Binmeisung auf bie alttestaments liche Religione-Berfassung motivirt, in welcher Alles feine bestimmte Beit und feine bestimmte Ordnung babe, und ber Sobepriefter, Die Priefter, Die Leviten und Die Laien in ein bestimmtes Berhaltniß zu einander gefegt fenen. αργιερεί ίδιαι λειτυργίαι δεδομέναι είσί, και τοίς ίερευσιν ίδιος δ τόπος προστέτακται και λευϊταις ίδιαι διακονίαι επίκεινται. ό λαϊκός άνθρωπος τοῖς λαϊκοῖς προστάγμασι δέδεται (c.40.)\*). Bievon wird nun ber Uebergang auf bie neutestamentliche Religione-Berfaffung gemacht. Die Apostel verfundigten uns bas Evangelium nach bem Auftrage bes herrn Jefu Chrifti. Jefus Chriftus nach bem Auftrage Gottes. Denn Chriftus wurde von Gott gefandt und bie Apostel von Chriffus, und beibes geschah in ber rechten Ordnung nach bem Billen Gottes. Mit empfangenen Berbeiffungen, und voll von ber Auferstehung unseres herrn Jesu Chrifti, und beglaubigt burch bas Wort Gottes, mit ber Rulle bes heiligen Geiftes, giengen fie aus, und verfundigten, bag bas Reich Gottes fommen werde. Κατά γώρας ών και πόλεις κηρύσσοντες καθίζανον τας απαρχας αυτών, δοκιμασαντές τῷ πνεύματι εἰς ἐπισκόπες και διακόνες των μελλόντων πιζεύειν και τέτο ε καινως. έκ γαρ δή πολλών γρόνων έγεγραπτο περί έπισκόπων καὶ διακόνων. Ούτως γάρ πα λέγει ή γραφή \*\*) \* καταςήσω

<sup>(\*)</sup> Auch diese Stelle besonders zeigt deutlich, wie wenig bei Eles mens ein Bischof im Ignatianischen Sinne eine Stelle sindet. Denn bei dem άρχισρούς ist nicht an den über den προσβύτερος und διάκονοι stehenden ἐπίσκοπος zu denten, sondern der άρχισρούς ist dem Clemens, wie aus c. 58. erhellt, wo Christus άρχισρούς και προσάτης ήμων genannt wird, Christus selbst.

<sup>\*\*)</sup> Ef. 60, 17. In der Uebersehung der LXX heißt die Stelle: nat dwom rus äpzorras on by elojon, nat rus drionones on by di-

τες έπισκόπες αυτών εν δικαιοσύνη και τες διακόνες έν πίσε. Und barüber tonne man fich, fabrt Clemens fort (c. 43.), nicht wundern, bag die in Chriftus von Gott zu diesem Berte Beauftragten Bifchofe und Diatonen aufstellten, habe boch auch Mofes, ber treue Diener im gangen Saufe, fich zu berfelben Maabregel veranlagt gefehen. Als nemlich unter ben Stammen Ifraels eifersuchtiger Streit wegen bes Briefterthums ausbrach, und jeder von ihnen die Berechtigung fum Priefterthum fur fich ansprach, habe er, um dem 3wift gu fteuern, ein bestimmtes Geschlecht fur bas Driefterthum beftellt, eine bestimmte Driefterfamilie, die er mittelft des Bunbers mit bem grunenden Stabe Aarons mit einer gegen bie Storung ber Ordnung im Bolfe ichugenden Auctoritat verlab. Auf diefelbe Beife haben nun die Apostel, voraussehend, Des Jose egat ent re oromaros ris entononis, die aupor Genanns ten, d. h. die enionones und dianoves, aufgestellt (c. 44.).

Wie wenig noch alle biefe Grunde jum Standpunkt ber Ignatianischen Briefe hinaufreichen, fallt von felbst in bie Augen. Es ift hier noch ber gang allgemeine Gesichtspunkt, bag, wenn überhaupt Ordnung in ber Kirche seyn soll, auch

nacooven. Die Abierichung von diefer Ueberfebung bat offenbar barin ihren Grund, daß man fomobl die entoxones als die dianoves in diefer Stelle finden wollte. Dief fest aber voraus, baß man nur diefe beiben Claffen firchlicher Borfteber fannte, und noch an feinen, eine britte Claffe bilbenben, eniouonos bacte. wie in den Briefen des Ignatius der eniononos, die noeusbirepos und deanovor gufammengeftellt werden. Bare icon damals biefe breiface Stufenfolge die ftebende Ordnung der Rirche gemefen, man batte nicht auf ben Gebanten tommen tonnen, jene Stelle auf folde Beife, wie von Clemens gefchehen ift, anguwenden. 3mar wendet fie, mas bemertenswerth ift, auch Irenaus auf bie Berfaffung der Kirche an IV, 26.: Toibres moes buriges avarpique ή έκκλησία, περί ών και προφήτης φησί» δώσω τές άρχοντάς se er elogry nat res enconones er dinacosvry, allein Irenaus versteht nuter den ägzorres und eniaxonos nur die Presbyteren in bem Sinne, in welchem nachber noch von ihnen bie Rebe Tenn wird.

beffimmte, mit ber Sandhabung des firchlichen Regiments bes auftragte, Personen nicht fehten durfen, welchen fich die ubris gen unterordnen muffen. Diefe Perfonen find theile bie enlanoποι, theils die διάκονοι, an die absolute Ginheit des über beiden ftehenden enioxonog ift hier noch nicht gedacht. So beftimmt lagt fich alfo an bem romifchen Clemens und an Manatius, oder dem Berfaffer der dem Sanatius zugeschriebes nen Briefe, ber Fortichritt von ber einen Form ber firchlichen Berfaffung gur andern und ebendamit der Unterschied ber Beis ten firiren. Rragen mir nun aber weiter, ob fich biefer Rorts fdritt nicht an andern fdriftlichen Dofumenten verfolgen laffe, fo fann man in bem zwischen Clemens und Ignatius auf bie angegebene Beife fattfindenden Berhaltnif nur einen neuen Beweis dafür finden, daß ber Urfprung ber Paftoralbriefe in feine andere Beit als die Periode zwischen ben genannten beiben Schriftstellern gesest werben kann. Erscheinungen. welche gur Beit eines Clemens noch nicht vorhanden gemefen fenn tonnen, find nun icon wichtig genug, Die offentliche Aufmerksamkeit auf fich zu ziehen, und die Beranlaffung gu geben, daß fich die Rirche, wie wir an ben, bem enlouonog, ben mpeoguzepot und ben dianorot mit besonderer Sorgfalt ertheilten, Borichriften feben, in ben Sauptformen ihrer Bers faffung bestimmter ju organifiren fucht, und wenn auch ber έπίσχοπος noch immer nur in die Rlaffe der πρεσβύτεροι zu geboren icheint, fo fann es boch kaum fur gufällig gehalten werden, daß nun der Name enloxonog, und zwar in der Gin= beit, immer mehr in Gebrauch tommt. Die fich aber in ben Paftoralbriefen der Unterschied des enloxonog von den ngeo-Burepoo noch nicht bestimmter fixiren lagt, so bleibt biefes Berhaltniß überhaupt noch langere Beit fcmankend, und die Abentitat der enloxonor und noeobirepor begegnet und immer wieder. Auch fr. D. Rothe fann dieß nicht laugnen, zieht aber hieraus bie gerade entgegengefegte Kolgerung. Da ihm ber Ignatianische Bischof jum wenigsten icon am Anfang bes ameiten Jahrhunderts in feiner Burbe feststeht, fo meint er, feit diesem Zeitpunkt fegen nun nicht fowohl die enlouonoe

mit ben πρεσβύτερο., als vielmehr bie πρεσβύτερο mit ben enloxonos identisch gewesen, indem der Name noeoffpregos als ein Chrenname mit ben beiben Borftellungen ber Alterthums lichfeit und Chrwurdigfeit auch auf ben enlowonog im eigents lichen Sinne übergegangen fen. Allein es ift auch dieß eine gang unrichtige Borftellung ber Cache. Die fie an fich ichon auf feinem gultigen Grunde beruht, fo fest fie auch eine Berwirrung bes firchlichen Sprachgebrauchs voraus, burch welche alles ungewiß werben mußte. Je weniger wir übers feben, daß die alte Identitat der πρεσβύτεροι und έπίσκοποι gu einer Beit fortbauert, in welcher boch auch ichon, wie fich nicht laugnen laft, ber Unterschied bes enlouomos von ben πρεσβύτεροι thatfachlich bestund, besto flarer werden wir in bie Gestaltung bes neuen Berhaltniffes bineinfeben. wir fur biefen 3med bie fraglichen Stellen etwas naber an. Daß bie seniores, von welchen im hirten bes hermas bie Rebe ift, nur die noeisburegos im gewöhnlichen Ginne fenn tonnen, lagt fich nicht wohl bezweifeln. Sagt man nun aber, baß bie romifche Gemeinde gleichwohl fcon bamals neben ben Presbyteren auch einen eigentlichen Bifchof gehabt habe, beweise eben ber romische Clemens, jo ift aus ber Stelle, auf welche es dabei ankommt, vielmehr ein anderer Schluß' gu ziehen. Lib. I. Vis. 2. c. 4. erzählt hermas: post autem visionem vidi in domo mea, et venit illa anus et interrogavit me, si jam libellum dedissem Senioribus. Auf die Antwort, es fen noch nicht geschehen, wird die weitere Beifung gegeben: scribes ergo duos libellos et mittes unum Clementi et unum Graptae. Mittet autem Clemens in exteras civitates, illi enim permissum est; Grapte autem commonebif viduas et orphanos. Tu autem leges in hac civitate dem Senioribus, qui praesunt ecclesiae. If hier nicht klar, daß die Seniores die an der Spige ber Gemeinde ftebenden Personen find, bemnach auch Clemens nur in die Rlaffe ber Seniores gehoren tann? Wenn er aber auch wieder befonders genannt und von ihnen unters ichieben wird, fo fteht er offenbar in bemfelben Berhaltniß ju ben seniores, in welchem bie Grapte ju ben viduae erscheint,

b. b. au ben moerduredes Tit. 2, 3., ben moegbureone ober zijoas 1 Tim. 5, 2. 3., und wir feben hieraus, baß folche Rlaffen ber chriftlichen Gefellichaft, wie insbefondere bie als tern Manner und die altern Frauen, welche fowohl in Bins ficht bes Alters als ber Burbe an ber Spige ber gangen Ges meinde ftunden, felbft auch wieder eine einzelne, bie gange Rlaffe vertretende, Person an ihrer Spige hatten. Gine fols che Perfon mar alfo damals fur die πρεσβύτεραι die Grapte, für die neergoregor Clemens, und was ift naturlicher, als baß ber als primus inter pares an der Spige der πρεσβύτερο. ftebenbe enioxonos, auf welchen ebenbefwegen biefer Name gur Unterfcheidung vorzugeweise mehr und mehr überging, befonders in folden Rallen, wie der in der genannten Stelle erwahnte ift, um mit auswartigen Gemeinden ju communicis ren, im Namen ber gangen Gemeinde auftrat? In biefer Gis genschaft ift auch ber Brief bes romifchen Clemens an bie Forinthifche Gemeinde gefchrieben, und es ift in diefer Begie= bung auch nicht zu überfeben, daß fich ber Berfaffer des Briefs, fen es nun Clemens ober ein anderer enloxonos ber alteften Beit, im Gingang nicht nennt, sondern ihn gang als im Ras men ber romifchen Gemeinde geschrieben betrachtet \*). Daß

<sup>\*)</sup> Exxlyola ซซี ซิซซี, lautet ber Gingang, ท กลองเมรีงล 'Poippy ซที ennlysia re des napoinusy Kopirdor u. f. w. Der Brief Dos Infarps an die Gemeinde in Obilippi bagegen bat icon die Form: Πολύκαρπος και οί σύν αύτῷ πρεσβύτεροι τῆ ἐκκλησία τε θεε τῆ napoinion Delinnois. - Ich mache bier jugleich auf die Bezeich= nung der Gemeinde eines bestimmten Ortes durch nagoineis mit bem Acc. ober Dat. bes Dets aufmertfam. Gben fo beift es in bem Schreiben ber Gemeinde in Smprng an die Bemeinden in Pontus bei Eufebius R. G. IV, 15.: ή ἐκκλησία τε θεά ή παροιusoa Σμύρναν τη παροικέση & Φιλομηλίω u. f. w. In den Briefen des Ignatius beift es icon, wie 3. B. exulyola Loa er Epecou, er Mayenola. Gehr bezeichnend ift jenes napouere fur eine Beit, in welcher die Chriften eines Orts noch eine fo fleine Gemeinde in ber eigentlichen Ortegemeinbe maren, baf fie fic noch nicht unmittelbar nach dem Orte felbft ju nennen magten, fondern fic blos als Anwohner des Orts betrachteten. Bu ben hoben Prabi=

bie Presbyteren auch episcopi genannt wurden, sehen wir aus einer andern Stelle des Hirten des Hermas Lib. I. Vis. 3: c. 5.: Lapides illi quadrati et alti, convenientes in commissuris suis, ii sunt Apostoli et Episcopi et Doctores et Ministri, qui ingressi sunt in clementia Dei, et episcopatum gesserunt, et docuerunt, et ministraverunt sancte et modeste electis Dei. He.

faten aber, mit welchen in ben Begrugungeformeln ber Ignatias nifden Briefe bie Gemeinden, an welche fie gerichtet find, angeredet werden, batte das fo wenig fagende napoexeoa nicht gepaßt, auch abgefeben bavon, daß die driftlichen Gemeinden bamals icon beträchtlicher fenn mochten, als jur Beit bes Clemens. 3mar fagt auch schon ber Apostel Paulus 1 Cor. 1, 2. Ty ennlyvia to Des ชที ซัอท er Kogledo, allein Paulus fieht in den einzelnen Orts: gemeinden die Gemeinde Gottes im Gangen. Erhebt man fic aber nicht zu einer folden Idee, balt man ben unmittelbaren Einbrud feft, fo brudt nagouneiv febr treffend bas Bewußtfenn aus, bas die Chriften eines Orts in ihrer in ber großen Daffe ber Beiden, mit welchen fie gufammenwohnten, gleichsam vers fowindenden Babl, von fich haben mußten. Etwas Fremdartiges wird aber icon eingemifcht, wenn altere Gelehrte, wie g. B. Das tricins Junius, ber erfte Berausgeber bes Briefs bes romifchen Clemens, gur Ertlarung Diefes Sprachgebrauchs mit Rudficht auf 1 Petr. 2, 22. bemerten: Nascentis ecclesiae statum, quae sub imperatoribus ethnicis, et ut plurimum persecutoribus, nullibi stabilem et permanentem locum possideret, sed sicut olim patriarchae in tentoriis et populus Israeliticus in eremo sub pellibus, patriam coelestem anhelans, vitam in terris vagam ac dubiam, tanquam hospes et peregrina, transigeret, voces hae appositissimae nagoineir et naroineir (bas legtere gebort ohnebieß nicht hieber) graphice depingunt, et nobis ob oculos ponunt. Longum esset per singulos patres ire et loca ex illis cumulare, quibus humanae vitae, quam παροικίαν vocant, το όλιγοχρόνιον, et ecclesiae instabilem sortem promiscue his vocibus denotant: epistola ad Diognetum plane aurea sie loquitur: πατρίδας οἰκυσιν (χριτιανοί) ίδίας, άλλ' ώς πάροικοι, μετέχεσι πάντων ώς πολίται, και παντ' ύπομένεσιν ώς ξίνοι, πάσα ξίνη έστι πατρις αυτών, και πάσα πατρις Beng - Zoisiavol en noupo oinsur en eiai de en ra noues. Diefe 3dee wird ba, wo nur von Ortsgemeinden die Rede ift, unpaffend

D. Rothe zwar will unter den episcopi wirkliche Bischofe und unter den doctores Presbyteren im engern Sinne verstehen; allein als doctores schlechthin können die Presbyteren nicht bezeichnet werden, gar wohl aber läßt sich annehmen, daß, zumal im hins blick auf die Lehrerthätigkeit der Apostel, diejenigen unter den Presbyteren oder episcopi, die sich als Lehrer besonders auszeichneten, hier noch besonders genannt sind. Mit gleis

angewandt. Beit richtiger bat Snicer im Thesaurus eccles. s. v. napoulla T. II. S. 559 die Bedeutung bes Borts erflart. Bon jenem ursprünglichen nagouner erhielt bas Wort nagounla überbaupt die Bedeutung Gemeinde, wie z. B. bei Eufebius g. g. D. die Gemeinde in Smprna τη παροικόση έν Φιλομηλίω και πάσαις ταϊς κατά πάντα τόπον της άγίας καθολικής έκκλησίας παροικίαις Beil und Frieden municht. Bgl. Euseb. R. G. III, 28. (Acoriocos ό της κατ' Αλεξανδρειαν παροικίας καθ' ήμας την επισκοπην εί-Angwis). IV, 23. Wenn fpater befonders Landgemeinden napotnias genannt wurden, fo murden fie, wie aufange eine chriftliche Gemeinde nur bas Accidens der beidnifchen Bevolterung eines Orts war, fo nun als bas Accidens einer Stadtgemeinde ober Rathedraltirche betrachtet. Unrichtig ift ohne Zweifel bie auch von Meander Gefch. der chriftl. Rel. u. Rirde II. S. 343 und von Mbeinwald Kirchliche Archaol. S. 60. 72. angenommene Ableitung ber Worte parochus, parochia von napouzia, da eine folche pon oixem abgeleitete Wortform obne alle Anglogie mare. Haporos ift fo viel als παρανύμφιος, ber neben dem Brautigam auf bem Bagen figende Freund beffelben. Barum foll biefe Ableitung nicht gang paffend feyn, wenn man fic den Bifchof ale ben Brautigam der Gemeinde und die ibm beigegebenen Landgeiftlichen als παρανυμφίες oder παρόχες dachte? Die Borftellung, daß der Bifcof der Brautigam der Gemeinde fep, fur die er ordinirt ift, ift eigentlich ichon in ben pfeudo-clementinischen Somilien ausgefprocen, wenn III, 72. Vetrus in dem Gebet bei ber Ordination bes Bachaus jum Bifchof fpricht: où (Gott) we de' opyave de' avτε (ben Bachaus) την εκκλησίαν τε Χρισε σε ώς καλήν νύμφην diagolagor. Daß bas aus ber griechischen Sprace stammenbe Wort parochus, wie es fceint, nur in der lateinischen Rirche vortommt, lagt fic aus ben Berhaltniffen ber romifden Rirde, von welchen fpater noch bie Rebe ift, gut erflaren.

der Willfur verfahrt Br. D. Rothe mit ben Stellen aus bem Briefe bes Volpkarpus an die Gemeinde in Philippi, in melden gwar Presbyteren und Diaconen ermahnt werden, von eis nem Bischof aber mit feiner Splbe die Rede ift, wie c. 6.: δέον απέγεσθαι από πάντων τέτων, ύποτασσομένες τοῖς πρεσβυτέροις και διακόνοις ως τῷ θεῷ και Χριςῷ. Sr. D. Roc the folieft auch bier? ein Mann, ber fo notorifd, wie Dos Infarp, felbst Bischof mar, foll feine Bischofe fennen! Alfo folgt aus der Nichtermabnung des Bischofs bei der Ermabnung ber Presbnteren und ber Diakonen keineswegs, bag es damals noch feinen eigentlichen Bischof gab. Die einfache Erklarung . aber liegt barin, bag auch hier noch gang baffelbe Berhaltniß stattfindet, wie in dem Briefe des romifchen Clemens. auffallenoften ift allerdings, daß felbit bei dem icon fo fpaten Gres naus die enlouonor und die noeoguregor noch dieselben find. wie fo viele Stellen feines Berfes adversus haereticos bemeis fen, man brgl. 3. B. III, 2, 2. 3, 1. 2. IV, 26, 2. 3. 5. V. 20, 2. \*). "Bollen wir nun hieraus folgern," fagt Br. D. Rothe (S. 417), ", Frenaus fen ber Meinung gemefen, gu ber Beit ber altern Rirchenlehrer, von welchen er fpricht, fenen Episcopat und Presbyteriat noch nicht verschiedene Memter gemefen? Dieß erscheint auch icon beghalb ichmer glaublich. weil wir jene Manner-aus der sonstigen Geschichte zu unzweis beutig ale eigentlich fo zu nennende Bischofe fennen, nament. lich die romischen Bischofe und den Polykary (welchen Frenaus

<sup>\*)</sup> Am auffallendsten ist die Stelle in dem Schreiben des Jrenaus an den römischen Bischof Victor bei Eusedius K.G. V, 24.: nat οἱ προὶ Σωτήρος πρεσβύτεροι, οἱ προςάντες τῆς ἐκκλησίας, ῆς νῦν ἀφηγῆ, ἀνίκητον λέγομεν καὶ Πῖον u. s. w., wo demnach römische Bischofe Presbyteren genannt werden. Nur in Einer Stelle unsterscheidet Jrenaus Bischofe und Presbyteren III, 14.: in Mileto convocatis episcopis et presbyteris, in Beziehung auf Apostelgesch. 20, 17. Er rechnet, bemerkt Reauber Gesch. der christl. Rel. u. Kirche I. S. 294, unter die Presbyteren auch die Bischöfe nach dem Gesichtspunkt, daß diese ja nur präsidirende Presbyteren waren.

in bem Rragment des Briefe an ben Rlorinus bei Eufebins R. G. V. 20. einen anogolizog nosoburepog nennt), es wird noch unglaublicher baburch, bag biefe Manner eben in ben angeführten Stellen von bem Frenaus felbft augenfällig als Bischofe im eigentlichsten Ginne des Worts behandelt werden. es ergibt fich aber endlich als ganglich unftatthaft barum, weil ja Brenaus nicht blos altere Rirchenlehrer mpeabirepos nennt, fons bern auch die Bischofe feiner Beit, die er boch gewiß genau als von ben Presbyteren unterschieden, ale Bischhfe im eigentlichen Sinne bes Wortes fannte. Somit bleibt uns benn nichts übrig, ale bie Unnahme, Frendus gebrauche in ben ausgebos benen Stellen den Ausbrud noerforegog nicht in der gewöhns lichen und eigentlichen Bedeutung." Alle biefe Schwierigkeis ten beben fich von felbft burch bie einfache Bemertung, bag Brenaus noch immer bas alte urfprungliche Berbaltnif ber πρεσβύτεροι und έπίσκοποι im Auge hat, und darum kein Bebenten tragt, auch benjenigen, welche nun icon mit bem Namen enioxonos ale Borfteber ber chriftlichen Gemeinden besonders ausgezeichnet wurden, noch immer den allgemeineren Mamen πρεσβύτεροι zu geben. Batte freilich fcon ein Jahr= bundert vorher der achte Ignatius die Idee des Episcopats in ihrer vollen Bedeutung aufgeschloffen, hatten die Apostel felbft bie Inftitution beffelben der durch ihren Tod verwaisten chriftlichen Rirche ale leztes Bermachtniß gurudgelaffen, fo mußte man fich allerdinge fehr wundern, wie Grenaus auch bamals noch in die alte Bermengung des Episcopats und Presbyteriats gurudfallen, und ben burch ben neuen Glang bes Episcopats fo fehr in Schatten gestellten Namen ber noed-Burgoo fogar ale Chrennamen gebrauchen fonnte. vollends, wie Gr. D. Rothe nicht sowohl vermuthet, als vielmehr mit ber entschiedenften Buverficht behauptet, die neue Inftitution bes Episcopats bas eigentlichfte Bert bes Apostele Johannes gewesen ift, wie follte ber mit bem Johans neischen Rreise so vertraute, in ber Schule Polyfarpe gebilbete, Frenaus biefer Ibee fo fremb geblieben fenn, batte er nicht mit aller Sorgfalt Alles vermeiben follen, mas, fen es

auch nur in Rolge eines Diffverftanbniffes, ber Ginfubs rung ber neuen Korm ber Berfaffung ber chriftlichen Rirche nachtheilig werden konnte? Wie laft fich alfo verkennen, bag fich eine Boraussehung, von welcher aus fich gegen die Unficht bes Brn. D. Rothe folche Schwierigkeiten erheben, mit biefer felbst als eine vollig unhaltbare und grundlose barftellt? Bill man ihr aber etwa noch durch die Ginwendung zu Gulfe fommen, daß diefe Schwierigkeiten auch dann, wenn man die. Rrage über die Mechtheit ber Briefe des Ignatius auf fich beruben laffe, im Grunde biefelbe bleiben, indem fich boch in feis nem Falle annehmen laffe, baß fie erft nach ber Beit bes Brenaus entstanden fenen, fo ift zu bedenken, bag, fo bald ber Episcovat nicht als die unmittelbare Inkitution ber Apoftel porausgesext wird, auch die Empfehlung beffelben burch eine Schrift, wie die Briefe des Ignatius, jumal wenn fie erft in fpaterer Beit unter biefem nur angenommenen namen bervortraten, nicht diefelbe Birfung und Bedeutung haben tonnte. Ueberhaupt tonnen wir in Diefem Kalle blefe Briefe nur einem particularen Rreife anweisen, und es fann baber nicht befremden, daß wir in einem andern Rreife des Gebiets ber chriftlichen Rirche nicht biefelbe Idee bes Episcopate por= berrichen feben. Dugten wir freilich ber gewöhnlichen Unficht au Rolae annehmen, daß jene Briefe den Gemeinden, an wels de fie überschrieben find, wirklich jugefchickt worben find, und bei ihnen die Aufnahme gefunden haben, welche ihnen bie Bertheidiger ihrer Mechtheit gern zugefteben werden, fo follte uns doch vor allem in den fleinafiatischen Gemeinden die Sas natianische Idee des Episcopats als die vorherrschende bes gegnen. Aber gerade bievon zeigt fich, was boch gewiß gleiche falls nicht die Meinung von ihrer Mechtheit unterftugen fann, In dieselbe Localitat namlich weist uns das Gegentheil. auch Brenaus gurud. Geben wir von ber von Brenaus auf eine charafteriftifche Weise festgehaltenen Ibentitat ber noed-Buregos und enlouonos aus, um ihrem nachften hiftorifchen Bufammenhang nachzugeben, fo feben wir uns auf eine übers raschende Weise in ben johanneischen Rreis verfegt, und tons

nen in ber von dem Standpunkt ber Ignatianischen Briefe fo wefentlich bivergirenden Idee des Episcopats nur eine Gis genthumlichkeit ber johanneischen Schule erkennen. Ber erinnert fich bier nicht jener Presbyteren, welche, wie Frenaus ergablt, in Rleinafien in vertrautem Umgang mit bem Apoftel Johannes ftunden \*), jenes Presbytere Johannes, und jener πρεσβύτεροι in der von Eufebius R. G. III, 39. aus dem Werke bes Papias angeführten Stelle, beren Name sowohl Die Apostel felbst, als auch die an fie junachft fich anschließenben alteften Lehrer und Worfteber in fich zu begreifen icheint? Und wenn wir hiemit noch verbinden, wie in den johanneis ichen Briefen felbit, im zweiten (B. 1.) und britten (B. 1.), vom Berfaffer berfelben ber Name noes gebraucht wird \*\*), fo fonnen wir es auch nicht fur gufällig halten, wie bei Brengus, bem Rleinafiaten, bem Schuler bes noch in ber Rabe bes Johannes lebenden Polyfarp, ber alterthamlich ehrwurdige Name πρεσβύτεροι bem Namen έπίσκοποι feine neue bobere Burde gleichfam noch ftreitig machen zu wollen icheint. Dief feht der Unficht des Brn. D. Rothe geradezu entgegen, zeigt uns aber nur um fo mehr den mabren Urfprung bes Episcopats. Geht die ursprüngliche Identitat ber noed-Burepos und eniononos fo meit herab, feben mir fie felbft noch

<sup>\*)</sup> II. 22, 6.: πάντες οἱ πρεοβύτεροι μαςτυρέσιν, οἱ κατὰ τὴν 'Αοίαν 'Ιωάννη τῷ τε πυρίε μαθητή συμβεβληκότες, παραδεδωκίναι ταῦτα τὸν 'Ιοιάννην' παρέμεινε γὰρ αὐτοῖς μεχρὶ τῶν Τραϊανε΄ χρόνων. Es ift flat, baß biefe πρεοβύτερος überhaupt die Worsteher
der kleinasiatischen Gemeinden sind, also nicht blos Presbyteren im
gewöhnlichen Ginn.

<sup>••)</sup> Als ein Nachtlang biefer johanneischen Ibentität ber πρεσβύτε—
ροι und επίσκοποι, oder der nähern Beziehung der Idee des Press
byteriats zum Apostel Johannes scheint auch dieß angesehen wers
den zu durfen, daß im achten Buche der apostolischen Constitutios
nen, welches die Anordnung der verschiedenen tirchlichen Kunktios
nen enthält, die die Ordination der Presbyteren betreffende Berords
nung gerade dem Johannes, dem φελύμενος ύπο τω πυρίω, zuges
schrieden wird. (c. 16.).

in einer Beit fortbestehen, in welcher boch icon Danner, wie Wolnfary und Grenaus und fo viele Andere, mit einem fo bes beutenden Uebergewicht an der Spige der Gemeinden ftunden, fo weist bieft offenbar auf ein weiter gurudliegendes Bers baltniß bin, und es bindert nichts, anzunehmen, bag im Grunde icon von Unfang an die Mehrheit ber Presboteren auch die Einheit eines enlouonog in fich ichloft, je nachdem gerade die Berbaltniffe es mit fich brachten, bag Giner an Die Spige ber Uebrigen fich ftellte und im Ramen ber gans gen Gemeinschaft handelte, und bas perfonliche Unfeben eines Einzelnen ihm ein gemiffes Uebergewicht über die Uebrigen verschaffte. Je mehr in der Rolge der Rreis der chriftlichen Gemeinden fich erweiterte, je mehr man besondere mit Ausmartigen in Berbindung fam und durch Briefe mit ihnen verfehrte, besto mehr mußte sich die aus der Ratur ber Sache fich ergebende Ginrichtung, daß Giner vorzugeweise Die Stelle ber Uebrigen vertrat, empfehlen und befestigen. Und wenn bisher die an der Spipe der Gemeinden flebenden mpeofierepor, ober enloxonor, fich nur als die unmittelbaren Rachfolger und Stellvertreter der Apostel ju betrachten gewohnt maren. fo fonnte bem fich weiter entwickelnden chriftlichen Bewufts fenn auch der Gedante fich aufdringen, daß auch Chriftus felbft, in welchem ja die Apostel felbst ihre Ginheit hatten, auf fichts bare Beife in den Gemeinden reprafentirt fenn muffe. Es ift in ben ichon angeführten Stellen ber Briefe des Ignatius leicht zu feben, wie biefer Gedante bem Berfaffer berfelben porfcwebt, die Idee, daß obne einen die Stelle Chrifti felbit pertretenden enloxonog das Gange ber christlichen Gemeins icaft feine Ginbeit und Saltung habe. Satte fich aber eins mal bas Princip ber Ginheit auf biefe Beife geltend gemacht, fo mirtte es icon burch feine innere Dacht von felbft weiter fort. Daß aber diefes Princip ber Ginheit nicht überall auf bie gleiche Beife und mit bem gleichen Grabe ber Rothwens bigfeit dem Bewußtseyn fich aufbrang, baß, mahrend man hier fcon die Ginheit als bas bochfte, alle Berhaltniffe bes firchlichen Lebens mit absoluter Macht beffimmende, Princip

ins Auge faßte, bort bagegen ber Blid wie absichtlich nuf bas ursprüngliche, die Einheit nur als untergeordnetes Mosment in sich enthaltenbe, Berhältniß zurudging, zeigt aufs Klarste ben natürlichen freien Entwicklungsgang ber Sache. So wenig kann bemnach in dem Berhältniß, in welchem uns Frenaus namentlich zu PseudosIgnatius erscheint, irgend ets was Befremdendes liegen, daß sich vielmehr hieraus für uns nur die Folgerung ergiebt, in demjenigen Kreise des christlischen Lebens wenigstens, welchem Frenaus angehort, durfen wir den Ursprung der pseudosignatianischen Briefe nicht suchen.

Bier ift nun auch der Ort, wo ich auf die icon oben berührte Ginfprache des Srn. D. Rothe gegen die von mir, in meiner Abhandlung über die Vaftoralbriefe, entwickelte Un= ficht von dem Urfprung der noeogorepor und der mit ihnen identischen enlouonor furg Rudficht zu nehmen mich veranlagt febe. Br. D. Rothe hat großen Unftog baran genoms men, baf ich es nicht ebenfo, wie er, fur unmbglich halte, "uns befangener Beife zu verkennen, daß von vornherein bei ber Grundung chriftlicher Gemeinden in jeder von Diefen eine collegialifch verbundene Mehrheit von Presbyteren eingefest wurde, ein eigentliches Presbyterium" (S. 190), fondern vielmehr unter ben πρεσβύτεροι und enloxonor die einzelnen Borfteber ber urfprunglich noch gang fleinen Chriftengemeinben verftebe. 3ch habe nicht unterlaffen, meine Borftellung naber fo ju bestimmen, fie foliefe feineswege aus, daß jene fleinen Gemeinden fich auch wieder als Theile einer großern Gemeinde betrachteten, und ihre Borfteber gusammen ein eis gentliches Collegium bilbeten, nur durfe diefes gemeinschaft= liche Regieren einer Gemeinde nicht als das Urfprungliche und Befentliche in bem Begriff der noeoboregot gedacht werden, fondern urfprunglich fen jeder noeoporegog, ale enioxonos, ber Borfteber und Auffeher einer eigenen fleinen Gemeinde, eines eigenen Clerus gewesen. 3ch weiß nicht, warum Gr. D. Rothe in einer wefentlich ju meiner Unficht geborenden Bestimmung ein bloges Ginlenken und Nachgeben feben will, um namlich die Entstehung ber nuchmale unzweifelhaft vorhandenen Presbyter.

collegien auch nur einigermaßen erflaren zu tonnen. Redens falls, glaubt Sr. D. Rothe, reiche biefes Nachgeben immer noch bei weitem nicht aus, um die Entstehung ber meiner Meinung nach erft fpater aufgetommenen Dresboterien vollftandig zu erklaren. Sochftens in Beziehung auf die groffes ren Stabte verbreite fie uber ben Bergang babei einiges. Licht. "Bie aber foll man fich benfelben in allen benjenis gen Orten benten, in benen von vornherein nur Gin Chriftenverein fich bildete? Und gewiß tann man nicht umbin, angus nehmen, baf bieß in febr vielen Orten, vielleicht bei meitem in den meiften, weil in allen fleineren, ber Kall mar. Rurt bie in Krage ftebende Borftellung, wie man fie auch immer wende und modificire, will fich in feiner Begiehung bewähren. Und felbft wenn fie dieg thate, murde ihr boch immer bas gewichtige Borurtheil entgegenstehen, baf fie wider bie Geschichte ift; benn fie beruht auf einer Berkennung ber durchgreifenden genetischen Beziehung ber ursprunglichen chrifts lichen Gemeinde=Ginrichtungen zu der judischen Spnagoge." Bie wenn, um fogleich mit bem Leatern zu beginnen, nicht auch die judische Synagoge in ihrem αρχισυνάγωγος ein Eles ment der Ginheit gehabt hatte! Uebrigens fann ich allers bings eine, wie Br. D. Rothe behauptet, fo burchgreifende genetische Begiebung ber ursprünglichen ehriftlichen Gemeindes Einrichtungen zu ber jubifden Spnagoge nicht annehmen. ba ich auf der einen Seite nicht weiß, wie dieß geschichtlich bewiesen werden fann, und auf der andern alle jene Ginrichs tungen und Berhaltniffe ber erften Chriftengemeinden fo febr ber Natur ber Sache gemaß finde, bag ich feinen Grund febe, warum fie aus einer absichtlichen Nachahmung erflart werden sollen. Das jedoch die eigentliche Argumentation bes Brn. D. Rothe gegen meine Unficht betrifft, fo gebe ich gern zu, daß die von mir früher citirten Stellen Tit. 1, 5. Av. Gesch. 24, 23. feinen bireften Beweis dafur enthalten (obgleich aus ihnen keineswegs das Gegentheil folgt), allein die Sache selbst . ift baburch noch nicht gurudgewiesen. Man muß fich in ber That eine febr bobe Borftellung von dem erften Unfang einer

chriftlichen Gemeinde machen, wenn man glauben tann, ihre Stiftung babe bamit begonnen, bag vor allem ein aus mebreren einander gleichstehenden Mitgliedern bestehendes geords netes Presbyter : Collegium eingefegt murde. Wurde in der Regel ber Grund zu einer chriftlichen Gemeinde burch Gine ober einige wenige Familien gelegt, die fich fur bas Chriftens thum gewinnen ließen, fo'gab es fich von felbft, daß das Saupt berienigen Ramilie, die zuerft ben entscheidenden Schritt ge= than batte, ein überwiegendes Unsehen erhielt, welchem die übrigen fich unterordneten. Familie ichloß fich an Kamilie an, und die Baupter bet Familien murden die Borfteber ber fic bildenden Gemeinde. Daber maren die πρεσβύτεροι, wie is felbft noch in ben Paftoralbriefen ber eine Gefichtepunkt immer wieder in ben andern übergeht, fowohl die Borfteber Der Gemeinden als die dem Alter nach Melteften. Da ber Mittelpunkt einer auf diese Beise entstehenden christlichen Gemeinschaft bie religibsen Bersammlungen maren, welche ber Natur ber Sache nach nicht an einem bffentlichen Orte, fondern nur in einem Privathaufe ftattfinden fonnten, fo gab es fich gleichfalls von felbft, bag berjenige, in beffen Saule man fich versammelte, ohne 3meifel in der Regel berjenige, ber ben übrigen mit feinem Glauben an bas Chriftenthum vorangegangen mar, baburch bas Recht einer gemiffen Aufs ficht und Borffeberschaft erhielt. Und wenn die tleine Ges meinde allmalig fich vergebgerte und zu groß murde, um fich an Ginem Orte gu versammeln, fo lag es wiederum gang in bee Natur ber Cache, daß fleine Particulargemeinden ents ftunden, beren jede fich um ein beftimmtes Mitglied aus ib= rer Mitte fammelte. Go ging von Aufang an Alles von einer Einheit aus, und boch bilbete fich jugleich eine Mehrheit nes ben einander ftehender πρεσβύτεροι oder επίσκοποι, welche, wenn auch jeder berfelben feinen eigenen nabern Rreis hatte, boch fich in ihrem Berhaltniß zu einander nur als ein eng perbundenes Ganges betrachten tonnten. Dieß ift ber naturliche Gang ber Sache, wie ihn die Befdranktheit ber erften Berbaltniffe von felbft mit fich brachte. 3ch tann mir nicht

benten, mas gegen biefe Borftellung mit Grund eingewendet werden tonnte; fie lagt fich aber auch aus dem D. T. felbft binlanglich nachweisen. Beachtenswerth ift in Diefer Begies bung, mas Clemens in ber icon oben angeführten Stelle feines Briefs an die Rorinthier von den Aposteln fagt, daß fie κατά γώρας καὶ πόλεις κηρύσσοντες καθίζανον τὰς άπαργας αὐτων, δοκιμάσαντες τις πνεύματι, εἰς ἐπισκόπυς καὶ διακόνες των μελλόντων πισεύειν (c. 42.). Die απαρχαί alfo, Die Erftlinge, Die erften, welche ben chriftlichen Glauben angenommen hatten, murden bie erften enlononos und dianovos. Eine folche anagen war Clemens felbit. Er war in Rom ber' . erfte bekehrte Seide und ale folder der erfte romifche Bifcof. Eine folche anagen wird Clemens auch in dem den pfeudos clementinischen Somilien voranstehenden Briefe bes Clemens an Satobus, ben Borfteber ber jerufalemifchen Gemeinde, genannt, in welchem Clemens felbft ergablt, der Apoftel Des trus habe, als er ihn zum romifchen Bifchof weihte, feine Beigerung, την της καθέδοας τιμήν τε και έξυσίαν anzunehs men, mit dem Grunde gurudgewiesen (c. 3 ): ov yao de eus των σωζομένων έθνων εί κρείττων απαρχή. Degwegen alfo eigne er fich auch am beften jum Bifchof. Ebenfo fagt Eufebius R. G. III, 4. von dem Areopagiten Dionpfius: ro'r Αρεοπαγίτην έκεινον, Διονύσιος ονομα, ον - πρώτον πιζευσαι ανέγραψεν ο Αυκάς, της έν Αθήναις έκκλησίας πρώτου έπίσκοπον αργαίων τίς, έτερος Διονίσιος της Κορινθίων παpoinias noiun', isoosi verovevai. Colche Beisviele lieffen fich noch mehrere anfuhren; die Sauptfache aber ift bas hiemit zusammenzustellende neutestamentliche Datum 1. Ror. 16, 15. Sier fagt der Apostel: o'dare rie oiniar Dremana, ore eorie απαρχή της Αχαΐας, και είς διακονίαν τοῖς άγιοις έταξακ έαυτες. Γνα και ύμεις υποτάσσησθε τοίς τοιέτοις, και παντί τῷ συνεφγέντι καὶ κοπιώντι. Die ἀπαρχή τῆς Aχαΐας beißt hier das Saus des Stephanas, weil Stephanas der erfte mar, ber fich in Achaia gum chriftlichen Glauben befehren lief, wegwegen auch der Apoftel 1, 16. fagt, daß er ihn und fein Saus felbft getauft habe. Nun wird gwar freilich bier nicht

gefagt, daß er mperburepos ober enloudnos gemefen fen, obe gleich er ber Sage nach mit bemfelben Rechte, wie Clemens und Dionpfius, als erfter Bischof ber forinthischen Gemeinde batte gelten tonnen; auch ift in biefer Stelle von bestimmten, mit eigentlicher Umtbauctoritat bestellten, Gemeindebeamten ber forinthischen Gemeinde nicht auf entfernte Beise die Res be, wie Br. D. Rothe meint (S. 190); allein bas fieht man beutlich aus der Ermahnung bes Apoftels, bag man fich eis nem folden Saufe (rois rouerois, alfo auch nicht blos bem Stephanas allein) in ehrender Unerfennung feiner Berbienfte unterordnen foll, wie aus dem naturlichen Gang, welchen Die Berbreitung des Chriftenthums und die Entftehung chrift. licher Gemeinden nahm, aus dem Dietats-Berhaltniff gegen folche anagral, fich von felbft ein gewiffes Subordinationes Berhaltniß entwidelte. Daß in den Worten des Apostels eig dianoviav rois aylois eražav kaurės bie dianovia bas Diatos nat' als eigentliches Gemeindeamt ift, wird, mit Ausnahme bes Brn. D. Rothe, unter ben Protestanten nicht leicht jes mand zu behaupten magen; bemerkenswerth ift aber gleiche wohl, daß bier nicht blos der Ausdruck deanorla gebraucht, fondern unter bemfelben auch in ber Sauptfache eben bas gu verfteben ift, mas urfprunglich jum Befen des Diakonats geborte, bie vom Geifte ber chriftlichen Gemeinschaft gewectte thatige Sorge fur die Unterftugung der Leidenden und Durfs tigen, die fich befondere biejenigen angelegen fenn ließen, die fic ale ben Mittelpunkt eines chriftlichen Bereine betrachtes ten. Wir haben hier alfo gang vor une, mas Clemens in ber obigen Stelle von ben Aposteln fagt: nadlgavor ra's anagra's eig enioxones nat diaxques, aber mir haben es, mas mobl zu bemerten ift, noch in feiner einfachen urfprunglichen Geftalt, frei von ber bierardifden Sprache und Auffaffunges meife, wie fie fich une ichon bei bem romifchen Clemens gu ertennen gibt. Un eine eigentliche Ginfegung ber enlouonor und deanovor fann boch gewiß in ber Stelle bes Upoftels nicht gebacht werben; wenn baber gleichwohl bie firchlichen Schrifts fteller die Errichtung dieser Memter fur eine unmittelbare apos

folifche Inflitution ausgeben, fo tan bieß nur bavon verftanden werben, baß icon mit ber erften Stiftung ber chrift. lichen Gemeinden auch ber Grund Diefer firchlichen Berhalts niffe gelegt murbe, fofern bigainapyal, die von ben Aposteln unmittelbar Befehrten auch die erften enlononos ober mpeo-Birepos und dianovos murben, woraus fodann in ber Rolge, ohne baf eine besondere Mitwirkung von Seiten ber Apostel babei vorauszuseten nothig ift, wie ja auch in ben anerkannt achten Briefen bes Apostels nirgende von einer folchen Mus oronung die Rebe ift, jene febenden Memter bervorgiengen. Es ift baber auch ichon in ber Apostelgeschichte 14, 23. nur aus bem Standpunkt ber fpatern, bas Mittelbare mit bem Unmittelbaren verwechselnden Beit zu erklaren, wenn in ber genannten Stelle berichtet wird, baß Paulus und Barnabas auf ihrer erften Diffionereife in ben bon ihnen gestifteten Gemeinden zu Lyftra, Itonium und Antiochien fogleich auch πρεσβυτέρυς eingefett haben. Bare dieß die gewöhnliche Beife des Apostels gewesen, so mußte daffelbe auch in Ros. rinth geschehen fenn, in diesem Kalle aber bliebe vollig uns begreiflich, wie in ben beiben Briefen bes Apostels an bie Rorinthier, aus welchen wir boch mit ben Berhaltniffen bies fer Gemeinde weit genauer befannt werben, als dieß bei irgend einer andern ber apostolischen Beit ber Fall ift, auch nicht Die geringfte Undeutung hievon fich findet, fo vielfache Beranlaffung auch, biefe Inftitution gu ermahnen, vorhanden gewesen mare. Br. D. Rothe nennt freilich gerade in Bes ziehung auf die genannte Stelle ber Apostelgeschichte mein Berfahren ein befangenes (G. 191); welches Recht er gu Diefer Beschuldigung habe, fann ich nach ben von ihm geges benen Beweisen von Unbefangenheit gang ber Beurtheilung Underer überlaffen.

Bulezt, nachdem Dr. D. Rothe seinen hauptsat, baß bie christliche Kirche im eigentlichen Sinne bes Worts, in der nachsten Zeit nach dem Jahr 70 von den damals noch lebenden unter den Aposteln, mittelst der Institution des Spisscopats, gegründet worden, für hinlanglich erwiesen halt, glaubt

titat mitgefeste Moment ber Ginbeit, fo wie bas felbft noch gur Beit eines Brenaus in einem bedeutenden Theile ber chrifts lichen Gemeinschaft fichtbare Intereffe, in ben enlononor blofe πρεσβύτεροι zu feben, ale bie Momente betrachten, burch beren vermittelnden Uebergang ber eigentliche Episcopat all= malig die überwiegende und vorherrichende Form ber chrifts lichen Rirche murbe. Ich febe nicht, mas gegen biefe Unficht mit Grund eingewendet werden tonnte. Ueberhaupt fcheint mir ber hauptpunct, welcher bier zu firiren ift, nicht fomobil ber Kortschritt von ber ursprunglichen Identitat ber nees birepor und enloxonor zum Episcopat zu fenn (benn biefer Fortidritt ergab fich von felbft, fobald man nur die urfprungliche Unlage gur monarchischen Ginheit nicht überfieht), als vielmehr die Trennung der Ginen, mit fich felbst idenfischen, chriftlichen Gemeinschaft in ben Gegensatz ber Clerifer und Laien. Daß in ben achten paulinischen Briefen noch feine Spur biefes Standesunterschiedes zu finden ift, barf mohl als allgemein jugegeben vorausgefest werden; daß aber ans bere Schriften unferes Ranons auch burch biefes Rriterium bie fpatere Beit ihres Urfprunge verrathen, mochte bei genaues rer Ermagung taum verfannt werden tonnen. Die fprechends fte Stelle biefer Urt mochte wohl 1 Petr. 5, 1. f. fenn: mperβυτέρες τες έν ύμιν παρακαλώ, ο συμπρεσβύτερος και μάρτυς των τε Χριςε παθημάτων, ο και της μελλέσης άποκαλύπτεσθαι δόξης κοινωνός, ποιμάνατε το έν ύμιν ποιμνίον τε θεθ, έπισκοπθυτες μη αναγκαστώς, αλλ' έκυσίως, μηδέ αίσγροκερδώς, αλλα προθύμως, μηδ ώς κατακυριεύοντες των κλήpar, alla runoi yeroueroi re noipule. Vergleichen mir die Borfdriften und Ermahnungen, die in ben achten paulinis ichen Briefen fur verschiedene Berhaltniffe bes chriftlichen Lebens gegeben werden, wo findet fich etwas einer folchen Erinnerung Unuloges? Denn wenn auch noch in der angeführten Stelle die πρεσβύτεροι und νεώτεροι einander gegen: übergeftellt werden (vgl. 2. 5.), fo bilden boch die noeogurepor, ober entononurreg, ichon eine von ber eigentlichen Gemeinde geschiedene Claffe, einen eigenen Stand, beffen Dits

glieber, icon gemachten Erfahrungen gufolge, nicht immer bie Treue, Uneigennutigfeit, Auspruchelofigfeit, überhaupt die Reinheit ber Gefinnung, die man von Mannern ber avoftos lifden Beit zu erwarten berechtigt ift, beweisen. Es fpricht fich in ihnen, wie wir aus bem Bedurfniß folcher Ermahs nungen, wie hier gegeben werben, fcblicBen muffen, ein eis genthumlicher, Die Gemeinden auf berrifche Beife behandelns ber, Standesgeift aus. Dief liegt in jedem Rall in dem naranvoieveir ror nanjour, wie man auch den Ausbruck nanoor naber bestimmen mag. Man fann unter ben abnoor bie Gemeinden verfteben, fofern fie durch hoberen Beruf, durch ben bei der Bahl fich offenbarenden Willen Gottes der Leis tung ber Dresbyteren anvertraut find, ohne 3meifel aber find die zangoo die firchlichen Memter felbft, und die naranuριεύοντες των αλήρων auf herrische Beise mit ihren firchlis chen Memtern verfahrende Presbyteren. Diefe Bedeutung erhielt das Wort nangos icon fehr fruh \*), und wenn wir nun fcon 1 Zim. 3, 1. von einem ogegeobut entononig hos ren, bas gwar in biefer Stelle ein goyor xalor genannt wird, unter ber Boraussehung, daß ein entoxonog bie nachs ber genannten Gigenschaften bat, aber ebenfo gut auch Sache bes Ehrgeizes werden fonnte, fo feben wir und ichon in die Beit verfegt, in welcher nicht blos die alfoor fiebende Memter geworden waren, sondern auch die moeogorepor und enloxonor fich als die niquot diefer nangot zu betrachten anfiengen. Diefe Beranderung trat febr naturlich ein, ale in Folge ber Bergroßerung ber Gemeinden und ber engern Bereinigung ber bisher noch mehr fur fich bestehenden fleinen Bereine, nicht mehr alle, die vermoge ihres naturlichen Altere in bie Claffe der πρεσβύτεροι gehorten, auch πρεσβύτεροι im firch. lichen Sinne fenn konnten, fondern jegt eigentliche Presbnters

<sup>(\*)</sup> So kommt es vor in der Schrift des Elemens von Alex: Tes δ σωζόμενος πλέσιος, c. 42., wo gesagt wird, der Apostel Johannes habe von Ephesus aus die Umgegend bereist, όπω μέν επισκόπως κατασήσων, όπω δε όλας εκκλησίας άρμόσων, όπω δε κλήρον, ένα τέ τινα κληρούσων των ὑπό τῶ πνεύματος σημαινομένων.

collegien fich bilbeten \*), beren Mitglieber entweder burch ein eigentliches Loosen (ben alngos, wie Up. Gesch. 1, 26), oder burch die Bahl ber Gemeinde (bas reigotoveir Ap. Gefch. 14, 23.), jetenfalls aber auf eine Beije bestimmt murben. vermoge welcher man in dem dem Ginzelnen zu Theil geworbenen Umt etwas durch eine besondere hibere Rugung ibm jugefallenes und ihn vor andern auf eigenthumliche Beife auszeichnendes feben mußte. In diefem Ginne wird baber icon Ap. Gefch. 1, 17. das Apostelamt o xinoog rng diaxorias genannt, und jebes firchliche Umt, zu welchem man auf ahns liche Weise gelangte, konnte nun schlechthin ein xlnoog beißen. Daß fich gang im Busammenhang mit biefen Borftellungen mit ben Worten alffoos icon fruh auch ber Begriff eines bobern, den Ginzelnen auszeichnenden, Standes verband, zeigt bie bemerkenswerthe Stelle in dem Schreiben der Gemeinden von Bienna und Lugdunum bei Enfebius R. Gefch. V, 1., in welcher von einer Martyrerin gesagt wird: รญี \*มก่อญ รดึง μαρτύρων προσετέθη. Ο κλήρος τω μαρτύρων fann hier bas Martnerthum doch nur genannt werden, fofern die Dartprer gleichsam einen bobern Stand bilden, in welchem ber . Einzelne burch einen ibn por andern auszeichnenden Beruf aufgenommen wird \*\*). Ginen folden Stand bilbeten auch

<sup>\*)</sup> Daber icon in dem Briefe des romischen Clemens c. 54.: of naderautevol noeogoregos.

<sup>3</sup>n dieser Bebeutung tommt das Wort besonders auch in den Ignatianischen Briesen oftere vor. Ep. ad Trall. c. 12. sordert Ignatius die Gemeinde in Tralles auf: bittet für mich eie ro narazioodival με το κλήρε (b. h. des Martyrerthums als einer von Gott gerade einem Einzelnen vor Andern zu Theil gewore dene Auszeichnung), & περίκειμαι έπιτυχείν, ίνα μή άδοκιμος έυρεδω. Ep. ad Rom. c. 1.: der Ansang ist gut, εάνπες χάριτος έπιτύχω, είς τὸ τὸν κλήρον με (das Martyrerthum) άνεμποδίεως απολαβείν. Ep. ad Philad. c. 5.: ή προσευχή ύμων είς θεόν με άπαρτίσει, ίνα εν ψ κλήρω ήλεήθην, επιτύχω. Auch Ep. ad Eph. c. 11., wo Ignatius wünscht, der Fürbitte der Ephesier stets theilhaftig zu seyn, ενα εν κλήρω 'Βρεσίων ευρεδώ των χριτιανών, οι καὶ τος 'Αποςόλοις πάντοτο συνήνοσαν, ist mit κλήρος

biejenigen, welchen bie alfoor ber Gemeinden gugefallen maren. Sie waren o xingog, of xingoxol, welchen gegenüber alle andern nur die Gemeinde Schlechthin, o laog, of laixol, fenn fonnten. Daß gur Entstehung Diefes Gegenfates (auch abgefeben von der Stelle 5 Mof. 18, 2.) hauptfachlich altteftas mentliche Begriffe mitmirtten, beweiet sowohl bas Bort lads an fich ichon, als auch ber Busammenhang ber Stelle in bem Briefe des romifchen Clemens, in welchem ber Ausdruck laixo's zuerft in diefem Ginne fich findet. Gin a've ownog lainos ift hier jeder, melder meder apriegeoig, noch einer der legeig oder Levitas ift. Aus biefer Sphare ift demnach, wie wir bier deutlich feben, der Begriff der Laixol, welcher von felbft auch den ibm gegenüberftebenden in fich ichließt, genommen. Bie der Name Lade, mit welchem vorzugeweise die altteftas mentliche Bolfegemeinde bezeichnet wird, auf die chriftliche Gemeinde überging, feben wir icon aus ber Stelle Up. Gefc. 18, 10. Gin anderer verwandter Ausbrud, welcher gleichfalls jum Beweise bafur bienen fann, wie fehr man gerade in jenem Beitpunkt, in welchen die erfte Geftaltung Diefer Berhaltniffe fallt, in der alttestamentlichen Sphare lebte, ift der von der christlichen Rirche mit besonderer Emphasa gebrauchte Ausbrud olxog Des 1 Tim. 3, 15. (vgl. 2 Tim. 2, 20.), genommen aus der Stelle 4 Mof. 12, 7. (hebr. 3, 5.), die auch Clemens in der oben angeführten Stelle, in welcher er die alttoftaments liche und neutestamentliche Religioneverfassung parallelifirt, vor Augen bat \*).

der Begriff einer höhern Wurde, eines den Einzelnen auszeichen nenden Standes, verbunden. Man vergl., wie auch schon Ap. Sesch. 17, 4, προσκληρέσθαι gebraucht ist, und wie derseibe Ausbruck bei Philo Leg. ad Caj. S. 1031. in Beziehung auf das judische Bolt vorkommt (ἔθνει δή τοιύτω προσκεκληρωμένος και πατρίδε και ίνρῷ δέσμαι ὑπὲρ ἀπάντων).

Done allen Grund bemertt Deander Gefch. ber chr. Rel. n. Rirche Bb. I. S. 301. gegen die Annahme, daß icon bei dem romischen Clemens c. 40. die alttestamentlichen Berhaltniffe auf die chriftliche Kirche angewandt seven, gewiß ser biefer Brief, wie

Dit Recht frant man, wenn man auf die gange Reihe ber unhaltbaren Bemeife und Combinationen gurudffieht, bes ren fich fr. D. Rothe zur Begrundung feiner Sauptidee bebient, welchen Werth überhaupt eine folche Spothefe bas ben tonne. Denn gewiß wird niemand glauben tonnen, baß fie auf rein biftorifchem Bege entstanden fen. Br. D. Rothe will fich zwar biefen Schein geben, indem er fich (Borr. S. VI.) gegen bas Borurtheil vermahrt, bag er gum großen Theil gerade mit folden Daten rechne, die bieber meift ohne weiteres über Bord geworfen worden fenen. "Ift denn nicht eben bas die Probe ber Richtigfeit einer hiftorifchen Conffruction, wenn alle geschichtlich gegebenen Data in ihr auf. geben? Liegt benn bei folden Untersuchungen ber Impuls au ihrer Erneuerung nicht eben barin, bag bie bisherigen Auffaffungen noch einzelne Data, ihrer guten Beglaubigung ungeachtet, ale einen irrationalen Reft auf Die Seite gelegt haben? Und ftellt fich alfo babei nicht eben bas als bie Aufgabe, gerade biefe Daten in die Conftruction auf orgas nische Beise mit aufzunehmen?" Allein um die fo mubevoll aufammengebrachten und fo gewaltfam interpretirten Data insgesammt fur reingeschichtlich halten gu tonnen, und von biefer Borausfegung aus die Aufgabe, um welche es fic bier handelt, auf die angegebene Weise zu ftellen, muß man

bie Briefe des Ignatius, obgleich nicht so start, durch ein hierars chisches Inderesse interpolirt worden. In andern Stellen desselben Briefs zeige sich vielmehr der freiere Geist der ursprünglichen presbyterianischen Kirchenversassung, wie einsach werde c. 42. ohne hierarchischen Schwulft die Anstellung der Bischose oder Presbyteren und der Diaconen durch die Apostel erzählt. Die wenn die nadesaueron novogoroson nicht auch aus dem alttestamentlichen Gesichtspuntt betrachtet werden könnten! Am wenigssten lasse sich auch bei einem Schüler des Apostels Paulus eine solche Berwechslung des altz und neutestamentlichen Gesichtspuntts denken. Ein auvsezoo des Apostels Paulus beist allerdings Elemens Phil. 4, 3., aber sous gilt er allgemein als ein Schüler des Apostels Petrus.

von ber fraglichen Sypothese felbst ichon in bem Grade bes fangen fenn, wie dieß bei Brn. D. Rothe allerdings ber Rall ift. Es bringt fich baber bier immer wieder die Frage auf, bon welchem Standpunkt aus überhaupt Gr. D. Rothe auf eine Sprothese fommen tonnte, welche fur ben unbefans genen Weschichtsforscher fo wenig Unziehendes und Ginleuche tendes zu haben icheint. Denn auch die frifche Lebendigfeit, welche Br. D. Rothe feiner Totalanschauung ber geschichte lichen Berhaltniffe ber frubeften chriftlichen Beit nachruhmt (S. 323.), fann nicht fo geradezu ihr zugeftanden werden, ba bas leben ber Geschichte boch nur in ber Dhjectivitat ber gegebenen Berbaltniffe, nicht aber in ber Gubjectivitat ber in fie bineingetragenen Borftellungen befteben tann. woru suchen wir erft bie Untwort auf unsere Rrage? man auch Bebenten tragen, bie freilich unvertennbar genug fich barlegende Tenbeng bes Berte fo gerabegu mit ihrem wahren Namen gu bezeichnen, Br. D. Rothe macht ja felbft fein Geheimniß baraus, und hat felbft mit edler Offenbeit ben Schluffel zum Berftandniß feines Bertes gegeben, wenn er Borrede G. IX. gesteht, daß er nichts dawider haben werde, wenn man etwa fein Buch fur ben Berfuch eines protestans tifchen Seitenftude ju Doblere (bes Mannes, "ber unter ben Reueren den Geift ber Bierarchie ber alteften Rirche am gludlichften begriffen bat," S. 497) Einheit in der Rirche ansehen follte, einer Schrift, ju welcher er nie ohne freudige Bewunderung ihrer urfraftig frifchen und auch im Gangen ebenfo mahren als tiefen Auffaffung bes innerften Gelbftbemußtfenns der alteften Rirche gurudfehre. Dielleicht fen biefe Meußerung nicht bas Ginzige, mas ihm die Unflage bes Ratholifirens gugieben burfte. Diefe Meufferung fur fich tann allerdings teine Unflage biefer Urt begrunden, um fo mehr aber bie in ihr nur ausgesprochene unläugbare Tendenz bes Werts. Es fragt fich baber nur, mas benn eigentlich als das Characteriftifche biefer Tendeng angufeben ift. Dag Br. D. Rothe ben Episcopat als den eigentlichen Mittelpunkt ber firchlichen Berfaffung und bes firchlichen Lebens betrachtet, ift, fobalb man fich über ben Urfprung bes Episcopats verständigt bat, ber Beschichte gemäß. Auch bag er ben Episcopat fo nahe als moglich an ben Apostolat fich anschlies Ben lagt, tann nicht fchlechthin getabelt werben, ba nicht gelaugnet werben tann, daß die Bifchofe in gewiffem Sinne bie Rachfolger ber Apostel find. Daß aber ber Episcopat Die unmittelbare Inftitution ber Apostel fenn foll, baf er in ber gangen Form, in welcher er fich im Laufe bes zweiten Sabrhunderte entwickelt hat, wie Gr. D. Rothe behauptet, nichts enthalt, mas nicht von den Aposteln beabsichtigt, und fur ben 3megt, fur welchen es in ber Rolge biente, von ibnen angeordnet mare, dieß ift es, was junachft gur fatholis freuden Tendeng bes Werts gerechnet werden muß. tonnen aber babei zwei Momente unterfcheiben, in welchen bie Auficht bes herrn D. Rothe von der in ber protestantis fchen Rirche gangbaren abweicht. Er ftellt fich nemlich fcon barin auf einen eigenthumlichen Standpunkt, bag er bie Geftalt, welche die chriftliche Rirde im' Episcopat erhelt, nicht ale bas mehr oder minder gufällige Refultat ber biegu gu= fammenwirkenden Berhaltniffe jener Beit, fondern ale die abfichtliche Beranftaltung bestimmter, fur biefen Zwed thas tiger Perfonen betrachtet. Un Diefes erfte Moment fcblieft fich fodann erft bas zweite an, bag es bie Apostel maren, son welchen die ganze Ginführung bes Episcopats ausging.

Daß wir, wenn wir uns die Ansicht bes hrn. D. Rothe genetisch erklaren wollen, vor allem bas erstere bieser beiden Momente, bas Moment ber Absichtlichkeit, sixiren unlfen, ist baraus zu ersehen, baß hr. D. Rothe ber gewöhnlichen Aussicht die Einwendung entgegensetzt, sie gehe von der unsglaublichen Boraussetzung aus, die Berbreitung des Episcos pats habe sich wie von selbst gemacht (S. 530). Halten wir vorerst dieses Moment fest, so stellt sich das Wert des hrn. D. Rothe von selbst in Gine Reihe mit einem frühern Bersuch derselben Art, an welchen wir schon bei der Prüfung der Hauptargumente des hrn. D. Rothe vielsach erinnert werden mußten. Auch Rekner in der berücktigten Schrift:

Die Maape, oder ber geheime Beltbupd ber Chriften, von Clemens in Rom unter Domitians Regierung gestiftet (Beng 1819), wollte feine Unficht ber gewöhnlichen entgegenfeten. nach welcher man in ber Geschichte der Ausbildung und ichnellen Berbreitung bes Chriftenthums in ben erften Sabrs bunderten ein aufammenhangelofes Aggregat einzelner Dars teien' und Begebenheiten finde, die fich burch Bufall gerade ' fo verbunden haben. Den unpartheilichen Siftorifer, glaubt Refiner, merbe biefe Ertlarungemeife nie befriedigen, er. ber auch die Schatten. und Nachtseiten bes Chriftenthums mit historischer Bahrbeit barzustellen babe, merbe burch viele Erscheinungen und Zeugniffe zu ber wichtigen Entbedung bine geleitet, bag vom Ende bes erften Sahrhunderte an ein nie beimer religibspolitifcher Beltbund, Agape genannt, beftan. ben babe, welcher die gerftreuten Chriftengemeinden gu Ginem Abrver verbunden, Juden und Beiden geworben, und beffen Constitution und Myfterien-Ritual der frubern apostolischen Rirche in allen Landern ein neues gleichformiges Geprage aufgebrudt habe. Mur aus feiner Bergweigung und Birte famfeit in ber gangen befannten Belt laffe fich die febnelle und weite Berbreitung des Chriftenthums und feine politifche Bedeutsamkeit, mas 3med bes Bundes gemesen fen, aber auch feine Entartung, erflaren. Nach hiftorifchen Beugniffen fen Clemens, Bifchof in Rom, ber Stifter und erfte Brafibent bes chriftlichen Gebeimbundes gewesen. Diefer Clemens babe ben Plan gu einer Beltrevolution burch bas Chriftenthum entworfen, durch den gebeimen Christenbund, der die Glieber in ftrenger Disciplin an einander band, und in bem Stufens gang einer symbolischen Gebeimlebre auf den Umfturg ber alten politifchereligiblen Berfaffung bes Beltftaates binmirtte. habe er feinen 3med zu erreichen geglaubt. Die Berftbrung Berufalems habe bas erfte Signal bazu gegeben. Durch eine Menge zeitgemäßer untergeschobener Schriften, besonders ide bifder und beidnischer Beiffagungefchriften, bie Juden und Beiden gewinnen follten, durch Ginfuhrung einer neuen Aute legung ber b. Schrift, burch fraftige Gebulfen bebe Clemens

Einheit zu bewirken, und die Gemeinden nach feiner avoftos lifch genannten Bundes . Conftitution zu reguliren gewußt. Dief find die Bauptideen der langft wieder verschollenen Refiner'ichen Agape, die in ber Schrift bes Grn. D. Ros the eigentlich nur in einer andern Geftalt wieder auftreten. Denn wer fieht hier nicht fogleich, bei aller Divergeng ber Richtung, die Ginheit beffelben Ausgangepunfte und die Gleiche formigfeit ber gangen hiftorifchen Auffaffung? Das Gemeins fame, movon beide ausgeben, ift die Boraussetung, bag eine biftorifche Erscheinung, wie bas Chriftenthum ber alteften Beit' ift. faffe man nun porzugemeife bie fchnelle und weite Berbreitung bes Christenthums überhaupt ins Muge, ober bie Einführung ber bas Wefen ber chriftlichen Rirche bestimmenden Grundform, bes Episcopats, nur bas Wert eines im Beifte eines bestimmten Subjects entworfenen, und burch bie für biefen 3med gemablten Mittel ausgeführten Planes fenn tonne. Daber ift bier ber Avostel Johannes, bort ber rbmifche Bifchof Clemens die handelnde Sauptperfon. Der Unterschied besteht nur barin, baf die Absichtlichkeit und Planmafigfeit. pon welcher beide ausgehen, bei bem einen ichon gang in die rein menichliche Sphare eines geheim wirkenden, felbft ben Betrug nicht verschmabenten Bundes verlegt ift, bei bem andern aber noch gang bem beiligen Rreife ber apostolischen Birkfamteit angehort, und die gange Richtung bort mehr burch ein politisches, hier vorzugeweise burch ein hierarchisches Intereffe bestimmt wird, ein Unterschieb, welchen man gus nachft febr geneigt fenn tonnte aus ber Berfchiebenheit bes Characters der Beiten, in welchen die beiden Schriften ents Randen find, ju erflaren. In einer Beit, in welcher Freis maurer-Ideen in Teutschland noch mehr im Schwung maren. als es in unfern Tagen ber Sall ju fenn icheint, ber Tugends bund taum erft in feiner großen politifchen Bedeutung fic Bund gethan batte, und die allgemeine teutsche Burichenschaft in ber Periode ber ichbuften Begeisterung fur ihre Plane eis ner Beltreform fich befand, mabrend auf ber andern Seite Der berrichenden rationalistischen Ansicht die abentheuerlichfte

Bovothese vom Ursvrung des Christenthums nicht zu profan ericbien, mochte leicht einem jungen Theologen der Gedante tommen, auch die Beltreform bes Chriftenthums aus ber Berts ftatte einer gebeimen Berbindung bervorgeben zu laffen. In unfern Tagen, in welchen auch unter ben Protestanten ba und bort ein neues Intereffe fur hierarchifche Ideen erwacht, und in einem Theile ber protestantischen Rirche felbft fo ernfts liche Unftalten getroffen werden, ein neues Papfithum gu errichten, liegt es um fo naber, bas Sierardifche bes Ratholis cismus von einer auch dem Protestantismus fich empfehlenben Seite badurch barguftellen, baß man es aus avoftolischem Urfprung abzuleiten versucht. Laffen wir jedoch gebeime Dos tive diefer Urt gang auf fich beruben, in jedem Ralle muffen wir die Absichtlichkeit und Planmaßigkeit, auf welche Sr. D. Rothe überall zuruckgeht, um den Episcopat als eine uns mittelbare Inftitution ber Apostel barguthun, als bas Characteriftische feiner fatholifirenden Tendeng betrachten. Ins bem nemlich ber Ratholicismus alle gur eigenthumlichen Berfaffung ber tatholifden Rirche gehorenden mefentlichen Rormen und Inftitutionen apostolischem Ursprung auschreibt. unterscheidet er fich badurd wefentlich vom Protestantismus. baß er aus einer unmittelbaren Abficht und Anordnung Jefu und ber Apostel ableitet, mas ber Protestantismus nur fur eine zufällige Rolge ber Berhaltniffe halten fann, unter mels den die chriftliche Rirche entftanden ift. Ebendamit ift aber auch bas Unwahre und Unhiftorische, bas biefe Unficht fur ben Protestantismus haben muß, bezeichnet. Es handelt fic bier nicht blos um die Billfur, mit welcher ber biftorifche Beweis fur die Boraussetzung, von welcher man ausgeht, geführt wird, auch bavon tonnen wir noch gang absehen, baß Jefus und die Apostel ju Urhebern von Grundfagen und Inflitutionen gemacht werden, die vom protestantischen Stands puntt aus betrachtet im größten Widerfpruch mit bem mah. ren Geifte bes Chriftenthums erscheinen, bleiben wir auch nur bei dem Allgemeinsten und Befentlichften fieben, fo fann ber Protestant eben in jener Absichtlichkeit, Die Die Grunds

voraussetzung ber gangen Unficht ift, nur ben Standpuntt einer beschräuften und befangenen Beltanficht feben. ' Denn was fpricht fich in jenem Grundfage, bag hiftorifde Ericheis nungen, wie die fraglichen find, nicht anders begriffen wers ben fonnen, als aus ber Boraussetzung einer bestimmten, von einem bestimmten Subject ausgehenden Abficht anders aus, ale bie Unfahigfeit, von bem Standpunfte ber Gubjectivitat fic auf ben Standpunkt ber Dbjectivitat gu erheben? Ber nur in ber Sphare feiner subjectiven Borftellungen, Das rimen und Intereffen lebt, und in ber Gegenwart, bie ifn umgibt, nur bas fubjeftive Sandeln der einzelnen Individuen erblict, einem folden muß auch in ber Bergangenheit, in bem gangen Entwicklungsgange ber Gefchichte, alles burch bie Subjectivitat einzelner hervorragender Individuen bedingt erscheinen, und er wird fich von der Boraussetzung nicht trens nen tonnen, bag, fo gewiß jede Birtung ihre Urfache haben muffe, fo gewiß auch nichts von irgend einer großern Bedeutung zur hiftorischen Exifteng tommen tonne, ohne bag bie Idee davon gleich anfangs in irgend einem einzelnen Gubject vorhauden bar. Wollte man baber nach derfelben Grundanficht, nach welcher man die Entstehnng der chriftlichen Rircht, wie fie im Laufe ber Beit fich gestaltete, oder die allgemeine Gins führung bes Episcopats fur etwas ichlechthin unerflarliches balt, wenn nicht die Apostel felbst schon alles auf dieselbe Beife beabfichtigten, wie es in ber Folge fich geschichtlich verwirklichte, auch die Geschichte überhaupt conftruiren, fo mußte man auf analoge Beife anch die romische Weltherrs ichaft nur bann begreiflich finden, wenn Romulus ichon ben Grundftein ber ewigen Stadt mit bem Gedanten an ihre kunftige Beltherrichaft legte. Das mar auch wirklich, wie befannt ift, bie geschichtliche Unficht ber alten Beit \*), aber

<sup>\*)</sup> Daber bas im Alterthum, und zwar, je bober wir hinaufgehen, um fo mehr gewöhnliche Anticipiren bes Erfolgs in Erscheinungen, welche schon ben ganzen Berlauf einer Begebenheit als Ibee und Absicht in sich schließen, in Weisfagungen, Borbedentungen und allem demjenigen, was babin gehört, mas nichts anders ift,

ebendarum tonnen wir fie nur ale eine in ihrer Subjectivitat befangene Beriode der Menfcheit betrachten. Wird nun biefe Unficht auf bas religible Gebiet übergetragen, und bei allein, was fich auf bemfelben gur geschichtlichen Existeng objectivirte, auch eine eigenthumliche Absicht vorausgesett, fo ift die nothe wendige Rolge, daß allen firchlichen Inftitutionen, fofern fie von 'den Aposteln beabsichtigt und fur ihren bestimmten 3med angeordnet maren, auch eine fur alle Bufunft gultige gottliche Auctoritat zugeschrieben werden muß. Bas von der Abficht gilt, muß auch von der Berwirflichung der Absicht gelten, da bier bas Gine mit bem Unbern identisch genommen wirb. bier ift nun auch der Dunft, auf welchem die historische Unficht des Protestantismus zu der des Ratholicismus in einen bestimmten Gegensat tritt, indem der Protestant Die Boraue. fetung nicht theilen fann, daß die firchlichen Formen, wie fie fich im Laufe ber Beit gestaltet haben, auf gine unmittels bare Abficht und Institution der Apostel gurudkufuhren find. Diefer Biberfpruch wird fich junachft nur auf bas Materielle beziehen, das offenbar Unchriftliche ber nachapostolischen Beit, wahrend, mas das Formelle betrifft, die geschichtliche Unficht · in berfelben Subjectivitat befangen bleibt, und ber Protestant wird baber nur um fo geneigter fenn, mas ber Ratholik fur eine unmittelbare Inftitution ber Apostel halt, als ein Bert bes Betruge und des bierarchifden Intereffes angufeben. Bas ift fo betrachtet felbft eine Refiner'iche Agape anders als die weiter fortgeführte Unficht der altern Protestanten von dem Urfprung des Papfithums? Daber ift ber mabre Gegensatz gegen einen Standpunkt, welcher auf gleiche Beife ben Character der Subjectivitat an fich tragt, mag er feine nabere Bestimmung von tatholischer ober protestantischer Seite erhalten, nur jener objective, ju welchem fich nur ber Protes

als die Unfahigfeit des die Objecte der Geschichte in sein Demufts sepn aufnehmenden Subjects, den Standpuntt post eventum von dem Standpuntt anto eventum zu trennen, und beide so auseins anderzuhalten, daß sich das Subject seiner Subjectivität begibt, um sich in den objettiven Gang der Sache selbst hineinzuverseben.

fantismus, nicht aber ber Ratholicismus erheben fann, weil ber lettere die Boraussetzung nie fallen laffen barf, die gange Geftaltung ber nachapoftolischen Rirche fen aus einer abfichts lichen Inftitution ber Apostel bervorgegangen, womit immer wieber Die Gubjectivitat ale bas eigentliche Princip ber Geichichte festgehalten wird. Der Protestantismus aber, indem er fich vor allem von jener Boraussetzung lossagt, tann fich ebendefregen auch auf einen Standpunkt ftellen, auf welchem er überhaupt in der Geschichte nicht blos das subjective Thun biefer und jener Individuen fieht, fondern neben und über bemfelben bas Balten und Birten bes objectiven Geiftes anerkennt, beffen Bewegung Die Geschichte ift, um fich burch bie Reihe ber verschiedenen Momente, in welchen er fich zu feiner geschichtlichen Existens objectivirt, mit fich felbft gu vermitteln, und gu feinem mahren Befen, gur freien Identitat mit fich felbit, bindurchjudringen. Collte es benn nicht, um Diefen objectiven Standpunkt fogleich in feiner concreten Wahrs beit nachzuweisen, neben jenen beiden Aufichten, von melden bie eine in dem Episcopat nur ein Werk des Betrugs, die audere nur eine achtapostolische Institution feben will, ber Matur ber Sache nach, noch eine britte geben, welche benfelben meber fur bas Gine noch fur bas Andere balt, fondern fur eine Erscheinung, welche aus bem ber chriftlichen Rirche eigenthumlichen Gesammtbewuftfenn, ober Gemeingeift, wie fich berfelbe jum Geift jener Beit gestaltete, von felbft bers vorging? Diefe Unficht erweist fich ebendadurch als die mahrs haft objective, daß fie bas Ginseitige jener beiden Unfichten von felbst ausschließt und von fich fern halt; indem fie ben Episcopat weder fur etwas ichlechthin verwerfliches, noch fur etwas ichlechthin gottliches halt (was auf beiben Seiten gleich einseitig ift, ba eine Erscheinung, wie ber Episcopat ift, ihre freilich nur relative, nicht absolute Realitat ebenbaburch be= urfundet, daß fie auf eine fo bedeutende Beife gur geschichts lichen Existeng fich objectivirt bat), fondern ihn auf ber einen Ceite gwar als eine eigenthumliche Gestaltung bes in ber chriftlichen Rirche maltenden und mirtenden Geiftes anerkennt,

ď

auf ber andern Seite aber bas Mangelhafte und Unvolltommene, bas ihm unftreitig anhangt, nicht aus ber felbftbes wußten Thatigfeit eines bestimmten Gubjects ableitet. Bie bierin ihr objectiver Character besteht, fo lagt fich auch nur von diefem Standpunkt aus eine mahrhaft geschichtliche Ent. wicklung benten. Ber in geschichtlichen Erscheinungen, wie Episcopat und Papfithum find, nur ein Bert bes Betrugs und Grrthums fieht, tann auch feinen immanenten geschichts lichen Fortschritt annehmen, ba es zwischen Luge und Mahrs beit feinen vermittelnden Uebergang gibt. Gine Periode, welche, wie die der Reformation, dem Frrthum die Bahrheit gegens überftellte, tonnte nur burch einen absoluten Sprung einges führt werben, und man mußte fich in letter Beziehung gu ber Nothwendigkeit hingetrieben feben, die gange Geschichte aus bem Gefichtepuntt eines dualiftifchen Gegenfages aufaus faffen. Ebenfo menig aber fann es bei jener andern Unficht ju einem mahren geschichtlichen Fortschritt tommen. Eriftirt alles, was fich in der Geschichte im Großen verwirklicht hat, guvor icon, ale Absicht und Idee, in dem concreten Gelbftbes wußtseyn bestimmter Subjecte, fo ift die außere Erifteng im Grunde Rebenfache, bas gange Leben ber Geschichte giebt fich in die geweihte Sphare einzelner Individuen gusammen, und je hoher folche Individuen geftellt find, defto mehr muß man, damit bie Idee und bie Wirklichkeit in bem angemefs fenen Berhaltniß zu einander fteben, über fo manches bin= wegfehen, mas ber Wirklichkeit fich nicht ablaugnen laft, aben mit der gottlichen Auctoritat ber Individuen, Die burch ihre Idee die Birklichfeit bestimmt haben follen, in offenbaren Widerstreit tommt. Ift es also bei jener erstern Une ficht ber Dualismus, welcher fich in bie Geschichte eindrangt, fo ift es bei diefer lettern der Dofetismus, welcher die cons crete Birflichfeit ber Geschichte in eine bloße Abstraction, ihr mahres Lebemin ein blos fcheinbares zu verwandeln brobt. Die katholische Stabilitat hebt die Bewegung auf, ohne welche es fein Leben und feine geschichtliche Entwidlung gibt. Der mahre geschichtliche Fortschritt kann baber nur auf einem

Standpunkt flattfinden, auf welchem jede geschichtliche Erscheis muna gang als bas, wofur fie fich felbft gibt, genommen, und weder ju boch noch ju tief gestellt, b. h. weder als bie abfolute Bermirflichung noch als die abfolute Regation ber Ibee, fondern vielmehr als ein Moment betrachtet mirb. burch welches fich bie an fich fevende Idee in ihrer geschichte lichen Bewegung hindurchbewegt, um in der Reihe der Mos mente, beren jedes bie nothwendige Borausfetung bes andern ift, fich felbft in der Totalitat ihres Befens zu realifiren. Ift bie an fich fevende Ibee bas Princip ber Bewegung, fo ift ebenbaburch auch bas blos Bufallige ausgeschloffen, aber ebenso wenig ift, was an die Stelle des Bufalligen gefett wird, nur bie fich felbft bestimmende Gubjectivitat des Gingelnen, fondern über dem Ginen wie über dem Undern fteht bie objective Macht ber Ibee, gu welcher die empirifche Erscheinung fomobl in einem negativen als positiven Berbaltnif fteht. Bierin besteht bie Objectivitat diefes Standpunkte. Bie fie aber wesentlich badurch bedingt ift, daß die an sich senende Idee von den Momenten ihrer geschichtlichen Erifteng unter= fchieden, und Sbee und Birflichfeit nicht fchlechthin ibentifis cirt werden, wie bieg gur Gigenthumlichfeit des Ratholicismus gebort, fo ift eine folche objectiv geschichtliche Betrachtung nur dem Protestantismus mbglich, ba nur ber Protestantis= mus die Rreiheit des Gelbftbewußtfenns errungen hat, die bie nothwendige Boraussetzung ift, um den Unterschied bes Subjectiven und Objectiven in allen feinen Momenten feftaubalten und durchzuführen.

Wo diese Objectivität der geschichtlichen Betrachtung fehlt, hat die Subjectivität ihren freien Spielraum, und es entsfieht hieraus jener falsche Pragmatismus, zu welchem die Schrift des Hrn. D. Rothe einen neuen Beitrag giebt. Jum Beleg dafür mag hier noch ein charakteristisches Beispiel anz geführt werden. Soll der Episcopat mit Allem, was zu ihm gehort, als eine von den Aposteln mit dieser bestimmten Abssicht eingeführte Institution gedacht werden, so liegt es sehr nahe, sich in den ganzen Jusammenhang der Motive, durch

welche die Avostel bei allen, den Eviscopat betreffenben, Bes ftimmungen geleitet wurden, fich fo genau ale moglich bine einzudenken. Gine babin gehbrende Rrage ift Die- von Grn. D. Rothe (G. 510) aufgeworfene: aus wie vielen Perfonen bas fouveraine Regierungs-Collegium conftituirt werden follte, bas die Bestimmung hatte, an die Stelle der Apostel ju tres ten? ... So biel leuchtete bald ein, baß die 3mblfgahl nicht mehr gureichte, wie bei ben Aposteln. Dieg mar jedoch nur erft eine negative Antwort, es fam burchaus auf ein ge= naues Rriterium gur fichern Feststellung ber bier fraglichen Babl an: ber Billfur burfte fie nicht überlaffen werben. Dies fee Rriterium tonnte nur eine entschieden perfonliche Muctoritat im Rreise ber chriftlichen Gemeinschaft fenn. Bo follte man nun aber folche Manner finden? Manner, Die innerhalb bes gangen Umfangs der Chriftenheit, oder auch nur eines bebeutenden Bereiches berfelben in einem allgemeinen und uns bedingten Unfeben ftunden', gab es, abgefeben von den Upofteln, gar nicht. Mur von einer einzigen Seite ber bot fich ein ficherer Grund und Boden bar, auf ben man bauen fonnte. Darauf namlich ließ fich boch allerdings mit Sicherheit rechs nen, bag es in jeder Ortegemeinde wenigstens Ginen Mann geben werde, und das allezeit, ber innerhalb ihres gefchloffes nen Begirke volles Bertrauen und allgemeine Unerkennung befige, und ben fie als mahrhaft geeignet betrachte, ihr Bertreter gu fenn, Ginen Mann wenigstens, in welchem fie ihr eigenes mabres, b. b. eigentlich chriftliches Selbft als objectivirt ihr gur Unschauung kommend wieder erkenne: auch im ungunftigften Kalle tonnte es boch nicht an Ginem folchen Individuum fehlen. Uebergaben nun die Apostel der Gefammts beit biefer Individuen ju folidarifcher Ausübung ihre eigenthumliche fouverane Regierungsgewalt; fo tonnten fie fic beffen zweifellos verfichert halten, bag biefelben von ber Gefammtheit ber Gemeinden in ber Qualitat, folder bochfter und fouveraner Leiter murben anerfannt werben, benn jede Bes meinde wußte ja unter biefem regierenden Collegium benjes nigen Mann, in welchem fie ihren mabren eigenen Reprafen-

tanten fat, und fand in feiner einstimmenden Theilnahme an ben von dem Collegium getroffenen Maagregeln bie Gemabre leiftung bafur, baß biefelben ihrem eigenen mahren Sinn und Intereffe entsprachen." Bas foll man über ein folches Rais fonnement fagen? Man follte benten, wenn einmal ber gang in ber Natur ber Sache liegende Schritt von ber Presbytes rialverfaffung gur Episcopalverfaffung gefchab, fo mar es gleichfalls gang naturlich, baß es ebenfo viele Bifchbfe als Particulargemeinden gab, ba ja ber Bifchof aus der Ditte ber Presbuteren bervorging. Biemit tann fich jedoch Gr. D. Rothe nicht begnugen, es muß auch biefe Ginrichtung auf einer fpetiellen, alle moglichen galle vorausberechnenden Aus ordnung ber Apostel beruhen. Daß bie Apostel eine, folche Mnordnung wirklich getroffen haben, tann, wie fich benten laft, burch hiftorifche Zeugniffe nicht bewiefen werden. Deff= wegen muß nun die Stelle des Beweises bas Raisonnement vertreten. Aber mie wird raifonnirt? In jeder Gemeinde foll boch wenigstens Gin des Episcopats vollfommen murbiger Mann gu finden gewesen fenn. Berfteht man bieg von bet fittlichen Burdigfeit, fo ift flar, daß fich hieraber nichts im Allgemeinen bestimmen ließ, daß es, je nachdem man den Begriff ber fittlichen Burdigfeit nimmt, in jeder Gemeinde ebenfo gut mehrere Individuen diefer Urt, als auch gar teis nes geben konnte, und bag bemnach auch nicht behauptet werden fann, es fen fur die Apostel Schlechthin bie Nothwens bigfeit vorhanden gemefen, gerade biefe Daafregel ju trefs fen. Berfteht man aber die Burdigfeit, von welcher bier die Rebe ift, im durchaus relativen Sinne nur bavon, bag in jeder Gemeinde immer Giner fenn mußte, auf welchen bei der Dahl der Gemeinde die absolute Stimmen-Mehrheit fiel, fo wird auch hiemit wieder theils zu wenig theils zu viel behauptet. Sollte die Entscheidung durch die Stimmen: Mehr= beit gegeben werden, fo fieht man teinen zwingenden Grund für bie Nothwendigfeit der apostolischen Unordnung, den Episcopat immer nur auf Gin Individuum überzutragen, ba, wie bieß ja auch icon bei ben Presbyteren ju gefchehen pflegte,

auf demfelben Bege eben fo gut auch mehrere gewählt wers ben tonnten. Gab man aber der Ginheit ben Borgug, fo ftund man boch auch in biefem Kalle feineswegs auf einem fo ficbern Grund und Boden, wie Br. D. Rothe behauptet, ba febr leicht auch ber Rall eintreten fonnte, welcher in ber Birts lichteit oft genug eintrat (man bente nur an bas bonatiftis iche Schisma, an ben arianischen, monophpsitischen Streit u. f. m.), bag man fich uber die Bahl eines Bifchofe nicht vereinigte, und bie biffentirende Vartei fich ihren eigenen Bis icof mabite. Und mit welchem Recht laft fich ferner bes baupten, baf ber in einer Gemeinde gemablte Bifchof von allen anbern Gemeinden in ber Qualitat eines bochften und fouveranen Leiters anerkannt werben mußte? Auch bieß ließ fich auf feine Beife mit Sicherheit vorausseten, und bie Geschichte lehrt, bag bieß oft genug nicht ber Rall mar. Ges fest alfo auch, ber Episcopat fen eine apostblische Inftitution gewesen, so laft fich boch in teinem Ralle annehmen, bie Apostel senen bei ihrer Institution burch folde Motive geleis tet worden, ba fie gar ju furgfichtig erscheinen marben, wenn fie eine Daagreget, beren 3wect auch auf anderem Bege ers reicht werben tonnte, fur bas einzig ausführbare Mittel hiels ten, und auf Ralle feine Rudficht nahmen, welche boch mbas licher Beife eben fo gut eintreten ale nicht eintreten tonnten. Daß folche Ralle in ber Wirklichkeit nicht weit haufiger eine traten, bag ber Eviscopat bas in ihm liegende Princip ber Ginheit im Gangen realifirte, tann wenigstens in feinem Ralle ber Weisheit und Borausficht ber Apostel angerechnet merben, ba es fich bler einzig um bie Krage handelt, mas mbalicher Weise vorandgesehen und vorausberechnet werden tounte. Dr. D. Rothe aber hat gerade bier, indem er als eine mit avos Dietischer Nothwendigkeit fich ergebende Confequenz beduciren will, was die logifche Betrachtung fur etwas blos Bufalliges halten fann, nur ein recht in die Augen fallendes Probeftuc. jenes rein subjectiven Pragmatismus gegeben, gu beffen Befen es gang gehort, bas Bufallige als ein Absichtliches aufaufaffen, und zu biefem Bebuf Potive auszuflugeln, welche

Semeinschaft ber Chriften gemeint fenn, welche ja in ber That . midt mit innerer Nothwendigfeit ausschließlich gerade in ben Serfonen ber unmittelbaren Schuler bes Erlofers gehaftet habe. Es entfteht nun bier mit Recht die Krage, ob, wenn einmal biefe beiben Brarogativen als wefentliche Elemente bes Apoftolats betrachtet werden, und ber Episcopat die unmittelbare Korts febung bes Apostolats fenn foll, auf biefe Beife getheilt merben tann? fr. D. Rothe ertlart bieß für gang naturlich. Allein es ift dieß ein rein fubjettives Urtheil, und es folgt aus den Pramiffen bes Grn. D. Rothe felbft vielmehr bas Denn warum behauptet Br. D. Rothe bie Gegentbeil. Rothweitigfeit der Uebertragung ber zweiren Prarogative ber Spoftel auf die Bifchbfe? "Ihre Fortbauer," lift die Untwert (8. 608), "mußte ichlechterdings gefichert werden, mofern überhaupt bas Fortbefteben auch nur besjenigen außern Buftands ber Chtiftengemeinschaft gewährleiftet fenn follte, ber mabrend ber Beit ber unmittelbaren Birffamteit.ber Apos Rel und durch biefe errungen mar." Es wird alfo bier aus ber nothwendigen Boraussetzung eines bestimmten 3mede auf bas Borhandenfenn bes gur Erreichung beffelben geeigneten nothwendigen Mittels gefchloffen. Aber burch diefelbe Urgus mentationeweise ichließt ber Ratholicismus auf die Fortbauer erften Prarogative, und man fieht feinen Grund bavon ein, warum nicht, wenn einmal bie geschichtliche Entwicklung ber chriftlichen Rirche aus bem Gefichtspuntt ber Realifirung eines bestimmten, von dem Bewußtfeyn einzelner Individuen anegebenden, 3med's betrachtet wird, biefelbe Roibwendigfeit, welche in hinficht bes außern Buftandes ber Chriftengemeins fcaft behauptet wirb, auch in Sinficht bes innern, bes chrifts lichen Glaubens und ber ehriftlichen Lehre, ftattgefunden haben foll. Bar in Diefer Sinficht, folange die Apostel lebten, eine normative Auctoritat fchlechthin nothwendig, ift es eine febr naturliche, fich von felbft verftebende, Borausfegung, bag fie in ber folgenden Beit, in welcher in Unsehung bes' Dogma's immer großere Bewegungen und Gegenfage entflunden, und ber Einheit und Reinheit bes Glaubens fo große Giefahr brobte'

nicht mehr nothwendig gewesen fen? Man bente fich nur in ben gangen Standpunft, von welchem die Argumentation bes Srn. D. Rothe fur die Nothwendigfeit der Fortbauer der zweis ten Prarogative ausgeht, recht binein, um fich zu überzeugen, wie einleuchtend auf bemfelben alle jene Grunde fenn muffen, mit welchen ber Ratholicismus biefelbe Nothwendigkeit auch fur Die erfte Prarogative geltend macht, und wie confequent berfelbe verfahrt, wenn er die außere Ginheit burch die innere bes Glaubens und ber Lehre, Die ber Natur ber Cache nach bie substanzielle Grundlage ber gangen driftlichen Gemein ichaft ift, burchaus bedingt fenn lagt. Daß, mas allein noch Sr. D. Rothe gur Rechtfertigung bes von ihm geltend gemache ten Unterschiede amischen ber erften und zweiten Prarogative bemertt, die erftere Prarogative ihrer Ratur nach unabibelich an die Perfonen ber Apostel gebunden mar, ift gleichfalls eine bloge Behauptung, die nicht nur vom Ratholicismus nicht gugegeben wird, fondern auch aus ber Natur ber Sache feines. wege begriffen werben tann. Ging bie Schliffelgewalt ber Avostel, ihre eigenthumliche Machtvollfommenheit, ihre Plenis poteng und fouverane Regierungsgewalt, wie Br. Dr. Rothe fich ausbrudt, alfo mit Ginem Wort bas gottliche Recht, bas ben Aposteln in Sinfict ber Regierung ber außern Gemeine icaft ber Chriften gutam, unbeschrantt auf bie Bifchbfe über, warum follen fie unfabig gemefen fenn, die Trager beffelben gottlichen Rechts in Beziehung auf bas Lehramt gu fenn? Satten fie einmal, vermbge jenes gottlichen Rechts, in Begiehung auf die eine Seite ber driftlichen Gemeinschaft eine infallible Auctoritat, welche in jedem galle nur als eine auf gang außerordentliche, übernaturliche Weife ihnen verliebene Prarogative angeseben werden fann, mas fann hindern, biefe Infallibilitat auch auf die andere Seite ber chriftlichen Ges meinschaft auszudehnen? Daß wir mit biefer Unnahme uns unmittelbar in ben eigentlichen Mittelpunkt bes Ratholicie. mus hineinverfegt feben murden, mag allerdings ben Brn. D. Rothe bebenflich gemacht haben, noch einen Schritt weiter Bu geben, und mit ber einen Prarogative auch die andere gu

perbiuden; wenn nun aber einmal fo weit mit bem Ratholis ciemus Sand in Sand gegangen ift, wie bief bei Srn. D. Rothe ber Fall ift, fo tann man nicht fogleich, wenn man fich wieder befinnt, Protestant ju feyn, fich von ber einen Seite wieder auf die andere herüberschlagen, fondern man bat nur die Wahl, entweder die apostolische Infallibilitat der Bis fcofe in ihrem vollen Umfang anzuerkennen, ober, wenn man Dieß nicht will, auch in Beziehung auf bas außere Regiment ber Rirche fich nicht Ausbrude und Begriffe anzueignen, Die offenbar dem Ratholicismus abgeborgt find, und nur im Sinne beffelben gebraucht merden tonnen. Beides aber verbinden gu wollen, es bald mit bem Ginen, bald mit bem Undern gu balten, um es beiden Theilen fo viel moglich recht zu machen, ift jene Balbbeit, Die in ber Biffenschaft ebenso wenig Berth bat als im Leben. Dr. D. Rothe aber fcheint auch nach ber Erklarung, die er in der Borrede gibt, die bierin liegende nothwendige Confequent überhaupt nicht auf die rechte Beife erwogen ju haben. Bas foll es beifen, wenn Sr. D. Rothe Borrede G. IX. fagt, es gebe feine fraftigere Upologie bes Proteffantismus als eben die Anertennung, ja bie ausbruch liche Bebauptung, bag in ber Bergangenheit ber Ratholicismus feinem Wefen nach volle geschichtliche Realitat und Berechtigung, daß er in ihr tiefe innere ABahrheit, bobe fittliche Derrlichkeit und Gewalt gehabt babe? Mit auch dieft etwas anderes, als ein Salbiren gwischen Ratholicismus und Protefantiemus? Der Ratholiciemus foll in ber Bergangenbeit. ber Protestantismus in ber Gegenwart seine eigenthumliche Sphare auf diefelbe Beife haben, wie Gr. D. Rothe fonft Die Beit por und nach ber Reformation gwischen Rirche und Staat theilt. Ift aber bieß bie volle geschichtliche Realitat und Berechtigung bes Ratholicismus, wenn berfelbe in Die Bergangenheit verwiesen wird? Wird ber Begriff bes Ras tholiciomus nicht unmittelbar badurch aufgehoben, bag ibm feine Berechtigung grar fur die Bergangenheit gugeftanden. für die Gegenwart aber abgesprochen wird? Bum Beariff bes Ratholicismus gehort wefentlich, bag er auf gestliche Aucta-

ritat gegrundet, ein unmittelbares gottliches Recht gu feinet Griffent hat. Bird aber biefes Recht ale ein zu einer beftimmten Beit erloschenes und antiquirtes betrachtet, fo fann es auch von Anfang an fein an fich abttliches gewesen fevn. fondern nur relative Gultfafeit gehabt haben. Aber eben biefe blos relative Gultigfeit fann ber Ratholicismus, wenn et nicht fich felbft aufgeben foll, nie jugeben; ba er feinem Prine cip nach auf einem absolut gottlichen Ursprung beruht, und in ber Rirde nur ein unmittelbar abttliches Inftitut feben tann, fo muß er auch immer mit dem Anfpruch auf abfolute Berts fcaft auftreten. Burbe er von biefem Unfpruch irgend etwas nachlaffen, fo mutbe er eben bamit die Totalitat bes Begriffs nicht mehr in fich haben, fondern auf bie Stufe eines blogen Momente berabgefest fenn; ber Ratholicismus aber tann feinem Gelbftbewußtfenn gufolge nie bloges Moment fenn, fonbern immer nur ber an fich fepende Begriff felbft in feinet unmittelbaren Eriftent. Gobald bemnach der Ratholicismus nicht als die absolute chriftliche Gemeinschaft felbft, fondern nur als ein Moment ihrer geschichtlichen Entwicklung betrachtet wird, ift bief nicht die fatholische, fondern nur die protes ftantische Unficht bes Ratholicismus, und es fann baber auch nicht mehr von der tiefen innern Bahrbeit des Ratholicismus bie Rede fenn, ba biefe Babrheit in einem gang anbern Sinn genommen werden muß, als fie der Ratholicismus felbft nimme. Uns bemfelben Grunde aber tann es'auch nur als bochft in consequent ericeinen, mit bem nach ber protestantischen Utificht auf die Stufe eines bloffen Moments berabgefesten Ratholiciemus diefelben Borausfegungen zu verbinden, von wel chen nur ber eigentliche Ratholicismus ausgeben tann, unb Ihn, wie Br. D. Rothe that, auf eine unmittelbare apoftes lifche Inftitution zu bauen, mabrend man in der Rolge bas auf diefe Beife gelegte Rundament felbft wieder aufhebt. If ber Episcopat bas eigentliche Aundament der fatholischen Rirche, von ben Apofteln felbft mit unmittelbarer gottlicher Auctoritat gestiftet (eine Borausfebung, welche freilich auch nach bet Philosophifden Theorie bes Drn. D. Rothe eine folechthin undeutbare ift, wenn die Rirche an fich ihrem Begriff nach tein Recht auf anßere Eristenz hat, sondern die eigentliche Form der christlichen Gemeinschaft nur der Staat ist, so hat derselbe, auch das Princip absoluter Gultigkeit und Forts dauer in sich und man ist nicht berechtigt, demselben eine bestimmte Grenze zu setzen, über welche hinaus seine Wirkssamteit sich nicht erstrecken soll. Sieht man sich aber gleichs wohl im Interesse des Protestantismus zu dieser Annahme gendthigt, so geht daraus nur die nothwendige Folge hervor, daß es sich auch mit der Voraussetzung, von welcher man ausgeht, der apostolischen Institution des Episcopats, anders verhält, als man angenommen hat.

Die Br. D. Rothe, unter ber Borausfegung, baf es ihm bei feinem Werte hauptfachlich um diejenige Idee gu thun war, die am meiften jum eigenthumlichen Charafter beffelben gebort. Die apostolische Institution bes Episcopats, in Unfebung ber logifchen Confequeng und Saltung weit beffer gethan batte, wenn er dem Ratholicismus, von beffen Principien er ausgeht, auch ferner gefolgt mare, fo muß baffelbe auch von bem biftorifden Beweis, welchen er fur feine Sauptidee gu fuhren fuchte, behauptet werden. Schwächer und ungenügender, wie fich boch Sr. D. Rothe unmbglich gang verbergen tonnte, feine gange biftorifche Beweisfuhrung ift, defto mehr muß man fich mundern, wie er auf die hiftorischen Beweise, beren fich die tatholische Rirche von Unfang an fur die gleiche Behauptung bediente, fo mes nig Rudficht nahm, und wie ibm entgeben tonnte, bag, wenn überhaupt fur die vorausgefette Idee ein wenigftens fcheinbarer hiftorifder Beweis moglich fenn foll, berfelbe tein anderer fenn fonne, ale ber gewohnliche ber Ratholiten. Ift bie apostolische Inftitution des Episcopats und die folidarische Einheit deffelben in dem von Grn. D. Rothe behaupteten - Sinne ber Sauptpuntt, auf welchen alles Gewicht gelegt wird, wohin anders werden wir gemiefen als ju bem romis fchen Petrus? Much hat ja Gr. D. Rothe, fo wenig es in feinem Sinue gewesen ju fenn fcheint, auf biefen Buntt naber

einzugeben, bem Ratholicismus fcon genug jugegeben, um aus feinen Pramiffen vollends bie acht fatholifche Confequeng gu 'gieben. "Der herr mußte", fagt ja br. D. Rothe fcon im erften Buche feines Bertes 3. 92 ,, eine Rirche wollen im angegebenen Sinne, b. b. ale eine besondere außere Rorm fur bas chriftliche Leben , wie fie bei bem erften Gintritt bes Chriftenthums in bie Belt bie nothwendige Bedins gung der Erhaltung, ber Fortpflangung und ber Berbreitung bes Chriftenthums mar, fo gewiß als wer ben 3med will, auch bas Mittel will. Er wollte fie aber auch wirklich. Das von haben wir ein bestimmtes Zeugnif. Benigstens in Gis ner Stelle, Matth. 16, 18, fpricht er ausbrudlich von einer von ihm zu grundenden ennlygia, und zwar fo, dag man barunter nur bie eigentliche Rirche (im compleren Ginne) verfteben tann, unmbglich blos eine einzelne Gemeinde. -Dem Bufammenhang nach fpricht ber Berr gu bem Detrus als zu bem, auf welchen er bie Rirche erbauen will, als eine Unftalt, welche ber Berr autorifirt, gur Berbeifuhrung bes vollendeten Buftandes bes irdifc menfchlichen Dafenns, b. b. bes himmelreichs zweddienliche Dagregeln und Anordnungen zu treffen, beren Ratification im himmel er ihr aufagt." Bird biefe Stelle fo aufgefaßt, fo baß bemnach Jefus in ihr die bestimmte Absicht ausspricht, die Rirche als auferes Inftitut gu ftiften, fo liegt icon bierin die Behauptung, daß ber Episcopat eine Institution nicht blos ber Apostel, fons bern Jefu felbft ift. Rubren wir nun bie acht tatholifche Argumentationsweise, bag wer ben 3med (wie er bier nach ber subjectiven Auficht bes Brn. D. Rothe vorausgesett wird) will, auch bie Mittel wollen muß, fo ift ja ber Gpies copat, wie Sr. D. Rothe im zweiten Buche ausführt, bas gur Realistrung bes 3mede einzig geeignete nothwendige Mittel, fo muß daher auch der Episcopat icon von Jefus felbft gewollt fenn, und wir haben bemnach in ber genannten Stelle einen Beweis fur die gottliche Inflitution des Episcopats und zwar durch Chriftus felbft, welcher die gange fo mubevoll ju Stanbe gebrachte und boch fo gehaltlofe Argumentation . bes Bru. D. Rothe völlig überfluffig macht, und in jedem Rall an Bundigfeit weit übertrifft. Aft aber ber Episcopat in jener Stelle icon von Chriftus felbft eingefegt, fo ift auch Betrus ale- berjenige, auf welchen ber Berr bie Rirche in bem angegebenen Sinne, b. b. ben Episcopat, erbauen will. als der Bifchof aller Bifchofe, von Chriftus felbit eingefeat, und es tommt nun nur noch barauf an, die hiftorische Bermirts lichung diefes Urepiscopats nachzuweisen. Run ift ja aber, wie Sr. D. Rothe (S. 354) verfichert, die Unwefenheit des Petrus ju Rom und fein bortiger Martyrertob eine geschichts lich fo feststebenbe und gegen bie neuesten Angriffe jo glucks lich vertheibigte Thatfache, bag alle meine Beweise bes Ges gentheils fur nichts zu achten find. Steht aber dieß fo feft. fo barf man gewiß mit Recht fragen, in welcher andern Gis genschaft Betrus in Rom fepn tonnte, ale eben in ber Gis genschaft bes von Chriftus eingesegten Urbifchofe, um jene folidarifche Einheit bes Episcopats, welche nach berfelben teleologischen Argumentationemeise auch eine außere fenn mußte, in ber romifchen Rirche ju realifiren? Das ift uns freitig ber einfache, in gerader Richtung ju bem von Ben. D. Rothe beabsichtigten Biele führende Weg. Und warum foll biefer Weg nicht eingeschlagen werden, ba ber einzige Unftog, welchen der Protestant an ihm nehmen muß, ber rbs mifche Petrus und ber rbmifche Epiecopat mit allen feinen Confequenzen in jedem Kalle das unvermeidliche Resultat ift, ju welchem die Deduction bes Brn. D. Rothe führt? Die Grundidee berfelben, die folidarifche Ginheit des Epies copats, welche ebenfo gut wie ber Episcopat felbft unmits telbare Justitution ift, tann fich nur in einem Primat vers wirklichen, wie ber bes romifchen Bifchofs ift. Diefes Refultat ftellt fich im britten Buche, in welchem Br. D. Rothe Die Entwicklung bes Begriffs ber chriftlichen Rirche in ihremerften Stadium weiter verfolgt und insbefondere ben Begriff ber Ginheit naber bestimmt, fehr flar beraus. Bur Beit Epe prians und vorzugeweise durch Enprian, zeigt fr. D. Rothe (S. 650 f.), war ber Zeitpuntt getommen, ba bie wranfangliche

Borffellung von ber mefentlichen Ginbeit bes Eviscovats, bie folibarifche Ginheit beffelben, ihr volles Leben gemann. Diefe Einheit mußte als thatfachlich vorhanden aufgezeigt merden. Enprian folug babei folgenden Weg ein. Er ging auf ben Apostolat gurud, und fuchte in ihm nach einem folden Ginbeitepunkt, in welchem einerseits bie Einheit ber Memter aller einzelnen Apostel bargeftellt, und andererfeits ihnen allen ein Bereinigungspunkt gegeben gemefen mare. Und in ber That lag in bem eigenthumlichen Berhaltnif bes Detrus ju feinen Mitaposteln ein Analogon biegu (warum fpricht nun Br. D. Rothe bier von einem blogen Analogon, marunt ignorirt er gang bie oben ber Stelle Matth. 16, 18. gegebene Deutung und Bebeutung, ja, warum icheint er bier von biefer Stelle, auf welche fich boch Epprian in ben von Brn. D. Rothe .unmittelbar nachher citirten Borten ausbrudlich bezieht, eigentlich gar nichts wiffen zu wollen, indem er blos von einem eigenthumlichen Berhaltniß bes Detrus zu feinen Mitapofteln fpricht, nicht aber von ber bem Betrus von Chris ftus gegebenen Bestimmung?). Epprian betrachtete alfo ben Petrus als ben Ginheitepunkt ber Apostel, als ben, welcher in fich ihrer aller Ginheit barftellte und gugleich bethätigte. Diefer Einheitspunkt bes Apoftolats blieb auch nach bem Sintritt der Apostel in der Rirche. Wie namlich urfprunge lich die Perfon des Petrus der Ginheitepunkt der Apostel mar, so ift in ber Rolge nach Cpprian die cathedra Petri. t. h. ber romifche Episcopat, ber Ginheitspunkt ber Bifchofe und bee Episcopate felbft. "Und biefe Unnahme", fabrt Sr. D. Rothe (S. 656) fort, "war feineswege eine willfilrs liche und aus der Luft gegriffene, benn ju Cyprians Beit bils bete ber romifche Bifchof faktifch einen folden Mittel = unb Einheitepunkt bes Episcopats, wenn auch barüber eben bis ju biefem Zeitpunkt bin in ber Rirche noch kein beutliches Bewußtfenn ftattgefunden haben mag. Go hatte alfo die Borftellung von ber Ginheit ber Rirche bie nabere Geftalt gewonnen, baß diefelbe mefentlich beftebe in ber Ginbeit des Epideopats aller einzelnen, burch ben romifchen Bifchof als

ihren gemeinschaftlichen Ginbeite- und Communicationepuntt unter einander verbundenen Bifcbfe. Mun mufte man ges nau, welche unter ben biefen Ramen fur fich in Unfpruch nehmenden chriftlichen Gemeinschaften die fatholische Rirche fen, ber man bie Ausschließlichkeit beilegte, nun befaß man ein ficheres Criterium, um ju erkennen, mer ju ihr gebore und mer nicht." Und alles bieß ift zugleich, mas bier allein noch bemerkt werden darf, in der apostolischen Inftitution bes Eviscopats fo mefentlich begrundet, baf fich aus ber Deduction bes brn. D. Rothe ber Ratholicismus ber rbs mifchen Rirche felbft ale eine apoftolifche Inftitution ergibt. Denn biefe gange nabere Gestaltung ber Ginbeit ber Rirche ift feinesmegs blos ale bie Borftellung Epprians auguseben, sondern fie ift bie nothwendige Bollendung jener, folidarischen Einheit bes Episcopats, welche icon bei ber urfprunglichen Giufepung beffelben in ber Intention ber Avostel lag. Auch fie ift ja nur ein Mittel gur Realifirung jener von den Apos fteln bezweckten Ginheit. Wer aber ben 3med will, muß ja, wie wir miffen, auch bas Mittel wollen. Warum fteuert also die gange Deduction bes Brn. D. Rothe nicht von Uns fang an unmittelbar ihrem eigentlichen Biel, bem Apostel Detrus gu, marum muß ber Apostel Johannes ber Stifter Des Episcopats werden, ohne alle Rudficht auf die dem Apos ftel Detrus von Chriftus felbft gegebene Bestimmung? Soffte Br. D. Rothe etwa burch biefe Bendung der Sache bas bem Protestanten fich aufdringende Bedenken beschwichtigen und de fo begrundete Unklage bes Ratholifirens als ein Ges rede, burch bas man fich nicht einschüchtern laffen burfe, jurudweisen zu konnen, fo mußte er auf febr kurglichtige Lefer feines Bertes gerechnet haben.

Wie viel Schiefes und Einseitiges, auch abgesehen von der noch als besondere Eigenthumlichkeit hinzukommenden kastholistrenden Tendenz des Werkes, in der ganzen demselben zu Grunde liegenden Anschauung der Verhältnisse der altesten Kirche ist, geht wohl aus den bisherigen Erbrterungen zur Genuge hervor. Gleichwohl ift hier nicht blos als weiterer

Beleg biefes Urtheils, fonbern auch wegen ber Bichtigfeit ber Sache fur bas Gange ber Untersuchung noch ein Dunft gur Sprache zu bringen. Rachdem nemlich Br. D. Rothe in ber Institution bes Episcopats bas erfte Auftreten ber fatholischen Rirche bargethan bat, glaubt er bie Babrbeit bes von ihm entworfenen Bilbes auch noch an einem falichen Gegenbilde nachweifen zu tonnen, einer baretifchen oder nas ber ebionitischen Rirchenverbindung, entstanden burch ben Beift ber Nacheiferung, welchen die Entstehung ber fatholis fchen Rirche auf bem Gebiet bes baretifchen Chriftenthums erwect babe. Unter ben Judendriften, welche (fo entwickelt Sr. D. Rothe am Schluffe bes zweiten Buchs feines Bers fes S. 531 f. die noch hieber gehorige Borftellung) in bet Epoche bes großen Ereigniffes, bas die unmittelbare Berans laffung gur Grundung ber tatholischen Rirche murbe, ber Epoche ber Berftbrung Jerusalems, bes Tempels und ber altteftamentlichen Theofratie überhaupt, aus Jerufalem und beffen Umgebungen in bas Land jenfeits des Jordans fluchs teten, befanden fich viele, die nun bier in der eigentlichen Beimath der ihr Chriftenthum Beherrichenden haretischen Tendent, d. i. des Effaismus, lebten. Diefes nabe Bufam= menwohnen ber reinen und ber christianifirten Gffder mußte in einem fo bedeutungevollen Zeitpunkt von Folgen feyn. Die reinen Effder konnten nach dem Umfturg ber geheiligten Bafis der judifchen theofratischen Gemeinschaft geneigt fenn, fich an bas Chriftenthum anzulehnen. Die effaifirenden Chris ften (die Chioniten) auf der andern Seite, durch die Confti= tuirung ber fatholischen Rirche wider ihren Willen von der großen Christengemeinschaft ausgeschloffen, mußten gleichfalls bas Bedurfniß eines Anschluffes an eine ihnen verwandte und in fich felbft vollständig organifirte Gemeinschaft empfinben, welche feine andere fenn tonnte, als der Orden ber Effder, in welchem fie die Grundlage zu der feften gefells icaftlichen Conftitution fanden, die fie, um nicht hinter ben Ratholiten gurudzubleiben, fur fic anftrebten. Obgleich aber biefe neue ebionitifche Gefellichaft auf effaischen Grundlagen

subte. fo mar fie boch nichtsbestoweniger eine Rachabmung ber tatholischen Rirche. Sie wollte eine wirklich und eigents lich firchliche fepn, und fie wollte fich zu einer folden mits telft der namlichen Institutionen erheben, auf welche die fas tholifche Rirche fich bafirte, wiewohl im Gegenfat gegen fie. Diese Absicht leuchtet beutlich aus bem Enclus ber bem tha mifchen Clemene untergeschobenen Schriften berbor, beren Bes ftimmung war, einen heiligen Coder fur biefe ebionitische Berbindung abzugeben, wie Die tatholifche Rirche an ben achten apostolischen Schriften einen folden befaß. Babricheins lich gehoren auch die fogenannten apostolischen Constitutionen (b. b. bie allein urfprunglich aufammengeborigen feche erftern Bucher) in gewiffem Ginn in das Corpus biefer beiligen Schriften bed Cbioniten. Die Institution nun, mittelft mels der diese Chioniten fich ale Rirche conftituirten, mar mefents lich ber Episcopat, welchen fie von ber fatholischen Rirche abfaben, indeß mogen fie boch in ihm augleich eine ber Grundlage ihrer Gefellichafteinrichtungen, ber effaischen Berfaffung, nabe verwandte Institution ertannt baben. Ja fie faßten fogar die Ginheit Des Eviscopats icon bestimmt als fich concret barftellend und realifirend in einer einzelnen Berfon auf, indem fie an die Spite der Besammtheit der Bis ichbfe einen Dberbifchof, ben Salobus von Berufalem ftellten. Defto furger mar dafur die Dauer ber haretischen Rirche, fie tam eigentlich gar nicht mabrhaft ju Stande, ba fie ber Bafis einer innern Ginheit entbehrte.

Diese ganze Combination bringt, wie sie auf einem ganz unhaltbaren Grunde beruht, so auch eine nicht geringe Berwirrung in die Ansicht von den Berhältnissen, die zur Entzstehung der christlichen Kirche zusammenwirkten. Die ebioznitische Kirchenverfassung ist so wenig, wie hr. D. Rothe meint, nur ein häretisches Gegenbild der katholischen Kirche, daß sie vielmehr die ursprüngliche Grundlage bildet, auf welcher diese seihest sich gestaltete. hr. D. Rothe irrt vor allem darin, daß er die Chioniten in einer Zeit, in welcher es eigentlich noch keine katholische Kirche gab, als eine rein

baretifche Partei betrachtet, und fie ebembefinegen in eine Lotalitat verweist, in welcher fie allerdings nur als eine außerhalb ber ehriftlichen Rirche fich befindenbe Gemeinschaft ericheinen murben, aber aus bemfelben Grunde auch ichwerlich fic batten veranlaft feben tonnen, ber auf einem gang andern Bunfte fich bildenben tatholischen Rirche in ber Rachbildung ihrer Berfaffung nachzueifern. Daß die Judenchriften nicht blos in Palaftina, fondern ohne 3meifel beinahe überall, wo chriftliche Gemeinden entstunden, ein fehr mefentlicher Bes ftandtheil ber fich bilbenden chriftlichen Rirche maren, ift uns beffreitbare Thatfache. Mollen wir uns aber, wie boch nothe wendig ift, wenn wir nicht bei einer gar ju vagen Borftellung fteben bleiben wollen, einen bestimmteren Begriff ihres eigens thimlichen Charafters bilben, fo meifen uns, worauf ich fcon wiederholt aufmertfam gemacht babe, fo viele Merte male barauf bin, baf alle biefe Jubenchriften ber alteften Beit einen mehr ober minder ebionitischen Charafter an fich tragen. Daf, wie Gr. D. Rothe (S. 538) bemertt, nach Epiphanius (Haer. XIX, 1.) die Sette der Chioniten erft in ber Beit Tras jans entftund, ale ein gemiffer Elxai fich ju ihnen gefellte, und die Lehren der Sampfder, ber Offder und ber Elfeffder ju ihnen brachte, aus welchem Genisch die eigentliche ebionitifche Barefie bervorgegangen fen, ftreitet teineswegs mit biefer Unnahme, ba bie Ungabe bes Epiphanius nur mit Ginfchrantung fur richtig gehalten werden tann. 216 namtic bie fatholische Rirche eben baburch fich zu bilden begann, baß die ebionitischen Judenchriften außerhalb Palaftina mit den Beibenchriften mehr und mehr zu Ginem Gangen verschmolzen, gab es allerdings auch folche, welche, ber fich bildenden großen Chriftengemeinschaft gegenüber, in einer ifolirten Stellung blies ben, und mohl auch bas gnoftische Glement, bas fie vom Gis faismus ber in fich hatten, gerade jegt, in einer Beit, in welder überhaupt die Mifdung fo vieler heterogenen Glemente fo viele neue Erscheinungen erzeugte, noch ftarter in fich bervortreten ließen. Geit biefer Beit galten baber diefe Chioniten, fo wenig fie ursprunglich von ben übrigen Jubenchriften we-

fentlich verschieben gewesen fenn tonnen, als eine baretifche Sette, beren Urfprung man in Diefelbe Beit fegte, in welcher Aberhaupt bas chriftliche Gettenwesen feinen Anfang nahm, in die Zeit Trajans, obgleich schon der Name des angeblis den Settenftiftere Elxai, felbft nach der Erthirung, die Epis phanius von ihm gibt, zeigen tann, baf er mobl eben fo wenig eine hiftorifche Person mar, als jener Chion, welcher auvor fcon, damale, ale die Chriften aus Berufalem und beffen Rabe nach Perda, besondere nach Della ausgewandert waren, die Chioniten ju ihren Jerlehren, nur nicht mit bemfelben Grade baretifcher Bertebrtheit, wie nachber Elrai, verleitet baben follte. In biefen Ramen, fowie in ben Damen ber Sampfaer, Offaer und Elleffder ift nur die Incongruens firit, welche jest bie alte lebre ber Chioniten fur bas Gefammtbewußtfenn ber tatholifden Chriftengemeinschaft hatte. Es hindert une also dieg nicht in der Annahme, fur welche fouft fo viele Grunde fprechen, bag bas ebionitifche Glement, wenn auch in verschiedenen Modificationen, ein ben Subenchriften ber alteften Beit überhaupt gemeinsames mar. Debs men wir nun hiezu nicht nur, bag es nach ber ansbrucklis den Angabe bes Epiphanius Chioniten fowohl in Rleinaffen als auch namentlich in Rom gab, fondern bauptfachlich auch, daß ein fo entschieden ebionitisches Produkt, wie die pfeudoclementis nischen Somilien find, an feinem andern Orte mit großerer Bahrscheinlichkeit entstanden find, als in Rom, so erhalt fcon badurch die Sache, von welcher hier die Rede ift, eine gang andere Geftalt. Wir feben ichon bieraus, wie die ebios nitische Rirchenverfaffung in ber Beftait, in welcher fie in ben genannten Somilien uns vorliegt, nicht blos ein baretis fches Nachbild fenn tann, fondern fehr mefentlich in die Bes staltung der katholischen Rirche felbst eingreift, ba wir sie gerade in der fur die Geschichte der alteffen chriftlichen Rirche fo wichtigen romischen Gemeinde und in diefer in einer Beit finden, in welcher bie tatholifche Rirche felbit noch in ihrem erften Berben begriffen war. Ein nicht unwichtiges Moment ift ferner fur bie Frage, bie wir bier unterfuchen, bie Bes

bentung, die bem Avostel Betrus und beffen Schler. bem romifchen Clemens, von ben Chimiten gegeben murbe. Daf fie ale Judenchriften fich hauptfachlich auf die Auctoritat bes Apostels Detrus ftugten, liegt gang in ber Ratur ber Sache, ba aber bie Judenchriften überhaupt Petriner find, fo icheint auch bieß die Borauslesung ju bestätigen, baf bie Chioniten feine besondere Rlaffe der Judenchriften maren. fondern der Chionitismus überhaupt jum Charafter ber altes ften Subenchriften geborte. Gine noch bemertensmerthere Erscheinung aber ift in ber Sphare biefer ebionitifchen Bers baltniffe der romifche Clemens. Er widerlegt fur fich ichon bie Meinung bes Brn. D. Rothe, bag die Chioniten nirs gende andere ihren Sit gehabt haben, ale in jenem abgele genen Theile von Valafting, ber die alte Beimath bes Effais. mus mar. Beldes Intereffe tonnten benn bier Die Chionis ten fur ben romischen Clemens gehabt. haben ? Unftreitig tann ein folches Intereffe nur in ber romifchen Gemeinde porausgefet werden, wobin uns ja quch bie ben Ramen biefes Clemens führenden Somilien ihrer gangen Unlage und Beschaffenheit nach weisen. Doch ift auch badurch bas Rathe fel diefes Clemens noch nicht gelbet. Bedenkt man bas Berbaltnif, in welches er zu bem Apostel Betrus gefegt ift, und ben judaifirenden oder ebionitischen Charafter ber feinen Damen. führenden Schriften, insbesondere der ihm beigelegten Somis lien und ber apostolischen Conftitutionen, welche legtere br. D. Rothe mit Recht als ein Erzeugniß beffelben Judens chriftenthums betrachtet, aus welchem bie Somilien berporgegangen find, fo muß es gewiß gar febr befremben, bas gerade er, ber geborne Beibe, ber Beibenchrift , jum Erager bes gangen Inhalts aller biefer Schriften gemacht ift. Sollte man nicht erwarten, Diefe Bedeutung werbe vielmehr einem achten Judenchriften gegeben worden feyn? Ge ift bief um fo auffallender, und laft um fo mehr auf eine besondere bas bei zu Grunde liegende Abficht schließen, ba ber romische Clemens in der Gestalt, in welcher er in den Somilien und ben apostolischen Constitutionen erscheint, unmbglich für eine

gein bifferifche Berfon gehalten merben fann \*). Das 21be fichtliche leuchtet befonders barans berbor, bag eben bief. Elemens fen bie anapry ror outqueron edrar, ber erfte von allen vom Avoftel Betrus befehrten Beiben gewefen, in ben Domilien befondere von ihm bervorgeboben wird. 3ft nun Schon hieraus zu ichließen, bag er als Reprafentant und Saupt ber gesammten beibnifchen Chriftenbeit gum Trager aller an feinem Namen bangenden Inftitutionen gemacht ift. fo ftimmt hiemit die Begrugungsformel, mit welcher bie apo-Rolfichen Conftitutionen beginnen: Oi 'Anogolos nat oi πορεσβύπερος πασι τοῖς έξ έθνων πισεύσασον είς τον πύριον Εποάν Χριςον. Υάρις ύμια ααλ ελρήνη από τθ παντοκρατορος Den . den zu nuglu juar Inon Xoegu, nandurdeln er enervaau auru, febr gut jufammen. Die gange in ben Conftitutios nen enthaltene Gefengebung ift bemnach nur fur bie Beibens chriften bestimmt , und indem neben ben 'Anogolos auch moch bie mpeaburepor genannt find, unter welchen in diefem Bufammenhang nur jubifche verftanden werben tonnen . muß man annehmen, daß alle biefe Bejete und Berordnungen aleichsam von ben Jubenchriften ben Beibenchriften gegeben werben. Gben befregen ift gerade Clemens ber Trager ober Meberbringer Diefer Befetgebung, in ihm wird gleichsam bie gange, burch biefe Gefetgebung regierte und nut unter biefer Bedingung mit ben Juvenchriften ju Ginem Gangen verbunbene beibnifche Chriftenbeit als Gine Verfon angefchaut. In berfelben Gigenschaft gitt er baber auch ale ber von bem Anoftel Detrus, bem Betehrer ber Beibenwelt (wie er in ben Clementinen bargeftellt wird) ju feinem Rachfolger in ber Regierung ber aus Deidenchriften beftebenden Rirche eingefeste romifche Bijchof. Bas ergibt fich uns nun aber bieraus in biftorischer Begiehung? Doch wohl nichts anderes, als bieß, daß die gange firchliche, insbefondere an ben Epis-

<sup>19)</sup> Meber das Geschichtliche, bas ber Person des Elemens zu Grunde liegen mag, vergl. man meine Abhandlung aber bie Christuspartein. f. w. Lub. Beitschr. für Liebel. 1832. 44cs. Peft. C. 148 f.

.copat als Mittelpuntt gefnunfte Berfaffung und Gefetgebung ber alteften Beit, wie fie und in bem Gemeinsamen ber clementinischen Somilien und ber apostolischen Conftitutionen gegeben ift, amar nicht beibenchriftlichen, fondern jubenchrifts lichen Urfprunge ift, augleich aber in bem urfprunglichen Berhaltnif, in welchem biefe beiben Parteien gu einander ftunden, ebe fie fich noch gur Ginheit eines organischen Gangen verbunden batten, ben Grund ibres Urfprungs bat. Um bieß naber au begrunden, muß ich auf eine icon fruber bargelegte Unficht gurudigeben. Schon in meiner Abhandlung über ben Romerbrief ergaben fich mir über ben eigenthumlichen Charafter ber romifden Subenchriften folgende Sauptbata: Obgleich wir auch die rbmifchen Judenchriften, wie Die Judenchriften aberhaupt, nur als Chioniten betrachten tonnen, fo hielten fie nicht mebr, wie bie palaftinenfischen Chioniten. und wie die Gegner bes Apostels im Galaterbrief, an ber Beschneidung als ber absoluten Bedingung ber Seligfeit feft. Daffelbe finben wir in ben pfenboclementinischen Somilien. in welchen, fo fcbroff auch ihr Judaismus erfcheint, boch gleichfalls ichon bie Zaufe an bie Stelle ber Beschneibung getreten ift. Aber auch bie Beforquif, Die bie Lefer bes Romerbriefs noch in fo hobem Grabe beunruhigt gu haben fcheint, bag bie Berufung ber Belben eine Berturgung ber Juden fen, fpricht fich in diefen Somilien nicht mehr aus. Darüber mar man im Laufe ber Beit, ber Ratu: ber Sache nach, von felbft binmeggetommen, ba man bie Betebrung ber Juden ebenfo wenig erzwingen, ale bie der Beiden verbim bern tonnte. Indem man aber bierin ber Dacht ber Berhaltniffe fich fugen, und die alte Schrante , die bas Beibens thum pom Judenthum trennte, fallen laffen mußte, war man auf ber andern Seite um fo mehr barauf bedacht, dem Judens thum feinen absoluten Borgng vor bem Beidenthum auch in ber, Seidenthum und Judenthum gusammenfaffenben. Ginbeit bes Chriftenthums ju fichern, und bem paulinischen, vom Gefet entbindeuben Univerfalismus einen bae Sudenthum anerkennenben entgegenaufeten. Wie fich bieß in Sinficht

ber boamatischen Bebeutung bes Gefeges an ertennen gibt, babe ich in ber genannten Abhandlung \*) nachzumeisen gefucht. Bie naturlich folieft fich nun aber an diefes. Ergebnif bas im Busammenhang diefer Untersuchung fich ergebende Resultat an, baß man, wie durch bas Dogma, fo, auch burch die Infitutionen der firchlichen Berfaffung, fich ber fortgebenden Abs bangigfeit ber Beidenchriften von den Sudenchriften zu pers :fichern fucte? Dief ift unftreitig, wenn wir anders die ans gegebenen Data in einen befriedigenden Bufammenbang bringen wollen, die Tendeng der pfendoclementinifchen Somilien und ber apostolischen Conftitutionen, und es ift nichts naturlis cher, ale bag man, je mehr man biefe Tendens in bestimmter Abficht verfolgte, und fich ber gangen Bichtigfeit ber Sache bewufit murde, um fo mehr auch auf den Eviscovat im eis gentlichen Sinne brang, und ihn gu'einer fouveranen Dacht in ber Rirche zu erheben suchte. In je ftrengerer Unterordnung Die Sierarchie in ihren verschiedenen Stufen fich organifirte. je unbedingter bie Abhangigkeit von dem alles in fich concens trirenden Bischof mar, und je mehr ber Episcopat felbft auf altteftamentlichen und judifchen Ibeen und Grundfagen bes rubte, befto weniger konnte man an ber Erreichung jenes 3medes zweifeln. Wie fehr biefe Unficht vom Urfprung ber im Eviscopat fich vollendenden firchlichen Berfaffung ber Das tur ber Sache gemaß ift, bestätigt sich auch baburch, daß bie Abrigen babei in Betracht tommenben Momente fich von felbft baran anschließen. Legt man in biefer Binficht mit Recht Bewicht auf bas hervortreten und Umfichgreifen ber erften Barefen, fo ift ja eben bieß eine in den Somilien und Conftis tutionen besondere vorherrschende Rudficht. Bugleich feben wir aber auch aus biefen Schriften bestimmter, mas benn eis gentlich in ben alteften Sarefen Gegenstand fo großer Beforgpiß war, und eine fo ernftliche Gegenwirtung bervorrief, nems

<sup>\*)</sup> neber 3med und Beranlaffung bes Romerbriefs und die damit zusammenhangenden Berhältniffe der romischen Gemeinde, Lub. Beitfchr. fur Theol. 1836. Stes heft, G. 128 f.

Hich nichts anderes, als bag in ihnen bas Beibenthum immer wieber auflebte und das mit bem Chriftenthum identische reine Rubenthum gefahrbete. Daber ift auch in ben Conftitutionen, wie in den homilien, ber heiduische Magier Simon der Vater und Reprafentant affer Barefen, und gerade folche Schrift: fteller, welche, wie hegefigpus, jenem Judaismus am meiften ergeben waren, bezeichnen den Unfang der Barefen als den Anfang einer beibuifden Gottlefigfeit . Richts aber lagt uns fo febr in biefen, ans bem Judenchriftenthum fich ente widelnden, hierarchischen Beift hineinsehen, als bas Berhalts nif, in welchem ber Borfieber ber jerusalemischen Gemeinde, als ber Bifchof aller Bifchbfe, gu den übrigen Bifchbfen ftebe. Das: Berhaltnif, in welchem Jefus als zupoog ju ben Aper fteln ftund, wiederholt fich in bem Berbaltniß des Jatobus, des erften Borftebers ber jerufalemifchen Bemeinde, ju ben Aposteln. Die bekannte Streitfrage, bb biefer Satobus ein Apostel gewesen sen, ober nicht, ibst fich badurch von felbft. Er wird absichtlich niemals anogolog genannt, weil er tein Apostel mar, sondern mehr als ein Apostel, als adelwo's re augle, ber Stellvertreter Jefu felbft. Bie febr die jerufales mifche Gemeinde biefen Gefichtepuntt fefthielt, bag ber an ihrer Spige Rebende Borfteber bie Stelle Jesu felbft vers trete, ihm am nachsten ftebe und ebendeswegen wo mbglich ein leiblicher Bermandter Jefn felbft fenn muffe, feben wir beutlich baraus, bag nach bem Tobe bes Jakobus, bes adelpog so nugle Simeon befimegen ja feinem Rachfolger gemablt wurde, weil er wenigstens ein averpeog Jesu mar. Und wie in ber Anficht der Judenchriften, ober Chioniten, Jesus felbft nur der Wiederhersteller des reinen Mosaismus mar, und auf ber Rathebra des Moles fic als Lehrer erhob \*\*), fo faß auch Jatobus eigentlich auf ber Rathebra des Mofes \*\*\*), und die

<sup>\*\*)</sup> Hom. III, 19. vergl. q. 70. Ep. Petr. ad Jac. c. 1.

<sup>\*\*\*)</sup> Wie berühmt die nadbefon bes Jatobus, ber als adalyos re

mped Burtepos flunden ihm , wie bein Moles die von ihm aufgeftellten fiebengig Melteften, gur Geite. Mabrend fo Satobus ber in Jerusalem residirenbe, bier den beiligen Beerd bes Evangeliums bewahrende Borfteber ber Ginen Urgemeinde ift, mit welcher alle andern Gemeinden Gins fenn muffen, if es bagegen ber Beruf ber Apoftel, ber eben burch biefen Das men ale ber ibnen eigenthumliche bezeichnet mirb. auswärts umbergureifen, um die Beiden gum Glauben gu betehren, und Dem ju feiner Reinheit wiederhergeftellten Judenthum überall ben Sieg aber bas Beibenthum ju verschaffen. 20ad biefe Berhaltniffe, wie fie theils in ben pfendoclementinifden Schrife den, theils in ben bei Eufebius and Degefippus erhaltenen Aragmenten vor und liegen, um fo mertwurbigen macht, if Die Beftatigung, Die fie ichon burch bas Reue Teftament felbft Bu erhalten icheinen. In berfolben Gigenichaft und Durbe. welche Salobus in ben genannten Schriften nur in einer ichen Deftimmteren Rorm bat, erichtint er in der Apoftelgeschichte. Wenn 12, 13. Betrus ben versammelten Sungern ben Muftrag gibt, ben Jatobus und bie Bruber von feiner Befreiung aus bem Gefangniß zu benachrichtigen, wenn er 15, 13. auf bem Bu Gerufalem gehaltenen Apoftelfonvent bie enticheibenbe Schluferflarung gibt, und wenn 21, 18. Paulus auf feiner legten Reife nach Jerufalem nach feiner Untumft bafelbit fich guerft zu Satobus begibt, bei meldem fich fodann auch bie fammtlichen Presbyter ber jerufalemifchen Gemeinde verfams Dag er berfelbe Jatobus ift, welchen Paulus im Briefe an die Galater 1, 19. ben adelpog ru zuele nennt, feibet feinen 3weifel, benn auch bier erscheint er ale Borfteber.

muß, feben, wir noch aus der Sage von dem als Reliquie aufbewahrten Hoovos des Jatobus bei Euseb. R.G. VII, 19. (vgl. den Ercurs zu dieser Stelle in der Ausgabe von Heinichen T. III, G. 412. (3) Das Verhältnis, im welchem Vetrus in Jakobus in den Elementinen erscheint, zeigt, wie die hohe Bedeutung der jerusalemischen Kathebrn and auf die onthodra Pour in Ver römischen Kirche übergeben konnte.

Benn Baulud lagt, auffer Betrud habe et lieben aubern Apos ftel in Jerufalem gefeben , at jug Lampfon vor adetooor va muple, fo foll diefe Bendung mit ai un offenbar fagen, baß er Satobus, ben Bruder bes Beren gefeben, verftebe fich freis lich von felbft, bestwegen namlich, weil biefer als Borfteber ber jernsalemischen Gemeinde auch ftets in Jerusalem ans mefend gemefen fen. Defimegen beift auch Gal. 9, 19, elbeir and. Janufa geradezu, aus ber jerufalemifchen Ber meinde tommen : der Borfteber ift fatt der Gemeinde genannt. Bon Aposteln, die in Jerusalem anwesend gewesen maren, ift feit ber Stelle ber Apoftelgeich. 15, 2. nicht mehr ble Rebe, fie fceinen bemnach auch nach ber Up. Gefch. feit diefer Beit, wie ber Apostel Betrus in ben Somilien, bas Evangelium vertunbigt au haben. Darin aber zeigt fich eine bemertensmerthe Differeng, daß, mabrend Petrus in ben Somilien burchaus als Belebrer ber Beiben erfcheint, Paulus Gal. 2, 8. bem Petrus cheufo die anogale eng ngoromegaufdreibt, wie fich felbft bie einogoln eig ra' elun. Das Legtere ift unftreitig bas biftos rifc Richtige, baß aber in ber Rolge ber Judenapoftel gu einem Beidenapoftel murbe, woraus anders ift es gu ertlaren, ale ans bem Intereffe ber Jubenchriften, nachbem einmal, fep es burch Paulus, fen es auf andere Beife, die Beidenwelt bem Chriftenthum geoffnet mar, Die Fruchte biefes Sieges Dem Judenthum guzueignen?

Je wichtiger die pseudoclementinischen Schriften, die Hosmilien und die Constitutionen, in ihrer gegenseitigen Beziehung zu einander für die Geschichte der altesten Kirche sind, indem sie auf eine sehr sprechende Weise die große Bedeutung der Partei, aus deren Mitte sie bervorgegangen find, und ihren Einstuß auf die Gestaltung der kirchlichen Werhaltnisse beurs kunden, desto mehr kommt auch darauf an, ihr Berwaudts schaftsverhaltnis näher nachzuweisen. Sehr treffend sind die bon Hrn. D. Rothe (S. 541 f.) bierüber gegebenen Bemerkungen. Hauptpunkte sind in dieser Beziehung namentlich die michtige Rolle, melche auch in den Constitutionen (II, 14. VI, Indiagant wie in den Clementinen, der Magier Simon spielt, als der Beter pleicharefen (befonders ftimmt die VI, & geschille berte Scene gang mit ben homilien überein), die Unterschole bung eines unfpränglichen und eines erft spater hingagekommes nen Gefetzes, die Ginschärfung der Sabbathsfeier (II, 36. 592. V, 20.) (1) und die Uebergehung ober Juradstellung des Apostels Päulus. Das Leztere ift besonders wichtig, wenn man bedenkt; welche zwar verbedte, aber gleichwohl sehr entschiedene Postemit die pseudoclementinischen Homilien, wie ich an einem andern Orte gezeigt habe, gegen den Apostel enthalten. \*\*).

<sup>\*)</sup> Ueber Die Sabbathsfeier felbst wird zwar nichts gesagt, welche bobe Idee des Sabbaths aber zu Grunde liegt, f. Die chr. Suosis S. 330.

<sup>49)</sup> Man vergl. die oben 6. 38 genannte Abbandlung über bie Chriftuspartei in ber forinth. Gemeinbe E. a. D. G. 127 f., wo gugleich gezeigt ift, wie biefe Polemit gegen ben Apoftel Pantus mit ber Volemit gegen ben Magier Simon und gegen Marcion gufammenhangt. Die antimarcionitifde Tenbeng ber sfembocies mentinischen Somilien glaube ich sommt in diefer Abbandlung. als auch in meiner Schrift über bie chriftliche Gnofis 6. 3.3 f. , fo evident nachgewiesen an haben, bag mir dies noch immer einer ber Sauptpuntte in fenn fceint, an die fich jede weitere . Untersuchung über biefe homilien balten muß. fcheint fr. Dr. Erebner-anderer Meinung gu fenn. Benigftens bemertt berfelbe in ber Ginl. ins D. E. I. Eb. G. 681 nach Anführung einiger Stellen aus ben Somilien : ich freilte finde in folden Stellen eine Beziehung auf die marcionitifde Onofis. Er werbe jeboch un einem anbern Orte Gelegenbeit baben, bas Ungulaffige biefer Auffaffung gu geigen. Es ift. wie fich von felbft verftebt, Sache bes Brn. Dr. Erebner, fut bas nusgefprocene tirtheil bie notbigen Beweife au geben . fo mie es bagegen mir freifteht, hierin jur Beit noch eine blafe . Bebauptung ju feben, und auf den Beweis, wenn er einft. tommen follte, mas meines Biffens bis jest noch nicht ber fall gemefen ift, jumal nach bem oben G. 43. f. bemertten Borgang, poraus icon nicht gerade ju viel ju halten. Ble aber Grn. Dr. Rothe etwas, mas bod Br. Dr. Gredner im beften Ralle erst tunftig leisten wird, voraus icon fo febr als baare Babrbeit gelten fann, Just er mit Bertifunt auf jenesistedne

Buch die Conftitutionen find bemnach aus berfelben autwaus linischen Richtung hervorgegangen. Denn wenn auch ber Apostel Paulus in brei Stellen ermahnt wird (IL, 56. VI, 8. 14.), fo ift dieß theils an fich unerheblich, theils in Stellen geschehen, die auch nach dem Urtheile des Grn. D. Rothe (S. 542) gar nicht bas Unfeben baben, in ihrer urfprunglis den Geftalt auf und getommen gu fenn. Dagegen tonnte man leicht theils in ber Beit, theils dem Ort der Entftehung ber Conftitutionen Grande ju finden glauben, bie gegen bas angenommene Bermandtichafteverhaltniß mit ben pfeudocles mentinischen Somilien zu fprechen icheinen. Gind bie Confitutionen, wie die beiden neueften fritifchen Unterfuchungen aber fie fehr mahrscheinlich gemacht haben, erft gu Enbe bes britten Sahrhunberte entftanben, fo fallen fie nicht nur in eine bedeutend fpatere Beit ale bie Somilien, fonbern auch in eine folde, in welcher fie auf die icon ausgebildete Berfaffung ber Rirche nicht mehr ben Ginfluß gehabt baben Ibnnen, ber ihnen fur unfere Untersuchung eine besondere Bichtigfeit gibt. Allein es fpricht bieß teineswegs gegen ben bier von ihnen gemachten Gebrauch. Bird ihre Entftehung an bas Enbe bes britten Jahrhunderte gefest, fo fann bieg nur bon ber legten Ueberarbeitung, burch welche fie ihre gegenwartige Rorm erhalten haben, verftanden werden. Daß fie Boftande theile enthalten, die fehr verschiebenen Beiten und Berfaffern angehoren, tann nicht geläugnet werben. Daß gerabe biejes nigen Data, welche bier fur und besonderes Intereffe Kaben, fos fern fie jum Beweife bienen, daß die ben Conftitutionen ju Grunbe liegeube Ibee und bie bamit welentlich ausammenbangenden Elemente ber firchlichen Berfaffung (wohin ber Bercieichung

rische Urtheil meine Ansicht von dem Marcionitismus der Arzlehrer der Pastoraldriese and durch die Bemerkung verdächtigen mochte, es sey mir ja eine ähnliche Täuschung mit dem Marcionitismus auch in Beziehung auf die Elementinen begegnet, dies bleibt mir, nuch nachdem ich die Art, wie hr. Dr. Nothe seine Beweise zu führen pfiegt, zur Genüge kenne, in der Phat underwissistisch.

mit ben Sontillen aufolat vor allem bie Ginfafifung bes Gpiele copats zu rechnen ift) als ein Erzeugniß bes Jubendriftens thums anzuschen find, gur alteften Grundlage bes Bangen geboren, liegt in ber Ratur ber Sache felbft, ba in ber Folge, nachdem ber Gegenfat ber Jubenchriften und Seibens ehriften in ber Ginheit ber fathelischen Rirche verschwunden mar, feine Beranlaffung mehr vorhanden feyn tonnte. ibn auf folche Beife geltent ju machen, Gbenfo erhellt aus ber burch ben Inhalt und Charafter ber Conftitutionen felbft bes jeugten Thatfache, baf fie fich im Laufe ber Beit immer mehr erweiterten, und neue, ber Fortbilbung ber firchlichen Berfaffung entfprechenbe, Bufage und Umanberungen erhiels ten, buf auch icon bas Uriprungliche, bas ber Unfnupfungsa puntt für bas Rolgende murbe, nicht blos etwas vereinzeltes. und baretifches gemefen fenn tann, fondern von einem Bunfte ausging, ber eine bas Gefammtbewußtfenn ber firchlichen Semeinschaft beftimmenbe Rraft in fic batte. Die batten fie fonft an ber Auctoritat in ber Rirche gelangen tomen, Die fie in ber Rolge hatten? Bas bas Baterland ber Comftitutionen betrifft, fo mebbe es freilich, wenn es Palaftina mare, wie St. D. Rothe vermuthet, ober Sprien, wie Br. D. v. Dres (Reue Unterf. aber die Conftit. u. Ran, ber Mp. Tub. 1832: E. 162.) bebauptet, von dem bei ben Somilien allet Bahrichefnitchfeit nach anzunehmenden febr entfernt fenn. Allein Die exftere Unnahme bangt nur mit ber Sppothefe bes Brn. D. Rathe gufammen, und die zweite bat feine Grundt. welche nicht auch auf eine andere Lotalitat vaffen murben. Befondebe Megichungen auf Sprien findet fr. D. v. Dreit in ber frenden Rudficht auf ben Marcionismus und beffet umftanbliche Bermerfung im fecheten Buch, in ber genauen Befanntichaft und Bermandtichaft ber Conftitutionen mit ben interpolirten und untergeschobenen Briefen des Ignatius, bie fo auffallend und allgemein fen, bag ber Berfaffer bes einen Wertes bas andere vor fich gehabt baben muffe, und in der fprifchen, b, b. griechifch fprifchen Beitrechnung und Beitbezeichnnng (wie 3.2. ber erfte Monat Banthilus (April).

ber ambifte Duftras (Marg), ber Geptember Borpufus, ber Oftober Opperberetaus genannt wird). Allein ber Marcionitismus batte ja feinen Sit noch weit mehr als in Sprien in Rom, und wenn ale Das Baterland ber Ignatianischen Briefe Sprien angenommen mirb. fo mird babei vorquegefest. baf fie acht fenen, find fie aber aller Babricheinlichkeit nach unacht, fo tonnen fie eben fo gut an einem andern Orte ents ftanden fepn , welcher am wahrscheinlichften ba ju fuchen ift, wo die ihnen in Hinsicht des Inhalts und Ursprungs verwands ten Schriften bervorgetreten find. Nehmen wir an, bag alle biefe Schriften in Rom entftanden find, fo tann auch bie griechischefprifche Beitrechnung ber Conftitutionen feineswegs befremben, ba bie romifchen Juden und Jubenchriften feine Romer, fondern Belleniften waren, welche wie bie Sprache, fo auch anderes, mas jum Gigenthumlichen ber feit der mas cebonifchen Berrichaft gracifirten ganber Borberaffens gehorte, beibehielten. Daß bie Conftitutionen in ber Folge auch im Drient in Umlauf tamen; und ba und bort, wie namentlich bon ben Audianern, einer Sefte in Sprien, vorzüglich in Ehren und fur eine beilige Schrift gehalten wurden, daß fie auch in manchen bogmatifchen Eigenthumlichfelten und Formeln, welche fie in ben Berbacht bes Arianismus und Das cedonianismus gebracht haben, gang besonders auf Sprien hinweisen, tann in teinem Ralle etwas in Sinficht ihres Urs fprunge beweifen. Muf ber andern Seite mbchte es nicht an einzelnen Bugen fehlen, welche naber auf Rom binmeifen. Es ift fcon bemertt, daß bie Conftitutionen besonders auch die Sabbathefeier einscharfen. Cigentlich aber finden fich in ben Constitutionen breierlef Beftimmungen über ben Cabbath. Lib. II, 36. wird ichlechthin die judifche Sabbathfeier empfohe ten: που σφθαλμών έγε τον το ψευ φόβον, πώντοτε μεμνημέ-ของ รณีม ฮิยิเน รซี ซิยธี โอรูโญม, ล้านหลุม หบ่อเอม รอิม ซิยอิม, รอิม Ενα και μόνον, έξ όλης της ισχύος, μη προσανέχειν τοῖς είδωλοις, ή τισιν έτέροις, ώς θεοίς άψύχοις, ή αλόγοις, ή δαίμοσιν. Γίνωσκε δημευργίαν θεθ, διάφορον άρχην λαβδσαν θιά Χριςθ, και σαββατιδίς διά τον παυσάμενον μέν το ποιείν, ο παυσάmeror de të mportole, aussatianer heletas repub à respisé apylar. Bergl. c. 59.: Malicu de er en guesa re ousseire หลิ เราที เชี หบุดใช ล่งสรุดธในคุ, รที หบุดเลหที, ธทชอิสเราสุดอร ลักลงτατε, αίνον αναπέμποντες τω θεω, τω ποιήσωντι τα όλα, δια Ίησε, και αύτον είς ήμας έξαποςείλαντι, και συγγωρήσαντι παθείν, και έκ νεκρών αναςήσαντο. Dier ift vom Raften nichts gefagt. Dagegen beißt es V. 15 .: Chriftus babe befohlen, bie feche Bochentage zu fasten (dia ron zun' ludalow duoveβειαν και παρανομίαν πενθείν αύτης και όδύρεσθαι παρακελευσάμενος έπὶ τη άπωλεία αὐτών), am fiebenten aber (bem Conntag) aufzuboren: anorngevaat de nooserage en ebdoun ήμερα αλέπτορος φωνήσαντος, αυτό δέ νηςεύσαι το σάββατον έχ ότι δεί το σάββατον τηςεύειν, κατάπαυσιν δημιυργίας υπαρτον, αλλ ότι έπεινο μόνον τρή της εύειν το δημισρά έν αύτο. ere und rne oeroc. Der Sabbath wird bemnach gleichfalls ole Rafttag begangen, als Tag ber Trauer, nicht ber festlichen Rreube. Die britte Bestimmung endlich ift, bag am Gabbath amar gewöhnlich nicht gefastet, aber doch Gine Ausnahme hievon gemacht werben foll V, 20.: παν μέν τοι σάββαπον, ανευ τε ένος, και πάσαν κυριακήν έπιτελεντες συνόδις ευppaireode. Delder Sabbath gemeint ift, feben wir aus VII, 93.: το σάββατον μέν τοι και την κυριακήν έορτάζετε, ότι το μέν δημικργίας έστιν ύπόμνημας ή δε άγας άσεως, εν δε μόναν σάββατον ύμιν φυλακτέον έν όλω τω ένιαυτώ, το της τε κυρίυ ταφής, όπερ νηςεύειν προσήμεν, αλλ' ώς έρρτάζειν έν άσος γώρ ο δημιθργός ύπο γην τυγγώνει εσγυρότερον το περε απτά πένθος της κατά την δημιμογίαν γαράς, ότι ο δημικρογός τών έαυτε δημευργημάτων φύσει τε και άξια τιμιώτερος. Εία fole des Schwanten über die Sabbatboftier zwifden ber jubifchen und chriftlichen Unficht finden mir nur in ber romifchen Rirche. wo ungefahr feit bem Unfang bes zweiten Jahrhunderte bie christliche Sabbathefeier berrichend mar, aber ohne 3meifel, nachdem zuvor die jubifche gewohnlich gewesen mar. Die zus vor ermabnten brei Modificationen ber Sabbathefeier finden wir zusammen in einer Stelle Tertullians, in welcher er es als Montanift feinen rbmifden Segnern jum Borwurf macht,

has he bem Babbitte vie gebilbrende Reier entzbeen und zue meilen bas Raften wom Rreitag auch auf ben Sabbath forte festen, da man eigenelich nur mit dem Paffah eine Ausnahme machen follte 1. Er fagt De jejun. c. 14.: Ouameruam vos etiam sabbatum si quando continuatis, nunquam nisi in Pascha ieimandum. Das Lextere gaben alfo auch die Unbanger bet indifden Sitte zu, in der romifden Gemeinde aber fand nun fcon einsi guando continuare des Raftens Statt, worin wir uns Greitie ben Ueberanna von ber einen Sitte in bie andere feben. Ein anderes Beispiel Diefer Urt ift die Ofterfeier, aber welche bie Conflitutionen in ibrer jegigen Bestalt gerade bas Begentheil von demienigen enthalten, was fie noch gur Beit bes Eviplanius wenigftens in der orientalischen Rirche enthielten, bu nat Epiphanius Haer. LXX, 10. 11. 14. die Audianer ihre. Sitte, Oftern mit ben Juben ju balten, aus ben Conftitutionen rechtfertigten. In ber rbmifchen Rirche murbe befannts lich feit dem Bifchuf Bictor Die judaifirende Ofterfeier ber Alenafiaten mit großem Gifer betampft und verworfen. Aur biet Beit paft gang, was wir jest in unfern Conftitutionen lefin V. 17.: unnére de naparnouneros nera Indalwe ésoraζεν, έδεμία γάφ κοινωνία ήμεν νέν πρός αύτες πεπλάνηνται หลัง หลา หน้าที่ขางที่ขางที่พองา, ที่ขางคนในของท, อักอาอเลอัก, อักออุ กลขτερόθεν ώσι πεπλανημένοι και της αληθείας απεσγοινισμένοι. Und boch enthielten gerade hierüber die Conftitutionen, wie wir aus Epiphanius wiffen, urfpranglich bie entgegengefegte ibaifirende Beftimmung. Dieg lagt boch auf einen febr enften Untagonismus bes jubifchen und chriftlichen Princips bließen, wie wir einen folden nirgende fruber und entichies biner finden, als in ber romifchen Rirche. Ift bie bier ents widelte Unficht nicht blos von bem Bufammenhang ber apos folichen Conftitutionen und ber pfeudoclementinischen Somis lien ; fonbern auch von ber biftorifden Bebeutung ber Partei, aus bren Mitte fie hervorgingen, wie wohl taum beftritten werder tann, die richtige, fo führt fie auch barin auf ein bem

Diffel. Reander Geft. ber chr. Rel. und Rirde I, G. 516.

Berte bes Brn. D. Rothe entgegengefestes Mefnitat, baff Die Stiftung ber tatholifden Rirche nicht fomobl bas Wert ber Dauliner, wie Ar. D. Rothe behouptet .. als vielmebe ber Detriper mar. Der paulinische Univerfaliannie foll baburch nicht beeintrachtigt werben, es fann fogge jugegeben werben, was Sr. D. Rothe (S. 556.) fagt, daß ber paulinifche Beariff ber Rirche bie Burgel mar, von ber bie folgende Entwittlung ausging, daß nur auf ber Bafis bes paulinischen Borftellungse freises, b. b. des Universalismus, fich eine tatholische, alfoantiparticularistifche Gemeinschaft, mithin überhaupt eine wirkliche Rirche erbanen tonnte. Allein ber tatholifden Rirche ift ebenso mefentlich die Ginheit als Die Milgemeinheit. Die Idee ber Allgemeinheit nahm auch die jubenchriftliche Vartei in ihr chriftliches Bewußtfenn auf .. wenn auch gleich obne 3meifel erft baburch genothigt, bag Paulus bem Universalmmits bes Chriftenthums die Bahn auf immer gebrochen foete. Es ift die Grundidee ber pfendoclementinischen Somilien, boll bie burch Chriftus begrundete neue Epoche bee Sudenthums larin besteht, daß er fein Mitleiden auf die Beiden ausdehnt (Bom. III, 19.), auch bie Beiden jum reinen monotheistischen Gline ben berufen find, die bisber gwifchen ihnen und den Juden tes ftebende Scheidemand aufgehoben ift. Babrend aber biegin Die Detriner fich mit ben Baulinern auf benfelben nhiverfellen Standpunft ju erheben muften, entwickelte fich bei jenen als gleich eine Tembeng, Die und in ben achten paulinischen Buter fen wenigstens nicht auf die gleiche Beife begegnet, bas Eten ben, bem Universalismus burch Die Beziehung auf Die Gim beit eines bas Gange foviel moglich concentrirenben Mitteb punfte jugleich innere Rraft und Reftigfeit ju geben. Rannte Die paulinische Auffaffungemeise bee Christenthums gar leiche in Gefahr tommen, über ber Universalität, bie fich ihr miben beibnifchen Welt erbffnete, ben Bufammenbang bes Bibent thums mit bem Judenthum aus bem Muge ju verlieren, fo war bagegen bie jubenchriftliche, ober petrinische, Parei um fo mehr barauf bedacht, Judenthum und Beidenthum gur Ginheit gu gerbinben, und får biefen Zweck Formen einzuftfren,

welche fatt genig ju fenn icheinen, diefe Ginhelt auch bei ber weiteften Ausdehnung bet Rirche in gleichem Berhaltniß au realifiren. Da biefe Berichiedenbeit ber Richtung aus einer divergirenden Unficht ber beiden Varteien über das Bers baltnif des Sudenthums und Beibenthums bervorging, fo erklart fich bieraus fehr naturlich die beftige Wolemit bet Petriner gegen die Pauliner, wie fie theils dem Chionitismus aberhaupt eigen mar, theils auf eine besonders' mertmurdige Beile in ben pseudoclementinischen Somilien uns vor Augen liegt. Und boch mußte auch biefer Gegenfat überwunden werben, wenn eine mabre fatholifche Rircht zu Stande fonm Den icon übermundenen Gegenfat feben wie theils in jenen amar unbiftorifchen, aber gerade burch biefes Unbiftorifche ein biftorifches Intereffe gewinnenden Tradities nen, in welchen nun Betrue und Paulus mit gleicher Berechtigung und gleichem Ruhm ale die beiden Stifter ber Einen Rirche neben einander fteben, ale auch in folden Stelten por und, welche wie die icon ermabnten der Conftitutionen bie Abficht taum vertennen laffen , bas fraber an Paulus bes gangene Unrecht wieber gut ju machen, und ben fo absichtlich Ignorirten nun auch ju feinem Rechte tommen ju laffen. Die brei Stellen, in welchen bieß gefchiebt, find in mehrfacher Binficht bemerkenswerth. In ber erften derfelben II, 56. wird gefagt, es follen beim Gottesbienft gelefen werden zat enτολαί Παύλθ; το συνεγρά ήμων, ας έπέςειλε ταϊς έπκλησίαις 200 ι φήγησεν εθ άγίο ποεύματος (wie absiditlich apologetisch find die bem Baulus felbit und feinen Briefen gegebenen Prabifate!) · nat pera ravra dianoros, & noeghurepos, avayevwonetw re evappelie, a eya Marbaios nal Imaving napedan καμεν ύμιν, και ά οί συνεργοί-Παθλυ παρειληφότες κατέλειψαν ύμιν, Auxas xai Magnos. hiet wird demnach fogar das Matcus. Evangelium gu einem paulinifden gemacht, offenbar mit Rud's ficht auf 2. Zins 4. 11. Col. 4, 10. Roch merfmurbiger ift bie gweite Stelle; . Yl. a., in welcher Detrus ergablt: 'O nerros Lipor spot Hispor nowson er Kanongeig en Doctoros erdu Kográleos o nucos inicenser, sir lovenog, ent cor núgeor In-

edo, di ind, currurair nos brasacro diacrotosse con loror rel Φεθ, συμπαρόντων μοι των Ιερών τέμνων, Ζεαταίο, το ποτε telore, nel Baprafa, nel Ninite nal Anila, adelpor Klimerros, rë Pomale inignone re mai nollre, madureuderros de και Παύλω, τω συναποςόλω ήμων και συνεργώ έν τω εύαγγελίω. Bie wenig benten die homilien bei ber fonft gleichlautenben Erzählung an einen folden, freilich febr unmotivirten, aber nur um fo mehr eine bestimmte Abficht verrathenben Bufat zu Gunften bes Paulus, und wie beutlich ift auch bier bie Beziehung auf Bbil. A. S.! In Der britten Stelle , VL 14. wird Paulus nach ber Aufführung ber fammtlichen Apoftet und bes Jatobus, bes Bruders bes herrn, gengunt als o ray edvar didagnalog, to antuog the enloying (Ap. Gefch. 9. 15.). und alle aufammen ertlaren: aua navres nat ent ro auro yerouerou erypatuauer unir zhr zavolenhr zavenr dedaonallan-ะไร อักเรทุกเทนดิง บันเด็ง รถึง รทิ้ง มนเชิดใน อักเธยดหทึ่ง กรมเรียบแล้war. Go geht biefer Beribhnungsproces fort, bis endlich Betrus und Daulus verordnen, wie es 3. B. VIII. 33. beift. (was hier zugleich zu den obigen Sabbathsbeftimmungen noch bingugefügt werden mag): eyw Havlog nal eyw Herpog dearasσόμεθα εργαζέσθωσαν οι δύλοι πέντε ημέρας, σάββατον δέ καλ πυριακήν σγολαζέτωσαν διά την διδασκαλίαν της εύσεβείας το μέν γαρ σάββατον είπομεν δημιμογίας λόγον έγειν, την δέ κυπ praxir aracáseoc. Daffelbe Resultat feben wir wenigftens in dem zweiten ber petrinischen Briefe unseres Canons flas por uns, beffen Berfaffer nur bie bamals icon au Stanbegefommene Bereinigung ber beiben Parteien, ber Betriner unba Pauliner, ausspricht, wenn er feinem Apostel Petrus die Borte in ben Mund legt 3, 15.: naddig nat o ayanneds guar adelφος  $ec{\Pi}$ αῦλος κατα την αὐτῷ do Jeiσαν σοφίαν έγραψεν ὑμῖν, ώς nal er navaig raig enigolaig, lular er auraig neel rurwe, ล้ง อไร ล้อนเ อับองอ์ทุนน์ นเงน , ฉื อน นั้นแซ็ตีร พนใ น้รูทุ่ยเพนง รูอล-Bleau, wie nat rais loinale youmale, neois rip idlar aurun anwiderar. Dief ift boch beutlich genug jur Biberlegung von Borurtheilen gefagt, wie fie nur bas Partejintereffe ber Jubenchriften gegen ben Avoftel Paulus erzougen tounte, beren

pbllige Befeitigung nmi aber ben ber petrinifchen Seite felbft gewünfcht wurde. Fragen wir aber, mie biefes bier vor und liegende Refultat gu Stande tam, fo laft fic taum etwas anderes poraussepen, ale baf bie erfte, jur Ausgleichung bes Gegensages einlenkende Bewegung von der paulinischen Seite ausging. An fich mußten bie Pauliner ihren Grundfaten gufolge nachgiebiger und gur Unnaberung an bie Gegenpartet geneigter fenn: mas konnte ihnen aber auch anders übrig bleis ben, wenn fie auf ber einen Beite eine febr enticbiedene, eine bestimmte Richtung mit aller Confequent verfolgende Dovolis tion por fich faben, auf der andern Seite aber boch mit bem Extrem eines Baulinismus nichts ut thun haben wollten. wie ein folches aus bem Guofticismus fich entwickelte und im Marcionitiomus zu feiner Bollenbung tam. Wie bief an fich icon alle Babriceinlichteit fur fic bat, fo febit es auch nicht an bem urfundlichen biftorifchen Beweis, wenn wir unfere Angen nicht gegen Erscheinungen verschließen, welche in ier bem Ralle une mit einem fritifden Blide aufgefaßt merben thunen. Es ift bier ber Ort, wo meine Untersuchung über Die Vastoralbriefe von felbft einareift, indem alles, mas ich gur Ertlarung bos Urfprungs biefer Briefe gefagt babe, auch ein Moment in ber Geschichte bes Ursprungs ber chriftlichen? Rirche ale einer tatholischen ift. \*). Sind doch die Dafforale briefe felbft teineswege! bie einzige Erfcheinung diefer Art in unferem Canon. Um nachften fteht ihnen, wie mir immer mabre fceinlicher wirb, ber Philipperbrief, in welchem neben jenen Enlouonos und deanovos im Eingange bes Briefs, und neben" fo manchem andern, worauf bier weiter einzugeben nicht ber Ort ift, nun auch der petrinische Ibgling Clemens als ber erfte ber ourepros bes Apoftels Paulus aufgeführt'ift (4, 5.), gang auf biefelbe Beife, wie in ber oben angeführten Stelle ber Conftitutionen Petrus feinem Mitapoftel Paulus Die verfohnende Bruderhand badurch reicht, bag er ihn an der Ghre,

<sup>\*)</sup> Daper bezeichnet icon Tertulian Adv. Mare. V, an biefe Briefe treffend als de ecclesiastico statu compositar.

Senfelben Eloniens sum und geofe nebabt gu haben. Theil tiebe men laft 3). Na felbft bie Mooftelgefchichte ift, ihrer Grund. ibee und innerften Anlage nach, wie es auch im Uebricen mit ihrer biftorifchen Glaubwarbigfeit fteben. mag, ber apologetis ide Berind eines Pauliners, Die gegenseitige Annaherung und Bereinigung ber beiben einander gegenüberftebenden Pars teien daburch einzuleiten und berbeiguführen, baf Daulus fo viel moglich petrinifch, und bagegen Betrus fo viel moglich Daulinifc ericeint, bag über Differenzen, melde nach ber eigenen unzweibeutigen Erfidrung bes Apoftels Paulus im Galaterbrief ohne allen Imeifel awischen ben beiben Aposteln wirklich frattgefunden haben a forviel mbalich ein verfohnenben Schleter geworfen, und ber bas: Werhaltniß ber beiben Darteien Abrende Saf det Beibenchriften gegen bas Indenthum und ber Aubendriften gegen bas Seibenthum über bem gemeinsamen Dag beiber gegen bie unglaubigen Juben , bie ben Ambftel Daulus gum fieten Gegenstand ihres unverfibnlichen Saffes gemacht baben, in Wergeffinheit gebracht wird. Bie bie die Apostelgeschlichte betreffenden bistorischen und fritischen Kras gen nur bann befriedigend gelbet werben tonnen, wenn fie aus bem Gefichtspanft einer Varallelifirung ber beiben Apoliel für ben fo eben bemerkten 3med betrachtet wird, fo erhalten wir baburd jugleich aus ihr ein nenes Moment fur die Geschichte ber firchlichen Berhaltniffe, and wir feben an einem neuen Beis fpiele, wie febr biefo Berbattniffe jene Beit. bemeaten : unb beschäftigten, und wie leicht baber auch bas in:beiten Dars Beien jum Betouftfenn tommente Bedurfnig ber Bereinigung Schriften , wie die genannten find. bervorrufen tonnte. Diele

Dan fege nicht, das Berbeltnis bes Clemens zu Paulus, wie es Philes, 5. erscheint, sep das ursprüngliche, und das in den Homilien zu Petrus das nachgebildete. Wie läst sich bei der seindselligen Lenkenz, welche diese homilien durchaus gegen den Apostel Paulus verrarben, annehmen, daß sie den vertranteiten Schuler ihres Petrus, seinen Rachfolger, ans der Umgebung des Apostels Paulus, ans der Bahl Kiner opmagni, genommen baben ?

fricht ift ale bad Effe Midb biefer eine einene Rlaffe bilbenben und einer beffimmten Boriobe angehbrenben irenischen Schriftes ber Brief an bie Bebraer anzuseben. In feiner gangen Gis genthumlichkeit, indem er weder Brief, noch Abhandlung, fondern beides augleich ift, Die unmittelbare Briefform amar umgeht, ber Sache nach aber boch fich ale Brief gibt, ben Ramen bes Apostele Baulus fich gwar nicht beilegt, aber boch Aberall paufinischen Beift athmet und paulinische Rocen entwickelt, id logge: mas befonders bemertenswerth ift, burch bie Ermabnung bes aus ber Gefangenschaft (Ap. Gefc. 20, & f.) entlaffenen Zimotheus felbft ben Bunfc verfteben geben ju wollen icheint, bag man ibn ale ein aus ber nachften Umgebung beg Apostels Paulus tommendes Schreiben ansehen mbge, und fur biefen 3med gerade in bem ben Juben bes freundeten (Ap.Bafch. 16, 1. f.) Timothens einen geeigneten Bermittler au baben glaubt, ichbint er gang als ber erfte, noch mit einer gewiffen Umbignitat, gemachte Berfuch anges feben werben gu tonnen, bad Gefchaft ber Ausgleichung ber beiben Partefen und bei Rriebeneftiftung auf biefem febrifts licen Wege, burd Briefe, bie im Ramen ber Apoftel in Umlauf gefest wurden, ju betreiben \*)." Bel biefem Beftres

<sup>&</sup>quot;Inter den Sebrern, un welche der Brief gerichtet ift, mag der Berfasser zunächst die römischen Indenchriften vor Augen geschaft haben, aber es Behört auch dies zum eigenthümlichen Scharatter des Briefs, zum Zwest nuch Plau des Berfassers, daß diese Sebrers zugleich aine Abstraction find. Er befämpft das Besondere, die Indenchristen seiner Rabe, also die in Italien, wom Allgemeinen and durch die Ausstührung der Idee, daß wenn auch das Spriftenthum sich an das Indenthum so viel möglich auschließen und eigentlich nur eine andere Korm des Indenthums freieres sehn sollte, gleichwahl dieses indaistrate Ehristens thum ein viel zeistigeres und vonden altzu Topmon des Indenthums freieres sehn als höllige Indaistrus jurücknissenke Christens dendes maren. Bie hößt sich das Indenthum zurücknissen in Gessalle maren. Bie hößt sich das Indene mit meldem der Versfasser des Hebräerbriess gleich im Eingang den Beweis zu füh-

ben bet Pauliner, fo biel möglich alles Schroffe und Berb tegenbe ihres paulinischen Christenthums abzuschneiben and

ren fuct, bağ ber Goon roosen nostrem yevokeros ran arie λων. δου διαφορώτερον παρ' άντὺς κεκληρονόμηκεν δνομα (1, 4) anders erflaren; als unter Boransfebung einer Borftellungi welcher gufolge Chriftus auf acht effenifch ebionitifche Beiles wie von jenen burd ihre Sogonsia rair appilar fic andieiche neuden tolofficen Chriften (Rol. 2, 18.), mit ben Engeln in Eine Rleffe gefest und etwa nur els, ein agzayyelos gebacht murbe? Auf ben engen Bufammenbang, in welchem bei ben Ebioniten die Angelologie mit der Chriftologie ftund, weist uns mehreres bin. Epiphanius fagt Haer. XXX, 3. 16. pou ben Chioniten, fie verebren Chrifins als avwow oren no nasrws de arioderra, avropa orra, sal unep appelar orra, πάντων τε πυριεύοντα. — Ού φάσκου δε έα θεδ πατρός μύζδή γέγενvnotal, alla entlotal, est eva ton appayvilou, pellova de as-रक्षिर ठॅम्पत, वर्ग्यके केंद्रे अध्वाराध्या प्रकार वेर्पुरीका, बना सर्वापका ग्रेस्ट्रे पूर्व narronparopes nerrosquires. Man val. meine Abbandlung De Ebionitarum origine et doctrina, ab Essenis repetenda (Ethimeet Ofterprogramm 1851.) 6. 50 f., wo noch mehrere Beweife bas für angeführt find. Auch baran ift ju erinnern, wie felbft ber amar in eine andere Sphare ber bogmatifchen Entwicklung ges borende, aber doch icon burch feine hertunft ben Judendriften nicht au fern fiebende Juftin, ber Martyrer, in der befannten Stelle feiner großern Apologie (c. 6. über beren richtige Erfla: rung Reander in den Theol. Stud. und Arit. 1835, Beft 3. S. 772 f. an ogl. ift) ben Cobn und die Engel aufammenftellt (อันอโอวุซีนะง 🗕 (ชื่ออัง) बची रहेर त्रवर्ष विषय गरेरेर होरीवंज्य 🚣 स्वी รอง รอง สังโดง อ์ทอนเขตง หนา เรือนอเลนเขตง ล่าลอิตัว ล่าาเกิดม sparor, mrevua es to noopytuor) u. f. w. Auch aus einigen anbern Bugen mochte fic ber ebionitifche Charafter ber Bebraer, welche der Berfaffer bes Briefs junachkvor Mugen batte, usch mei: ter nachweifen laffen, was nicht nur gur Beftatigung bavon bient, wie eng bas Chionitifche mit bem Jubendriftlichen übethaupt aufammenhing, fondern auch erft bem bidber noch immer fo ifolirt ftebenben Bebrderbriefe feine angemeffene Stelle in dem Aufammenbang ber gefdichtlichen Berbaltuffe jener Beit gibt. and the companies of the contract of the contr

÷

sich an die Petriner anzuschließen, brachte es die Natur der Sache von selbst so mit sich, daß der Judaismus im Ganzen in der romischen Gemeinde noch vorhertschend blieb (weßzen auch gewöhnlich, so oft die beiden Apostel zusammengenannt werden, Petrus voransteht), aber eben hierin lag anch der Grund, warum in der Folge noch in der romischen Ricche jene bedeutende Reaction gegen den Judaismus ersfolgte, welche die Zeit des romischen Bischoss Victor und des Presbyters Cajus zu einer besonders merkwürdigen Epoche in der Geschichte dieser Verhältnisse macht, beren Aushellung auf dem Wege einer die vorhandenen, wenn auch dürftigen, Data so viel möglich benüßenden und durch sie geleiteten Combination gewiß weit wichtiger ist, als die Verfolgung von Hypothesen, die von vorn herein von einer ganz falschen Boraussetzung ausgehen.

Erft mit jener Reaction um die Belt Bictors fam alls målig jene Bewegung ju ihrer Bollendung, welche bas fo Tange Beit ichmankende Berhaltnif bes judgiffrenden und ethe niffrenden Christenthums in der romischen Gemeinde ohne 3weifel in weit boberem Grade als in irgend einer andern gur Rolge hatte. Das Resultat mar die baburch gewonnene Heberzeugung, daß bas Chriftenthum etwas wesentlich andes res fen, ale das Judenthum, und die Rolge hievon die ftrengere Ausscheibung ber bis auf jene Beit noch vorherrschenden Elemente bes Judenthums, mit welchem man nun auch dem Namen nach nichts mehr zu thun baben wollte. Der Ause' gangepunkt ber Bewegung aber mar die Ibee bes reinen Judenthums gewesen, deffen Wiederherftellung und Bollen= bung bas Chriftenthum fenn follte. Gie ift die gemeinsame Grundidee der den Ramen des Clemens führenden Schriften, Die fich uns in ihrer ichonften Entwicklung und ihrem große artigften Busammenhang in ben homilien barftellt, auf Dies felbe Beife aber auch, wie noch jest aus deutlichen Spuren zu erseben ift, ben apostolischen Conftitutionen zu Grunde lag. Chenfo finden wir fie von Begefippus bei Gufebius

R.G. IV, 22. ausgesprochen \*), wenn er die Effder, Galilder, hemerobaptiften, Masbothaer, Samaritaner, Saddueder, Pharifaer bon benen unterscheidet, melde gum Stamme Juda und gu Chriftus gehoren, hiemit alfo gu verfteben gibt, baß biefe alteften Judendriften nichte anderes fenn wollten, als achte Juden. hier, sowie bei Epiphanius Haer. 9-20. werden die Effder gleichfalls als eine der judifchen Sarefen aufgeführt, boch ift mohl ichon dieß nicht zu überfeben, baß fie Degefippus menigsteus allen andern voranstellt, fonft aber; wie bei Juftin dem Martyrer, Dial. c. Tryph. c. 80., und in ben clementinischen Recognitionen I. 54. icheinen Die Effder. ba fie nicht in der Reibe der Barefen aufgezählt werden, eben befregen von ihnen als die mahren Juden unterschies ben zu fenn \*\*). Um auffallendsten aber ift bie auch von Brn. D. Rothe (S. 329.) hervorgebobene Stelle ber apoftos lifden Conftitutionen VI, 6., in welcher, nachbem querft alpevere nanlag in bem indainog ortog, bie Sadducker, Phas rifder, Basmothaer, hemerobaptiften genannt find, weiter gesagt wird: nal ol eg' upar vor parertes 'Esemvator, ror υίον τε θεε ψιλον ανθρωπον είναι βυλόμενοι έξ ήδονης ανδρός καὶ συμπλοκής 'Ιωσήφ καὶ Μαρίας αὐτόν γεννώντες. Οἱ δὲ τέτων πάντων ξαυτές χωρίσαντες καὶ τὰ πάτρια φυlaosovres eiste Essaiot. Sr. D. Rothe fpricht, fich bier fehr ftart über bas alberne Berfahren eines fpatern Bears beitere aus, die Chioniten unter bie jubifchen Barefien gu gablen, und fie boch zugleich ale über Chriftus bogmatifirend barguftellen. Es wird baburch eigentlich nur bas Regative über fie ausgefagt, baß fie feine chriftliche Gette gemefen fenen, und man muß fich bas Positive erft bingubenten, baß fie urfprunglich zu ben Effenern geborten. Indem aber bieß nur vorausgesezt wird, und unmittelbar nachher von ben Ef= fdern ale ben allein mahren, nicht blos eine Gette bildenden Juden die Rede ift, weist uns allerdings ber erfte Sat in

<sup>•)</sup> Wgl. über biefe Stelle bie chr. Gnofis S. 378.

<sup>••)</sup> Bgl. Rothe a. a. D. S. 328.

eine Beit, in welcher mit bem Ramen Chioniten nur biejes nigen Judenchriften bezeichnet wurden, Die nicht wie bie übrigen in die Gemeinschaft ber fatholischen Rirche überges aangen maren, und der zweite in jene Beit, in welcher die alteften Judendriften felbft nichts anderes fenn wollten, als achte, ben reinen Mofaismus bewahrende Juden, und wir haben baber aus dem den Effdern ertheilten Lob nur noch bas weitere Datum gu erheben, bag biefes reine Judenthum porzugemeife bas Erbtheil ber Effder zu fenn fchien. erhalten alfo bieburch eine neue Bestätigung bes icon früher nachgemiesenen Busammenbangs bes urfprunglichen Chionis tismus ober Mudenchriftenthums mit bem Effaismus. ift auch an fich naturlicher, ale baß bie Lebre Befu, menn er felbft mit ber Erklarung auftrat, bag er nicht gefommen fen, Gefet und Propheten aufzulbien, fondern zu erfüllen, gerade bei berjenigen Gefte ber Juden am leichteften Gins gang fand, welche die Toee bes reinen, aber im Laufe der Beit entstellten, und barum einer Reinigung und Wiederhers ftellung bedürfenden, Judenthums mit bem größten Inters effe festhielt? Much fr. D. Rothe bat in Diefer Begiebung in jener Stelle eine werthvolle Reliquie bes urfprünglichen Tertes ber Constitutionen erfannt, die ber Bearbeiter bei feiner Entebionitifirung des Buches verftanbiger Weife nicht batte fteben laffen follen, zugleich aber macht Br. D. Rothe noch auf etwas anderes aufmertfam, was jenem Busammenbana des alteften Chriftenthums mit dem Effaismus auch für die Geschichte des Ursprungs ber chriftlichen Rirche und ihrer Berfaffung eine gemiffe Wichtigfeit gibt. Gerade bas bem Eviscovat eigenthumliche ffreng autofratische Clement namlich, bemerkt Br. D. Rothe (S. 548.), fen, wie übers haupt nothwendiger Beife bas jeder geheimen Berbindung. auch bas Princip bes effaischen Ordensregiments gemesen. Und awar genau mit berfelben fpecififchen Bestimmtheit, baß die unbedingte autofratische Macht als eine mesentlich gotts liche angesehen werden, eben beghalb aber auch in ihren Heuftes rungen fich ale eine beilige, liebevolle, fanftmuthige und

vemuthig dienende erweisen muffe. Rach Josephus (De ballo Jud. H. 8, 7.) haben die Movigen der Effder bei ihrer feierlis chen Aufnahme in ben Orben unter anderem auch eidlich geloben muffen, ro negor del napegere naor, udliga de roig πρατέσιν, ε γάρ δίχα θεξ περιγίγνεσθαί τινι το άρχειν (mos bei nicht an ein agreer in Staatsamtern, fondern nur in bem Orden felbst zu benten fen). Kul ar auros aprn, mude πώποτε έξυβρίζειν είς την έξυσίαν, μηθέ έσθητι ή τινι πίλ!-.ονι πόσμω τες υποτέταγμένες υπερλαμπρύνεσθαι. Cben bieß trete auch an der Borftellung der Clementinen von dem Epies copat ale das Charafteristische heraus. Es ift bief gewiß eine febr richtige Bemerkung, nur erscheint fie in ihrer bie ftorischen Wichtigkeit erft bann, wenn wir nicht mit Bru. D. Rothe zugleich vorausseben, die Chioniten haben ben Episcopat von der tatholifden Rirche abgefeben, fondern ben Organismus ber katholischen Rirche felbft als eine nicht ohne ben Ginfluß bes effaischen Corporationsgeiftes entftandens Ericeinung betrachten.

Die Ignatianischen Briefe spielen in dem Werke des frn. D. Rothe eine zu bedeutende Rolle, und mußten bies ber schon zu oft genannt werden, als daß es nicht der Mube werth wäre, die bisher vorausgesezte Ansicht von ihrer Uns ächtheit, die ich mit ältern Geschichtsforschern theile, und durch das neuestens für diese Briefe erwachte Interesse nicht widerlegt sehen kann, zum Schlusse dieser Untersuchung wes nigstens mit einigen Bemerkungen zu rechtsertigen. Ich iebe dabei voraus, daß in sedem Falle nur von der Aechtheit der kürzern der beiden Recensionen die Rede sehn kann, da ich den kürzlich von Meier ") gemachten Bersuch, der längern Recension wenigstens in der Hauptsache den Borzug der Orisginalität vor der kürzern zu vindiciren, für völlig uubegrüns det halte. Die genaue und gründliche Untersuchung, welcher Hr. D. Rothe (S. 739—784.) die Meier'schen Argumente

<sup>\*)</sup> In der Abhandlung "tieber die doppelte Recension des Iguatius" in den Theol. Stud. und Krit. 4836. heft a. S. 540 f.

unterworfen hat, ift auch fur mich fo überzeugend, daß mir bie ganze Frage baburch zur Entscheidung gebracht zu fenn scheint.

Bas nun die Rrage über die Nechtheit der Briefe felbft betrifft, fo ift auffallend, wie wenig man bieber auf die nothwendige Berfrage Rudficht genommen hat, wie es fich mit bem Kaftum verhalt, bas biefe Briefe gu ihrer Bors aussetzung haben. Ignatine foll fie auf bem Wege von Uns tiochien nach Rom geschrieben haben, ale er auf Befehl bes Raifere Erajan \*), von Soldaten begleitet, nach Rom geführt murbe, um dafelbft als Chrift ben wilden Thieren im Amphis theater vorgeworfen zu werden. Es ift flar, baf menn bies fes Raftum zweifelhaft und unglaublich erscheint, auch bie auf der Birflichfeit des Raftums bernhenden Briefe nicht acht fenn tonnen. Die Moglichkeit und Babricheinlichkeit bes Raftums fann nur nach bemjenigen beurtheilt werben. was uns aus ber Zeit Trajans über bas Berbaltnif ber rbmifchen Staatbregierung jum Chriftenthum befannt ift. Bieruber ift nun in ben befannten, gwifchen bem jungern Plinius und bem Raifer Erajan gewechselten Briefen bie vom Raifer unmittelbar gegebene Bestimmung auf une ges tommen, es laffe fich bieruber im Allgemeinen nichts als Norm aufstellen, conquirendi non sunt (Christiani), si deferentur et arguantur, puniendi sunt: Wenn nun auch somobl biefe Berfugung als auch bie noch hinzugefügten weitern Bestimmungen, ut, qui negaverit se Christianum esse, - veniam ex poenitentia impetret. Sine auctore vero propositi libelli, nullo crimine, locum habere debent, nam et pessimi exempli, nec nostri seculi est (Plinii Epist. L. X. 97.), schlies fen laffen, daß ber Raifer nicht die ftrengften Maagregeln

am mahricheinlichften fest man Crajans parthifchen Feldzus und feinen bamaligen Aufenthalt in Antiochien, mahrend beffen ber obige Befehl gegeben worden-fenn foll, nicht, wie gewöhnlich, in bas 3. 107, sondern 115. Bgl. France gur Geschichte Erazians und feiner Beitgenoffen 1857. G. 261.

ergreifen wollte, und feine eigentliche Berfolgung ber Chriften beabsichtigte, fo mar boch einmal die Unvereinbarteit bes Christenthums mit ber romifchen Politit ausgesprochen, und es hat alle Bahricheinlichkeit, bag unter Trajan oft genug notorifche Chriften, alfo namentlich auch Borfteber ber Ges meinden, mit dem Tode beftraft murden. Es lagt fich baber wohl annehmen , daß ben Bifcof Squatius von Untiochien Diefes Schicffal traf, um fo mehr, ba nach Begefippus bei Eusebius R.G. III, 32. unter berfelben Regierung auch ber Bildof Simeon von Jerufalem, ale Chrift angeflagt, eines martervollen Todes gestorben fenn foll. Siemit ift nun aber icon die Moglichkeit der Sache erschopft, und wir muffen annehmen, daß, fobald das Raktum mit Umftanben erzählt wird. die über die vom Raifer gegebene Berfigung binaus. geben und mit ihr in Widerfpruch tommen, es eben baburch auch an historischer Glaubwurdigkeit verliert. Dief icheint mir aber icon barin ber gall gu fepn, bag Ignatius auf einen ausbrudlichen, vom Raifer felbft gegebenen Befehl von dem fernen Untichien nach Rom abgeführt worden fen, um dafelbft den wilden Thieren vorgeworfen zu meiden. Dieß mare boch in der That ein gang einziges Beisviel Diefer Art. Daß Chriften ben milden Thieren vorgeworfen murden, mar in den Berfolgungen, die unter Mart-Murel über die Gemeins ben in Rleinafien und Gallien ergingen, allerdings etwas febr gewöhnliches (Euf. R.G. IV, 15. V, 1.), daß aber für diefen 3medEinzelne nach Rom geführt worden fepen, wird nirgends bemertt. Dieg war doch auch bei dem Bifchof Simeon von Berufalem nicht gefchehen. Warum foll alfo gerade bei bem Bifchof Ignatius von Antiochien etwas fo außerordentliches ftattgefunden haben? Und boch foll dieß auf Befehl eines Raifere geschehen fenn, der überhaupt erft den Aufang mit ernfts licheren Magfregeln machte, und unter ben bamaligen Berhaltniffen, fofern ber Staat mit Gefegen und Strafen einschreiten zu muffen glaubte, immer noch eine gewiffe Schomung und Maßigung bewies. Go scheint auch Reanber die Gade anzusehen. Richt nur hat Reander, unges

achtet er die Briefe bes Ignatius nur fur interpolirt erflart, auf das angebliche Saftum felbft, wie doch eigentlich batte geschehen follen, feine weitere Rudficht genommen, fondern auch über die von Trajan gegebene Entscheidung bas Urtheil gefällt : .. Go glaubte ber Raifer verfahren zu muffen, wenn einmal ein folches ungesetliches Berfahren bffentlich bervorgetreten mar, er munichte es aber fo viel moglich ju ignoris ren, um unbeschadet ber gesetlichen Ordnung ichonen gu tonnen. Da er bas Chriftenthum, wie Plinius, nur als eine Schwarmerei betrachtete, fo bachte er auch mahrscheinlich, daß wenn man mit ber Strenge Milde verbande, wenn man nicht zu großes Auffeben mache, das bffentliche Bervontreten nicht ungestraft laffe, aber auch nicht verfolge, ber fcmarmerifche Enthusiasmus am leichteften fich abtublen, und die Sache von felbit nach und nach aufhoren werde" \*). Diese Unficht bringt fich unftreitig auf, wenn man die Ents fcheidung bes Raifere nach ben Berhaltniffen, unter welchen fie gegeben wurde, naber erwagt; aber wie wenig murbe nun bamit bas an Janatius Gefchehene gufammenftimmen. ein Berfahren, bas, auch abgesehen von feiner Barte und Graufamfeit, in jebem Kalle gang geeignet gewesen mate, ben ichwarmerischen Enthufiasmus und ibren Drang zum Martyrerthum aufs bochfte zu entflammen. Man fann jeboch nicht einmal babei fteben bleiben, und bie Parallele mit bem Bischof Simeon reicht nicht aus, bas Auffallenberg,

<sup>\*)</sup> Gesch. der chr. Rel. u. Kirche I. S. 145. vergl. S. 1107.

<sup>\*\*)</sup> Frande a. a. D. S. 566. schließt bie Aufgablung ber von Baronius berichteten galle von Stristenversolgungen und hinstichtungen mit ber einsachen Bemerkung: Ein (Erajans) nicht von dem heidenhaß der Rirchenväter aufgebürdeten, wahsten, gegen Plinius ausgesprochenen Gesinnungen entsprechendes Zeugniß legt Suidas (ad voc. Traj. p. 985.) über ihn ab. Lisberianus habe nämlich, als Statthalter von Sprien, die Menge der Christen gar nicht mehr bestrafen können, und dieß dem Raiser gemeldet, worauf Erajan allen Statthaltern besohlen, von der Verfolgung abzusteben.

bas an Ignatius geschehen fenn foll, ju rechtfertigen. Cos mobl nach ben Briefen felbft, als auch nach bem Inhalt bes. Martyriums des Ignatius, bas gang in Uebereinstimmung mit den Briefen bas Fattifche der Sache naber angibt, mare Ranatius, nicht wie Simeon, wegen einer nur gegen ibn erbobenen Unflage, fondern in Rolge einer eigentlichen Chriftens verfolgung von bem ihm gewordenen Schidfal betroffen mors ben. Dieg ift unftreitig ber Ginn ber Borte, wenn Ignas tius im Briefe an die Smprnder an diefe fcbreibt (c. 11.): Guer Gebet ift zu ber Gemeinde im fprifchen Untiochlen ges fommen. Damit euer Bert auf Erben und im himmel volltommen fen, ichidt es fich, daß eure Gemeinde gur Chre Gottes jemand absende, eig za yevouevor ems Duglag ouyγαρηναι αυτοίς, ότι είρηνεύθσιν, και απέλαβον το ίδιον μέγεθος, καὶ απεκατεςάθη αὐτοῖς το ίδιον σωματείον. Εφάνη ὖν μος ἄξιον πράγμα, πέμψας τενα των υμετέρων μετ' έπεgolng, "va συνδοξάση την κατά θεον αύτοις γενομένην ευδίαν. unl ότι λιμένος ήδη ετύγχανον τη προσευχή ύμων· τέλειο. δντες τέλεια και φρονείτε, θέλυσι γαρ ύμιν ευ πράσσειν. Beog Eromog eig to nagaogeir."). Kann bieß von etwas ans berem verftanden werden, ale von dem Aufhoren ber iber bie Gemeinde in Untiochien ergangenen Berfolgung , mozu besonders auch die Furbitte der Gemeinde in Smprna mitgemirkt habe ? Noch beutlicher aber erhellt bieß aus ben Martyrien, beren Glaubwurdigkeit schlechthin in 3meifel au gieben, Diejeuigen, welche Die Briefe fur acht halten, nicht berechtigt febn tonnen, um fo weniger, da die Sauptpunfte burch die Briefe felbit beftatigt werden. Das gewohnliche Martytium \*\*) erzählt c. 3.: Trajan habe, ftolz auf feinen

<sup>9)</sup> Bgl. den Brief an Polytarp 0. 7., wo Polytarp für densalben Zweit, έπει ή έπκλησία ή έν 'Αντιοχεία της Συρίας είρηνεύει, ως εδηλώθη μοι, διά την προσευχήν ύμων, den Austrag erhält, einen θεύδρομος nach Antiochien zu senden. Ebenso sollen die Philadelphener 0. 10. χειροτονήσαι διάκονον είς το προσβεύσαι έκει θεύ προσβείαν.

<sup>\*\*)</sup> Bei Cotelier Opp. Patr. Apost. Vol. II. S. 163.

Sieg über die Scothen, und unfahig, feinem Glud eine Granze zu feten, in der Abficht, es noch weiter auszudehe nen und viele andere ber Berrichaft ber Romer gu unterwers fen, es fur das befte und nuglichfte gehalten, gegen die Chris ften, ober gegen bie mabre Religion, Rrieg ju beginnen. Go babe er geglaubt, bem Staat ju nugen, feinen Gottern ju bienen, und fich ihres Beiftandes gegen feine Reinde ju pers fichern. Er veranftaltete baber eine ichmere und graufame Berfolgung gegen den frommen Glauben, und ließ in bas gange Reich Befehle ausgeben, welchen gufolge entweder alle feine Gottlofigkeit theilen, ober wenn fie Chriften bleiben, verfchies bent Strafen und einem graufamen Tobe preisgegeben merben follen. Trajan bielt fich gerade in Untiochien auf, um fich ju einem Reldzug gegen die Perfer ju ruften. Dafelbft murbe ihm nun angezeigt, bag Ignatius, ber Theophoros, fich jum Chriftenthum betenne und die Menfchen berede, Chriftus gleich ben Gottern ju ehren, ber boch von Pilatus laut beffen Aften gum Rreugestobe verurtheilt worben fen, auch bag er Ches lofigfeit (nagderin) und Berachtung von Reichthum, Bobls leben und allen Lebensfreuden gum Gefet mache, und, mas bas Schlimmfte fen, bie Gotter nicht für Gotter halte, und bem Raifer feine Chre erweisen wolle. Als Trajan dief borte. ließ er ben Beiligen vor fich rufen, und fragte ibn in Gegens mart des versammelten Senats, bift du der, ber Theophoros beift, unfere Befehle verbohnt, gang Antiochien verwirrt, alle gum Glauben an Chriftus perführt und die Gotter nicht einmal biefes Ramens fur wurdig ertlart? - Die Unterrebung mit Ignatius erregte bei Trajan und bem Genat bie Beforgs nif, wenn fie tanger fortbauere, werbe fie bas gange Beibenthum in Spott und Schande bringen, und bem Chriftenthum aum größten Bortheil bienen. Er ließ daber ben Ignatius feffeln und in fefte Bermahrung bringen, und befchloff, nachs bem er bie gange nacht über bie zwedmäßigste Strafe mit fich zu Rathe gegangen mar , ihn ben wilden Thieren porque werfen. Der Genat billigte bieß, fand aber fur gut, baf es nicht in Untiodien geschehe, weil ein folder Martprertod ibn

feinen Mitburgern nur um fo ehrwurdiger machen werbe. Deff= megen folle man ibn zur Rollziehung diefer Strafe nach Rom führen, fo werde die Lange der Reise eine um fo schwerere Strafe fenn, und in Rom werde er, ba man ibn nicht tenne, wie ein gewöhnlicher Berbrecher fterben. Mag man auch von Diefer weitern Ausführung, wie fie Simeon Metaphraftes gibt, halten, was man will, auch bas von Cotelier \*) aus einer alten Sandidrift ale acht gegebene Martnrium enthalt in der Sauptfache baffelbe, und namentlich die Sauptangabe, Ignatius fen in Kolge einer vom Raifer befohlenen allgemeis nen Chriftenverfolgung als Martyrer gestorben: Toaiave evνάτφ έτει έπαρθέντος έπὶ τῆ νίκη τῆ κατά Σκυθών καί 💋 🚓 κών και έτερων, πολλών έθνών, και νομίσαντος έτε λείπειν αὐτῷ προς πάσαν υποταγήν το των Χρισιανών θεοσεβές σύς ημα, και εί μη την των δαιμόνων είλοντο λατρείαν μετά πάνεων ύπειαιεναι των έθνων, διωγμόν υπομένειν άπειλήσαντος, ο φόβος πάντας τές εὐσεβώς ζώντας η θύειν ή τελευτάν κατηνάγκαζεν. Τότε τοίνυν φοβηθείς ύπερ της "Αντιοχέων Εππλησίας ο γενναΐος το Χριζο ζρατιώτης, έποσίως Hyero noog Toulavor u. f. w. Wie ftimme aber dieß mit bet in dem Briefe, an Plinius gegebenen authentischen Erflarung bes Raifers zusammen, und wie laft fich benten, daß in dem turs gen Zeitraum von 12-15 Jahren eine folche Menderung in den Grundfagen und dem Berfahren des Raifers eingetreten fen? Schon bier feben wir alfo ben Martnrertod bes Ignatius von Anfang an (indem ja bie Martyrien nur weiter ausführen, mas ichon die Briefe felbft enthalten) mit einem Faftum in Berbindung gefegt, welchem alle Glaubwurdigfeit abgeht. Run nehme man noch hingu, auf welche widerfinnige Weise nicht blos in den Martyrien, sondern in den Briefen felbft ber gange Bergang ber Sache bargeftellt wird. tius wird megen feines offenen Befenntniffes des chriftlichen Glaubens von Sprien gefeffelt, und von Soldaten begleitet und aufe ftreugste bewacht, nach Rom geführt, und gleichwohl

<sup>\*)</sup> A. a. D. S. 157.

hat er auf dem Wege vollkammene Freiheit, Gesandtschaften von den asiatischen Gemeinden und Gluckwünschungen zu seis wem Martyrerthum, in Smyrna und Troas \*), zu empfangen, und Briefe an sie zu schreiben, sogar Ehrenbegleitungen ans zunehmen \*\*). Ohne Besorgniß und Gefahr kommen die Borsteher der Gemeinden zu Ignatius, und der ganze forts gehende lebhafte Berkehr zwischen ihm und ihnen, das Insteresse, das sie für ihn und seine Sache an den Tag legen, alles dieß hat, ungeachtet des kaiserlichen Befehles, nicht die

<sup>\*)</sup> Bon Troas aus ift außer bem Brief an bie Whiladelphenfer ber Brief an bie Smyrnaer und ber an Polytary gefdrieben, weil es boch naturlich gar ju unpaffend gewefen mare, bieg in Smyrna felbst au thun (Ep. ad Smyrn. c. 12. ad Polyc. c. 8.) und an beibe, bie Gemeinde in Smyrna und an Volvfary, ungeachtet Ignatius mahrend feines Aufenthalts in Smorna alle Gelegenbeit batte, ihnen bas Rotbige ju fagen, boch auch geschrieben werben mußte. Daffelbe gilt aber im Grunde von biefen Bries' fen überhaupt. Der Brieffteller macht, mas er doch den Abgeordneten der Bemeinden, die ibn begrußten, felbft gefagt baben mußte, unmittelbar nachber jum Inhalt feiner Briefe, wie wenn es ihm folechthin nur um biefe Briefe gu thun ges wefen mare. In bem Bufammenhang folder Momente ift auch bas fechete Rapitel bes Briefe an Polyfarp, in welchem Igna. tius auf einmal die Gemeinde in Smorna felbft dirett anredet. fein fo unbedeutender Grund gegen die Aechtheit, fofern ein folder lapsus bei einem Brieffteller, bei welchem ble gange Briefform eine bloße Riction ift, eber voranszuseben ift, als bei einem · folden, welcher fid nicht erft in eine folche Riction, bineinben= ten muß. Bas den Brief an Polpfarp betrifft, fo ift auch noch bieß zu bemerten, daß Polytarp, wenn er im 3. 167 in feinem 86ften Jahre (Euf. R.G. IV, 15.) als Martorer ftarb, und 3anatins im 3. 116 an ibn fcon bamale ale Bifchof von Smprna fchrieb, über ein halbes Jahrhundert, jum wenigften von Benem 35ften Lebensjahr an, Bifchof von Smyrna gemefen fonn müßte.

<sup>\*\*)</sup> Ep. ad Philad. ο. 11. 'Ασπάζεται ύμας ή άγυπη των άδελφων ἐν Τρωάδι, όθεν και γράφω ύμιν διά Βάζια πεμφθέντας άμα ἐμοι ἀπό Ἐφεσίων και Σμυρναίων, εἰς λόγον τιμής.

geringste weitere Rolge. Und boch follen bie gebn Golbas ten, an welche Janatins gefeffelt mar, wie grimmige Leos parben gemefen fenn, welche burch Boblthun nur noch wilber wurden, und ichou die gange Reife von Gyrien nach Rom au einem fortgebenden Thiertampfe au Baffer und Land, bei Tag und bei Nacht machten \*). Wie laft fich bieß benten! Bie ungereimt und widerfinnig ift ferner der gange Inhalt bes Briefe an die Romer, ber nichts wefentlicheres enthalt, als bie angelegentliche Bitte, Die romischen Chriften mochten boch ja nichts zu feiner Befreiung und zur Abwendung feis nes Todes thun, bamit ibm bie Chre bes Dartprerthums nicht entzogen merbe, wie wenn unter ben Umftanben, in welchen fich Ignatius befand, vernunftiger Beife auch nur an bie entfernte Möglichkeit bievon hatte gedacht werden Bonnen! Rur Diesen 3med foll alfo ein eigenes Gendfcreiben an die romifche Gemeinde icon von Smprna aus erlaffen worden fenn, das im besten Ralle doch nur furze Beit por ber Ankunft bes Ignatius felbft in Rom ankommen konnte.

Je zweiselhafter schon baburch die historische Realität bes Faktums wird, desto zweiselhafter wird auch die Nechtsbeit der Briefe, da die Berankastung, aus welcher Ignatius diese Briefe geschrieben haben soll, mit dem Inhalt der Briefe selbst so eng zusammenbangt, daß sie davon nicht getrennt werden konnen, und mit der Wirklichkeit des Faktums nothswendig auch die Nechtheit der Briefe fallt. Die bistarische Realität eines Faktums wird aber um so zweiselhafter und verdächtiger, wenn nicht blos bedeutende Grande gegen sie

<sup>(9)</sup> Ep. ad Rom. c. 5.: 'Δπο Δυρίας μέχρι 'Pώμης δηφιομοχού δια γης και δαλάσσης, νυπτός και ήμέρας, δεδεμένος δέκα λεοπάρδοις, δεξετι ερατιωτικόντάγμα, είκαι εύεργετώμενοι χείρες γένονται. Det belefene Sam. Bochart hat die von Catelier nicht widers legte Bemertung gemacht, daß das Bort λέοπαρδος erft bet Schriftstellern wie Spartianus. Lampridius, Capitolinus, Wepiscus u. s. w. sich sinde, und zwar nur dei lateinischen Schriftskellern.

forechen. fonbern anch es fich febr leicht erklaren laft, wie ein angebliches Raftum Diefer Art erdichtet werden fonnte. Ein folder Rall wird am mahrscheinlichften dann angenom: men. wenn in einer biftorifden Erzählung eine bestimmte Ibee fo überwiegend bervortritt, bag die Ergablung nur um ber Idee willen vorhanden zu fenn, nur zur Ginkleidung und Rorm zu bienen icheint. Bo findet aber ein Rall biefer Urt mit gebflerer Bahricheinlichkeit ftatt, als gerade bier ? Dag es den Sanatianifden Briefen um die Ausführung einer bestimmten Roce, ber Roce bes Episcopate, ju thun ift, ift fo febr anerkannt, bag bieß von jeber als die Bauptaufgabe Diefer Briefe angesehen worden ift. War es aber bem Berfaffer unferer Briefe um diefe Idee gu thun, wie nabe lag es, zumal wenn vielleicht bamals ichon Schriften, wie bie pseudoclementinischen, existirten, fie in eine historische Rorm einzukleiden, und gum Trager berfelben einen Mann gu mas den, in beffen Perfon die gange Burde und herrlichfeit ber Idee gur Unichanung tam. alfo einen Bifchof ber alteften und beiligsten Borgeit, ber in keiner bebeutungsvolleren Gie tuation erscheinen fonnte, als auf dem Bege gum Martyrens tod, in der Erduldung eines Schickfale, bas ibn auch in biefer hinficht ale bas barftellt, mas ber Bifchof nach ber Idee diefer Briefe feyn foll, ale den Stellvertreter und Nachfolger Chrifti \*)? Gein Martyrertod foll daber ein Gubne opfer fur die chriftlichen Gemeinden feyn \*\*). Bie febr Die

Dieß mird gleich im Eingang bech Briefs an die Epheker gesagt
 1.: Ich hosse τη προστυχη υμών επιτυχείν εν Ρόμη θηριομαχήσαι, ίνα δια τε μαρτυρίν επιτυχείν δυνηθώ μαθητής είναι τε υπέρ ήμων έαυτον ανεσερμότος θεώ προσφοραν και θυσίαν.
 Bgl. Ep. ad Rom. c. 6.: Μή θελήσητε με αποθανείν (námlich dadurch, daß ihr meinen Marthtertod hindert), τον τε θεύ θελοντα είναι κόσμω μή χαρήσησθε, άφετε με καθαρόν φώς λαβείν, έκει παραγενώμενος άνθρωπος θεύ έσομαι, έπιτρέψατε μοι μιμητήν είναι πάθες τε θεύ με, εί τις αυτόν εν έαυτῷ έχει, νοησάτω ο θελω, και συμπαθείτω μοι, είδως τὰ συνέχοντά με.
 Εp. ad Eph. c. 1.: 'Ακόσωντες δεδεμένον ἀπό Συρίας ύπέρ το

Stee bes Episcopats, als bie Seele ber gangen Darftellung. bem Berfaffer ber Briefe iberall vorfcwebt, ift auch baraus ju erfeben, bag Ignatius, fo oft er mit andern Bifchbfen ausammentrifft, immer queift baran erinnert, fo bag bie handelnden Personen nur um der Ideen willen, die in ihnen ber Unichauung vergegenwartigt werden, anfantreten icheinen. Wenn ich, fagt Ignatius (Ep. ad Eph. 5.), in fo turger Beit eine Berbindung mit eurem Bifchof defchloffen babe, die nicht meniche lich, sondern geistig ift, um wie viel mehr muß ich euch gludlich preifen, die ihr fo mit ihm verbunden fend, wie die Rirche mit Jefus Chriftus und Jefus Chriftus mit dem Bater, Das mit alles in barmonischer Ginheit ift. - Jeben, welchen ber Berr bes Saufes zur Bermaltung bes eigenen Saufes fendet, muffet ihr fo anseben, wie wenn es ber Sendende felbft mare. Darum muß man ben Bifchof wie ben Beren . felbst achten. Go lobt nun auch Onesimus (euer Bifchof) über bie Maagen eure gute Didnung (rife es Beg edragiar), daß ibr alle nach ber Mabrheit lebt und feine Barefe unter euch wohnt. Bal. Ep. ad Magn. c. 2., wo Janatius ben Magneffern ruhmt, daß er gewurdigt worden fen, fie burch ihren gottesmurbigen Bischof Damas gu feben, und bie murdigen Presbyteren Baffus und Apollonius und feinen Mitfnecht, den Diaconus Sotion, beffen er fich freue, weil er dem Bifchof unterthan fen wie ber Gnade Gottes, und bem Presbyterium wie dem Gefete Jefu Chrifti. Gbenfo beift es im Gin= gang bes Briefs an die Trallianer, der Bifchof Polybins habe bem Ignatius zu feinen Banben in Jefu Chrifto fo gludgemunicht, bag er ihre gange Gemeinde in ihm angeichaut babe. Giebt man in Diefen und andern abnlichen Stellen biefer Briefe beutlich genug, wie es bem Berfaffer eigentlich nur barum ju thun ift, immer wieder eine neue Belegenheit zu erhalten, um auf feine Sauptidee gurudfommen zu tonnen, fo daß man die Ginflechtung folcher Buge

κοινε ονόματος και ελπίδος, c. 8.: περίψημα ύμουν και άγνίζομαι ύμουν Έφεσίων εκκλησίας της διαβοήτε τους αίνουν.

faum fur etwas anderes balten fann, als fur eine bloße Einkleidung, fo liegt boch gewiß die Aufforderung fehr nabe, vom Ginzelnen jum Gangen aufzusteigen, und die gange Rolle , welche hier Ignatius fpielt, aus bemfelben Befichts: puntt aufzufaffen. Derfelbe Gedante bringt fich besonders auch in bem gangen Brief an die Romer auf. Batte Ignatius wirklich in ber icon angegebenen Ubficht biefen Brief an die Romer geschrieben, so lagt fich gewiß tein vernunftie ger Grund eines folchen Schreibens benten. Betrachtet man aber bas Geschichtliche biefer Briefe als eine zur Gintleibung ber Ibeen, die bargeftellt werben follten, frei gewählte Korm, welche icone Gelegenheit bot nun ein foldes Schreiben bar, ben Enthusiasmus fur bas Martnrertbum in ben iconften Rarben fpielen zu laffen, und fich über ben im Dartprerthum gefesten und aufgehobenen Gegenfat bes Lebens und Sterbens in den finnreichsten Seutenzen auszusprechen !..

Ein weiteres Moment, bas bier in Betracht fommt, ift, baf bie gange Beribnlichkeit bes Ignatius, wie fie in Diefen Briefen erscheint, weit mehr mit ber Boraussegung einer absichtlichen Erdichtung als einer wirklichen Geschichte aus fammenstimmt. Gine Ueberspannung, wie fie fich bier in bem gangen Wefen bes Manatius ausspricht, tann nicht fur nas turlich, eine Gelbstbewunderung und Gelbstverherrlichung, wie fie bier in einem fo eigenen Gemisch mit Demuth etfceint, eines apostolischen Mannes taum fur murbig gehalten werben. Welcher ichwarmerifche, unnaturliche Drang jum - Martyrerthum, und noch überdieß in einer Beit, in wellder boch der christliche Martyrer-Enthufiasmus faum erft angefacht fenn tonnte! Welches Bufchautragen ber Seffeln, mit welchen er von Sprien nach Rom, aus dem Drient in ben Occident, geführt murbe! Um meiften fpricht fich dieß im Brief an die Romer aus, wenn Ignatins 3. B. c. 2. ben Romern and Berg legt: "Grofferes tonnet ibr mir nicht gu Theil werden laffen, ale baß ich Gott geopfert merbe, fo lange ber Altar noch bereit ift, damit ihr in Liebe einen Chor bildet und den Bater in Jeju Chrifto in einem Lobgesang preifet,

baß er ben Bifchof Spriens gewurbigt bat, ans bem Drient in ben Decident zu mandern, καλον το δύναι από κόσμα προς Beor, tra eis auror avarella. - Ich bitte euch, zeiget tein unzeitiges Wohlwollen gegen mich. Laffet mich zu einem Rraß ber wilden Thiere werden, wodurch man gu Gott gelangen fann. 3ch bin eine Speise Gottes, ich werbe burch bie Babne ber wilden Thiere germalmt, damit ich als reines Brod Chrifti erfunden werde. Schmeichelt lieber ben wilben Thies ren, damit fie mein Grab werben, und nichts vom:meinem . Leibe gurudlaffen, damit ich, wenn ich entschlafen bin, nies mand gur Laft werde. Dann werde ich ein mahrer Junger Chrifti fenn, wenn die Belt nicht einmal meinen Leib fiebt. Bittet Chriftum fur mich, bag ich durch diefe Bertzeuge ein Opfer Gottes werde. Richt wie Petrus und Paulus befehle ich euch , jene find Apostel, ich bin ein Berurtheilter , jene find frei, ich bin noch ein Rnecht, wenn ich aber leide, werde ich ein Freigelaffener Chrifti und in ihm frei auferfteben. Best lerne ich gebunden nichts weltliches und eitles verlangen." Bgl. ad Eph. c. 1. ad Magn. c. 1. u. f. w. Den Commentar ju folden Stellen gibt , mas in dem angeblich achten Martyrium c. 1. bemerft ift, icon die alten Sturme ber vielfachen Berfolgungen unter Domitian habe Ignatius nur ungern an fich vorübergeben gefeben. Es habe ihn zwar gefreut, wegen ber Rube ber Rirche, bag die Berfolgung auf furge Beit nachgelaffen habe, fur ihn felbft aber fen es fcmerglich ges wefen, bag er ber mahren Liebe zu Chriftus und ber mahren Burbe eines Jungere noch nicht habe theilhaftig werben tons nen, bei dem Gedanken, daß ihn das Bekenntniß burch bas Martyrerthum dem herru naber bringe. Go fen einige Jahre nachher, indeff er wie ein gottliches Licht ben Berftand eines jeden erleuchtete, fein Bunfch in Erfullung gegangen. auch allerdings juzugeben, baß Schwarmer biefer Urt feine feltene Ericbeinung find, fo tragt boch bie Schilberung einer Gemutheftimmung, wie die guvor gegebene, ju febr die Farbe bes Gesuchten und Erfunftelten an fich, als bag man nicht geneigt fenn follte, in ihr eber Dichtung als Wahrheit gu

feben. Giner bon bem Ernite bes Martprerthums; wie er in ber Natur ber Sache felbit liegt, mahrhaft ergriffenen Seele follten fich doch andere Gedanten auforingen, ale finnreich Spielende, nach pitanten Bergleichungen baschende. . Ueberhaupt aber follte man boch eine chriftlich besonnenere, von bem Drange jum Martyrerthum, bem Prunten mit demfelben und ber Meinung, bag es an fich icon bas verdienstlichfte und beiligfte Gottesmert fen, freiere Unficht mit Recht in efner Beit erwarten, in welcher ber mabren Geschichte aufolge, Die von Chriftenverfolgungen vor Trajan nur febr menie meiß. ber Enthusiasmus fur bas Martprerthum noch nicht wie fpater eine fo große Gewalt auf bie Gemuther ausuben tounte. Wie wir icon bierin faum einen Schriftsteller vor uns feben; ber ber apostolischen Beit fo nabe ftund, so begegnen uns auch fonft Buge, bie une bas Bilb jener Beit eber ferner ale naber ruden. Br. D. Rothe gwar hat un bem icon früher von mir ausgesprochenen Urtheil, daß diese Briefe einen anmagenden, unter der Daste der Demuth acht biers ardifch fich aussprechenden Sochmuth, auf eine jebes cheifte liche Gefühl von fich gurudftoffende Beife, gur Schau tragen, großen Unftoß genommen (G. 719.). Auf mich aber haben biefe Briefe auch bei ber wiederholten Beschäftigung mit ihnen feinen gunftigern Ginbrud gemacht, ob ich gleich gern geftebe, bag bierin manches fubjectiv ift, und auch mit jenem Urs theil nicht gerade behaupten wollte, ber Berfaffer habe mit Bewußtseyn und Absicht seinen auf fo eigene Beise mit Des muth gemifchten bierardifden Sochmuth an ben Tag gelegt. Welche Anmagung liegt icon in bem Ramen o Beomopos, welcher dem Ignatius nicht von Andern gegeben, fondern von ihm felbst im Munde geführt und fogar allen feinen Briefen vorangestellt wird? Denn wenn er auch ben Chriften überhaupt guruft (ad Eph. c. g.): "Ege de nat ou'voθοι πάντες, θεοφόροι και ναοφόροι, χρισοφόροι, άγιοφόροι. πατά πάντα κεκοσμημένοι έντολαίς Ίησε Χριςε, fo fann er boch aus feinem andern Grunde fich vorzugeweise ben Geo•

popog, ben Chriftustrager \*) nennen, als beffmegen, weil er fich biemit einen eigenthumlichen Boraug beilegen, fich als einen mit Gott und Chriftus gang besonders eng verbundes Ift aber Diefe Gelbitbezeichnung mit nen bezeichnen will. einem folden Praditat jumgl in den Ueberschriften der Briefe nicht an fich ichon ju eigen, ale bag man nicht auch hierin einen Bemeis dafur feben follte, der Berfaffer der Briefe fen nicht Manatius felbft, fondern ein Underer, ber als Pfeudos Ignatius feine Person mit ber bes Ignatius nicht so zu iben= tificiren vermochte, daß ihm das Unpaffende einer folchen Gelbftpradicirung aufgefallen mare? Die bobe Meinung, bie Nangtius von fich und ber hoben Stufe feiner chriftlichen Bolltommenbeit bat, fpricht fich gerade in der affectirten Beife aus, mit welcher er, ber fich auf die bobe Ehre, welcher ihn Gott burch bas Martyrerthum gewurdigt habe, burch bas er unmittelbar ju Gott ju gelangen gewiß ift (Des enerveer ad Magn. c. 14.), fo viel ju gut thut, fich anbern gegenüber berabfest, menn er fich g. B. wiederholt den Legten, b. b. ben Geringsten ber fprifchen Chriften neunt (ad Eph. c. 21.), ber obgleich dedeuerog Geongenezatois dequois nicht murdig fen , exeider einat (ad Smyrn. c. 11. öder en agiog eint na-Leiovai), ber fich ichamen muffe, if autau leveodat ede γαρ άξιος είμι, ων έσχατος αυτών και έκτρωμα αλλ ηλέηuni res elvas, eav des enervyw (ad Rom. c. o. val. ad Trall. c. 13.) \*\*). Und doch ift er fich bewußt, wie es in der fcbe

<sup>\*)</sup> So wird das Wort in dem alten Martyrium bei Cotelier S. 158. ertlart, wo Ignatius auf die Frage Trajans: Tie corty Geogeoe, die Antwort gibt: O Xocov Exwe et segvoce.

<sup>\*\*)</sup> Man vgl. ferner ad Magn. c. 11.: ως μικρότερος ύμων θέλω προφυλάσσεσθαι ύμας, μή έμπεσεϊν είς τα άγκιστρα της κενοδοξίας π. f. w. c. 12. όναίμην ύμων κατά πάντα, έάν πες άξεσε ω εί γαρ και δέδεμαι, προς ένα των λελυμένων ύμων έκ είμλ, οίδα στι ε φυσιεσθε, 'Ιησέν γαρ Χριζύν έχετε εν έαυτοις (und boch ist er bei allem diesem der Θεοφόρος!). Man vgl. auch, wie er sich in der oben angesührten Stelle ad Eph. c. 5. einen συνδέλος des Diaconus neunt.

nen Stelle ad Rom. c. 7. nach ben Borten: ζων γοάφω ύμιν, έρων τθ αποθανείν· ό έμος έρως ές αύρωται, weiter heift: έκ έστιν έν έμοι πύρ φιλούλον, ύδωρ δέ ζών, και λαλέν έν έμοι, έσωθέν μοι λέγον · δεύρο πρός τον πατέρα, έχ ήδομαι τροφή φθοράς, έδε ήδοναίς τε βία τέτα άρτον θεε θέλοι, άρτον εράνιον, άρτον ζωής, ος έστι σάρξ Ίησε Χριςε, τε υίθ, τθ θεθ, τθ γενομένε εν ύς έρω εκ σπέρματος Δαβίδ. , και πόμα θεξ θέλω τό αίμα αὐτξ, ὅ ἐστιν άγάπη ἄφθαρτος. nal aerraog Cwn. Ich fage nicht, baß folches von fich ause aufagen, bem chriftlichen Gelbftbewußtsenn widerftreite, fonbern behaupte nur, daß, je mahrer bas hier fich aussprechende Gefühl ift, um fo mehr bamit bie Affectation contraftirt, gerade ein gogarog, ein gerowna fenn zu wollen, oder ein xaraxoiros, wie er fich wiederholt (ad Trall. c. 3. ad Rom. c. 3.) im Gegensat gegen die Avostel nennt. Ebenso affecs tirt find Gelbstermahnungen gur Dem .. h, wie ad Trall. c. 4 .: πολλά φρονω έν θεω, αλλ' έμαυτον μετρω, ϊνα μη έν καυγήσει απόλωμαι · νῦν γαρ με δεῖ πλέον φοβεῖσθαι, καὶ μή προσέχειν τοις φυσιεσίν με· οί γαρ λέγοντας μοι (vielleicht ne ber Sinn ift in jedem Kall: bie, welche von mir reden, geißeln mich, weil namlich bas Reden von ihm, wie biefer coraros vorausfest, doch nicht ohne fein größtes Lob gefches ben fann) μαςιγέσιν με · άγαπω μέν γάο · το παθείν, άλλ' εκ οίδα εί άξιος είμι. ο γαρ ζηλος πολλοίς μέν ε φαίνεται, έμε δε πλέον πολεμεί. γρήζω εν πραίτητος, εν ή καταλύεται. o apyor re aiwvos rere (bieß tann nur heißen : er wiffe nicht, ob er ber Ehre bes Martnrerthums murdig fen, benn je mehr ihn ber Gifer fur bas Martprerthum in noch bobes rem Grade aufrege, ale andere an ihm mahrehmen, befto mehr muffe er fich vorfeben, bag er biefer Chronicht verlus flig werde, begmegen habe er Belaffenheit, Demuth, nothig, damit ihn der Teufel nicht durch Uebereilung und hochmuth verführe). Chendahin gehort die unmittelbar barauf folgende Berficherung, ob er gleich Martnrer fen, durfe man befimegen boch nicht von ihm glauben, baf er alles mogliche wiffe, τα έπυράνια, και τας τοποθεσίας τας άγγελικάς, και τας

συςάσεις τας αρχοντικάς, όρατά τε καί άόρατα, παρά τύτο ήδη και μαθητής είμι · πολλά γάρ ήμεν λείπει, ενα θεθ μή λειπώμεθα, eine Stelle, in welcher gleichfalls Demuth und Selbsterhebung aufs ichonfte Sand in Sand geben. Gang richtig bemerkt Cotelier zu der Stelle: Non potuit majori cum demissione loqui martyr de cognitione coelestium, sibi divinitus concessa, benn bag er eine folche Renntniff ber έπυράνια habe , foll ja eben durch die τοποθ. άγγ. und συς. dor. ju verfteben gegeben werden. Rehmen wir nun noch bingu, welches Selbstgefahl und welche bobe Meinung von fich Ignatius haben mußte, wenn er alle jene Prabitate, vermbge welcher er ben Bischof gleich Gott und Chriftus geehrt miffen will, wie fich von felbft verftebt, auch fich felbft beilegte, und wie er, indem er die Bischofe der Gemeinden um fich versammelt, und ihnen und ben Gemeinden alle moge lichen Boridriften ertiailt, fich im Grunde ale Dberbifchof gegen fie venimmt, als der unmittelbare Stellvertreter Chrifti, des inloxoπoς πάντων (ad Magn. c. 3.), fo feben wir in der That fcon hier gang die Clemente por uns, Die das Befen des blerardifden Charattere ausmachen, auf ber einen Seite ben Stellvertreter Gottes und Chriffi, auf ber andern ben servus servorum, ein Bild, das uns gewiß mehr abftoft, als anzieht, wenn wir benten muffen, es habe fich ichon in ber apostolischen Beit, in einem Bertrauten ber Apostel, auf folche Beife realifirt, und und überhaupt geneigt machen muß, es fur ein bloges Phantafiebild zu halten. Statt baß mir annehmen, biefes achte Bilb eines bierarchifchen Chas rafters habe wirflich ichon in Ignatine gang ebenfo, wie es uns hier gefdelbert wird', existirt, ift die Auficht meit nas turlicher, ein Spaterer habe fich ben Ignatius jum Gegenstand feiner Darftellung genommen, fich in ibn von einer beftimms ten Idee aus hineingebacht, und in bem Bestreben, Die Gis genschaften auf ihn überzutragen, die nach feiner Unficht bas Ideal eines Bifchofs haben zu muffen fcbien, Buge, bie fich in ber Dichtung naturlicher gusammenfinden, als in der bis ftorifden Wirklichkeit, und auch im Leben menigftens nie vhne eine Siction fattfinden tonnen, eine folche Erscheinung bervorgebracht.

Wenn Gr. D. Rothe aus ber gangen in unfern Briefen geschilberten, fo entschieden eigenthumlichen Derfonlichfeit nur den ungewohnlich frarten Gindruck individueller Bahre beit empfangt, und gerabe ben Schatten, ber febr mertlich bem an fich hellen Lichte, in welchem bas anziehende und ehrfurchtgebietende Bild bes Ignatius beleuchtet daftebe, beis gemischt fen, ale einen Beweis bafür ansieht, bag ein folches Temperament anzubringen ein Falfarius fcwerlich verftanden baben murbe; fo tann icon dief fein febr gunftiges Borurtheil fur bie Cache, die Gr. D. Rothe vertheidigt, erwecken, daß er benen, die anderer Meinung find, bas abgenuzte Schrectbild eines Salfarine entgegenhalten zu muffen glaubt, wie wenn nicht gerade ein Kalfarius, je beffer er feine Rolle verfteht, auch um fo beffer taufchen tonnte, ober wie wenn biejenigen, die nicht den mahren Janatius fur ben Berfaffer diefer Briefe halten, in ibm nur einen Ralfarius, "einen mußigen literarifchen Salfchmunger" (S. 721.) feben muften. Dag die Krommigfeit des Briefftellers etwas Bef. tiges, Leidenschaftliches, Excentrisches babe, gibt Gr. D. Rothe felbst ju. Das Reuer feiner Liebe ju dem Eribfer fen nicht frei von einer ichwarmenischen Glut, es fen ein leibenschaftliches Brennen, nicht ber beilige Geift allein habe feine Flammen angeschurt, auch bas durch bie Phantafie erhigte Gelbstgefühl habe babei mitgeholfen. Die Berachtung alles Groifchen, ju ber es ben Schreiber fortreife, fem nicht Die reinchriftliche Beltverlaugnung, in ihrer rubig flaren Besonnenheit, und vor allem in dem fturmischen unaufbaltsamen Drang nach dem Martyrerthum fen die danibare Liebe zu dem Erlbfer ftart verfezt mit leidenschaftlicher Schwars merei. "Aber fann unb", entgegnet Gr. D. Rothe, "diefer Schatten an ber Erscheinung bes Ignatius mohl Bunber nehmen? Wer mochte boch in ibm einen vollkommenen Seis ligen erwarten ?" Gewiß nicht! Aber brudt benn bie Schwars merei in fich ichon einer folden Erscheinung bas Siegel in-

bividueller innerer Bahrheit auf? Dder ift benn, wie Br. D. Rothe behauptet (S. 720.), der erften Liebe überhaupt, alfo auch ber erften Liebe gu Chrifto, Die Schwarmerei gerade fo naturlich? Dann mußten wir uns ja auch die Avostel als Schwarmer benten. Waren aber fie feine Schmarmer, fo ift boch gewiß gerade bieß bas Auffallende und Unglaubs liche, daß fich unmittelbar an fie ein fo leidenschaftlicher, excentrischer Schwarmer, wofur ja Br. D. Rothe felbft ben Sanatius ertlart, angeschloffen, ja aus ihrer Schule felbit bervorgegangen fenn foll. Gr. D. Rothe fcbeint felbft ges fühlt zu haben, wie wenig mit folchen Argumenten auszus richten ift. Defiwegen ichlagt er fich nun auf die entgegens gefeste Seite, und fieht, wie zuvor die Schwarmerei, fo nun bas Bewußtsenn der Schwarmerei, alfo eigentlich bas Gegens theil ber Schwarmerei, als ben hauptbeweis fur die innere Wahrheit ber Erscheinung bes Ignatius an. Es burfe, erinnert er (G. 721.), vor allem nicht überfeben werden, baß ja ber Berfaffer felbft ein Bewußtfenn habe um die Leidens schaftlichkeit seiner Stimmung und die hierin fur ihn liegende Gefahr. Diefes Bewußtseyn hatte bem Ignatius ficher fein Kals farius gegeben, ein folder hatte in jener fugen Schmarmerei nicht einen fittlichen Fleden gefeben, fondern die eigentliche Glos rie feines helben. Und boch fen in Bahrheit gerade jener Bug ber leuchtenbfte in der fittlichen Phyfiognomie bes Ignatius. Benn aber jenes Bewußtsenn nur bagu bient, eine nabe lies gende Gefahr abzumenden, warum foll benn nicht auch ein Ralfarius ben guten Gedanken gehabt baben, feinem Belben ein folches Bewußtfenn juguschreiben, ober mas daffelbe ift, ibn neben ber Glorie bes Martyrerthums auch noch burch bie Tugend ber Demuth und Gelbsterniedrigung ju verherrs lichen? Endlich bemerkt Gr. D. Rothe noch (G. 722.): Wenn nun fo jene exaltirte Stimmung des Briefftellers in hohem Grabe bas Geprage innerer Bahrheit an fich trage, fo erklare fie fich boch auch mahrlich einfach genug aus ben außerordentlichen Umftanden, unter denen er, falle er wirts lich Ignatius fen Cwarum benn nicht, wenn alles fo febr bas

Geprage innerer Bahrheit au fich tragt!), biefe Seubichreis ben abgefaft habe. In feiner Lage fen eine Aufregung feis nes Gemuthe in feiner innerften Tiefe bie einzig naturliche Stimmung gewesen. Immer aber fviegle fich auch in biefem braufenden Wogenschlagen ber Seelenstimmung ein festes Bild einer fcharf gezeichneten Individualitat ab, beren eins gelne Buge gu barmonisch in fich geschloffener Ginbeit gusams mengeben. Gelbft der fprachliche Ausbrud und Gipt finbe in den außern Umftanden und der aufgeregten Gemutbebersfaffung des Schreibenden eine fo nabe liegende Erflarung, er habe ein bochft originelles Unsehen, welches fein anderes Erzeugniß der patriftischen Literatur mit ihm theile. So erklart man allerdings gang confequent bas Außerordentliche aus dem Außerordentlichen, nur fommt es dann um fo mehr barauf an, baß es fich mit bem gur Erflarung bienenben Außerordentlichen wirklich fo verhalt, wie man vorausfeat, was hier, wie ichon gezeigt ift, feineswegs der Rall ift.

, Wie fteht es nun aber, muffen wir noch fragen, mit ben außern Zeugniffen? Wie Br. D. Rothe behauptet (G. 7241), fprechen fur ein fo burch und burch eigenthumliches Probutt auch noch, wie allgemein behauptet werden muffe, die glam genoften außern Beugniffe. Worin befteben nun biefe fo glans genden außern Beugniffe? Brenaus führt Adv. haer. V, 28. eine Stelle aus ben Briefen bes Ignatine (ad Rom. c. 5.) mit den Worten an : elne rig rav nuereowe dia rie noos θεον μαρτυρίαν κατακριθείς προς θηρία, ότι σίτος είμι θεδ u. f. w. (vgl. Gufeb. R.G. III, 36.). Drigenes führt gleich= falls zwei Stellen an, bie eine Prol. in Cant. cant. mit ben Worten: Memini aliquem Sanctorum dixisse, Ignatium nomine, de Christo: Meus autem amor crucifixus est (Ep. ad Rom. c. 7.), nec reprehendi eum pro hoc dignum judico; die andere Hom. in Luc. VI.: Eleganter in cujusdam martyris Epistola scriptum reperi, Ignatium dico, Episcopum Antiochiae post Petrum secundum, qui in persecutione Romae pugnavit ad bestias: Principem seculi hujus etc. (ad Eph. c. 19.). Run folge bas Zeugniß bes Gufebius R.G. III. 36v: Der

noch jest fo beruhmte Ignatius fen nach Petrus ber zweite Bischof von Untiochien gewesen. Bon ibm gebe bie Sage (Loroc Tree), er fen von Sprien nach Rom gefchickt, und bas felbft ben wilden Thieren vorgeworfen worben, megen bes Beugniffes fur Chriftus. Als er in ftrengfter Bewachung durch Affen geführt murde, babe er die Gemeinden ber eins gelnen Stadte, durch die er reiste, burch Reben und Ers mabnungen geftartt, und fie befondere vor den gerade bas male auffeimenden und um fich greifenden Barefen gewarnt, auch fie erinnert, fich genau an die apostolische Tradition gu halten, welche er ber Sicherheit wegen auch fchriftlich auf dem Bege zum Martnrertod aufzuzeichnen fur nothwens big bielt \*). Dun fuhrt Gufebius die einzelnen Briefe auf. Die weiteren Zeugniffe bei Athanafins, Chryfostomus, Sies sonnmus, Theodoret haben fein Moment mehr. Bas bes meifen nun aber jene Zeugniffe ? Bie ber Augenschein lehrt; nichts weiter, als daß icon Grenaus, Drigenes und Gufebius die dem Sanatius zugeschriebenen Briefe gefannt und aus diefem Grunde den Janatius fur ben Berfaffer berfelben gehalten haben. Folgt aber hieraus, baß Ignatius bas ans gebliche Schickfal wirflich gehabt und aus diefer Beranlaffung biefe Briefe geschrieben bat? Go schließt man allerdings gewöhnlich, aber ohne ben geringften Grund, ba alle jene Beugniffe nichts enthalten , mas und über ben Inhalt ber Briefe felbft hinausführt, vielmehr aus allem beutlich genug m erfeben ift, daß fie durchaus nur auf diefen Briefen fetbit beruhen. Gang andere murde es fich verhalten, wenn wir unabhangig von den Briefen ein Zeugnif barüber batten,

<sup>\*)</sup> Εξούτρεπέ το άπρίξ έχεσθαι της των αποσόλου παραδόσεως, ήν υπέρ ασφαλείας και έγγράφως ήδη μαρτυρόμενος διατυπώσθας άναγκαϊον ήγεϊτο. Es tonnte hier auffallen, daß Ignatius in seinen Briefen die apostolische παράδοσες aufgezeichnet haben foll, und man tonnte daher erwarten, daß das Relativ statt auf παράδοσες eher auf die vorangehende λόγων όμελει und προτροπωί bezogen ware, allein Eusebius sieht eben die apostosische παράδοσεο als den Inhalt der Ignatianischen Briefe auf

baß Janatius biefe Briefe gefchrieben, ober auch nur, baß er ein foldes Schickfal gehabt habe. In biefer Sinficht tonnte etma, mas in bem Briefe Bolntarps an Die Gemeinde in Philippi fich findet (c. 9.), noch in Betracht fommen: παρακαλά θν πάντας υμάς πειθαρχείν τῷ λύγω τῆς δικαιοσύνης και ασκείν πασαν υπομονήν, ην ίδετε κατ' όφθαλμες, ε μόνον εν τοις μαπαρίοις Ίγνατίω, και Ζωσίμω και Ρέφω, αλλα και έν αλλοις τοῖς έξ ύμων, και έν αὐτῷ Παύλφ και rois deineis anorolois. Allein diefes Beugnif fann bochftens von dem Martyrerthum des Ignatius aberhaupt verftanden merben, mas in jedem Ralle, mie ichon bemerkt worden ift; angegeben werden mag. Gollte aber fur die Mechtheit ber Briefe felbft etwas bewiefen werden, fo tonnte bieg nur burch ein Zeugniß geschehen, in welchem auf eine von ben Briefen unabhangige Beife baffelbe Schictfal, bas Ignatius nach den Briefen gehabt haben foll, und bas bie Briefe felbft nothwendig gur Borausfetung haben, bezeugt murbe. Gerade ein foldes Zeugniß aber laft fich nirgends aufweifen, jum beutlichen Beweis, bag bie Briefe teinen andern Gemabremann ber Authentie ihres Urfprungs haben, als nur fich felbft. Will man aber biefe Briefe, ba fie boch einmal ben Ramen bes Ignatius an der Stirne tragen und fich fur ein Werk beffelben ausgeben, aus diefem Grunde fcblechthin fur acht halten, fo laugne nian auch nicht langer bie Mechte beit der Schriften bes Areopagiten Dionpfine, Die ja langft bie Rritif bes Joh. Dallaus in Gine Rlaffe mit jenen ges feat hat, und laffe überhaupt einer folden Auctoritat gegenüber , wie ber Rame bee Ignatius fur biefe Briefe ift, ber historischen Rritit schlechthin nichts gelten, mag fle auch ibrer Sache noch fo gewiß zu fenn glauben.

Doch hr. D. Rothe hat ja noch ein Argument in Bes reitschaft, burch welches ber nachignatianische Ursprung uns serer Briefe geradezu zur Unmbglichkeit werden soll. Das Einschärfen der hauptpunkte, mit welchen sich die Briefe beschäftigen, die hervorhebung der Burde und Bedeutung bes Episcopats, und das Dringen auf das möglichst enge

Sichanschließen ber Gemeinden an ihre Bischbfe, murbe, bebauptet Br. D. Rothe (S. 726. f.), in ber fpatern Beit, in der wir die bischofliche Auctoritat bereite in der gangen Rirche anerkannt, ja bie allgemeine Tendenz ausbrudlich auf Die immer großere Berftartung berfelben gerichtet feben. phllig unbegreiflich fenn. In biefer fpatern Beit maren bie guten Lehren unferer Sendichreiben bocht überfluffig, ja ges Saben fie überhaupt je einen radezu lacherlich gewesen. Sinn und 3med gehabt, fo gewiß nur in dem erften Sus genbalter bes eigentlich bischoflichen Umte, alfo auch nach ber gewöhnlichen Borftellung gerade um die Beit des Igna= tius. Bei biefer Behauptung bes Bru. D. Rothe muß ich fogleich barauf aufmertfam machen, wie leicht fich Br. D. Rothe die Sache macht, wenn er in einem fo unbestimmten Sinne von der Mbalichkeit oder Unmbalichkeit eines fvatern Urfprunge fpricht. Bur Beit eines Cyprians maren allerdings Diefe Briefe fur ihren 3med icon ju fpat gefommen. Rann aber baffelbe auch von der Mitte bes zweiten Sahrhunderts behauptet werden ? . Und doch handelt es fich um fein ans beres Moment, als eben nur um biefes. Laffen wir biefe Briefe auch nur um die Mitte bes zweiten Sahrhunderts oder bald nachber entstehen, fo ift es ja fcon bei diefer Uns nahme um die gange Bedeutung geschehen, welche Gr. D. Rothe ihnen beilegt, um den Bufammenhang mit der apoftolischen Inftitution bes Episcopats, beren unmittelbarer Ausfluß diese Briefe fenn follen. Belche von bem Entwicks lungegange ber Berfaffung ber chriftlichen Rirde genommes nen Grunde fonnte aber Br. D. Rothe der Unnahme ents gegenstellen, baß biefe Briefe erft nach ber Mitte bes zweis ten Sahrhunderte geschrieben worden find ? Gewiß feine ans bere, als nur folche, die mit feiner eigenthumlichen Unficht von bem Urfprung bes Episcopats zusammenhangen, alfo. nur folde, die auf Boraussegungen beruben, beren Uns baltbarfeit und Grundlofigfeit icon bargethan ift. Reben biefem allgemeineren Argument :hebt Br. D. Rothe auch noch folgende zwei besondere Momente hervor : 1) Es zeige fic

in ben Ignatianischen Briefen burchaus noch feine Spur von einer Unterordnung ber Bifchbfe unter einender, und mas bamit gengu gufammenhange, von bestimmt organifirten fore men fur bie außere Rommunitation ber einzelnen Gemeinden unter einander. Das bischofliche Regiment, wie es fich Igs natins gedacht habe, fen zwar ein monarchifch autofratifches, aber boch fo, bag es noch burch und burch von bem bemos fratischen Glement burchdrungen fen und fich auf Diefes ftuge. Der Bifchof betrachte die Presbyteren noch als Gehülfen feis nes Umts, als feinen permanenten Senat, als Mitberather bei allen wichtigern Ungelegenheiten. Wo wir aber in ber fpatern Beit noch ein abnliches Berhaltniß zwischen dem Bie fcof und feinem Rlerus antreffen ? 2) Die Burbe und Aucs toritat der Bifchofe rube in der Borftellung unferer Briefe auf einem gang andern gundament, als in ber Unficht ber folgenden Beit. Die übertriebene Borftellung ber alten Rirche von dem Unfeben ihrer Rlerifer und insbesondere ber Bis fcofe trete bei ben Rirchenschriftstellern aus ber fpatern Beit bes zweiten Sahrhunderts und aus dem dritten durchgangig im Gewande bes altreftamentlichen Priefterbegriffs auf, und beruhe auf ber Grundlage der Borftellung von einem fpecifis fchen fleritalifchen Priefterthum. In den Ignatianifchen Bries fen aber ericheine die in Rede ftehende Borftellung nirgends auf eine folche Bafis geftugt, fie werde fo wenig in eine auch nur entfernte Begiehung gu ben Priefterideen bes Alten Tes ftamente gefegt, baß fie vielmehr ein allgemeines chriftliches Priefterthum bestimmt vorausfege. Bon einem Unterfchieb gwischen Rleritern und Laien, von einem Priefterthum ber Bifchbfe, einer hierarchie in diefem Ginne, wie dief fcon in der langern Recension unserer Briefe hervortrete, habe bie furgere auch nicht von ferne eine Uhnung. Die Sobeit ber Bifchofe fen dem Berfaffer derfelben nicht 3med, fondern nur bas Mittel fur einen bobern 3med, bes einmuthigen Bufammenhaltens gegen bie eindringenden Grrlebrer. 3ch fann auch in Sinficht biefer beiben Puntte bie Unficht bes frn. D. Rothe feineswegs fur richtig halten. Der Bifchof

ift boch in ber That in diefen Briefen boch genug geftellt, wenn alle jene boben Praditate, die ihn gum Stellvertreter Gottes und Chrifti machen, nur von ihm gelten, und bie Presbyteren im Allgemeinen nur in daffelbe Berhaltniß zu bem Bifchof gefegt find, in welchem die Apostel gu Chriftus ftunben (vgl. 3. B. ad Trall. c. 3. πρεσβύτεροι ως συνέδρεον θεθ, και ως σύνδεσμος αποςόλων). Und mit welchem Recht fann behauptet merden, daß wir ein abnliches Berhaltniß amischen dem Bischof und dem Rlerus, wie in diesen Bries fen, in ber fpatern Beit nie mehr antreffen, ba boch felbit noch bei Epprian die Presbyteren als Collegen dem Bifchof gur Seite fteben \*)? Bas das Berhaltnif unferer Briefe an ben altteftamentlichen Priefterideen betrifft, fo treten biefe allerdings in ihnen nicht fo ftart berver, wie wir es fonft finden, aber theils ift dief nur eine Gigenthumlichkeit Diefer Briefe, die über die Beit ihres Urfprungs nichts entscheiden fann, ba und die Uebertragung jener Gbeen auf die chrifts liche Rirche ichon in einer Schrift begegnet, mit welcher uns fere Briefe unter der Borausfetung ihrer Mechtheit jedens falls gleichzeitig maren, in bem Briefe bes romischen Cles mens, theils ift die Behauptung des Brn. D. Rothe in ber Allgemeinheit, in welcher fie aufgestellt ift, nicht einmat tichtig. Benn wiederholt von einem vaog Des, einem du-Gragnator und einem errog zu Bustagnale einas die Rede ift (ad Eph. c. 5. ad Magn. c. 7. ad Trall. c. 7.), fo last sich boch hierin bie Beziehung auf die altteftamentlichen Priefterideen faum verfennen. Der Gegenfat des alffoos und der daixod wird zwar in der fürzern Recenfion nicht ebenfo wie in der langern mit diefen Ausbruden bezeichnet, Die Sache felbst aber, die absolute Unterordnung der Laien unter ben Bifchof und ben Rlerus, ift vollig diefelbe, und in feinem Ralle ift in biefen Briefen bie Ibee eines allgemeinen chriftlichen Priefterthums ausgefprochen, ba die Stelle, in wel-

Man vgl. hieruber Reander, Gefc. der chr. Rel. u. Kirche

cher Gr. D. Rothe fie gu finden glaubt, eine folche Deutung nicht gulaft \*).

Nach allem diesem glaube ich nun, meine, durch die bisberige Untersuchung hinlanglich begrundete Ausicht über die Zeit der Beranlaffung und den Ort der Abfaffung der Ignatianischen Briefe in folgendes Resultat zusammenfaffen zu konnen:

Da Ignatius aller Wahrscheinlichkeit nach nicht ber Berfasser ber Briefe ift, und seine Person und alles mit ihr Zusammenhängende nur zu der für den Zweck der Darstellung gewählten Form zu technen ist, so konnen diese Briefe nicht vor der Mitte bes zweiten Jahrhunderts geschrieben senn. Ihr Ursprung gehort ohne allen Zweisel einer Zeit an, in welcher die unter den Antoninen beginnenden Christenverfolzgungen zuerst die Flamme des christlichen Martyrer-Enthussasmus weckten \*\*), und die um dieselbe Zeit in ihrer ganzen Macht hervortretenden häresen die Idee einer katholis

<sup>\*)</sup> Es ift die Stelle im Briefe an die Philad. d. 9.: Καλοί και οι έερεϊε, κρείσοων δε ό άρχιερεύε, δ πεπισευμένος τὰ άγια τῶν άγιων, δε μόνος πεπίσευται τὰ κρυπτὰ τῦ θεῦ. Αὐτὸς ἂν θύρα τῶ πατρὸς, δι ἡς εἰσέρχονται 'Αβραὰμ και 'Ισαὰκ και 'Ιακώβ και οι προφήται, και οι ἀπόσολοι, και ἡ ἐκκλησία · πάντα ταῦτα εἰς ἐνότητα τῷ θεῦ · ἐξαίρετον δὲ τι ἔχει τὸ εὐαγγέλιον, τὴν παρεσίαν τῷ κυρίε ἡμῶν 'Ιησῷ Χριεῷ, τὸ πάθος αὐτῷ καὶ τὴν ἀνὰξασιν · οἱ γὰρ ἀγαπητοὶ προφήται κατήγγειλαν εἰς αὐτὸν · τὸ δὲ ἐυαγγέλιον ἀπάρτισμά ἐστῖν ἀφθαρσίας · πάντα όμῷ καλί ἐστῖν, ἐἀν ἐν ἀγάπη πεσεύετε. Unter den ἐερεῖς, unter welchen man gewöhnlich die Bischöfe und Presbyteren versteht, versteht 为τ. D. Rothe die philadelphischen Christen, in Folge einer böcht gezwungenen Auffassung des Jusammenhangs der Stelle. Ich glaube, der ganze Inhalt der Stelle shirt von selbst darauf, unter den ἐερεῖς bie alttestamentlichen Priester zu verstehen.

Die hohe Bebeutung des Martprerthums und Martprernamens erhellt aus dem ganzen Inhalt der Briefe, man vgl. besonders auch ad Magn. c. 1.: άξιοιθείε ονόματος θεοπορεπετάτε, έν οίς παριφέρω δεσμοίε, ἄδω τὰς έναλησίας. Bel. ad Eph. c. 11.

schen Kirche zum klareren Bewußtseyn brachten, und die Reas listrung berselben vermittelft des Episcopats als bringendes Bedurfniß erscheinen ließen. Je großer schon die Bedeutung ift, in welcher die Haresen in unsern Briefen sich barstellen, und je schärfer durch den Gegensatz gegen das Hartische das christliche Bewußtseyn schon bestimmt ist \*), besto weniger

<sup>\*)</sup> Ad Eph. c. 6. : 'Er vuir edeula alpegis narginei - elibagi yap τενες δόλφ πονηρώ τὸ ὄνομα περιφέρειν, αλλά τινα πράσσοντες ανάξια θεθ, θε δεί ύμας ώς θηρία εκκλίνειν, είσιν γάρ κύνες λυσοώντες, λαθροδήκται, ές δει ίμας φυλλάσσεσθαι όντας δυσθεραπεύτυς, είς ίατρός έστι σαρχικός τε καί πνευματικός u. s. w. c. g.: έγνων δε παροδεύσαντάς τινας εκείθεν έχοντας καλήν διδαχήν — ἔσχατοι καιροί λοιπόν (c. 11.). c. 16.: — πόσω μαλλον εάν πίζιν θεθ εν κακή διδασκαλία φθείρη, ύπερ ής Ιησές Χρισός ές αυρώθη; ό τοι ετος όυπαρός γενόμενος είς το πυρ το ἄσβεστον χωρήσει, όμοίως καὶ ακέων αὐτε. Ep. ad Magn. c. 8.: Μή πλανάσθε ταϊς έτεροδοξίαις, μηθέ μυθεύμασιν τοϊς παλαιοίς ανωφελέσιν έσι. Bgl. c. 11. Ad Trall. c. 6.: παρακαλώ εν ύμας - μόνη τη Χριτιανή τροφή χρήσθαι, άλλοτρίας δὲ βοτάνης (vgl. ad Eph. c. 10. διαβόλε βοτάνη) απέχεσθαι, ήτις έστιν αίρεσις u. f. w. Ugl. c. 11.: φέυγετε έν τας κακάς παραφυάδας, τας γεννώσας καρπόν θανατηφόρον - έκ είσιν φυτεία πατρός. Ad Philad. c. 2.: φεύγετε τον μερισμόν της κακοδιδασκαλίας πολλοι γάρ λύκοι μ. f. w. Ad Smyrn. c. 4.: προφυλλάσσω δέ ύμας από των θηρίων των ανθρωπομόρφων u. f. w. vergleiche hiemit auch die Schilderung ber Saretifer in den Paftoralbriefen. Bang befonders werden die haretiter der 3g= natianischen Briefe ale Doteten beschrieben, ju beren Biberlegung baber immer wieber an die Geburt aus ber Maria und die Rreuzigung unter Pilatus erinnert wird. Dan vergl. g. B. Ad Trall. c. q.: Κωφώθητε έν, ὅταν ὑμῖν χωρὶς Ιησέ Χριςέ λαλή τις, τε ἐκ γένες Δαβίδ, τε ἐκ Μαρίας, ὃς ἀληθώς ἐγέννήθη, έφαγέν τε, καὶ ἔπιεν, άληθῶς ἐδιώχθη ἐπὶ Ποντίε Πιλάτε, άληθως ές αυρώθη και απέθανεν, βλεπόντων των έπερανίων, έπιγείων και υποχθονίων, δε και άληθως ήγερθη από νεκρων 11. [. 10. Wgl. Ad Smyrn. c. 1. f.: 'Alydos Enader, we zai alydos ar'τησεν έαυτον, έχ οισπερ απιζοί τινες λίγεσεν το δοκείν αυτον nenorderas, avro: ro doneir ovres u. f. w. Die Ramen folder

lagt fich ein fehr fruber Beitpunkt ber Abfaffung unferer Briefe annehmen. Wollen wir nicht die bedeutenoften Beug. niffe über den Urfprung der Barefen vollig unbeachtet laffen. fo tonnen fie erft im Beitaltet ber Antonine die Dacht erlangt haben, burch welche fie eine folche Reaction bervorries fen. Der Brief des romifchen Clemens, beffen Beitgenoffe ber achte Ignatius mar, gibt in diefer Begiehung einen fiches ren Maafftab. Wie wir an dem achten Clemens den Unter-Thied ber Beifen meffen tonnen, fo gibt uns bagegen ber faliche Clemens um fo mehr eine Analogie und Varallele. Cs gibt taum zwei andere Schriftsteller, welche bei aller fon: Rigen Berichiedenheit in der Bervorhebung derfelben Saupt= ibee, von deren Bedeutung fie gang durchdrungen find, der Idee bes Episcopats, als bes einzigen Schutes gegen alles Die Ginheit und Reinheit bes chriftlichen Glaubens und Lebene Storende, und in ber form der Darftellung, die fie fur ibre Idee gewählt haben, in der Gintleidung in eine Ge= fcbichte, welche, wenn fie auch icon bamals mehr ober mine ber traditionelle Elemente enthielt, doch in jedem Rall mehr ber Dichtung ale ber Wahrheit angehort, fo fehr mit einander übereinstimmen, überhaupt fo fehr in demfelben Beifte ges fdrieben haben, wie Pfeudo = Ignatius und Pfeudo = Cles mens \*). "Auch ber Berfaffer ber Ignatianischen Briefe muß

find ihm befannt, er nennt sie aber absichtlich nicht (ὀσόματα αὐτῶν, ὄντα ἄπιστα, ἐκ ἐδοξέ μοι ἐγγράψαι c. 5.). Bemerkt zu werden verdient noch, wie der Berfasser dieser Priese das zur Widerlegung des Dosetismus dienende praktische Moment auf dieselbe Weise hervorhebt, wie Tertullian adv. Marc. III, 8. Bgl. Ep. ad Trall. c. 10.: Εἰ δὲ ισπερ τινὲς άθεοι ὄντες, τυτέστεν ἄπισοι, λέγυσιν τὸ δοκεῖν πεπονθέναι αιντὸν, αὐτὸι ἴντες τὸ δοκεῖν, ἐγω τὶ δέδεμαι; τὶ δὲ εἴχομαι θηριομαχησαι; δωρεὰν ἔν ἀποθνήσκω · ἄρα ἔν καταψεύδομαι τῦ κυρίε · Ad Smyrn. c. ψ: Βὶ γὰρ τὸ δοκεῖν ταῦτα ἐπράχθη, ὑπὸ τῶ κυρίε ἡμιῶν, κάγψ τὸ δοκεῖν δέδεμαι · τὶ δὲ καὶ ἐμαυτὸν ἔκδοτον δέδωκα τῷ θακεῖν πρὸς πῦρ, πρὸς μάχαιραν, πρὸς θηρία.

\*) Ran vetzleiche, was hr. Dr. Rothe hierüber ⑤. 489. f. bes

ein Mann gewesen senn, welcher sich nicht nur burch eine ebenso feurige Begeisterung für Christus, wie für sein Ideal ber hierarchie, auszeichnete, sondern auch unter die Denkendssten und Geistreichsten seiner Zeit gehörte. Es gibt sich bei ihm überall eine bochst anziehende Originalität kund, auf der einen Seite ein fraftiges, in die Berhältnisse und Bedürsnisse des Lebens mit Entschiedenheit eingreisendes, handeln, auf der andern ein spekulativer Geist, der bei allem Widerwillen gegen das haretische des Inosticismus doch zugleich Anklange an Ideen einer tiefern mystisch spekulativen Bedeutung vernehmen läßt, die jedoch gewöhnlich nur in einer anigmatischen Form ausgesprochen werden \*). Das am meisten Charaktes

mertt. Bei beiben tritt baber bie übrigens auch icon in bem Schreiben ber Bemeinde von Emprna (Euf. IV, 15.) vortommenbe nadoling ennlyola in der gangen Bedeutung ihrer Idee und ih: res Namens auf. Ep. ad Smyrn. c. 3.: 'One av gavn o enteκοπος, έκει και το πλήθος έστω, δίσπες δπε αν ή Χρισός Ιησές, enst f nadoling ennlygia. In den Somilien felbft ift biefe Ibee awar nicht unmittelbar ausgesprochen, aber in ber clementinis fchen Epitome de gestis Petri, die nur eine andere Form berfelben Schrift ift, fagt Petrus am Schluffe bes Bortrags, welchen er bei der Ordination des Clemens gu feinem Rachfolger an bie romifche Gemeinde halt: ετω γαρ εννομυμένη πόλις ή τε Des foras nadoling ennlyola. Das Auffallendfte bleibt aber im= mer, wie bei beiden vom Bifchof als bem Stellvertreter Gottes und Chtisti die Rede ist. Agl. über Ignatius oben S. 64. f. und über Pfeudoclemens meine Abhandlung über die Chriftus: partei u. f. w. a. a. D. G. 201. f.

<sup>\*)</sup> Eine ber merkwürdigsten Stellen dieser Art ist Ep. ad Eph. a.
19.: έλαθε τον άρχοντα τε αίωνος τοτε (die gnostische Idee einer Tauschung des Teufels durch den Eridser) ή παρθενία Μαρίας, και ό τοκετός αὐτης, όμοίως και ό θάνατος τε κυρίε, τρία μυτήρια κραυγής, άτινα έν ήσυχία θες έπράχθη (der Sinn dieser Worte tann wohl nur senn: Jungfrauschaft, Gedurt und Tod sind gleichsam die drei Worte des lauten Gedeimnisses, das Gott in aller Ause veranstaltete, der Teufel aber nicht erstannte). Πώς έν έφανερώθη τοϊς αἰωσιν; άςηρ έν έρανς έλαμ-

ristische bleibt aber immer, wie die beiden pfindonymen Schriftsteller auf dieselbe Weise einzig nur in der Joee der Einheit leben. Daß es für den Einzelnen wie für das Ganze kein anderes heil gebe, als in der zum Bischof, zu Christus, zu Gott aussteigenden Einheit, daß man, sobald man von dieser Einheit lasse, allen Gefahren der Frelehre und Sünde, der traurigsten Getheiltheit und Zerrissenheit preiszegeben sen, ist der beide auf gleiche Weise beseelende Grundzeanke. Wie dem Verfasser der pseudoclementinischen Homilien die Mosnarchie, eine monarchische Seele zu haben, als tas Shafte gilt, so nennt sich PseudosIgnatius selbst sehr trossend einen für die Einheit drganisirten, oder nur in der Idee der Einheit lebenden Menschen, zu dessen Eigenthümlichkeit es gehdre, auf die Einheit zu dringen \*). So sehr nun aber der falsche

ψεν υπέρ πάντας τὸς άςέρας, και τὸ φῶς αὐτῦ άνεκλάλητον ἦν, και ξενισμόν παρείχεν ή καινότης αύτε τα δε λοιπά πάντα άτρα άμα ήλίφ και σελήνη χόρος έγένετο τῷ ἀς/ρι, αὐτὸς τε ἦν ύπερβάλλων το φώς αὐτε ὑπερ πάντα, ταραγή τε ήν, πόθεν ή καινότης ανόμοιος αύτοις, ύθεν ελύετο πάσα μαγεία, και πάς δεσμός ήφανίζετο κακίας, άγνοια καθηρείτο, παλαιά βασιλεία διεφθείρετο, θεξ άνθρωπίνως φανερομένε είς καινότητα αϊδίε ζωής, αρχήν δε ελάμβανεν τὸ παρά θεῷ ἀπηρτισμένον, ενθεν τὰ πάντα συνexercito deà tò ueletaodae davate natalvoir. Es ist acht gno: ftifd, Chriftus ais Stern, und boch jugleich als benjenigen, ber ben alten, an bie Sterne gefnupften, Bauber loste, barguftellen. Bgl. die chr. Gnofis S. 233. Auch die Aconen und ber gange in biefer Stelle enthaltene Dualismus find gnoftifd. Heber ben, gleichfalls gnoftischen, Gegensas des die Materie liebenden Reuers und bes Baffers, als des Princips bes Lebens. in ber oben angeführten Stelle Ep. ad Rom. c. 7., vgl. die chr. Gnofis S. 372. Daß bie Stelle ad Magn. c. 8, mo von Chriftus gefagt wird, er fen ber Gohn Gottes, fein loyos aidios in απο σιγής προελθών, eine Anfpielung auf die gnoftifche Sige enthalt, lagt fich nicht wohl vertennen. Dem Ginn nach ift wohl mit diefen Worten gufammenguftellen, mas ad Rom. c. 5. gefagt wird : ε οιωπης, αλλά μεγέθυς έστιν ο Χρισιανισμός. \*) Ep. ad Philad. c. 7. f.: Xweis ve έπισμόπε μηθέν ποιείτε - την

Ignatius fein achtes Gegenbild in dem fallchen Clemens bat. fo findet boch jugleich eine bemerkenswerthe Berichiedenheit ftatt, welche uns zugleich in die Berhaltniffe, welchen beide angeboren, tiefer hineinsehen laft. Der falfche Clemens ift burchaus ber entschiedenfte Petriner, ber in dem Apostel Paus lus fogar nur einen verderblichen Brriehrer fieht, der faliche Nanatius aber ift theils johanneifd, theils paulinifc, und ebenfo antijubifch gefinnt, wie jener nur am Jubenthum bangt. In dem alten Martyrium (bei Cotelier G. 157.) wird Ignatius, obgleich er in ber antiochenischen Rirche ber Nachfolger bes Apostele Petrus gewesen fenn foll, ein Schils ler, nicht bes Petrus, fondern bes Johannes genannt, und wenn auch in ben Briefen felbst feine ansbrudliche Begiebung auf Johannes fich findet, fo lagt fich doch taum vertennen, wie ein Sauch des johanneischen Geiftes im Inhalt und Ausbrud burch bas Gange hindurchweht. Das johanneische und bas paulinische Princip spricht sich in ihm auf gleiche Weise aus, wenn er ben Ephefiern c. 14. fcbreibt: De eder lardaνει ύμας, έαν τελείως \*) είς Ίησεν Χριζον έχητε την πίζεν καί την αγάπην, ήτις έστιν αρχή ζωής και τέλος αρχή μέν πίζις, τέλος δε άγαπη τα δε δύο εν ενότητι γενόμενα θευ έστιν, τα δε άλλα πάντα είς καλοκαγαθίαν άκολυθά έστιν: έδεις πίσιν έπαγγελλόμενος άμαρτάνει, έδε άγάπην κεκτημένος μισεί. Φανερον το δένθρον από τε καρπε αύτε, έτως οί ἐπαγγελλόμενοι Χριζιανοί είναι, δί ων πράσσεσιν, όφθήσονται ' ε΄ γαρ νον έπαγγελίας το έργον, αλλ' έν δυνάμει πί-

ένωσι» άγαπατε, τὸς μερισμός φεύγετε, μιμηταί γίνεσθε Ἰησε Χριςς, ὡς καὶ αὐτὸς τῷ πατρὸς αὐτῶ. Ἐγ ὡ μὲν ἔν τὸ ἴδιον ἐποίεν, ὡς ἄνθρωπος εἰς ἔνωσιν κατηρτισμένος εἶς ἐνωσιν κατηρτισμένος εἶς ἐνωσιν κατηρτισμένος εἶς ἐνωσιν κατηρτισμένος εἶς εἰς ἐνωσιν κατηρτισμένος εἶς τὰς ἀρχὴν κακῶν. Ad Eph. c. 15.: ἐδἐν ἐστιν ἄμεινον εἰρήνης, ἐν ἢ πας πόλεμος καταργεῖται ἐπερανίων καὶ ἐπιγείων. ឱβι. δίς cht. ⑤ποῆε ⑤. 573.

<sup>&</sup>quot;Das also ist das vollfommene Christenthum. Damit vergleiche man, wie Pseudo : Elemens das volltommene Christenthum beftimmt. Die chr. Gnosis S. 364.

ceme ear rec eupedy eig relog . Deutlicher gibt er fich jes boch als einen Dauliner zu erkennen, wie er fich benn auch ausbrudlich auf den Apostel-Paulus bezieht und in ihm fein nachftes Borbilo erkennt, wenn er an die Ephefier fcreibt c. 12. : Πάροδος \*\*) έξε των είς θεον άναιρυμένων, Παύλυ συμμύςαι τε άγιασμένε, τε μεμαρτυρημένε, άξιομακαρίςε (ε γένοιτό μοι υπό τα ζηνη έυρεθηναι, δτ' αν θεθ έπιτύχω). δς εν πάση επισολή \*00) μνημονεύει ύμων εν Χρισω Ιηαθ. Chenfo bat ber Berfaffer biefer Briefe ben Apostel Paulus vor Augen, menn er fich fo oft einen dedeuerog, naranoerog, einen Foraros, ja fogar ein extemua naunte. Ueberhaupt finden fich viele Unspielungen auf die paulinischen Briefe. Um meis ften aber charafterifirt fich ber Berfaffer ale Pauliner burch eine, wie es icheint, recht absichtliche Polemit gegen bas Jubenthum. Bgl. Ep. ad Magn. c. 8 .: Mr nlavaabe raig ersροδοξίαις, μηδέ μυθεύμασιν τοῖς παλαιοῖς ανωφελέσιν έσιν: εί γαρ μέχρι νον κατά (νόμον) Ισδαϊσμον ζώμεν \*\*\*), όμολογυμεν, γάριν μη είληφέναι οι γάρ θειότατοι προφήται κακά Χριζον Ίησεν έξησαν, δια τετο και έδιω ήθησαν, έμπνεύμενοι ύπο της χάριτος αὐτε, είς το πληροφορηθήναι τές άπειθεν-

<sup>\*)</sup> Ebenso johanneisch als paulinisch sind ofters vortommende Sage, wie 3. B. folgender ist, ad Eph. c. 18.: πάντα έν ποιώμεν οθο αὐτε εν ήμεν κατοικέντος, ένα ώμεν αὐτε ναοι; και αὐτος η έν ήμεν θεός ήμων.

Dhne Bweifel Anfpielung darauf, daß Paulus auf feiner leten Reife nach Jerusalem, auf welcher er schon auf dem Wege jum Martprertod war, wenn auch nicht durch Ephesus selbst, boch an Ephesus vorbeigekommen war. Ap.Gesch. 20, 17.

<sup>\*\*\*)</sup> Es tann wohl nnr ber Brief an bie Ephefier gemeint fenn.

<sup>+)</sup> Hier wird bemnach das Judenthum sogar mit gnostischen Mpthen gusammengestellt. Man vgl. die puddos ledassol Eit. 1,
14. und meine Schrift über die Pastoralbriefe S. 11. f. Ganz besonders aber konnte ein Christenthum, wie das der pfeus doclementinischen Homilien, ebenso judisch als gnostisch genannt werden.

ras, ou els Deòs enter o parequous éautor dea Inst Xpentil ชย์ บเชี aute (die Propheten gehoren alfo eigentlich dem Chris ftenthum, nicht dem Judenthum an, und man fann fich vom Mudenthum losfagen, ohne defimegen die Schriften des Alten Teftamente ben Juden überlaffen ju muffen). El er, geht diese Volemit c. 9. weiter fort, oi er nalasois noaypaour αναςοαφέντες είς καινότητα έλπίδος ήλυθον, μηκέτι σαββατίζοντες, αλλά κατά κυριακήν ζωήν ζώντες, έν ή και ζωή ทุ่นตีง ฉังย์ระเภิยง ซีเ๋ นบัรยี หลโ รยี ซิฉงฉ่าย ฉบัรยี, ซีเ๋ ยี นุบรทุดุโย έλαβομεν το πισεύειν (ber paulinische Glaube, beffen unmit= telbarftes Object der Tod Jesu ift, durch beffen nachdrudliche hervorhebung diefe Briefe gleichfalls ihren paulinischen Charafter anebruden), nul den rero unouerouer, ira eugedauer μαθηταί Ίησε Χριςε, τε μόνε διδασκάλε ήμων \*), πως ήμεις - δυνησόμεθα ζήσαι χωρίς αυτέ, ε και οι προφήται μαθητ**αι** ύντες τῷ πνεύματι ώς διδάσκαλον αὐτον προσεδόκαν (die gange Stelle fann mohl nur fo verftanden merden: 2Benn icon die Juden vor Chriftus in der hoffnung feiner Untunft gleichfam nicht mehr Juden, fondern Chriften maren, wie follten wir ohne ihn leben tonnen, etwas anderes fenn, ale Chriften, alfo feine Juden?). Kai dia rero or dinalog aveneror, napor Αγειρεν αὐτὰς ἐκ νεκροῦν. Μη ἐν ἀναισθητομεν τῆς γρηςόπ'τητος \*) αύτθ αν γαρ ήμας μιμήσεται καθα πράσσομεν, έκ τε έσμεν · δια τέτο μαθηταί αύτε γενόμενοι, μάθωμεν κατα Χριςιανισμόν ζην. ΰς γαρ άλλω ονόματι καλείται πλέον τέτυ. ύμ έστιν το θεθ. Υπέρθεσθε δν την κακήν ζύμην την παλαιωθείσαν και ένοξίσασαν, και μεταβάλεσθε είς νέαν ζύμην, δ έστιν Ίησες Χριζός · άλίσθητε έν αὐτῷ, ἵνα μη διαφθαρή τις έν υμίν. - 'Ατοπόν έστιν Χριζον Ίησθν καλείν, καὶ ίθδαίζειν ο γαο Χρισιανισμός θα είς Ιθδαίσμον έπίσευσεν, άλλ' Ιθδαϊσμός είς Χριςιανισμόν, ώς πάσα γλώσσα πιςεύσασα είς θεον συνήχθη. Gine andere hieher gehorige Stelle

<sup>\*)</sup> Offenbare Unspielung auf ben Namen Christus, wie im Brief an den Philemon v. 11. gleichfalls mit azoncos und evzoncos, von dem jum Christenthum bekehrten Onesimus gesagt, auf den Namen Christus angespielt wird,

ift Ep. ad Philad. c. 5., in welcher ber Berfaffer fagt : 36 nehme meine Buflucht zum Evangelium, als dem Rleifch Refu. und zu den Apostelu, als dem Presbnterium der Rirche, aber and die Propheten wollen wir lieben, weil auch fie das Evan= gelium vertundigt, an Chriftus geglaubt und auf ihn geharrt haben: in diefem Glauben find fie felig geworden, in der Ginheit mit Jesus Chriftus, von ihm beglanbigt und dem Evangelium ber gemeinsamen Soffnung beigezahlt. Run aber. nachdem auch bier bas Alte Teftament bem chriftlichen Glauben vindicirt ift \*), fahrt der Berfaffer in der Polemit gegen bas Judenthum fort: 'Ear de τις 'Ιθδαϊσμον έρμηνεύη ύμιν, μη ακέετε αὐτε, αμεινον γάρ έςιν παρα ανδρός περιτομήν έχοντος Χριζιανισμόν ακέειν, ή παρα ακροβύζε Ίεδαϊσμόν. έων δέ αμφότεροι περί Ιησε Χριςε μη λαλώσιν έτοι έμοί . εῆλαί είσιν και τάφοι νεκρών, έφ' οίς γέγραπται μόνον ονόματα arθρώπων (d. h. beffer ift es, von einem Juden Chrift, als bon einem Beiden Jude genannt zu werden, wenn aber beide, nemlich Juden und Beiden, nicht von Chriftus reden, ober Chriftus betennen, fo ift ber Rame, welchen fie fuhren, etwas todtes und leeres, gleichfam nur die Aufschrift eines Grabmals, b. b. es gibt feinen andern Namen, welcher bas mabre Beil und Lebensprincip des Menschen aussagt, als ben Namen bes Chriftenthums). Aus Diefen beiden Stellen geht deutlich bervor, wie febr es dem Berfaffer darum gu thun ift, alles Judifche auch baburch aus ber chriftlichen Ge= meinschaft zu entfernen, daß nun unter den Chriften, bamit ihr Unterschied von den Juden auch dadurch um so mehr fixirt wurde, fein anderer Name gelten foll, als Xpiziavol, Xpiziaνέσμός. Denn wer mit einem andern Ramen genannt wird, fagt ja ber Berfaffer geradezu, gebort nicht Gott an, und Jesus Christus allein ift der Lehrer, deffen Schuler wir senn follen (mas offenbar eine Digbilligung ber Parteinamen ents

<sup>\*)</sup> In derselben Absicht, in welcher auch schon der Verfasser des zweiten Briefs an Timothens 3, 15. von den iega yonupara, d. h. vom A. T. anertennt, sie sepen deragera coopiace eis controller — nava yough deareuses u. f. 18.

balt, mit welchen fich bamals die Chriften als Schuler theils bes Petrus, theils des Paulus bezeichnen mochten, und eine Bereinigung aller Parteien in bem Ginen Chriftennamen ems pfiehlt). Daber wird der name Xoisiavol, welcher bis auf jene Beit nur als eine im Munde der Gegner gebrauchs liche Benennung vortommt und nur aus diefer Beranlaffung (wie im Reuen Teftament Apostelgesch. 26, 28. und 1. Petri 4. 16. in dem Schreiben ber Gemeinde in Smyrna an Die Gemeinde in Pontus über ihre Berfolgung bei Gufeb. R.G. IV, 15. und bei ben Apologeten), wiederholt als ein von ben Chriften felbft recipirter Rame gebraucht, wie g. B. Ep. ad Eph. c. 11.: γένωτό μοι αεί μέτοχον είναι (της προσευτής ύμων), ϊνα έν κλήρω 'Εφεσίων εύρεθω των Χρισιανών, οί και τοῖς 'Αποςόλοις πάντοτε συνήνεσαν έν δυνάμει 'Ιησε Χοιςθ. Ep. ad Rom. c, 3.: μόνον μοὶ δύναμιν αἰτεῖσθε ΐνα μη μόνον λέγωμαι Χρισιανός, άλλα και εύρεθώ - έ σιωπης το έργον άλλα μεγέθες ο Χριςιανισμός, ότ αν μισηται ύπο κόσμο. Ep. ad Magn. e. 4. : πρέπον δυ έστιν μη μόνου naleiobat Xorgrave's alla nal elvat. Bur Erflarung bient bas folgende c. 5.: ωσπερ έστιν νομίσματα δύο, το μέν θεθ. το δε κόσμε, και έκασον αυτον ίδιον χαρακτήρα επικείμενον έχει, οι απιζοι τε κόσμε τέτε, οι δε πιζοί εν αγάπη χαρακτήρα θεθ πατρός, δια Ίησε Χριςε, δι ε έαν αύθαιρέτως εγομεν το έπιθανείν είς το αύτε πάθος, το ζην αύτε έκ έστες er guir. Go foll alfo auch ber Chrift den Ramen Chrifti als ben ibn bezeichnenden Charafter an fich tragen. Auch in bem feit diefer Beit unter ben Chriften felbft immer mehr zu feiner Geltung gelangenden Namen Xoeseavol zeigt fich uns bemnach ber Einfluß bes paulinischen Elements und Die paulinische Untithefe gegen bas Judenthum. Ohne 3meifel hatte aus bemselben Grunde auch ichon fur den paulinisch gefinnten Berfaffer der Apostelgeschichte die Bemerkung (11, 26.) ein besonderes Intereffe, in Untiodien, dem erften Mittelpunkt bes vom Sudenthum fich entfeffelnden Chriftenthums, feven Die Junger zuerst Xpiziavol genannt worden.

Wenn wir nun die auf die angegebene Beife fich aus-

. fprechende paulinische Tenbeng mit Recht als eine befonbere Gigenthumlichkeit unferer Briefe betrachten, und auf der ans bern Seite ermagen, in welchem naben Berbaltuif fie burch bie bobe Empfehlung bes Epiecopate ale einer gettlichen, Gott und Chriftes reprafentirenden Burbe, und alles basies nige, was bamit jufammenbangt, mit ben homilien bes pes trinifden Pfeudoclemens, fteben, mas ift naturlicher als bie Unnahme, daß fie unter benfelben Berbaltniffen, wie diefe entstanden find, aber fich von ihnen durch die bestimmte Abficht unterscheiben, bem petrinischen judaifirenden Intereffe bas paulinisch chriftliche entgegenzuseten? Das Bedurfnig ber Begrundung einer die Ginheit der Rirche befeftigenden Berfaffung mar, wie wir deutlich feben, den Vetrinern und Paus linern auf gleiche Beife fühlbar geworden, bierin fanden daber beide einen gemeinsamen Bereinigungepunkt, der fie felbft einan. ber immer naber bringen mußte, aber babei wollten bie Dauliner ibrem antijudifchen Princip nichts vergeben. Unfere Briefe ftellen fic baber in Gine Reibe mit ben aus bemfelben Intereffe bervorgegangenen Schriften unferes Ranons, ber Apostels idicte und ben Paftoralbriefen , nur mit bem Unterfchied, baf in ihnen, wie fie ja auch in eine fpatere Beit geboren, fomobl bas Gine ale bas Undere, Die Empfehlung des Eviss copate und die antijudifche Tendeng, ftarter hervortritt, die legtere in der offen ausgesprochenen Behauptung, daß in der christlichen Rirche von feinem Jubenthum die Rebe fenn barfe, fondern Jubenthum und Chriftenthum ftreng gefchieden fenn muffen. Db die Briefe bes Pfeudo-Janatius ben homilien Des Pfeudo : Clemens ber Beit nach vorangingen ober nachs folgten, lagt fich nicht bestimmen, es fommt aber auch barauf nicht viel an, ba die petrinische judaisirende Richtung. Die in ben homilien ihren ftartften und urfundlichften Ausbruck fand, als die von Anfang an in ber romischen Rirche vorherrichende angesehen werden muß. Jedenfalls alfo bils bet Pfeudo-Ignatius einen Gegenfat gegen Pfeudo-Clemens. 218 im Laufe ber zweiten Salfte bes zweiten Jahrhunderts Die petrinische Partei in demfelben Grade, in welchem fie,

burch bie Berhaltniffe ber Beit bestimmt, bie Bedeutung bes Episcopats zu heben und festzuftellen fuchte, auch ben Gins fluß bes Judaismus verftartte und Rom gleichsam zu einem gweiten Gerusalem machen zu wollen schien, ba mochte ein von der Idee des reinen paulinischen Christenthums ebenfo febr als von ber Idee des Episcopats begeisterter Dauliner auf Antiochien, ben erften Git bes paulinischen Chriftens thums, wo die Chriften querft jum Unterschied von den Que ben Xoossavol genannt worden fenn follten, gurudblicen, um ben vielleicht icon bamale im Rubme bee Martprerthums alangenden Bifchof Sanatius dem icon ale Trager ber vetris nifchen Traditionen geltenden Clemens gegenüberzuftellen, und in ben Banden feiner Gefangenschaft, feiner Reife aus bem Drient in ben Occibent, unter Begleitung romis fder Goldaten, und in feinem romifchen Martyrertod, fur bie 3mede, um beren Erreichung es jegt ju thun mar, bas Bild bes Apostels Paulus aufs neue vor die Seele gu rufen. Dit welchem Erfolg bieß geschab, wiffen wir nicht naber, wenn wir aber balb nachher eine machtige Reaction gegen ben Judaismus in der romischen Gemeinde erfolgen feben, fo hatte ficher auch Pfeudo : Ignatius in feinem Theil bagu mitgewirft. Diefem jufolge muffen wir baber auch annehe men, bag biefe Briefe an feinem andern Orte entftanden fenn tonnen, als in Rom, eine Unnahme, welche auch burch bie Cache felbft, fofern bas Biel ber gangen Banberung bes Nanatius Rom ift, burch ben an die romische Gemeinde befons bere gerichteten Brief, und bie Urt und Beife, wie fie in dems felben ausgezeichnet wird \*), fo wie auch durch einige Eigenthumlichkeiten ber Sprache fehr mahrscheinlich gemacht wird.

<sup>&</sup>quot;) Man vgl. die, weit mehr, als dieß bei einem andern diefer Briefe der Fall ift, mit den überschwenglichsten Praditaten ausgestattete Ueberschrift des Briefs an die Romer. Daß in dies sem Briefe allein nicht vom Episcopat, sondern nur vom Marstyrerthum die Rede ist, brachte wohl die Sache selbst so mit sich. Eher tonnte auffallen, daß die beiden Apostel, Petrus und Paulus, nicht weiter erwähnt werden, als in dem Reben-

Auf ber Behauptung der Unachtheit der Ignatianischen Briefe, ju welcher ich mich burch alle bisher entwickelten Grunde bestimmt febe, beruht ber wesentlichste Unterschied meiner Unficht von der des Grn. D. Rothe, aber auf dem. felben Bege nabere ich inich auch wieder derfelben. Als eine aus einer bestimmten Absicht hervorgegangene Justitution will ja Br. D. Rothe den Episcopat betrachtet wiffen, bas Abs fichtliche in ber Entwidlungegeschichte bes Epiecopate fann aber auch ich nicht vertennen, wenn eine Reihe unter frems ben Namen in Umlauf gefegter Schriften nur die Teubeng. gehabt haben fann, bem Episcopat die bobere Bedeutung gu geben su welcher er in ber Rolge wirklich erhoben murbe, und das Bufällige und Abfichtelofe, bas Sr. D. Rothe in gewiffem Ginn mit Recht an der gewohnlichen Unficht tadelt, fallt auch fur mich hinweg. Indem ich aber auf ber einen Seite ben Episcopat nicht fur die unmittelbare apostolische Inftitution halten fann, mofur ihn St. D. Rothe unter Bors aussetzung der Mechtheit jener Briefe halt, bleibe ich auf ber ans bern Seite ebenfo entfernt von jener willfurlichen Oppothefe. welche in der Stiftung des Eviscopate nur das Werf bes abfichts lichften Betruges fieht. Die Grundlagen meiner Anficht find nur bie in ber alteften Rirche fattifc beftebenben Berhalts niffe, aus welchen allein alle fur ben 3med ber Ginfuhrung bes Eviscovats gemählten Mittel ihre hinlangliche Rechts fertigung erhalten.

fat c. 4.: de Wie Nerpos nat Navidos dearaosoquas vuiv. Allein ber Martprertod bes Paulus wenigstens ist Ep. ad Eph. c. 12. bentlich ermähnt. Auch dieses Stillschweigen über Petrus scheint ben Pauliner zu verrathen, boch folgt auch ber Pauliner, wie ber angeführte Satzeigt, der nun schon stebenden Sitte, wenn beide Apostel zusammengenannt werden, immer den Petrus voranzustellen. Zu den lateinischen Ausbrücken gehören außer dem schon angeführten (f. oben S. 156.) die römischen Monatsnamen September und August, nebst der römischen Weise, die Monatstage zu bestimmen, ad Rom. c. 10. und das Wort deselerwe Ep. ad Polyc. a. 6.

Agape, die Keftner'iche og. 303. 110. Alterthum, Subjectivitat deffels ben 102. Andreas, der Ap. 6. Antiochien 182, 184. Απαρχαί 87. Apostel, ihre Prarogativen 8. 111. thre diarages 51. Convent 46. 130. Plenipotens 53. 107. Apostelgeschichte 142. Audianer 135.

Bifchof, bei Ignatius 64. f. gi. f. Episc.

77

Cajus, Presb. 145. Cerinth 14. 21. 24. Chriftenthum im Gegenfaß gum Judenthum 145. 178. f. Chris ftenname, Aqueiavienos 181. Chriftus, feine Bermandte 12. 46. 129. als apzayyalos 144. als Stern 177. fein Name 180. Clementinen 21. 125, 128, 131. f. Clement. Recognit. 146, Epitome Clemens von Alen id. 93. der romifche 53, 66 f. 75 f. 87, 95. 96. 99. 125. fein Gesichtspunkt für die Berfassung der Rirche 71. 95. ein Schuler des Petrus 141. 184. Grundidee der feinen Namen führenden Schriften 145. Clemens und Ignatius 175 f. Clerifer gr. 95. 171. Constitutionen, bie apost. 30. 125. 128. 131 f. 135. 145 f. Crebner 43. 132. Epprian 118. 170. 172.

Diatonat 88. Dionvlius bon Corinth yr. ber Areop. 87. 169.

**Ebidniten 38. 121. 144. 146.** 

Bankyola nadolený 178.

Eneroun 54. 56.
Epischpat, Erionono. 7 f. 48 f. 57 f. Ursprung 83 f. 90 f. 107. 117. 147. Епіснопов ЦАВ пресβύτεροι 66. 74 f. 84. 91. Effaismus 121. 146. 147. Enfebius 46. 167.

Kaften 137. Kirmilian aber die Baret, 29.

Ø. Gefdichte, objectiver und fubjectit

ber Standpuntt 105. Gnofis 16 f. ihre Untithefen 27. Gnoftifche 3been in ben Bries fen bes Ignatius 176. Polemit gegen bie Gnoftiter 174 f.

Grapte 75 f.

Satetifet, ibr Urfprung 10. 70.
128. ber Pastoralbriefe 5. 15 f. 35. im Col. Brief 35. 144. in ben Briefen bes Ignatius 174. Hebraerbrief 143. Degefippus 11. 27. 46 f. 129. fein Chionitismus 28. 146. Sellenisten 38. Bermas 75.

Tatobus 12. 46. 130. seine Ras thedra 120. Jerufalem, Berfterung 5. 37. 121. Janatins, Briefe 5. 39. 63. 70. 91. ihre do ppelte Mecension 148. ihre Aechtheit 149 f. bemerkens-werthe Stellen aus ihnen 163. 176. Bischof in Antiochien und Martyrer 149 f. Theophoros 153. 162. eine ideelle Person 157. hierarchischer Geist seiner Wriefe 161. ihr Werfaster 175. job. und paul. 178 f. Mann ber Einbeit 177.

Johannes, der Ap. 6, 7, 8s. 98. 3renaus 73, 79, 8s, 167, Fragemente 51.

.

Rabbala 18 f. Ratholicismus 101. 110, 117. Reftner 98. 103. 110. Klipos, Bebeutung 93 f. Alopas 46. Aoriuthische Gemeinde 67.

٧.

Laien 72. 92. 95. 171. 172. Leònupdot 136. Leviten 72.

M.

Marcibnitismus 16, 132. Marcus:Evang. 139. Martprien 152. Märtprerthum 94, 161 f. 173. Möhler 2, 67. Mofes 75, feine Kathedra 129. Mofaismus 147.

97

Meander, über die Briefe des Ignatius 150 f. Nopodidanalos 50.

7.

Olnos des 35. Origenes 167.

P.

Paulus, der Ap. 3. 41. 77. 131. 179. sein Universalismus 127.

138. Claffificirung feiner Briefe

Partiner 87 f. 141. 182 f. Parrochus 78.

Nucousies, nucossia 76. Pastoralbriefe 14 f. 36. 86. Petriner 37 f. 139. 145. 1828. 176. Petris, der Ap. in Nom 41. 43. Petri praedicatio 41. 45. — 118.

Petri praedicatio41.43. — 110. 131. Petrus und Paulus 189, 145, 185, '
Philippervief 141.

Polycarp 15s. 155, Pragmatismus 106. Presbyter 7. 54 f. 66 f. 75, &s, 84. 171. Presbytetcollegien 90.

93. Propheten 180. 181. Protestantismus 201 f. 210 f.

SP.

Rom, rom. Gemeinde 38. 122. rom. Judenrhriften 127. 184mehrere pseudonyme Schriften in Rom entstanden 138. 184. Romerbrief 31. 36, 128.

6

Sabbath 155 f.
Seniores 75.
Simon Metaphrastes 154.
Simon der Magier 13. 43 f. 129.
131.
Symeon, Bischof von Jerus.
46. 150.
Synagoge 85.

£.

Steddanas 87.

Tertullan 136. 175. Erajan 12. 125. f. fein Berbaltnis an den Ebriften 149 f.

W.

Bictor, rom. Bifc. 187. 145.

## Enbingen bei 2. g. gues find erfchienen:

Baur, Dr. F. C., Prof. Der Gegeusatz des Ratholicismus und Protestantismus nach den Principien und Sauptdogmen der beiden Lehrbegriffe. Mit besonderer Rucksicht auf Hris. Dr. Mohlers Symbolik. Zweite verbesserte, mit einer Uebersicht über die neuesten, auf die Symbolik sich beziestenden, Controversen vermehrte, Ausgabe. gr. 8. 4fl. 30 kr. od. 2 Thir. 15 ggr.

Welche bedeutende Erweiterungen biese zweite Ausgabe erhalten hat, zeigt die Vergleichung mit der ersten. Der Berf. hat es sich zur Ausgabe gemacht, nicht nur die Mohler'sche Polemit aufs neue nach allen Seiten zu beleuchten, sondern auch auf alle andere, durch die Mohler'sche Symbolit veranlaste Vorbandlungen, sowohl von tatholischer als protestantische Seite, soweit sie wissenschaftliche Verbeutung baben, Rucksicht zu nehmen. Die Schrift enthält daher in ihrer nunmehrigen Gestalt eine auf kritischer Grundlage beruhende, in alle wichtigere Lehrbisserenzen eingehende Darstellung des tatholissen und protestantischen Lehrbegriffs.

- Erwiederung auf hrn. D. Mohlers neueste Polemik gegen die protestantische Lehre und Kirche in seiner Schrift: Neue Untersuchungen ber Lehrzegensätze zwischen den Katho-liken und Protestanten. Gine Vertheidigung meiner Symbolik gegen die Kritik des hrn. Prof. D. Baur in Tubingen. Von D. J. A. Mohler. gr. 8. 1834. br. 1 fl. od. 15 gr.
- Abgendthigte Erklärung gegen einen Artikel der ev. Kirchenzeitung, herausgeg. von Dr. E. W. hengstenberg. Mai 1836. Aus der Tub. Zeitschr. für Theologie besons ders abgedruckt. gr. 8. broch. 24 kr. od. 6 ggr.
- Apollonine von Thana und Christus, ober bas Bers baltniß bes Pothagoreismus zum Christenthum. Gin Beistrag zur Religionsgeschichte ber ersten Jahrbunderte nach Christus. gr. 8. 1832. br. 2 fl. ob. 1 Thir. 6 gr.

Diese Abbandlung hat eine Frage jum Gegenstand, die schon ofters aufgeworfen, aber noch nie genauer und aussuhrlicher untersucht worden ist. Die gegenwärtige Untersuchung mochte baber wegen des nicht bies negativen Resultats, das sich in ihr ergeben hat, um so mehr als ein Beitrag zu der Geschichte des Verhältnisses des Christenthung zu der heidnischen Religion und Philosophie angesehen werden durfen.

— Das Christliche des Platonismus oder Sofrates und Christus. Gine religionsphilosophische Untersuchung. gr. 8. broch. fl. 1. od. 15 ggr.

Diese Abhandlung schlieft fich theils an bes Berf. Untersuchungen über bie chriftliche Guosis, theils an bie frühere Schrift: Apollonius von Evana, ober bie Berbaltniffe bes Pothagoreismus jum Spriftenthum, an, und hat überdieß ein nicht unbedeutendes Zeitzintereffe.







