

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

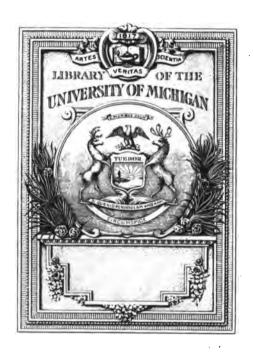
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





BT 921 .T26

torkelserje.

Ueber die

# Unsterblichkeit

der Seele.

Von

Sus Geichmüller,

Brof. ber Philojophie an ber Universität gu Dorpat.



Tripzig, Dunder & Humblot. 1874. Das Recht der Uebersetzung wie alle andern Rechte vorbehalten. Die Berlagshandlung.

Dem

Saachof'ichen Saufe

in alter Freundschaft

gewidmet

vom Berfaffer.

# Vorrede.

Während meine früheren Schriften ausschlieflich für Gelehrte bestimmt waren, wende ich mich bier an alle Denn Höbergebildete. ich folgte gern dem Wunsche ausgezeichneter Männer und auch einiger hochgesinnten, der Philosophie gewogenen Frauen, das was ich in öffentlichen Borlefungen über diefen Gegenstand frei gesprochen batte, für den Druck aufzuschreiben. Da ich nun an dem schönen, aber einsamen Strande von haadhof fern von allen Bibliotheken fchrieb, fo ergab fich's von felbst, daß auf den gelehrten Ballast von Citaten und Anmerkungen verzichtet werden mußte. Ich hoffte aber nicht etwa durch leichten und anschaulichen Stil loszuwerden die strengen Forderungen der Wissenschaftlichkeit, ohne welche weder ich schreiben, noch der von mir gewünschte Leser lefen möchte; sondern ich war überzeugt, tropdem durch strenge Methode und vonderirte Begriffe dem Sahrzeug das nöthige Gewicht verleihen zu können. Begriffe wiegen immer schwer.

Benn ich im Voraus überlege, welche Aufnahme bas Buch bei seiner Fahrt in die Oeffentlichkeit finden wird,

so sehe ich klar, daß ihm von zwei Seiten unfreundliche Behandlung drobt. Denn erstens die Fertigen, benen, wie Goethe fagt, nichts recht zu machen, werden es unbequem finden, die hier vorgetragene Lehre nicht sofort unter eine ihnen bekannte Denomination unterbringen zu können, da ich zu keiner Partei gehöre. Denn wenn ich auch unter ben neueren Philosophen dem genialen Lote die größte Verehrung zolle, so hat Lope gerade die auszeichnende Cigenthumlichkeit, daß er lieber die Schwierigkeiten und die Tiefe der Probleme aufdeckt, statt den Geist mit fertigen Schulformeln zu binden und mit Redensarten abzuspeisen. Darum mag man mich immerhin zu der freien Gemeinschaft berjenigen gablen, deren Richtung durch Namen wie Leibnit und Lote oder als Deutsche Philosophie bezeichnet werden kann. Die anderen philosophischen Parteien wird es vielleicht versöhnen, daß sie seben, wie ich auch von ihnen Vieles dankbar gelernt habe-Unversöhnlich aber wird wohl die Aufklärungsorthodoxie bleiben, die nicht mehr nach Beweisen fragt, sondern diese und alle Sachen längst ausgemacht hat und mich ohne Umstände in die Rumpelkammer des Mittelalters werfen wird. Ich verzichte daher lieber gleich auf den Beifall berer, die von dem gleichförmigen Gepräge der Zeitmeinung fo ftark abgestempelt sind, daß sie die Freiheit eigner Ueberzeugung und das Bedürfniß, selbst zu untersuchen, gang verloren haben.

In der That gehört ein tapferer Entschluß oder die Ruhe philosophischen Gleichmuths dazu, in unserer aufgeklärten Zeit für die Mhstik der Unsterblichkeitslehre ein-

zutreten. Ich kann barum nur da hoffen, an die Thür von Freunden gelangt zu sein, wo man gleichviel Sinn für die Welt des Geistes und Gemüthes besitzt, wie sür die Erscheinungen der Natur, und wo die Liebe zur Wahrsheit von dem Muthe individueller Freiheit und von der Achtung für die gesetzliche Strenge philosophischer Untersuchung begleitet ist. Solche Leser bitte ich, meine Antsworten zu prüsen und das Mangelnde mit der Größe der Frage nachsichtig zu beurtheilen. Da ich in dieser popustären Schrift natürlich nicht den ganzen Unterbau der Erkenntnistheorie und Metaphhsik aufsühren konnte, so möge man auch diese geringe Gabe empfangen wollen und mit dem was daran zu billigen, vorlieb nehmen, wie ja in der Edda die tröstliche Kune lautet:

"Die Gabe muß nicht immer groß sein: Oft erwirbt man mit Wenigem Lob. Ein halbes Brot, eine Neig' im Becher Gewann mir wohl ben Gesellen".

Saadhof in Estland, im August 1872.

# Uebersicht des Inhalts.

|                                                  |  |   |   | Seite |
|--------------------------------------------------|--|---|---|-------|
| Einleitung.                                      |  |   | , |       |
| Die Aufgabe                                      |  |   |   | . 1   |
| Offenbarung und Weltweisheit                     |  |   |   | . 3   |
| Borläufiges Bekenntniß                           |  |   |   | . 5   |
| Orientirung                                      |  |   |   | . 5   |
| 1. Die religiöse Ueberzengung.                   |  |   |   | . 6   |
| 2. Der gefunde Menschenverstand                  |  |   |   | . 9   |
| 3. Die Ansichten der Philosophen                 |  |   |   | . 13  |
| Rücklick                                         |  |   |   |       |
| Grfter Theil. Brufung ber bisherigen Lehrmeinung |  |   |   |       |
| Die philosophischen Boransfegung                 |  |   |   |       |
| 1. Inharenz                                      |  |   |   | . 15  |
| 2. Causatität                                    |  |   |   |       |
| 3. Ibeelles und Materie                          |  |   |   |       |
| Die Weltanfichten                                |  |   |   |       |
| Die beiden Borftufen                             |  |   |   |       |
| 1. Der naive Materialismus                       |  |   |   |       |
| Zur Kritif                                       |  |   |   |       |
| 1. Heterogeneität des Geiftigen und Materiellen  |  |   |   |       |
| 2. Mangelnde Proportionalität                    |  |   |   |       |
| 4. Berwechslung vom Befen ber Sache imit         |  |   |   |       |
| Umständen                                        |  |   |   |       |
|                                                  |  | • |   |       |

| 3. Der Stoffwechsel                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3ur Kritik. Die Ersahrung der Gemeinschaft 35<br>Die drei höheren Weltansichten.<br>1. Der wissenschaftliche Materialismus 36<br>Jur Kritik. Function ist Wirkung, nicht Substanz 39<br>Die Einheit der Function setzt eine einheitliche Substanz vorans 39 |
| Die drei höheren Weltansichten.  1. Der wissenschaftliche Materialismus 36 3ur Kritik. Function ist Wirkung, nicht Substanz 39 Die Einheit der Function setzt eine einheitliche Substanz vorans 39                                                          |
| 1. Der wissenschaftliche Materialismus 36<br>Zur Kritik. Function ist Wirkung, nicht Substanz 39<br>Die Einheit der Function setzt eine einheitliche Substanz vorans 39                                                                                     |
| Bur Kritif. Function ift Wirkung, nicht Substanz 39<br>Die Einheit der Function setzt eine einheitliche Substanz vorans 39                                                                                                                                  |
| Bur Kritif. Function ift Wirkung, nicht Substanz 39<br>Die Einheit der Function setzt eine einheitliche Substanz vorans 39                                                                                                                                  |
| Die Einheit der Function fett eine einheitliche Substanz vorans 39                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Die einheitliche Substanz ift nicht der ganze Leib 41                                                                                                                                                                                                       |
| Die einheitliche Substanz ift nicht das Rervenfustem. Gegen-                                                                                                                                                                                                |
| beweis aus der Thatsache des Urtheils 41                                                                                                                                                                                                                    |
| Die einheitliche Substang ift nicht ein materielles Atom 44                                                                                                                                                                                                 |
| Biderlegung der Stellvertretungs-Theorie                                                                                                                                                                                                                    |
| 2. Der Idealismus 49                                                                                                                                                                                                                                        |
| Bur Kritif. Der Idealismus tann die Thatfache ber indivi-                                                                                                                                                                                                   |
| buellen Existenz nicht erklären                                                                                                                                                                                                                             |
| 3. Der Spinozismus 54                                                                                                                                                                                                                                       |
| Bur Kritif                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Der Geift wirkt auf den Leib                                                                                                                                                                                                                                |
| Die leiblichen Greigniffe wirten auf das geiftige Leben 58                                                                                                                                                                                                  |
| Der Leib hat feine Ginheit und Granze 59                                                                                                                                                                                                                    |
| Der Spinozismus fett die Kenutniß der Körperwelt widerrecht-                                                                                                                                                                                                |
| (id) voraus                                                                                                                                                                                                                                                 |
| weiter Theil. Untersuchung der Frage vom Standpunkt ber vierten                                                                                                                                                                                             |
| Weltansicht.                                                                                                                                                                                                                                                |
| Die vierte Weltansicht                                                                                                                                                                                                                                      |
| Auflösung des falichen Gegenfatzes zwischen Materiellem und                                                                                                                                                                                                 |
| Ideellem                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Leibnitz, ber Begründer der vierten Weltansicht 67                                                                                                                                                                                                          |
| 1. Abschnitt. Das Wesen der Seele.                                                                                                                                                                                                                          |
| 1. Die Seele ift Subftang.                                                                                                                                                                                                                                  |
| Erinnerung an die obigen Beweise 68                                                                                                                                                                                                                         |
| Beweis aus der Thatsache der Affekte 69                                                                                                                                                                                                                     |
| Beweis aus der Thatfache ber ununterbrochenen Selbftgewißheit 71                                                                                                                                                                                            |
| Beweis aus der Thatsache der Ichheit in ihren verschiedenen                                                                                                                                                                                                 |
| Stufen                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 2. Die Function ber Seele                                                                                                                                                                                                                                   |
| Das bewußte Leben                                                                                                                                                                                                                                           |

|    | ``                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٠.         |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|    | Die Sphare bes Unbewußten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7          |
|    | Bergleichung beiber Functionen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | /8         |
|    | Abhangigfeit der Function der Seele vom Leibe 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|    | Abhängigkeit von Gott                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
|    | Gott ift die Substanz der Seele                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 30         |
| 3. | Berhältniß ber Seele jum Leibe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| ٠. | Unfer Leib ist ein Fluß fremder Dinge, die Seele der Sauswir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | tĥ         |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 31         |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 33         |
|    | Morphologische Umwandlungen des Leibes in seiner Entwicklung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ~          |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 34         |
|    | The state of the s | 36         |
|    | ~ " Commission of the commission and the Green contract                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 37         |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 38         |
|    | Die organischen Formen find abhängig von einer Function der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ,0         |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 39         |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | סנ         |
|    | Der Leib als Herr ber Seele und bas Gefet ber Erhaltung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 90         |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 92         |
|    | 200 sins into 2 mins single of the control of the c | 93         |
|    | • · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 95<br>95   |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>9</b> 0 |
| _  | 2. Abschnitt. Die Entstehung der Seele.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
| 1. | Rritit früherer Auffassungen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0.5        |
|    | Die Seele ift nicht aus Nichts geschaffen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9 (        |
|    | Der Traducianismus in seinen drei Formen ift ebenfalls zu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •          |
| _  | verwerfen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | JU         |
| Z. | Löfungsversuch von der vierten Weltansicht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
|    | aus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ^-         |
|    | Gleichartigkeit der Seele mit allen Substanzen der Natur 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | JZ         |
|    | Die Seele kann weder von einem Menschen, noch von einem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
|    | Sott erschaffen werden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Uŧ         |
|    | Die Entflehung ber Seele ift eine Entwicklung ber Seelen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
|    | thätigfeit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0'         |
|    | 1. Die Theilung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|    | 2. Die Knospung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1(         |
|    | O CD: Mainmhillanna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |

|                                                                 |       | Seite |
|-----------------------------------------------------------------|-------|-------|
| Zusammensassung                                                 |       | 113   |
| 3. Berhältniß der früheren Weltanfichten                        | z u   |       |
| ber vierten                                                     |       | 116   |
| 3. Abschnitt. Die Zufunft der Seele.                            |       |       |
| 1. Borläufige Betrachtungen                                     |       | 110   |
| Würdigung der religiofen Stimmen                                |       |       |
| Abrechnung mit dem gesunden Menschenverstand                    |       |       |
| Philosophisch läßt fich die individuelle Unsterblichkeit apodit |       |       |
| beweisen.                                                       |       |       |
| Unterschied der individuellen von der perfonlichen Unsterblie   | nteit | 196   |
| Die perfonliche Unsterblichkeit kann nicht apodiktisch bewi     | efen  | 120   |
| merben                                                          |       | 127   |
| Prognose und ihre Bedingungen                                   |       |       |
| 2. Der ökonomische Beweis für bie perfoul                       |       | 120   |
| Kortbauer.                                                      | a) e  |       |
| C                                                               |       |       |
| 1. Die vier Principien bes Oberfates.                           |       |       |
| Das erste Princip                                               |       |       |
| Das zweite Princip                                              |       |       |
| Das dritte oder bas öfonomische Princip                         |       |       |
| Das vierte Princip                                              |       |       |
| Discuffion über das vierte Princip                              |       |       |
| a. Einwurf gestützt auf die Thatsache des Bergeffens .          |       | 136   |
| Widerlegung: 1. burch ben Begriff des Bergeffens und            |       |       |
| Erinnerung                                                      |       |       |
| 2. Durch den Begriff des Behaltens                              |       |       |
| 3. Durch ben Begriff bes pathologischen Borgangs                |       |       |
| b. Ginwurf aus der Analogie der Bergänglichkeit der D           |       | 139   |
| Widerlegung: 1. Das Berfdwinden der Borftellungen               |       |       |
| sich a priori nicht beweisen                                    |       |       |
| 2. Die Erfahrung zeigt bas Gegentheil                           |       | 141   |
| c Einwurf, geftütt auf eine Bermuthung über den Grund           |       |       |
| Erhaltung der Borstellungen                                     |       |       |
| Widerlegung                                                     |       | 144   |
| 2. Die brei Thatfachen bes Unterfates.                          |       |       |
| Die Thatsache der menschlichen Unvollkommenheit                 |       |       |
| Die Thatsache des Berlangens nach Bollkommenheit                |       | 148   |

|    | and direct money to money the relations of the second        | . ' | Seite |
|----|--------------------------------------------------------------|-----|-------|
|    | Zwei Grunde, warum die Menscheit bei ihrem Fortschrit        |     | 440   |
|    | immer stille sieht und nie eine Zufriedenheit gewinnen fann  |     | 149   |
|    | Thatsache bes allgemeinen natürlichen Berlangens nach Selbst |     | 450   |
|    | erhaltung und Fortdauer                                      |     |       |
|    | 3. Der Schlußsatz. Syllogistische Consummation .             |     | 154   |
|    | Das Geheimnisvolle und die Ueberschwänglichkeit in biefer    |     | 122   |
|    | Neberzeugung                                                 |     |       |
|    | Widerspruch von Seiten der Bescheibenheit                    | •   |       |
|    | Eigenthümlichkeit dieses Standpunktes.                       |     | ,     |
|    | Stellung Plato's                                             |     |       |
|    | Rant's moralischer Beweiß                                    |     |       |
|    | Der religiöse Beweis                                         |     |       |
| •  | Der ötonomische Beweis                                       | •   | 165   |
| 5. | Beantwortung nachträglicher Fragen.                          |     | 100   |
|    | 1. Optimismus und Pessimismus                                |     |       |
|    | 2. Bon ber Bolle und ben ewigen Strafen                      |     |       |
|    | 3. Ob die Seele ohne Körper existiren kann                   |     |       |
|    | 4. Bon ber Langweiligkeit bes jenseitigen Lebens             |     |       |
|    | Das Wesen der Langeweile                                     |     |       |
|    | Das Bollfommene                                              |     |       |
|    | 5. Was werden wir thun?                                      |     |       |
|    | Die mythologische Antwort                                    |     |       |
| •  | Die Antwort des Idealismus                                   |     |       |
|    | Kritik des Idcalismus                                        |     |       |
|    | Unfere Antwort                                               | •   |       |
|    | Schluß                                                       |     | 200   |

# Die Aufgabe.

"Gleich wie Blätter im Walbe, so sind die Geschlechter ber Menschen,
"Blätter verweht zur Erbe ber Bind nun, andere treibt dann
"Wieder der Inospende Wald, wann neu auflebet der Frühling:
"So der Wenschen Geschlecht, dies wächst und jenes verschwindet."
Gwer's Iliade VI, 146.

Wir fühlen alle, so lange wir leben, die unumstößliche Gewißheit unseres Daseins; um so mehr sind wir betroffen, wenn wir die Bemerkung machen, die Homer mit dem obigen Gleichniß schon im grauen Alterthum gesungen hat, daß wir nämlich einmal nicht waren und einst wiederum nicht mehr sein werden. Je nach unserer Stellung zum Leben muß uns diese Erkenntniß entweder beruhigen, oder ängstigen, oder erstaunen. Zugleich werden wir aber beobachten können, daß unter allem Lebendigen nur der Mensch über seinen Ansang und sein Ende nachbenkt. Die Thiere scheinen ganz in die Gegenwart versenkt und auch wenn sie behaglich ruhen, nur mit den augenblicklichen Lebensreizen beschäftigt zu sein; der Mensch

Teichmüller, Unfterblichfeit.

aber kommt nach Beruhigung seiner sinnlichen Lebensbedürfnisse zu Gedanken, welche die Gegenwart weit überschreiten und die Zeit vorwärts und rudwärts beliebig durchmessen; der Mensch ist das einzige Wesen, das eine zweite Welt in sich trägt, außerhalb beffen, was man sieht' und bort, eine Welt der Begriffe, die nur der Gedanke erkennt; ber Mensch allein ift ber Wiffenschaft fähig. Indem er nun aber von allen Dingen des himmels und der Erde eine wissenschaftliche Ginsicht zu gewinnen fucht, wird ihn die Frage vor allen reizen muffen, wie er sich selbst wissenschaftlich zu betrachten habe, was er selber fei, wie er entstanden, und was ihm die Rufunft bringen Man würde sich aber fehr irren, wenn man merbe. glaubte, daß diese Frage in der That eine so allgemeine Anziehungskraft ausübte; denn der Kampf um's Dasein, die Lust und Leidenschaft des Augenblickes, der Chrgeiz und die dringende Gile praktischer Pflichten: alles dies reißt den Menschen in den raschen Strom des Lebens binein und taucht ihn unter die Wellen bis zur Besinnungslosigkeit. Lassen wir also die Menge nur dabin fließen mit dem Fluffe des Lebens, und setzen uns mit den Benigen, die uns folgen, gleichsam an das Ufer, um die große und merkwürdige Erscheinung des Daseins ruhig zu betrachten. Um im Bilde' fortzufahren, so treffen wir dort schon eine Gesellschaft an, die sich lange vor uns um die Lösung des Lebensräthsels bemüht hat. Es würde thöricht sein, wollte man nicht erst bescheiden diese Früheren befragen und ihre Antworten forgfältig bedenken. wird uns daher billig zuerft beschäftigen; darnach aber,

wenn wir nicht ganz befriedigt fein follten, werden wir felbst an der Lösung mitzuarbeiten versuchen muffen.

Was man aber auch nur immer für eine wissenschaftliche Frage zu behandeln hat, so soll man sich zuerst und vor allem Andern nach den Erkenntnißquellen erkundigen. So dürsen auch wir unsere Untersuchung nicht beginnen, ehe wir diese Quellen gesondert und bestimmt und diejenigen ausgewählt haben, aus denen wir unsere Einsichten zu gewinnen hoffen.

#### Offenbarung und Weltweisheit.

In den driftlichen Ländern vernehmen wir besonders in den Oftertagen von dem geiftlichen Lehramt frohe Berfündigung als Antwort auf unsere Frage, und ein großer Theil der Menschen muß sich's allein an dieser Offenbarung genügen laffen. Da aber der Zweifel in unserer Reit und schon von jeher in allen Religionen die Sprüche der göttlichen Stimme um ihr unfehlbares Anfehn gebracht hat, so ist's gut, daß die Frage auch von der Vernunft allein behandelt werden kann. 3ch fpreche daber hier als Vertreter der Weltweisheit, der ausschließlichen Bernunftwissenschaft, die nur der Erfahrung und Bernunft als hinreichenden Gründen Gebor schenkt. Man hat oft Vernunft und Offenbarung gegeneinander begen und entzweien wollen und man hört nicht bloß von Wiklingen Spott gegen die Offenbarung, sondern auch oft schwer zu ertragende Worte von der Kanzel, als folle man die Bernunft gefangen nehmen, und als wenn sich die Offenbarung an den Glauben als an ein höheres Organ als unsere

Bernunft uud Erfahrung wendete. Dergleichen ift mißverständlich und wird auch von Vielen mißverstanden. Die Bahrheit aber muß immer und überall im Ginklang steben, und die Aussagen aller wahren Zeugen muffen übereinstimmen. Jeder weiß ja auch hinreichend, daß fich keine Religion mit ihren Offenbarungen an die Pferde und andere unvernünftige Geschöpfe gewendet bat, sondern immer an den vernunftbegabten Menschen, und es mar nur eine indirecte Predigt, wenn sich der heilige Antonius an die Fische wandte, weil die vernünftigen Wefen ihn nicht boren wollten. Die Vernunft ift eben die allgemeine Offenbarung Gottes, durch welche allein wir alle Wahrbeit vernehmen können; und die im engeren Sinne fogenannte Offenbarung bedarf erstens der Bernunft, überhaupt verstanden zu werden, so daß fie fich ohne Bernunft nicht einmal der menschlichen Worte und Gedanken bedienen könnte, sondern wie das Rauschen des Windes finnlos und zwedlos ware; zweitens aber braucht die Offenbarung auch die Vernunft zur Auslegung, sobald fie schriftlich verfaßt oder in sinnlichen Zeichen irgendwie erschienen ift; was längst überall anerkannt ist, da die mit menschlicher Vernunft arbeitende Philologie die Erklärung ber heiligen Schriften bei allen gebildeten Bölkern allein in handen hat. Darum follten die Diener der Offenbarung nicht gegen die menschliche Vernunft im Allgemeinen predigen, sondern es sei Friede zwischen Bernunft und Offenbarung. Wir aber sprechen hier blos vom Standpunkte menschlicher Weisheit und verzichten auf

alles Ansehen für unsere Behauptungen, das nicht allein aus Ersahrung und Vernunftgründen entlehnt wäre.

#### Borläufiges Befenntniß.

Ich fete nun voraus, daß wir alle schon unsere Meinung über die vorliegende Frage gefaßt haben und fo wird es Ihnen wohl erwünscht sein, meine Meinung als ein vorläufiges Bekenntniß sofort zu erfahren. Ich glaube an die personliche Unsterblichkeit der Seele, und zwar glaube ich daran, nachdem ich Alles, was die Menschen feit Anbeginn der Cultur darüber gesonnen, sorgfältig durchforscht und überlegt habe. Biele von Ihnen sind sicherlich Gegner meiner Ueberzeugung; aber wir wollen hier nicht gegen einander bloße Meinungen kundthun, son= bern ich bitte Sie, fich zu entschließen, Ihre lette Entscheidung zu vertagen, bis wir miteinander alle die Erwägungen Für und Wider burchgegangen find. Sie uns gang unbefangen fein! Wir wollen noch feine Meiming haben! 3ch denke, die schönste und edelste Meiming ift allein die mahre; wollen wir darum als unbeftochene Richter mit ber Binde ber Juftitia bie Beugen vernehmen.

#### Orientirung.

Bur vorläufigen Orientirung werfen wir einen kurzen Blid auf das, was erstens die Religionen, zweitens der sogenannte gesunde Menschenverstand, und drittens die Philosophen über unsere Frage entschieden haben, und darnach erst werden wir zur Discussion übergehen.

#### 1. Die religiöse Heberzeugung.

Anfangen muß man mit dem Anfang. Ursprünglich aber in der Menschheit ift die religiöse Ueberzeugung, das älteste Urtheil, welches allgemeine Anerkennung findet, vor aller Kritik und vor aller Bildung des Verstandes. kann man dreist sagen, daß alle Religionen eine Unsterblichkeit lehren. Im Ginzelnen wollen wir uns daran erinnern. Die älteste Religion ist vielleicht die von Fustel de Coulange ausführlich beschriebene, die bei allen indogermanischen Bölkern aus den ersten Urkunden bervorblickt. Darnach wurde der Verstorbene bei seinem Tode jum Gott. Jede Familie hatte deshalb ihre eigenen Götter, die Penaten, welche bei dem Altar des hauses begraben wurden und als materiell lebendig im Grabe betrachtet wurden, weshalb man ihnen von Zeit zu Zeit Speise und Trank ausschüttete und ihren Schutz und Segen erflehte. Rachdem die Menschen klüger geworden und die größeren socialen und politischen Gemeinschaften auch eine Verschmelzung der Götter nothwendig gemacht hatten, behielt man zwar im Stillen die alten Borftellungen bei; denn die Menschheit macht sich schwer los von einer religiösen Anschauung; aber man pflanzte den neuen Glauben auf den alten oder ließ den alten als Gespensterglauben in untergeordneter Region fortbesteben.

Alle neueren Religionen lassen sich in zwei Gruppen sondern, wie ja denn auch nur zwei Annahmen möglich scheinen; entweder nämlich betrachtete man die Reugeborenen als Umwandlungen der Verstorbenen, die eben

wegen ihrer Fortdauer und nach Maßgabe ihres vergangenen Lebens nun in eine neue Laufbahn eintretend wieder zurücktommen. So ließ sich die immer neue Erzeugung der Menschen einfach erklären, indem man den alten Borrath immer wieder brauchte, nur mit Umwandlung der Lebens-Umstände. Zugleich wurde dadurch dem Gerechtigkeitegefühl Genüge geleistet; benn man konnte nun auch den ungestraft Verftorbenen nachträglich in einer neuen Erifteng den schlimmen Lohn zum Erleben geben; andererseits ließ sich dadurch auch die Erzeugung der Thiere mit in das Ganze der Anschauung hineinziehen; benn es lag nabe, die Graufamen als Wölfe ober Schlangen wiedergeboren zu sehen und das duldende Loos der gabmeren Thiere als eine Bußezeit der menschlichen Seele Diese Lehre von der Seelenwanderung au betrachten. ober Metempsychose ist weitverbreitet gewesen und hat von Indien und Aegypten aus durch Bermittlung von Phthaavras und Empedocles auch bei den Griechen Eingang gefunden.

Die zweite Möglichkeit, welche schließlich in der religiösen Ueberzeugung der Menschen den Borrang gewonnen, besteht darin, einen gewissen sehr großen Borrath von Seelen anzunehmen, die nach und nach, so lange diese Welt dauert, an's Licht geboren werden und nachher entweder gleich nach ihrem Tode oder nach dem Ablauf der ganzen Beltperiode an gewissen verborgenen Dertern weiterleben. Für diese Derter suchte man entweder einen bestimmten Plat in der sinnlich wahrnehmbaren Welt, indem man gewöhnlich den schlechteren Seelen das dunkle

Erdinnere zur Wohnung oder zur Qual anwies, den befferen aber die Lichtregion über dem Monde. Ober man verzichtete auf eine genauere Geographie des Jenseits und bezeichnete die Derter nur mit moralischen Attributen, wie die Furcht oder Sehnsucht fie etwa ausstatten mochten. So find uns habes und Clusium der Griechen und Balhalla, Gimel, Wingolf, Bel und Niflheim der Germanen gang geläufig, wie uns jest auch durch das Aegyptische Todtenbuch die pedantisch genaue Geographie der Todtenwelt erschlossen ist. Bu dieser zweiten Gruppe der Religionen gebört auch unsere driftliche Anschauung, in welcher freilich auch noch unwesentliche Differenzen wieder hervortreten, indem die Ginen blog himmel und hölle auseinanderhalten, Andere noch das Fegefeuer als Zwischenstufe seten, Einige die Seelen sofort nach ihrem Tode weiterführen, Andere fie erft einem langen Schlafe unterwerfen, um erst durch das Weltgericht die Bertheilung nach moralischer Qualität vollziehen zu lassen.

In dem Alterthum neigte man dazu, alle diese Ansschauungen bis zur größten sinnlichen Deutlichkeit zu brinzen. Der griechische Charon wie der aegyptische führt die Seelen auf einem Nachen über den Todtenfluß; der Cerberus steht am Thor; die Richter Aeakus, Minos, Pluto wie Csiris und die bestimmte Zahl der Todtenrichter haben ihre sestgestellte Function; Anubis und Thot haben die Wage, auf der das Herz des Verstorbenen gewogen wird, zu überwachen und die Entscheidung aufzusschreiben. Sbenso auch im Mittelalter suchten sowohl unsere Dichter als unsere Maler im Wetteiser mit den

Theologen die Welt des Himmels und der Hölle mit allen Farben der Phantasie im Detail auszuführen. In der neuesten Zeit jedoch ist eine große Abkühlung gegen diese Bilder eingetreten; man begnügt sich mit der blaßesten Unbestimmtheit und spricht nur von einem Jenseits, von dem ewigen Leben und deckt den dichtesten Schleier über das Wie, indem man alle Auskunft ablehnt; ja christliche Theologen wie z. B. der den Protestanten mit Recht so wichtige, epochemachende Schleiermacher behielt nur den Namen des unsterblichen Lebens bei, indem er darunter bloß das ewige Leben nach dem Evangelium, das wir schon bei Lebzeiten führen sollen, verstand.

Wir dürfen also abgesehen von diesen philosophirenben Theologen behaupten, daß alle Religionen ohne Unterschied, auch den Buddhismus nicht ausgenommen, irgendwie eine persönlich ethische Fortdauer der menschlichen Seele verkündigen, und daß ein großer wenn nicht der größte Theil ihrer Gebräuche und Anschauungen mit dieser Lehre in engster Beziehung steht.

#### 2. Der gefunde Menichenverftand.

Betrachten wir nun zweitens, wie der gesunde Mensschenverstand über diese Frage urtheilt. Gesunden Menschenwerstand wollen wir den Berstand nennen, welcher sich an der täglichen Ersahrung natürlich entwickelt, ohne zu einer zusammenhängenden wissenschaftlichen Gesammtausfassung der Welt fortzuschreiten. Der gesunde Menschenverstand hat deshalb immer einen beschränkten Gesichtskreis und braucht nicht nothwendig das Richtige zu tressen. Soweit

die Menschen nun von diesem Standpunkt urtheilen, haben sie von jeher den alten Glauben an die Unsterblichkeit verworfen; der Glaube daran erscheint ihnen entweder als ein überkommener heiliger Wahn oder als entstanden durch eine absichtliche Täuschung, um die Menschen leichter regieren zu können. Indem sie dahinter gekommen zu sein denken, treiben sie nun ihren Spott mit diesem Glauben.

Zuerst erinnern sie an das Leben der Scele soweit es in dem leiblichen Leben physiologisch erscheint; da nun sehen und hören, lachen und weinen und sprechen u. f. w. nicht mehr möglich ist nach dem Tode, so scheint offenbar auch das Seelenleben dadurch aufgehoben zu werden. Wäre die Seele noch vorhanden, so müßte sie Wirkungen verursachen; aber man sieht deutlich den eintretenden Tod und nachher keine Spur der Seele. Wie foll man an das Vorhandensein der Seelen glauben, wenn man nirgends ein Zeichen ihres Daseins antrifft! Damit hängt qufammen, daß auch die Gespensterberichte sich vor gesunden Ohren und am hellen Tage nicht hören lassen. gleichen wird lieber in der Dämmerung und nicht für den Berstand, sondern für die Phantasie erzählt. Es ist kein Todter wieder beimgekehrt und hat einen Bericht vom Jenseits als Augenzeuge zu geben vermocht, wie schon mehrere Tausende von Jahren vor unserer Zeit der skeptische Aegypter bei Brugsch sagt, daß noch keiner wieber aus dem Kaften kam. Ober wie es in der Edda beißt: "Leben ift beffer, auch leben in Armuth", "Der Lebende kommt noch zur Kuh", oder "blind sein ist besser, als verbrannt werden", "der Todte nütt zu nichts mehr."

Der gefunde Menschenverstand ist nun in allen gefunden Menschen vorhanden; darum ist nichts nothwendiger, als daß alle Menschen ohne Ausnahme, Gläubige wie Aweisser, diese Ansicht vom Tode baben; denn felbst diesenigen, welche an ein Jenseits glauben, können doch nie ganz in sich dieses natürliche Urtheil unterdrücken, und es ware sonst in der driftlichen Welt der Schauder vor dem Tode nicht so allgemein. Wer kann sagen, daß er weder beim Tode eines andern Menschen, noch bei dem eigenen drohenden Tode von einem Schauder ergriffen würde, von der Furcht der Bernichtung! Gelbst der Erlöser, der als Sohn Gottes sich der Welt verkündet hatte, zitterte und zagte vor dem Tode und ein berühmter Kanzelredner hob nachdrücklich hervor, wie dies erst rein menschlich und wahr, obgleich schwach erscheine gegen die philosophische Ruhe und Heiterkeit des sterbenden Sofrates.

Wollen wir hier nun bloß feststellen, daß dies das Urtheil des gesunden Verstandes ganz allgemein und überall ist; von der Richtigkeit wollen wir erst später sprechen; denn offenbar hängt Alles von der Auffassung der Seele ab. Ist sie eins und dasselbe mit dem leiblichen Leben, so muß sie mit diesem sterben. Ist sie aber selbstständig, so erscheint der gesunde Verstand als kleinlich und beschränkt, der seine eignen Grundsäße nicht consequent zum Ganzen ausarbeitet.

#### 3. Die Ansichten ber Philosophen.

Wir mussen nun auch in der Kürze zu überblicken suchen, was die in's Ganze vertiefte Erkenntniß der Phislosophie über unsere Frage ausgesagt hat. Sehr bald wird man sehen, daß von dieser Seite bald ein Ja, bald ein Nein gesprochen wird und zwar von den ältesten Zeiten bis zum heutigen Tage. Eine übereinstimmende Lehre von der Unsterblichkeit ist bei der Weltweisheit nicht anzutressen.

Im Alterthum fteht ziemlich vereinzelt für den Glauben an die persönliche Fortdauer unfrer Seele der große Name des Sofrates, der die Lehre zugleich durch die erhabene That des mit Bewußtsein vollzogenen friedlichen Märthrertodes als seine wirkliche Ueberzeugung besiegelte. Ihm gegenüber treten auf die andere Seite größere Namen, welche Jahrhunderte lang die Geifter beherrschten, Plato und Aristoteles. Wenn ich auch Plato für die Läugnung der individuellen Unsterblichkeit anführe, so weiß ich wohl, daß ich Vielen eine Paradorie auszusprechen scheine, da er ja so entscheidend durch seinen Phaedon diesen Glauben in der Welt aufgerichtet hat, so daß Ungablige bloß durch Plato's Beredtsamteit gewonnen an diesem Glauben festhielten. Dennoch muß eine strengere wissenschaftliche Erkenntniß Blato's den mythischen Ausbrud von dem philosophischen Begriff trennen und wird dann bei ihm nur den Glauben an die Ewigkeit der Idee finden, nicht aber den an die Unsterblichkeit etwaiger entftanbener Gingeleriftengen.

.

Das Mittelalter, welches auch in seiner Philosophie unter dem allmächtigen Sinsluß der christlichen Gedanken stand, hat fast ausschließlich sich dem Glauben an ein jensseitiges Leben zugewandt, so sehr, daß heute dieser Glaube von den Gegnern als mittelalterlich verhöhnt wird.

In der neueren Zeit bejahen die großen Begründer der französischen und deutschen Philosophie Cartesius und Leibnit die Frage; dagegen spricht der kalte geometrische Denker Spinoza sein entschiedenes Nein. Und in der neuesten Zeit hören wir das Ja von Kant, Herbart, Loße, um nur diese herauszugreisen, ein Nein aber von Hegel, Schopenhauer, Schleiermacher.

Wir sehen also auf beiden Seiten große Namen edlen Klanges, Philosophen sowohl als Theologen, und Niemand braucht sich deshalb mit seiner eigenen Ueberzeugung zu geniren. Wie er auch denken möge, er sindet auf jeder Seite gute Gesellschaft, die ihm vor jeder übermüthigen und wegwersenden Behandlung, wie sie von den Rabiaten beider Seiten oft geübt wird, den hinreichenden Schutz gewährt; denn die Namen der heftigen und verletzenden Parteimänner werden längst vergessen sein, wenn jene großen Genien der menschlichen Cultur noch gekannt, gesliebt und ktudirt werden und Leben zeugen.

#### Rüdblid.

Wir können nun zurüchlicken. Die religiöse Ueberzeugung aller Bölker ist durchdrungen von dem Gedanken an ein künftiges Leben; der gesunde Menschenverstand aller Zeiten verspottet diesen Glauben; die Philosophie ist zu keiner Sinstimmigkeit gelangt, sondern verharrt in bem Ja und Nein der entgegengesetten Systeme.

Wenn wir nun für uns selbst zu einer Ueberzeugung kommen wollen, so müssen wir zuerst erkennen, daß aller Gegensat in dieser Frage abhängt von den Ansichten, die man von der Seele und ihrem Wesen hat. Wir müssen beshalb erst von dieser Grundfrage handeln, aus deren Lösung sich dann von selbst als Folge eine Ueberzeugung von dem Ursprung und den Aussichten des persönlichen Lebens ergeben wird.

### Erster Theil.

Prüfung der bisherigen Sehrmeinungen.

#### Die philosophischen Boransfegungen.

Wenn wir nun die verschiedenen Ansichten von der Seele überblicken wollen, so haben wir erst einige Begriffe in's Auge zu fassen, auf welche das Urtheil immer zurücksühren wird und ohne welche überhaupt nicht über das Wesen der Seele geurtheilt werden kann.

#### 1. Inhärenz.

Der Grund aller philosophischen Untersuchung ist die Wahrnehmung der Vergänglickkeit. Wenn wir sehen, daß die Erscheinungen des Lebens, die uns jetzt fesseln und erfreuen, wieder zu Grunde gehen: so fragen wir von selbst, was denn bleibt und in Wahrheit ist. Denn wir können uns nicht überreden, Sein und Nichtsein für gleichbedeutend zu halten, und Daszenige was vergeht, kann nichts Seiendes gewesen sein. Wenn wir Jemanden sitzen sehen und nachher ausstehen und gehen, so ist das Sitzen

vergangen und die Bewegung an die Stelle getreten, aber diese vergeht auch wieder: also halten wir alle diese Ersscheinungen nicht für Seiendes, sondern nur für etwas, das an einem Seienden vorkommt, denn wir nehmen wahr, daß der Mensch selbst bei allem Wechsel seiner Lage bestehen bleibt. So nannte man das Veränderliche und Vergängliche "Accidenz" und das Bleibende "Substanz" und sagte, daß die Accidenzen der Substanz anshangen oder "inhäriren". So ist die Luft als Substanz bald warm, bald kalt; der Mensch als Substanz bald jung, bald alt, bald gesund, bald krank, bald traurig, bald vergnügt u. s. w.; et wechselt die Accidenzen und besteht selbst im Wechsel.

Allein eine weitere Beobachtung zeigt uns, daß diese ersten angeblichen Substanzen ebenfalls vergeben; Mensch stirbt und sein Rleisch fault und verschwindet; die Luft wird von den Pflanzen und Thieren in organische Berbindungen verwandelt; das Wasser wird Gis oder Danuf: furz es zeigt sich, daß die vermutheten Substanzen nach denselben Rennzeichen der Beränderlichkeit und des Vergebens nur Accidenzen find. So kehrt die Frage wieder, was als das Bleibende, als das Seiende betrachtet werden muffe, in welchem jene Accidenzen inhariren. Wir muffen ein folches fordern, weil fonft nicht begreiflich würde, wie die wechselnden Erscheinungen auch nur für furze Zeit follten entstanden fein; benn wenn nichts ift, jo kann auch keine Gigenschaft, kein Zustand, keine Bewegung gedacht werden, weil Eigenschaft die Eigenschaft eines Seienden ift und so auch Ruftand und Bewegung immer ein Geiendes vorausfest, bas fich in Diejem Buftanb ober in Bewegung befindet. Bir muffen ben Unter alfo tiefer berablaffen und nicht eber absteben, als bis er Grund findet. Schon die alten griechischen, Philosophen baben mit großer Rlarbeit biefe beiben Begriffe unterichieben und die Accideng als das bezeichnet, was in einem Andern ift, Die Gubftang aber als bas, mas in fich ift. Rebenfalls muß es, wenn überhaupt Beranderungen und Ericheinungen ftattfinden, auch ein In-fich-feiendes geben, b. b. ein Wefen, bas nicht in einem Andern ift, fondern welches felbit an und für fich befteht. Moge bies nun ein einziges fein ober in einer Bielbeit vorfommen, moge es eine gusammenhängende Maffe bilben ober in Atomen irgendwelcher Art besteben: immer wird für unsere Unterfuchung die Frage in erfter Linie entscheibend fein, ob bie Seele blok als Accidens in einem Andern inbarirt, ober ob fie ein felbstitandiges Wefen, b. b. eine Gubftang ift.

#### 2. Canfalität.

Ein zweiter Begriff, der unsere Untersuchung bedingt, ist die Sanfalität. Um etwas zu behaupten, das nicht fosort von einer Gegenbehauptung umgestoßen oder zweisels haft gemacht werden kann, müssen wir einen hinreichenden Grund anzusühren wissen. In dem Gebiete der Ereigsnisse und des wirklich Geschehenden sinden wir den hinreichenden Grund der Erklärung in den Ursachen, als deren Wirkung man das Ereignis betrachtet. Sin Ereignis ohne Ursachen anzunehmen ist wider die Bermunft, und dies wird bei gebildeten Bölfern so wenig bezweiselt, Telemulter, unverbischtet.

Digitized by Google

daß nicht nur alle Wissenschaften mit der Aufsuchung der Ursachen beschäftigt sind, alle Künste in der Macht über die Ursachen gewisser Erscheinungen bestehen, sondern daß auch im täglichen Leben Jeder von einem jeden Ereigniß die Ursachen entweder kennt oder such oder vorausset.

Run muffen wir natürlich fragen: Sind die Urfachen Substanz oder Accidenz? Die Antwort ist nicht so leicht, weil Ursache ein sehr weitschichtiger Name ist, der auf das Verschiedenfte paßt. Wir bedürfen daher zur Antwort einiger Distinctionen. Ruerst ist klar, daß die Ursachen wieder als Wirkung anderer Ursachen betrachtet werden können, 3. B. die Urfache für die Bewegung der Waggons ist die Zugkraft der Dampfmaschinen; aber diese Zugkraft ist wieder die Wirkung der Verdampfung des Wassers, und diese Ursache ist wieder die Wirkung der Verbrennung bes Holzes oder der Steinkohlen, und das Holz wieder wurde durch die Ursachen des Wachsthums im Walde bedingt u. s. w. u. s. w. Ursache und Wirkung ist also dasselbe, nur in verschiedener Richtung betrachtet. Richtung aufwärts betrachtet, find die Wirkungen Ursachen; abwärts find die Urfachen Wirkungen.

Alle solche Ursachen oder Wirkungen sind nun offenbar Accidenzen; denn sie sind vergängliche und wechselnde Erscheinungen, die kein bleibendes Sein haben, sondern sich in einander auslösen lassen. Das Holz z. B. verschwindet, an seine Stelle tritt Licht, Wärme und verschiedene Gase und die Aschenbestandtheile; die Wärme verschwindet, an ihre Stelle tritt die Bewegung u. s. w. Wir können deshalb behaupten, daß alle Ursachen, die wieder als Wirkungen anzusehen sind, als Accidenzen betrachtet werden müssen. Um nicht misverstanden zu werden, wollen wir diese Ursachen oder Wirkungen noch mit den Ausdrücken benennen, die dafür bei den Natursorschern gewöhnlich gebraucht werden, ich meine Function, Kraft, Bewegung, Arbeit, lebendige Kraft oder Arbeitssvorrath. Alles dieses, unter sich zwar verschieden, ist doch darin gleich, daß es Anderes verursacht und selbst von Anderem bewirkt ist und gehört daher zur Accidenz.

Wenn wir nun diefen allgemeinen caufalen Zusammenhang der Erscheinungen betrachten, so seben wir sofort, daß man um der Kürze des Ausdrucks willen eine Wetapher gebraucht hat; denn eine Kunction oder Kraft als Urfache zu betrachten ist streng und eigentlich genom= men nicht erlaubt, ba fie als Accidenz ihr Sein in einem Andern, nämlich in der Substanz hat. Ohne die Substanz kann sie nicht sein, also auch nicht wirken. Es wirkt also eigentlich nur die Substanz als die felbstständige Ursache; indirect und metaphorisch und mit Redekürze gesprochen aber können wir die Kräfte und Kunctionen d. h. die Accidenzen wirken lassen. Kraft ohne die zugehörige Substanz ist ungefähr wie ein Apfel, an einem Baum gewachsen, der weder Zweige, noch Stamm, noch Wurzeln bat. Daber burfen wir auch in der Naturbetrachtung niemals eine Wirkung ohne einen Stoff annehmen, wie 3. B. die Lichtbewegung nicht von den Firsternen auf die Erde gelangen könnte, wenn der ganze Weg nicht mit Stoffen ausgefüllt ware, welche diefe Bewegung tragen und durch ihr Sein auch der accidenstellen Erscheinung Bestand gewähren.

Diese Distinction in die eigentlichen, selbstständigen oder substantiellen Ursachen und in die um der Kürze willen gewöhnlich so genannten Ursachen als deren accidentellen Functionen ist daher von der größten Bedeutung für unsere Frage; denn wenn die Seele eine bloße Function ist, so müssen wir derselben auch nur ein vorübergehendes Dasein zutrauen, welches von anderen Erscheinungen ausgelöst und abgelöst wird; wenn sie sich aber als selbstständige Ursache beweist, so muß ihr Sein einen substantiellen Charakter tragen und wir werden ihrer beständigen Fortdauer gewiß sein.

#### 3. Ideelles oder Immaterielles. Reales oder Materie.

Es bleibt noch eine dritte Bestimmung übrig, die vor aller weiteren Untersuchung unter uns erst zur Klarheit gebracht werden nuß, nämlich der Gegensatz zwischen dem sogenannten Ideellen und Materiellen. Dieser Gegensatist salsch und misverstanden. Wir müssen ihn aber vorsläufig so nehmen, wie er gewöhnlich verstanden wird und bei aller Welt Geltung hat. Das Nichtigere läßt sich dann später leichter sehen. Unter dem Ideellen versteht man das Geistige und Alles, was nur von dem Geiste und nicht von den Sinnen wahrgenommen werden kann, 3. B. unsere Gedanken und Bestrebungen, die Gesetze und Sitten, die Tugenden, die Formen und Gesetze der Natur u. s. w. Dagegen gilt für materiell oder real Alles, was gesehen, gehört, geschmedt, gerochen und gefühlt wird.

Kür alles Materielle hat man ein gemeinsames Merkmal gefunden, woran es sich sofort von allem Ideellen unterscheiden läßt, es ift nämlich der Ausdehnung, dem Raum unterworfen und der Bewegung zugänglich. Der materielle oder reale Tisch oder Stein nimmt einen gewissen Raum ein oder hat eine bestimmte Ausdehnung und kann hierhin oder dorthin bewegt werden. Was nicht bewegt werden kann seiner Natur nach und was keinen Raum einnimmt, ist ideell, nicht materiell; 3. B. die Gerechtigkeit oder die Freibeit ift weder einen Kuß lang, noch eine Meile hoch oder dick und kann auch nicht weder auf dem Rücken getragen, noch in einer Karre gefahren werden, ist also durchaus etwas Ideelles. — Man unterscheidet gern noch das Ideelle von dem Idealen, indem man dem Idealen nur das Gute-Schöne und Wahre zurechnet, unter dem Ideellen aber das ganze Gebiet des Nicht-Materiellen versteht, also auch das Schlechte, häßliche und Falsche. Doch wird dieser Sprachgebrauch nicht immer beobachtet.

Wenn nun alles Seiende entweder ideell oder materiell ist, so muß auch die Seele unter diesen Gegensatz fallen. Und wenn man die beiden obigen Kategorien heranzieht, so fragt sich, ob das Ideelle Accidenz oder Substanz, ob Wirkung oder Ursache ist, und daraus ergeben sich die verschiedenen Ansichten von der Welt.

#### Die Weltansichten.

Nach diesen Voraussetzungen lassen sich nun die versichiedenen möglichen Weltansichten sehr leicht überblicken

und anordnen, und wir können uns dieser Aufgabe nicht entziehen, weil von jeder Weltansicht aus über die Unsterblichkeit der Seele anders geurtheilt wird und umgestehrt alle die verschiedenen Meinungen von der Seele und ihrer Zukunft auf die wenigen zu Grunde liegenden Weltsansichten zurückgehen. Wir müssen deshalb unsere spätere Untersuchung nach diesem Gesichtspunkt eintheilen.

Wir wollen zunächst zwei Weltansichten als Vorstufe der größeren Sinsicht bezeichnen, da sie leichter in ihrer Unhaltbarkeit zu erkennen sind und obwohl auch heute noch von Vielen getheilt, doch dem Anfange der menschlichen Cultur angehören. Die erste besteht in einer naiven Identificirung von Geist und Materie, deren Gegensat man nicht beachtet; wir wollen diesen Standpunkt den naiven Materialismus 'nennen. Der Leib des Menschen ist darnach nicht unbeseelt, aber die Seele ist von dem Leib nicht verschieden. Dieser Standpunkt gehört der Poesie und dem mythologischen Zeitalter.

Ihm gegenüber steht der naive Dualismus, welcher Geist und Materie streng scheidet und veide nebeneinander als Ursachen der Dinge zur Erklärung aller Ereignisse braucht. Dieser Standpunkt ist schon besser, als der vorige, weil er das scheidet, was geschieden werden muß; aber er ist naiv, weil er es so sehr scheidet, daß es nun mit keiner Hülfe mehr zusammengebracht und nicht in seiner lebendigen Sinheit begriffen werden kann.

Auf diese Vorstufen folgen dann die drei großen Weltansichten, in welche sich die gebildete Menschheit gestheilt hat, indem zu allen Zeiten bald die eine, bald die

andere vorgeherrscht, bald alle drei nebeneinander gegolten haben bis auf den heutigen Tag. Man sah ein, daß wenn man dualistisch zwei Principien sette, zwei Götter oder zwei absolute Substanzen nebeneinander kommen würden, die nichts zusammenbindet, die auf einander keinen Sinfluß haben könnten, und alfo die Wechselwirkungen und Sinheit der Welt unerklärt ließen. Da nun alles Seiende sich einmal entweder als ideell oder als materiell zeigt, fo fetten die Ginen das Ideale als das Erste und erklärten daraus auch die materiellen Dinge. Man fann diesen Standpunkt Idealismus nennen oder nach seinem ersten von der Kolgezeit als göttlich benannten Schöpfer den Platonismus. Zu diesem Standpunkt ift auch das bogmatische Christenthum als eine Unterart zu rechnen, da es die materielle Welt aus dem Wort Gottes, also aus einem geistigen, nicht materiellen Brincip bervorgeben läßt.

Dieser Weltansicht mußten natürlich viele Schwierigsteiten anhaften; denn wie das Materielle, das im Raume ausgedehnt und dazu von physischer Schwere ist und in Bewegung, wie dieses als Function eines ideellen Princips zu denken sei, das seinerseits unräumlich weder auf der Wage etwas wiegt, noch einer Ortsbewegung fähig ist, das ließ sich auf keine Weise sagen oder rechtsertigen. Darum erhob sich dem Idealismus gegenüber dreist der entgegengesetzte Standpunkt, welcher vielmehr das Geistige als eine Function des Materiellen betrachtet, und den wir deshalb im Allgemeinen als Materialismus benennen können. Es ist, oder existirt darnach nur Materie, d. h.

ausgebehnter und bewegbarer Stoff; alles was sonst noch Sein hat, ist als Function der Materie zu betrachten.

Allein der Materialismus herbergt ebenso große Schwächen, wie der Idealismus; denn wie aus einem Dinge, das nothwendig Gewicht, Lage, Bewegung und finnliche Wahrnehmbarkeit hat, die geistige Welt, 3. B. Wissenschaft, Glaube, Liebe, Gerechtigkeit u. f. w. bervorkommen foll, was nicht mit den Sinnen wahrgenommen werden kann und bem Rollstabe ober der Wage feinen Anhaltspunkt gewährt, das hat der Materialismus immer unbeantwortet gelassen. Sehr natürlich kam man baber auf einen dritten Standpunkt, der wieder auf den Dualismus zurückgeht, aber nun nicht zwei Principien nebeneinandersett, sondern nur eines, welches in zwei verschiedenen Beisen ausgedrückt werden könne. Dies ist das Identitätssystem des Spinozismus. Darnach läßt sich jede Sache doppelt anschauen, einmal sinnlich als materiell, zweitens intellektuell als Geift, Beides aber nicht als verschieden pon einander, sondern als ein und dasselbe, wie derselbe Gedanke in zwei verschiedenen Sprachen, oder wie Friedrich der Große und der alte Frig.

Wie glänzend diese Weltansicht aber auch die Schwiesrigkeiten der beiden vorigen zu lösen scheint, so nagt doch auch an ihr der Wurm, und wir müssen sie ebenfalls als ausgehöhlt und abgestorben verwerfen, wenn sie auch noch so viele Anhänger zählen mag. Denn mit der Joentität beider Principien ist ihre Wechselwirkung ausgeschlossen; gleichwohl wird sich Niemand überreden lassen, daß die materiellen Dinge, z. B. die Speisen, in unserem geistigen

Theile, z. B. den Gefühlen, keine Veränderungen hervorriefen, oder daß unfer Wille nicht Ursache der körperlichen Bewegungen sei.

Run find dies aber die einzig möglichen Weltansichten, wenn man von dem Gegensatz des Idealen und Materiel-Ien ausgeht. Entweder man set naiver Beise eine Identität (naiver Materialismus) oder ebenso naiv eine absolute Trennung (Duglismus). Wenn Beides unstatthaft. fo leitet man entweder das Materielle aus dem Idealen ab (Idealismus), oder das Ideale aus dem Materiellen (Materialismus), oder endlich man erklärt beides für Attribute d. h. verschiedene Anschauungs= oder Erscheinungs= Formen einer und berfelben Substang (Spinogismus). Da nun alle diese Weltansichten unhaltbar sind, so muß man einen Fehler in dem Brincip gemacht haben. Deshalb habe ich oben (S. 20.) bemerkt, daß ich den Gegenfat des Ideellen und der Materie für falsch erkläre. Ich suche beshalb eine vierte Weltansicht, die fich an den Begriff, welchen Leibnit von der Materie bildete, anschließt. Darnach ist die Materialität nicht wirklich vorhanden, sondern nur ein Phänomen, d. h. eine unseren Sinnen, die felbft jum Geifte gehören, zukommende Borftellungs- oder Anschauungsweise. Wenn es sich aber so damit verhält, so ift die große Noth, welche die Idealisten und Materialisten zum Kampfe treibt, beschworen, und aus dem vernichtenben Kampfe, den beide mit Recht gegen einander führen, geht unbeschädigt und unbetheiligt eine vierte Weltansicht hervor. Es kann meine Aufgabe nicht sein, diese vierte Metaphysik hier vorzutragen. Ich erwähne bloß, daß barnach die Annahme individueller Substanzen nothwendig wird, die man Atome oder Monaden oder reale Sinheiten nennen kann, und die folgende Untersuchung, die sich nun zur Sache wendet, wird darüber einige weitere Erklärungen bringen.

Da die Ansicht von der Seele, wie oben bemerkt, von der Weltanschauung abhängt, so müssen wir ebensoviel Ansichten von dem Wesen der Seele als Weltanschauungen unterscheiden und können darum an dem Faden der eben entwickelten Sintheilung alle verschiedenen Lehren der Prüfung unterwerfen.

#### Die beiben Borftufen.

#### 1. Der naive Materialismus.

Die erste und natürlichste Weltansicht ist eine nach den Gesehen der Joeenverschmelzung erfolgende Vermisschung des Seelenlebens mit dem physiologischen, orgasnischen Leben. Wir lernen die Seele eines Menschen immer nur als einem bestimmten Leibe zugehörig kennen. Da wir mit der Erkenntniß der Seelenzustände eines Menschen, ob er zusrieden, oder zornig, schwermüthig, oder zum Spaß aufgelegt ist, immer nothwendig die Anschausung seiner Mienen und Geberden haben, ja da wir eisgentlich nur diese wahrnehmen und jene Erkenntniß durch einen instinktiven Schluß damit zugleich gewinnen: so ist nichts einsacher, als daß wir Seele und Leib identisiciren.

Ein Mensch ist für uns nur beseelt, sofern er lebendig ist; sobald sein organisches Leben aushört, sein Herz stillsteht, der Körper kalt- und starr da liegt, erscheint er uns nothwendig unbeseelt. Für den äußeren Beobachter ist deswegen mit dem Tode eines Menschen auch sein Seelenleben abgeschlossen. Sines Gestorbenen Seele ist nicht mehr, so entscheiden wir unbesangen und zwar mit Recht, sobald wir die Beschränkung "für uns" hinzusügen; ob sie "an sich" und "für ihn" noch ist, wird dabei ganz außer Frage gelassen. Dieser naive Materialismus ist so klar und natürlich, daß jedes moderne Kind vor Empfang der religiösen und philosophischen Ausklärung ebenso denkt. Für die weitere Forschung bleibt nur die Frage, welches Element in dem organischen Leben die Ursache oder der Träger der Lebens- und Seelenerscheinungen sei

Die nächstliegende Annahme ist offenbar, daß das warme Blut, welches ja auch schon bei allen Bölkern mit dem Herzen und seiner beständigen Bewegung in Beziehung gesetzt wird, Leben und Seele in sich trage; denn wie man allgemein Herz und Seele verwechselt, so wird Blut-vergießen, Blutschuld u. dgl. ja auch als Tödtung und Schuld an der Beraubung des Lebens bezeichnet, und so sehen wir, daß z. B. in den Mosaischen Büchern der Genuß des Blutes der Thiere verboten wird, weil in dem Blute derselben die Seele sei. Das Fleisch derselben zu essen, sei unbedenklich; das Blut aber, dessen Bergießen ein Mord ist, da Leben und Seele darin wohnt, soll auf dem Altar Gott geopfert werden. Nichts natürlicher als daß diese bloß durch Ideenassociation entstandene Berseles bloß durch Ideenassociation entstandene

schmelzung von Herz, Blut und Seele nicht genauer präscifirt werden kann, darum heißt es auch bei Homer:

"Als er bieses gerebet, umschloß der enbende Tod ihm Augen und Nas. Er aber, die Fers' auf den Busen gestemmet, Zog aus dem Leibe die Lanz': es folgt ihr die Hille des Herzens; Also entriß er die Seele zugleich und die Schärfe des Speeres." (Flad. 16, 503.)

Doch wird ebenso oft diese erste Abstraction auch nicht so scharf vollzogen, sondern die Seele als dem ganzen Leibe innewohnend betrachtet, wie ja auch Blut und Empfindung sich überall im Körper verbreitet. Darum läßt Homer die erhabene Königin Hecuba in Schmerz und Wuth über Hector's Tod ihren Gefühlen gegen Achilleus in den Worten Luft machen: (Fliad. 24, 212.)

"Jener entsehliche Mann, dem gern aus dem Busen die Leber Roh ich verschläng' einbeißend! Da wär ihm gerechte Vergeltung Meines Sohnes!"

Dementsprechend soll, wie ich von einem Reisenden hörte, noch jett auf einigen Südsee-Inseln die Sitte herrschen, daß die Angehörigen ihre Verstorbenen aufessen und daß ganz besonders bei dem Tode eines großen Häuptlings der Stammgenossen oder der Feinde sich Streit erhebt, wem die Mahlzeit zufalle, da man sich nicht um zartes oder zähes Fleisch kümmert, sondern nur die große muthige Seele desselben und seine Berühmtheit sich einverleiben will. Auch unfre Vorsahren müssen ähnliche Vorstellungen gehabt haben; denn als Fasnir's Herzblut dem Sigurd auf die Zunge kam, da verstand er, wie es in der Edda heißt, der Vögel Stimmen.

Gine zweite ebenso poetische Annahme ift, die Seele mit

der Luft, die als Athem in uns lebt, zu verwechseln. Wenn einer nicht mehr athmet, ist er todt. Wenn einer nach der Ohnmacht wieder ordentlich einathmet, so kommt er wieder zu Sinnen. Die Seele der Welt scheint in der alles durchdringenden Luft zu wohnen, und wir werden durch Gemeinschaft mit diesem Slement athmend, lebendig und beseelt, wie ja der Schöpfer bei Moses auch das Leben und die Seele giebt, indem er den Odem in die Nase bläst. Auch der eifrige Kirchenlehrer Tertullian hielt die Seele für körperslich, und zwar setzt er ihre Corpulenz in die Luft, spiritus, wie er den Hauch bezeichnet, und giebt seine Beweise bafür.

Die dritte Annahme ist aber etwas feiner, als die beiden erften; denn die Seele schien nicht so körperlich wie das Blut und nicht so äußerlich wie die Luft zu fein, sondern eigenthümlicher und feiner. Das Feinste aber ift das Feuer; also war es erklärlich, daß man die eigenthümliche Wärme des organischen lebendigen Körpers für die Urfache feiner Lebens- und Seelen-Erscheinungen hielt. So reden die Dichter von der fanften Lebensflamme, und der Gott soll die Fackel auslöschen, wenn unser Leben So spricht auch ber dichterische Heraklit davon, daß die trocene Seele die beste sei, und daß die feuchte Seele ihre Besonnenheit verliere, indem er gewissermaßen einen Verdunftungsproceß in unserem Leibe annimmt, bei welchem die Seele als reine, warme und wasserfreie Ausscheidung betrachtet wird. In neuester Zeit hat der aufgeklärte Materialismus diese Vorstellungen als grob und roh verworfen und dafür eine noch feinere Lehre geboten, bie aber doch nichts anderes ift, als dieselbe alte Anschauung, nur in der Sprache der neueren Wissenschaft wie in einer geschmackvolleren Schale credenzt. Aus dem Feuer macht man den Verbrennungsproceß, dem alle Gewebe unseres Leibes unterworfen sind. Denn da sich in unserem Leibe alles um die Aufnahme des Sauerstoffs, also um Orydation zu drehen scheint, und wir ohne diesen fortwährenden Proceß sofort zu leben aushören würden, so muß das Leben selbst und nicht minder das Seelenleben ein Verbrennungsproceß sein.

#### Bur Rritif.

Obgleich nun alle diese Annahmen sich dem höher Gebildeten wenig empfehlen, so ist's doch schon um der Gerechtigkeit willen nothwendig, einige Bedenken namhaft zu machen, welche die poetische Illusion dieser Naturausschlung zerstören.

#### 1. Seterogeneität des Geiftigen und Materiellen.

Zuerst leuchtet ein, daß wenn Blut, Lust, Feuer das Seelenleben tragen sollten, diese Stoffe doch in ihren Sigenschaften, die man sonst beobachten kann, irgend welche Aehnlichkeit mit den Seelenerscheinungen haben müßten. Nun kann zwar das Product seinen Factoren unähnlich sein, z. B. aus Gasen kann sich eine Flüssigkeit bilden; aber es muß dann doch in den Factoren das Seement des Productes liegen und die Rückbildung in die Semente möglich sein. Wie will man aber chemische und phhsiskalische Sigenschaften in dem Glauben, der Gerechtigkeit,

Digitized by Google\*

den Gewissensbissen und anderen Seelenerscheinungen finden, oder wie könnte man sich vorstellen, daß etwa eine sich auflösende Freundschaft zur Fett- oder Blut-Bildung führte oder als Kalk niedergeschlagen die Knochensubstanz vermehrte!

### 2. Mangelnde Proportionalität.

Zweitens wird offenbar jedes Product um so mehr zunehmen, je mehr die Factoren wachsen, wie es z. B. um so stärker regnet, je mehr Wasserdampf in den Wolken mit den entsprechenden Temperaturbedingungen vorhanden ist. Daher müßte also das Seelenleben wachsen, je mehr Blut oder Luft in uns wäre, oder je schneller der Orysdationsproceß in unseren Geweben stattsindet; allein statt dessen ereilt uns durch Ueberfüllung mit Blut der Schlag oder bei den anderen Bedingungen wird Meteorismus und Fieber uns plagen, ohne daß wir geistreicher und talentsvoller würden.

### 3. Verwechslung vom Befen der Sache mit den begleitenden Umftanden.

Wenn man den Gedanken für einen chemischen Process erklärt, iso wird man Viele leicht für sich gewinnen können, denn es liegt ja auf der Hand, daß die Gedanken ohne die chemischen Processe schnell aufhören. Gleichwohl ist die Hinfälligkeit der Annahme ebenso leicht zu zeigen, wenn man die unkritische und ungeschulte Verwechslung nachweist, die dabei als unlogischer Grundsatz leitend ist; denn nach diesem Grundsatz müßte der Schulunterricht

3. B. nichts sein als eine gewisse Bewegung der Luft des Schulzimmers, und ein Gedicht etwa nichts als eine geswisse Anordnung von schwarzem Farbstoff auf dem Papier. Denn durch solche Angabe von begleitenden Umständen wird ja niemals die Identität der Dinge bewiesen, niemals das Wesen der Sache erklärt. Die Luft bewegt der Mathematiker, wenn er docirt, wie der Religionslehrer, und doch ist die Differenz der Luftsiguren die sie bewirken, nicht der Unterschied mathematischer und religiöser Gebanken.

#### 4. Der Stoffmechfel.

Der entscheidendste Grund liegt aber in dem von der Naturforschung selbst entdeckten Stoffwechsel. Ge ift namlich nur ein Schein, daß wir immerfort aus benfelben Muskeln, Knochen, Nerven, Haut u. f. w. bestehen, vielmehr bleibt nur die Aehnlichkeit der Form, während die Stoffe felbst in einem beständigen Flusse sind, wie dies beim Verschneiden der Nägel und Haare ja sogar dem Unaufmerksamen zum Bewußtsein kommt. Durch die Auf= nahme der Nahrung und die Athmung einerseits und die kritischen Processe andererseits, in denen wir die in uns vorhandenen Stoffe auf der Haut, welche den Körper von Außen und Innen bekleidet, ausstoßen oder durch die Hautdrusen ausdunften, findet ein fortwährender Zufluß und Abfluß der materiellen Elemente statt, welche unseren Leib bilden. So verlieren wir 3. B. in 24 Stunden ungefähr 3-4 Pfd. Stoff durch Schweißsecretion, woraus man allein schon die fast stürmische Geschwindigkeit des

Stoffwechsels erkennen kann. In neuerer Zeit find die interessantesten Forschungen über diese Geschwindigkeit angestellt; man bat an Tauben, beren Knochen sich durch intermittirende Fütterung mit Krapp zu weißen und rothen Ringen färben laffen, selbst die Aufenthalts-Dauer der sich bildenden Knochen=Substanz in unserem Leibe nachgewiefen und Brof. Bogel hat 2. B. gezeigt, daß bei Ernährungsstörungen nach typhösen Krankheiten die Spuren au den Fingernägeln nach längstens fünf Dionaten verschwunben find, und daß Furchen oder Wälle an den großen Kußzehen niemals über siebenzig Wochen bestehen bleiben In jeder Woche aber wächst normal nach Beau's Beobachtungen der Fingernagel um einen Millimeter. Wenn sich alfo diese Organe so schnell verjüngen und felbst ihre gewiffermaßen schon abgestorbenen Theile in fo kurzer Zeit von dem lebendigen Organismus abgestoken werden, fo kann man schon darnach die erstaunliche Geschwindigkeit bes Stoffwechsels in ben von den feinsten Capillargefäßen durchtränkten Geweben abmessen. Unser leibliches Dasein ist daher ohne Bestand; wir sind immer andere und andere dem Stoffe nach, woraus wir bestehen. Jean Paul, zu bessen Zeiten man noch sieben Jahre für die gangliche Erneuerung des Körpers annahm, meint daber humoristisch, Cheleute müßten sich nach diesem Zeitraum immer von Neuem trauen laffen, weil sie nicht mehr dieselben Berfonen wären; nach dem Stande der heutigen Forschung müßten die Trauungsgebühren aber schon nach wenigen Monaten wieder bezahlt werden.

Wenn wir nun diese Thatsache in Ueberlegung ziehen, Teigmüller, unferblichteit.

so sehen wir sosort, daß wir selber immer dieselben Personen bleiben in dem Flusse des Stoffwechsels. Erinnerungen reichen nicht bloß auf Monate zurück oder auf Jahre, sondern auf mehrere Jahrzehnte, wenn schon längst kein Stoff mehr in uns oder in unserer Nähe vorhanden ist, der einst unseren Körper bildete. Wir können also unsmöglich unsere Persönlichkeit, unsere Gedanken und Ersinnerungen den wechselnden Stoffen verdanken, die unser Leben erhalten. Wir müssen ein Bleibendes annehmen, in welchem die Gedanken und Gefühle geschehen und das persönliche Leben ruht. Da nun der Stoff nicht ruht und bleibt, sondern wechselt, so müssen wir die nawe Identificirung von Stoff und Geist aufgeben. Damit kommen wir von selbst auf den zweiten Standpunkt.

#### 2. Der Dualismus ober Spiritualismus.

これに、東京にいていているとのでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは、日本のでは

Wenn der naive Materialismus die geiftigen und physischen Erscheimungen durch eine natürliche Ideenassociation verschmilzt und deshalb auf dem Standpunkt kindlicher Poesie bleibt: so reißt nun umgekehrt der Dualismus beide Gebiete dermaßen auseinander, daß keine Brücke
diese Kluft mehr verknüpsen kann. Als materiell wird
nur das Ausgedehnte und der Ortsbewegung Fähige bezeichnet und ihm das Ideelle als ein Höheres scharf und
klar entgegengesest. Unsere Gefühle und Gedanken haben
keine materiellen Eigenschaften, sondern bilden das Leben
einer anderen Welt, die mit der plebezischen Stoffwelt nichts gemein hat. Dadurch wird der Geist mit
einer großen Erhabenheit ausgestattet, und die plumpe

Materie wird mit einer gewissen Verachtung als des Geistes unwürdig, der Leib als Gefängniß der Seele oder als todter Erdenkloß bezeichnet, welchen der Gott nach Beslieben mit Leben und Seele von Außen versieht oder ihm dasselbe wieder nimmt.

#### Bur Rritif. Die Erfahrung ber Gemeinschaft.

Allein auch diese Ansicht ist nur eine Vorstufe der böheren wissenschaftlichen Versuche und verräth ihre Naivetät sofort durch genauere Analufe. Wozu in aller Welt, fragen wir, ift der Leib vorhanden, wenn der Beift mit ihm nichts zu thun hat? Warum bleibt die erhabene Seele nicht für sich? was braucht fie ben plumpen Befellen, der sie nicht verstehen kann und von dem sie nichts zu lernen hat? denn offenbar kann der nur mechanischen Rräften zugängliche Rörper dann nicht durch ideelle Gebanken bewegt werden, und das Ausgedehnte andererseits kann nicht in die raumlose Seele kommen. Dagegen sprechen aber alle Thatsachen. Es besteht eine Gemeinschaft, Freundschaft und Sympathie zwischen Leib und Seele. Schon der hunger bezeugt uns dies und die Berwundung, denn obwohl beides zunächst bloß körperliche Borgange betrifft, fo gerath boch die Seele badurch in Aufregung und Mitleidenschaft. Cbenfo umgekehrt ift 3. B. der Schreck und die erotische Liebe querft ein Bustand der Seele, wirkt darauf aber lähmend oder erregend auf unsere leiblichen Organe. Wir muffen also die gangliche Trennung und Fremdheit, die Heterogeneität von Leib und Seele wieder aufgeben und den Dualismus als unhaltbar gegen die thatsächliche Erfahrung verwerfen; benn wir, d. h. der Geist, verstehen und empfinden den Leib, und der Leib versteht uns, um gehorchen zu können. Wie sollte er den Arm ausstrecken bloß auf unsere Willenssmeinung hin, wenn er nicht für diesen Gedanken empfindslich wäre! Indem wir nun so wiederum Gemeinschaft und Verwandtschaft zwischen Leib und Seele fordern müssen, kommen wir zu dem nächsten höheren Standpunkte.

### . Die drei höheren Weltansichten.

#### 1. Der wiffenschaftliche Materialismus.

Man geht aus von der unläugbaren Verschiedenheit aller Erscheinungen des geistigen Lebens von den Ereignissen der physischen Natur, verliert dabei aber nicht die wissenschaftliche Besonnenheit soweit, um beide Gebiete vollständig zu trennen, sondern versucht, das Geistige aus dem Materiellen abzuleiten. Dieser Versuch ist sehr natürlich und gerechtsertigt.

Wenn wir nun zusehen, wie man sich diesen Nebersgang der Natur in Seele und Geist gedacht hat, so zeigt sich gleich, daß dabei von einer naturwissenschaftlichen Beobachtung nicht die Rede sein kann; denn der Geist läßt sich nicht tasten und riechen, auch nicht bei seiner ersten Entstehung. Auch durch Experiment und Wage und Thermometer ist dazu nicht zu gelangen; denn der Geist

ist nicht warm ober kalt, schwer ober leicht und kann durch keinen chemischen Proces in einer Retorte erzeugt werden. Es bleibt also nichts übrig, als durch gewisse Analogien den Geist zu denken. Diese Bergleichungen, welche theils durch poetischen Reiz, theils durch crasse Deutlichkeit uns zu überreden permögen, müssen wir etwas umständlicher betrachten.

Wie die Galle eine Function der Leber ist, so soll ber Geift eine Function bes Gebirns fein. Bei diefer Analogie wirkt störend, daß die Galle felbst finnlich mahrnehmbar und greifbar ift, während wir den Geift nirgends erfassen können. Defhalb haben schon die Buddhisten einen feineren Bergleich ersonnen, indem sie eine flüchtigere Erscheinung als Function mählten. Wie der Funke, sagten fie, den reibenden Sölzern entfährt, ganz unähnlich an Rraft und Aussehen, so ber Beist bem Leibe; ober wie ber Ton von der Leier strömt, unähnlich und anders als die Saiten, so die Seele von dem Leibe. Bei ben Griechen ging man von einer noch feineren Vorstellung aus; benn Funke und Ton ist doch noch immer ein körperliches Wesen und die Analogie mit der Seele deshalb weniger Dagegen erscheint die Harmonie als eine nicht schlagend. finnliche Kunction sinnlicher Kactoren. Die Saiten und ihre Schwingungen, ja selbst ihr Ton ist nicht die Harmonie, weder der eine Ton noch der andere, auch nicht alle zusammen, sondern das Berhältniß derfelben zu einander, welches felbst fein forperlicher Gegenstand und doch der sehr erkennbare Grund des musicalischen Veranügens ift.

Solche Vergleichungen lassen sich in Menge auffinden, und diejenigen sind offenbar die besten, in welchen die gänzliche Verschiedenheit zwischen dem Product und den Factoren hervortritt. Wenn z. B. zwei ungleiche Kräfte auf einen Gegenstand im rechten Winkel wirken, so wird er sich nach dem Sate vom Parallelogramm der Kräfte in der Diagonale weiterbewegen und also weder die eine noch die andere Bewegung einschlagen, sondern eine davon gänzlich verschiedene. Die Heterogeneität der Seelenserscheinungen und der Gehirnsubstanz wird dadurch besgreislich.

Noch mehr vielleicht, wenn man ein Gemälde nimmt, das uns eine bekannte Person oder herrliche Landschaft Es besteht aber das Gemälde aus lauter nebenporstellt. einander liegenden Farbenflecken. Wenn wir nun ganz nabe herantretend jede Farbenparcelle für sich betrachten, so haben wir keinen andern Eindruck, als wenn wir die Klere auf der Palette des Malers beschauen, indem wir vom Gemälde selbst gar nichts wahrnehmen. Treten wir aber weiter zurück, so sehen wir nun das Materielle der Farben gar nicht mehr, sondern gewinnen die Anschauung des Bildes, wir erkennen die Person oder die Gruppen der Landschaft und fühlen das afthetische Bergnügen. Die Factoren des Bildes haben also mit dem Bilde felbst nicht die mindeste Aehnlichkeit oder Berwandtschaft und find doch die hinreichenden Ursachen, welche immer in dem Beschauer das Bild erzeugen.

Daffelbe läßt sich an dem Worte zeigen, welches weber in den Splben, noch in den Vocalen und Conso-

nanten den Sinn und die Bedeutung zerstückt enthält, die ums das ausgesprochene Ganze gewährt. So braucht die Seele auch nicht eine Summe der Nervenzellen des Geshirns zu sein, sondern ihre ideclle Function. Und auch die qualitative Metamorphose, welche bei chemischen Bersbindungen erscheint, ist eine treffende Analogie hierfür; dem immer wird die Berbindung oder das Salz andere Sigenschaften zeigen, als den Factoren einzeln zukommen.

## Bur Kritik. Function ist Wirkung, nicht Substanz.

Mit dieser Auffassung mussen wir uns nun auseinandersetzen. Dazu gehen wir auf die obigen Kategorien
zurück (f. S. 17 u. 18) und vollziehen zunächst das Urtheil,
daß jede Function als eine Wirkung zu bezeichnen ist und
mithin zu den Accidenzen gehört und nicht zu den Substanzen, d. h. eine Function hat kein Sein in sich, sondern
nur in einem Andern, nämlich in ihren Factoren, mögen
sie constant oder variabel sein. Wenn sich aber fände,
daß die Seele Substanz sein muß, so gehört sie zu den
selbstständigen Ursachen und ist daher Factor und nicht
Function, mithin würde dadurch diese ganze Anschauungsweise umgestoßen werden.

# Die Ginheit der Function fest eine einheitliche Substanz voraus.

Nun läßt sich leicht einsehen, daß alle die obigen Analogien für die Seelenerscheinungen bloß traumhaft poetisch sind und in Wahrheit keine Analogie bieten;

benn in den ersten Beispielen ift ja die Galle, der Funke und der Ton felbst eine Substang; und in den übrigen Analogien ist die Function nicht vorhanden, es werde benn eine einheitliche Substanz vorausgesett, für welche und in welcher die Function sich vollzieht. Gin Concert ift nur für die Borer vorhanden, Gemalde nur für die Sehenden. Wo bleibt die Harmonie, wenn nicht dieselbe Substanz, welche ben einen Ton vernimmt, auch den anbern auffaßt? Wo ift das Berständniß des Wortes, wenn nicht die sämmtlichen Buchstaben zuletzt von demselben einen Sörenden zusammengefaßt und zur Ginheit Sinnes gebracht werden? Wie tann ein Gemälde genoffen werden, wenn nicht alle die verschiedenen Farbeneindrücke fich in einem und demfelben Sehenden jum Bilde vereinigen? Alle diefe Analogien haben also benfelben Fehler; fie wollen die Selbstständigkeit des Beiftes leugnen, indem fie ihn als eine Kunction aus bem Materiellen ausstrahlen laffen; ohne es zu wollen, feten fie aber fammtlich eine felbstständige Substanz voraus, in welcher die Wirkung der verschiedenen Factoren erft zur Ginheit kommen muß.

Da diese Anschauungsweise aber dennoch von so vielen Gebildeten und auch unläugbar ausgezeichneten Naturforschern getheilt wird, so sind wir ihnen schuldig, uns ganz in dieselbe hineinzudenken, um erst, wenn die Anschauung selbst in eine andere übergeht, sie als nicht stichhaltig zu verlassen. Wir setzen die Seele also zunächst als Function, aber freilich nach den eben angestellten Erwägungen als in irgend einer Substanz zur Einheit geslangend.

Die einheitliche Substanz ift nicht der ganze Leib.

Die erste Möglichkeit ware nun, daß die Substanz für diese Function der ganze materielle Leib sei, daß die Seele in alle Theile des Leibes eraoffen die überall gegenwärtige Function bilbe, daß der ganze Leib befeelt Allein dagegen spricht die Erfahrung, denn die Knochen, die Haare, die Nägel, selbst die Sehnen und Musteln haben sich Niemandem als Träger des Bewußtseins fundgethan, und man fagt nur jum Scherz, die Seele eines Menschen sei in seinem Magen. Außerdem ware es auch, da der Leib aus Theilen besteht und kein einfaches Ganges bilbet, eine unerträgliche Tautologie, wenn jeder Theil dieselbe Function besiten follte. Die Gliedes rung der Theile und Geschäfte ift ein fo allgemein befolgtes Geset in der Natur, daß diese Impotenz gerade auf der Spite aller Naturerscheinungen anzunehmen, gegen alle Wahrscheinlichkeit geht.

Die einheitliche Substanz ist nicht das Nervenspstem. Gegenbeweis aus der Thatsache des Urtheils.

Darum ist man auch von dieser Annahme meistens abgegangen und hat den Experimenten folgend das Seelensleben nur dem Rückenmark und dem Gehirn als Function zugeschrieben. Nerven und Seele stehen in der That, wie alle Erfahrungen der Physiologie zeigen, in einem so innigen Zusammenhang, daß es sehr natürlich ist, wenn man beide Vorstellungen verschmelzen läßt, und man muß

sich nicht verwundern, wenn Anhänger dieser Lehre gleich nervöß werden, wenn man ihre Nerven nicht als Sig der Seele annehmen will. Wir wollen dieser Lehre daher gern zustimmen, wenn sich die Thatsachen des Seelenslehens daraus erklären lassen; wenn aber eine feststehende, von Jedermann anerkannte Thatsache damit in Widersspruch steht, so dürsen wir kein Bedenken tragen, sie fallen zu lassen. Sine solche Thatsache ist das Urtheil. Es ist von Jedermann anerkannt, daß wir irgendwie und irgendsworüber urtheilen und selbst derzenige, welcher um seine Rolle nicht aufzugeben, dies nicht einräumen wollte, würde damit doch auch ein negatives Urtheil, also ein Urtheil, aussprechen und mithin die Thatsache zugestehen.

Wir fonnen nun die logischen Consequenzen hieraus mit Ruhe entwickeln, und ich mache ber leichteren Brufung wegen barauf aufmerkfam, daß ich jest ben Oberfat eines Schluffes aufstellen will. Jedes Urtheil fest eine einfache Cinheit des urtheilenden Subjects oder der urtheilenden Substanz voraus. Obgleich mir dies die Meisten sofort qugeben würden, möchte ich doch um der Sicherheit des Schlußfates willen lieber noch den ausführlichen Beweis dafür beibringen. In jedem Urtheil find mindeftens zwei verschiedene Borftellungen, die vereinigt werden, g. B. die Luft ift schwül, die Rose duftet, die Sixtinische Madonna ift von Rafael gemalt. In dem Urtheil wollen wir nun aber diefe Zweiheit oder Vielheit der Vorstellungen aufheben und sie in eine Sinbeit zusammenfassen; denn wir wollen nicht Luft für sich benken und schwül für sich, sondern die Luft soll das Schwül-fein in sich enthalten; denn wer diefe Ginigung nicht vollzieht, wird die Schwüle auch nicht in der Luft. fondern vielleicht irgend anders worin suchen. Wer bas von-Rafael-gemalt-fein nicht mit der Sixtinischen Madonna zusammenfaßt, bat eben nur beide Vorstellungen nebeneinander, nicht ineinander, und könnte also auch sie als von Rubens und Tizian gemalt glauben und hätte alfo jenes Urtheil eben noch nicht vollzogen. Es verhält sich daher mit dem Urtheil so, wie dies schon Aristoteles mit seiner meisterhaften dialektischen Anschaulichkeit zeigt, wie wenn wir die beiden im Urtheil zu vereinigenden Borstellungen an zwei Versonen vertheilten. Indem jede nur die eine Vorstellung hat, kann sich kein Urtheil bilden. Alfo 3. B. wenn die eine Person nur denkt: von Rafael gemalt, und die andere nur denft: Sixtinische Madonna, so wird weder die eine, noch die andere jenes Urtheil vollziehen können, sondern erst dann, wenn eine und diefelbe Person, d. h. ein und dasselbe urtheilende Subject beibe Vorstellungen zur Ginheit zusammenfaßt. 3ch halte burch diese Betrachtung den Obersat für erwiesen.

Wir kommen nun an den Untersatz unseres Syllogismus. Für diesen bedarf es keines Beweises; denn die Naturforscher geben alle zu, daß Rückenmark und Gehirn keine einheitliche einfache Substanz bildet, sondern alle zerlegen das Nervenspstem in eine unzählbare Menge von Zellen, die ihrerseits wieder aus einer großen Vielheit von so oder so im Raume nebeneinander gelagerten Atomen d. h. selbstständigen Einheiten bestehen.

Der Schlußsatz ergiebt sich baber mit zwingender Rothwendigkeit, moge es uns bequem ober unlieb fein,

daß das Nervenspstem als Ganzes nicht der Träger oder die Substanz für die geistige Function sein kann. So lange man daher das Urtheil als Thatsache betrachtet, so lange wird jeder ausmerksam Denkende es ablehnen müssen, das vielkach getheilte Gehirn als Ganzes für die Sinheit des Urtheils in Anspruch zu nehmen. Man wird daher auch immer finden, daß solche Annahmen nur von dialektisch Ungeübten ausgesprochen werden und von ausgezeichneten Natursorschern nur deswegen, weil ihre ganze Ausmerksamkeit nach einer andern Seite hin in Beschlag genommen ist und sie daher die philosophischen Begriffe nicht mit derselben Sorgfalt zu analosiren pstegen, wie die sinnlichen Objecte.

Die einheitliche Substanz ist nicht ein materielles Atom.

Es bleibt nun die dritte Möglichkeit übrig, daß das geistige Leben als Function des Gehirns seine Einheit in einem einfachen Theile des Gehirns besitze, darin als in der gesuchten Substanz zur Wirklichkeit komme. Diese letzte Annahme können wir getrost gelten lassen; denn es wird damit erstens die Forderung der Einheit anerkannt, zweitens die Forderung einer Substanz als Trägerin der accidentellen Function. Aber wir müssen sofort eine Bedingung hinzusügen, die manchem Freunde der Natur unsleidlich dünken könnte, nämlich daß dieser einsache Theil des Gehirns nicht eine ganze Zelle sein darf, auch nicht ein ganzes Atom, sondern nur eine nicht-ausgedehnte, unstheilbare Einheit, die man dann im wahren Sinne Atom

oder Monas nennen kann. Denn sobald das Atom noch materiell, d. h. ausgedehnt ist, so tritt für unsere schärfere Betrachtung wieder die vorige zweite Annahme ein: wir haben dann wieder eine Bielheit von nebeneinander liegenden Theilen, mögen sie continuirlich oder discret sein, und wir könnten dasür mit dem Aristotelischen Bilde wieder ebensoviel Personen sehen, die von einander nichts wissen, die also nicht im Stande sind, auch nur das geringste Urtheil zu vollziehen. Das geistige Leben, welches in einer durchgängigen Bergleichung aller Borstellungen beruht, ersordert deßhalb eine einsache Substanz, in welcher das Biele ineinander, nicht bloß nebeneinander ist. Mithin kann diese Substanz nicht materiell sein, sondern nur ibeell.

So sehr wir baher auch von den schönen einleuchtenben Analogien dieses feineren Materialismus anfänglich gewonnen werden, und so sehr wir später das Wahre darin anerkennen müssen, eben so sehr müssen wir die voreilige Consequenz ablehnen, als wenn die Seele eine Function des Gehirns sein könnte. Wir sehen vielmehr, wie diese Annahme selbst, genauer analysirt, zu einer ganz entgegengesetzten führt, nämlich die Seele als eine einsache immaterielle Substanz zu fassen.

Widerlegung der Stellvertretungs-Theorie.

She wir diesen zweiten Standpunkt, den Jdealismus, betrachten, mussen wir noch einen Sinwand beseitigen, der manche auch ausgezeichnete Männer gefangen nimmt. Man könnte sich nämlich benken, es werde zwar durch die

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

allerlei Ausscheidungen im Stoffwechsel bas alte Material unserer Gewebe verschwinden, aber es trete ducch die Affimilationen aus dem Blute immer neuer Stoff in die alten Stellen, fo daß nicht bloß im Allgemeinen die Form des Körpers dieselbe bleibe, sondern auch möglicherweise jedes abgebende Atom seinen erfahrenen Inhalt, also die zu ihm gehörende Vorstellung, das zu ihm gehörende Gefühl, die zu ihm gehörende Willensregung dem an seine Stelle tretenden neuen Atom übertrüge. Go murben wir nun allerdings durch den Stoffwechsel immerfort neu und blieben doch die alten selbigen Personen, weil diese fort= währende Uebertragung stattfindet. Das ist nun wunderbar schön ausgedacht und wie es scheint nicht bloß in Analogie mit der sichtbar bleibenden Aehnlichkeit der Gewebe trot ihres schnellen Stoffwechsels, sondern offenbar ist auch die Gefälligkeit oder Pflichttreue, die man von den abgehenden Atomen erwartet, nicht zu hoch ange= schlagen, denn sie werden nicht zu viel Gedankeninhalt besitzen und können diesen doch leicht mit wenig Worten dem ablösenden Posten als Parole überliefern. wir im Ernst die Haltbarkeit dieser Annahme untersuchen, fo erkennen wir sofort, daß die Form des Gewebes, welche ber neu assimilirte Stoff annimmt, rein phosisch ist und dabei schlechterdings allgemein und gleichartig aus den allgemeinen und bei allen Individuen derfelben Species gleichartigen Naturgesetzen erklärt wird, wie 3. B. alle Leberzellen und Nierenvartikeln bei allen Individuen gleichartig functioniren; der geistige Inhalt zweier Individuen aber ift fehr verschieden und daher wurde jedes Nervenatom nicht einen allgemein und gleichartig ihm nach Naturgesetzen zukommenden geistigen Inhalt gewinnen, sondern umgekehrt einen ganz zufälligen, bald diesen bald jenen, der mit seinem allgemeinen Wesen gar keinen Zusammenhang hat. Es ist dies deswegen gegen die Analogie.

Geben wir aber einmal die Möglichkeit dieser Uno= malie zu und fragen, wie man sich nun die Uebertragung des geiftigen Inhalts denken folle. Jedes Gewebe-Atom ist darnach dem andern gleichartig und hat doch außerdem Durch feinen befondern geistigen Inhalt eine bestimmte Individualität, die es dem junächst ankommenden neuen Atom überträgt. Aber wie? Bloß einem einzigen neuen Unkömmling? oder allgemein feiner ganzen Umgebung, wie es doch mahrscheinlicher ist? Im ersteren Falle würde man nach dem Grunde diefer Auswahl zu fragen haben; im zweiten Falle wurden fich die Erinnerungen vermehren. was in Widerspruch mit der Erfahrung tritt; auch würde bies, da die Mittheilung nach allen Seiten stattfinden müßte und vice versa, zu der Annahme führen, daß schließlich alle kleinsten Gehirnpartikeln von dem gangen geistigen Inhalt des Menschen durchdrungen wären, was wiederum nichts anderes bedeutete, als daß im Menschen . nicht Gine Seele vorhanden ift, wie es uns doch im Selbstbewußtsein erscheint, sondern ungählig viele und zwar alle vom gleichen Inhalt. Gin folches Magazin von Seelen zu besiten, ware recht erwunscht, wenn man fie verkaufen könnte; für den eigenen Gebrauch genügt eine einzige.

Setten wir aber. um diese Abgeschmacktheit zu vermeiden, der geiftige Inhalt wurde nach einem gegen die fonftige Gewohnheit der Natur abweichenden Gefet nur einem einzigen Neuling übertragen, fo daß der ganze Inbalt vertheilt wäre auf alle die verschiedenen selbstständigen Atome: fo würde eine noch viel größere Schwierigkeit eintreten; benn die Seele mußte bann sofort in Ohnmacht und Besinnungelosigkeit verfinken. Der Grund ift leicht au erkennen. Alle Besinnung und Besonnenheit besteht in der Kähigkeit zu vergleichen, wodurch mehrere Källe gegen einander abgewogen, ihre Aehnlichkeit oder Berschiedenheit, ihre Beziehungen und Folgen gegeneinander berechnet werden, wie dies einem Jeden bekannt ift. Denken wir uns nun jedes Atom als Träger nur von einer einzigen Vorstellung, so können die Vorstellungen nicht mehr verglichen werden, denn dazu mare ein drittes Princip nothwendig, welches sich gleichzeitig den Inhalt zweier oder mehrerer Atome vortragen läßt. Zwei Vorstellungen nebeneinander in zwei verschiedenen Atomen bleiben mas sie find und ermöglichen feine Bergleichung, ebenso wenig wie zwei Menschen nach ihrer Aehnlichkeit oder Unähnlichkeit verglichen werden dadurch, daß sie sich neben einander stellen; sondern es ift ein dritter Mensch nöthig, ber jene beiden zugleich fich vorstellt, fo daß die Bilber nicht mehr auseinander find, sondern beide in Ginem. Da nun alles Seelenleben in einer folden Abrechnung . ber Gedanken mit einander besteht, fo muß schließlich die perfonliche Ginheit bes Menfchen in feinem Selbstbewußtfein dadurch erklärt werden, daß alle Vorstellungen und Gefühle nicht in verschiedenen, sondern in einem und demselben Principium wohnen, welches dann natürlich auch
nicht materiell sein kann, sondern ideell ist. So führt
auch dieser Sinwand zum Dualismus zurück; denn wenn
wir auch alle Schwierigkeiten des Wie niederschlagen
wollten, wie gnädige Monarchen bei schlimmen Processen
ihrer Günstlinge, so bliebe doch immer die Hauptsache
des Lebens unerklärt; denn wir könnten nie alte Zeiten
mit der Gegenwart vergleichen und nie, auch wenn beim
Stoffwechsel der alte Gedankenvorrath immer tradirt würde
an die jüngere Zellengeneration, verschiedene Gedanken
combiniren, also nie dichten und denken und lieben und
hassen ohne zenen dualistischen Dritten anzunehmen, der
das Verschiedene in sich zugleich hat und dadurch vergleichen kann.

#### 2. Der Idealismus.

Der Jbealismus geht immer von der Betrachtung der materiellen Dinge aus. Da diese zunächst Jedermann als das erscheinen, was überhaupt Sein und Wesen hat, so tritt dieser Meinung der durch den Verstand erkannte Begriff des Seins entgegen; denn Sein und Nichtsein stehen in vollkommenem Widerspruch und mit dem Nichtsein ist alles Materielle behaftet. Wenn wir nämlich die materiellen, sinnlich wahrnehmbaren Dinge für das Seiende halten und hinterher doch sehen, daß dieselben vergehen, also nicht mehr sind, so müßte ja das Seiende auch das Nichtsein ausnehmen können. Da dies nun wider den Verstand ist, so versagt der Verstand den materiellen Teichmüller, unservlichtett.

Dingen diese Anerkennung und betrachtet sie bloß als einen Schein ober als Erscheinung eines andern wirklichen Seienden, welches felbst nicht vergeht, und welches daber nicht durch die Sinne, sondern nur durch den Verstand oder die Vernunft wahrnehmbar, d. h. intelligibel ist. Dieser Standpunkt, nach welchem aus einer immateriellen Substanz, die von der Vernunft erkannt wird, die sinnlich wahrnehmbaren Dinge hervorgeben, ist der Idealismus. Einige Idealisten haben dieses immaterielle Seiende nun die Form der Dinge oder die Idee genannt, andere das Licht ober Wort, aus dem und durch welches alles geworden ist, andere die Wahrheit. Es kann uns hier natürlich nicht auf eine Darstellung des Idealismus ankommen, fondern es gilt nur, die Beziehung auf unsere Frage berauszuheben. Die Folge der obigen Erkenntniß wird nun die fein, daß der Idealist gezwungen ist, aus einem vorweltlichen Idealen oder Intelligiblen die Natur oder die materielle sinnliche Erscheinung hervorgeben zu laffen und aus dieser dann wieder die Seele und ben Geift, doch nicht fo wie die Materialisten, daß die Seele Function des Körpers sei, sondern so, daß jenes der Bildung des Körpers vorhergehende ideal-reale Sein schon die Potenzen des seelischen und geistigen Lebens in sich enthalte und sie nur in der Zeit erft nach vollendeter Entwickelung des Körpers heraussete, so daß gewissermaßen Seele die Seele erzeugt und Geift den Geift, aber mit dem Durchgang durch die Verwandlung in materielle Natur.

Die Art wie sich nun dieser Proces vollziehen soll, ift natürlich je nach bem besonderen System des Jbealis-

mus verschieden. Ich muß mich daher auf wenige Andeutungen beschränken, die aber gur Ermägung unserer Frage hinreichen können. Begel, unfer großer Dialektiker, gebraucht das sogenannte Brincip der Negativität, indem er durch Berneinung alle lebendige Entwickelung entstehen Nach seiner Lehre ist die Natur die Verneinung des ursprünglichen göttlichen Wesens, welches sich durch wiederholte Verneinung d. h. Aufhebung der Natur erst als Seele und Geift in seiner Wahrheit offenbart. wie 3. B. Schopenhauer betrachten den Geist als bloßen Diener des Willens, identificiren den Willen aber nicht gang materialistisch mit dem Leibe, sondern segen den Leib nur als die phänomenale Realität deffelben, so daß der Geist doch aus dem Princip selbst hervorgeht. Schöpfer aller diefer Standpunkte ist aber Aristoteles mit seinem Begriff der Entelechie, worunter er eine Thätiafeit versteht, die aus einem gebundenen, potentiellen Rustande zur Freiheit und Wirklichkeit sich entwickelt hat und zwar durch die Kraft einer vorhergehenden damit syno= nomen Thätigkeit. Seele ist ihm daher die Entelechie oder vollkommene Junktion des Leibes; der Leib ihre Botenz; die Seele des Baters die der Entwickelung vorstebende Rraft. In ähnlicher Art faßt unser berühmter Altmeister R. E. v. Baer das Verhältniß. Auf die Frage, welche eine hohe Frau an ihn richtete: "Wie kommt die Seele in den Leib?" antwortete er: "Sie kommt nicht in ihn hinein, sondern aus ihm heraus." Er betrachtet sie nämlich in Aristotelischer Weise als ein Bewuftwerden des allgemeinen Bildungstriebes, welcher den Leib organifirt und selbst unbewußt schon auf das Bewußtsein in Seele und Geist als auf sein Ziel hinarbeitet.

Bur Kritik. Der Idealismus kann die Thatfache der individuellen Sgiftenz nicht erklären.

Dieser Standpunkt ist nun offenbar die geistreichste Auffassung der Natur und erhebt sich hoch über Materialismus und Dualismus, indem er die beiden hälften der Welt in ein organisches geschichtliches Ganzes vereinigt. Allein wir dürfen uns nicht verhehlen, daß dabei einige Schwierigkeiten bestehen, die uns vielleicht zu dem Entschluß bringen, auch diefen Standpunkt fallen zu laffen Wenn wir nämlich die wirklich existirenden Dinge und Bersonen betrachten, so erkennen wir auf das Deutlichste, daß sie alle einzeln sind, jedes für sich oder in sich. Individualität oder die Gigenschaft, ein reelles Individuum, ein besonderes Ginzelwesen zu sein, kommt allem Wirklichen zu. Nun ist aber das Princip, aus welchem aller Idealismus die Wirklichkeit ableitet, immer ein Allgemeines, moge man die Form oder Idee oder den Begriff oder den Bildungstrieb oder Willen u. f. w. an die Spipe stellen. Wenn das Allgemeine aber das Wefen hat, allgemein zu sein, wodurch es gerade das Allgemeine ist, so ist keine Möglichkeit vorhanden, daraus auf irgend eine Weise, auch nur jum Schein ein Ginzelnes, Individuelles zu machen. Aus dem Allgemeinen oder dem Begriff des Thalers können wir, auch wenn die Noth uns fehr drängt, keinen einzelnen wirklichen Thaler machen. Es fehlt dabei immer ber Stoff, der das Ginzelnsein ober

Die Indischmitte immer ein fich ben. Wird wenn man andmit einem fifteen Evenna bekaugter, das Beien des States his in arterinalistic Individuals mit dem Idealen madel im Seiner gegeben, fo werben wir ben Springer mer mit den Angen zu verfolgen benichen, um zu feben, das er in i Sedenleie fällt, da der Stoff alle allemeiner mbacht nicht mehr Stoff fft, als individualier gebacht aber nicht allaemein fein fann, wie ber Rampf um bas Mein und Deine und um bas Zufein gemag beweift. Der Bilbenattrief als ein allegeneines Brings ift weber in Sitt. and in Name: mir fell er alfo merten, wants und too er au treiben bar? Und foll er fich felbit treiben ober auf Stoffe mieten, bie er organifiet? Treibt er fic felbil. fo Melle er in feiner Allermeinfeit und es touent fein einsolner Wenich ober einzelnes Thier beraus. aber die Stoffe jur Organifirma, fo tonnte er moge, wenn er gur rechten Beit und gur rechten Stelle wirfte. aus bem Allgemeinen ein Individuelles entwideln; allein bann batte er fich felbft ben Lebensfaben abgefchnitten: benn er batte Stoffe aufer fich felbit anerfannt mit mare besbalb wieder jum Dualismus berabgefunten und mußte Die Berlegenbeiten Diefes Standpunftes theilen. Bie baber aus bem allgemeinen Bejen ber Binie fich teln eingelnes Dreien bilber, obgleich biefes nur aus Linien befiebt ; fonbern es ift eine beitimmte Gegung notbig, burch welche biefe bestimmte Linie in biefer bestimmten Michtung gezogen wird; fo ift ber 3bealismus überhaupt unfabig. bie individuelle Gubftang, die individuelle Geele und Plerion su erffaren.

#### 3. Der Spinozismus.

Da nun weder das Geistige aus dem Materiellen, noch das Materielle und Individuelle aus dem Idealen entstehen kann: so ist es sehr begreislich, daß man den Gedanken faßte, beide Welten, die ideale und die materielle, parallel nebeneinander lausen zu lassen und als verschiesdenen Ausdruck einer und derselben Substanz zu betrachten. Es sehlt bei dieser Ansicht der großartige Entwurf, der dem Idealismus seinen erhabenen Schwung giebt; dafür aber scheint dieser Parallelismus oder Spinozismus an Feinheit und Scharssinn die früheren Standpunkte zu übertreffen. Wir wollen uns erst in ihn hineindenken; denn auch einer der seinsten heutigen Physiker hat diese Denkweise zu der seinigen gemacht; die Prüsung ist also sehr der Mühe werth

Es besteht diese Lehre darin, daß es nur ein einziges Seiendes giebt, welches aber von verschiedenen Seiten betrachtet unter verschiedenen Attributen erscheint; geistig betrachtet als geistig, durch die Sinne betrachtet als materiell und ausgedehnt und in Bewegung. Diese beiden Seiten der Welt sollen nun überall in derselben Weise parallel bleiben, wie es uns beim Menschen am Bekanntesten ist, wo wir Seele und Leib unterscheiden und die Gemeinschaft disher nicht bestimmen konnten. In der That soll weder der Leib auf die Seele wirken können, noch umgekehrt, weil beide nicht von einander verschieden, sondern eins und dasselbe sind, nur verschieden betrachtet. Es muß sich deshalb alles Geistige materiell ausdrücken lassen

und alles Leibliche ideell. Die Schwierigkeiten der caufalen Ableitung bes einen aus dem andern find dadurch verschwunden, und die Wahrscheinlichkeit dieser Betrachtung scheint febr groß zu sein. Denn die Affekte in erster Linie zeigen uns überall ein psychisches Creigniß, eine fogenannte Gemüthsbewegung, z. B. Born, Schred, Reid, womit unverkennbar gleichen Schritt ein physisches Ereigniß hält, indem mährend des Zorns die Muskeln der Stirn energisch sich zusammenziehen, die Fäuste sich ballen, die Stimme, laut schmettert, während des Schrecks das Blut von den Extremitäten jurudtritt, Blaffe daber fich über das Gesicht verbreitet, ein Zittern uns überfällt, die Muskeln der Schenkel wie gelähmt sind, die Schließmuskeln widerstandslos werden u. f. w. Alle Runft scheint diese Ansicht zu fordern; denn der Künstler kann ja nur Materielles darstellen in Karben und Kiguren und Tönen, und doch foll die Leinwand oder der Marmor oder die Klänge der Violine geistiges und gemüthliches Leben, sittliche Ereignisse und Sandlungen bedeuten. Wir sollen eben nicht das Sinnliche, sondern das Geiftige darin sehen, weil beides seiner Substanz nach identisch nur verschieden ausgedrückt ist. So scheint eine leise, aber überall merkbare Sympathie die finnliche und geistige Welt zu durchdringen, beren Grund nichts anderes als die Identität beider parallelen Ausdrücke sein soll. Darum muß natürlich gefordert werden, daß jeder geistige Vorgang aus einem früheren geistigen Vorgang und nicht materialistisch aus einem leiblichen Ereigniß erklärt werde und ebenfo jede physische Bewegung aus einer anderen physischen Bewegung und nicht idealistisch aus einem Willensakt oder Gebanken. Beide Gebiete befinden sich aber ganz von selbst in prästabilirter Harmonie, weil sie nicht erst harmonisch gemacht zu werden brauchen, sondern ein und dasselbe sind.

#### Bur Kritif.

Ich begreife nun sehr wohl, daß dieser Spinozismus ganz bezaubernd auf die Geister wirken kann; denn er ist materialistisch und idealistisch zugleich; da alle Dinge der Sinnenwelt ohne Hülfe von irgend einer geistigen Kraft bloß aus Bewegungen erklärt werden, wie ebenso jeder Zusstand des Gemüths bloß aus Kräften des Geistes. Außersdem ist er etwas mystisch wegen des geheimnisvollen doppelten Gesichts, das sein Gott darbietet, und so hat er noch manche Reizmittel; trozdem wollen wir unbestochen und unbezaubert mitten in seine Argumente hineinsahren, und zu unserem Erstaunen werden wir sehen, daß darin alles gespenstisch leer und haltlos ist, ein bloßer logischer Schein.

#### Der Geist wirkt auf den Leib.

Untersuchen wir zunächst den Angelpunkt, um den sich der Spinozismus dreht, nämlich die Aushebung der Causalität zwischen Geist und Leib. Wir wollen einmal zugeben, daß bei den Affekten einigermaßen die Vorstellung und die Bewegung der leiblichen Organe sich zu entsprechenscheinen; aber welche Correspondenz, oder vielmehr welche lächerliche Jdentität wäre es, wenn man z. B. beim Lesen die physische Bewegung, d. h. die optische Wirtung der schwars

Digitized by Google

gen Lettern als in Identität befindlich mit dem Inhalt: . der Lecture annehmen wollte! Und wenn man uns antwortet, jedem Gedanken entspricht außer dem optischen Sindruck ber Buchstaben noch eine bestimmte Bewegung. ber Nervenzellen des Gehirns, und diese ist das correspondirende Africho-Uhusische, so gehört doch mehr als Begeisterung dazu, anzunehmen, daß diese correspondirende Nervenbewegung durch die Buchstabeneindrude entstehen sollte und nicht vielmehr durch den Gedanken, durch die Vorstellung ber Geschichten, die wir lefen. Bestehen doch alle Bucher aus denselben Buchstaben, die Romödie, wie die Tragödie. der lascive Roman und der Thomas a Kempis und doch find die begleitenden Gemüthsbewegungen ungeheuer verschieden nach dem Sinne. Alfo ist eine Cinwirkung (Caufalität) des Geistigen auf das Leibliche unverkennbar. Um Deutlichsten wird wohl die Frage, wenn wir ein Wort nehmen, das zwei Bedeutungen hat z. B. Märe als Märchen und Mähre als alter Gaul. Thusisch für das Ohr ist genau dasselbe vorhanden, wenn aber doch eine verschiedene psycho-physische Nervenbewegung bei den gleichlautenden Wörtern entsteht, so kann diefelbe nur als nachfolgend, also verursacht durch die verschiedenen Vorstelluns gen gedacht werden. Immer noch deutlicher läft fich der Beweis führen, daß nicht die physischen Bewegungen bloß aus physischen Bewegungen entstehen, sondern gerade daß. der Geift die leiblichen Bewegungen hervorruft. bringt den nicht griechisch Verstehenden ein in griechischer Sprache höchst vernehmlich ausgesprochener Wit nicht jum Lachen, während derselbe Deutsch oder Englisch vorge=

tragen jenem das Zwerchfell schüttelt! läßt sich da die Bewegung der zum Lachen dienenden Muskeln auch bloß aus andern vorhergehenden physischen Bewegungen erklären, oder vielmehr allein aus dem Geiste d. h. aus dem Berständniß des Wißes?

Die leiblichen Ereignisse wirken auf das geistige Leben.

Chen so sicher aber ist es, daß nicht alle Creignisse bes Seelenlebens wieder bloß durch andere frühere feelische Bustande erklärt werden können, sondern daß immerfort die leiblichen Greignisse in die geiftige Welt hineinfahren und dort Caufalität ausüben. Wenn wir in der beiterften Gesellschaft uns befinden und nun plöglich ein Gewitter ausbricht, der Blit verwüstend in der Nähe einschlägt und ber Donner uns betäubt, wer würde eigenfinnig genug jein, um bei feiner Theorie zu bleiben, die zu plöglichem Schreck und vielleicht zu tiefem Schmerz umgewandelte Stimmung der Personen bloß aus der früheren Beiterkeit erklären zu wollen und nicht aus dem physischen Ereig-Das physische Creigniß läßt sich sehr wohl aus nik. ben vorhandenen physischen Bedingungen ableiten; die Deduction aber ber successiven Gemüthszustände ohne diesen irrationalen Einbruch von Außen zu versuchen, wäre Spielerei. Die hinzunahme der unter der Schwelle des Bewußtseins stattfindenden Borstellungswelt, welche vielleicht die Gründe enthalten könnte, ändert an der Sache gar nichts, da ein solcher leerer Einfall uns wohl geschickt jum Märchenerzählen, aber nicht zur Erklärung der Birklichkeit macht. Wenn Jemand geprügelt wird und, weil er seine Shre gekränkt glaubt, Schmerz empfindet, so ist jener Schmerz aus der Vorstellung von der Chre und dem Glauben an die Verletzung derselben, also psychisch zu ersklären; wenn er aber unmittelbar durch die unversehens empfangenen Schläge Schmerz empfindet, so ist der Schmerz allerdings ein Zustand der Seele, die Erklärung dieses Zustandes aber nicht von unter der Schwelle des Bewußtseins lauernden früheren geistigen Ereignissen, sondern unsmittelbar aus der Causalität der Fäuste zu erklären.

Der Leib hat feine Ginheit und Grange.

Dies ist der erste Sinwand gegen den Spinozismus. Es giebt aber noch stärkere Argumente. Das eigenthumlichste Phänomen der Seele ist ihre persönliche Ginheit. Wir find täglich dieselben Versonen und so Jahr aus Jahr ein mit einem bestimmten Schat von Erinnerungen, die keinem anderen als nur mir oder Dir zukommen, mit bestimmtem Charafter und Fähigkeiten. Während so die geistige Seite beschaffen ist,, warum hat die leibliche Seite gar keine Cinheit? Denn der Leib hat keine Granze gegen die Außenwelt, sondern steht in Continuität mit ihr, und die Luft 3. B., die uns umgiebt, ist ebenso febr zu unserem Dasein nöthig, wie irgend ein organisirter Bestandtheil von uns; denn gehört die Luft im Munde und Kehlkopfe noch nicht zu uns, sondern erst in den Alveolen der Lunge? Und gehört die ausscheidende Kohlensäure mehr oder weniger zu uns, als das auf den Schleimhäuten ausgestoßene Spitel? Gehört die elektrische Ladung, die wir

Dingen diese Anerkennung und betrachtet sie blok als einen Schein ober als Erscheinung eines andern wirklichen Seienden, welches felbst nicht vergeht, und welches daber nicht burch die Sinne, sondern nur durch den Verstand oder die Vernunft wahrnehmbar, d. h. intelligibel ist. Dieser Standpunkt, nach welchem aus einer immateriellen Substanz, die von der Bernunft erkannt wird, die sinnlich wahrnehmbaren Dinge hervorgeben, ift der Idealismus. Cinige Idealisten haben dieses immaterielle Seiende nun die Form der Dinge oder die Idee genannt, andere das Licht oder Wort, aus dem und durch welches alles geworden ist, andere die Wahrheit. Es fann uns bier natürlich nicht auf eine Darstellung des Idealismus ankommen, sondern es gilt nur, die Beziehung auf unsere Frage herauszuheben. Die Folge der obigen Erkenntniß wird nun die sein, daß der Idealist gezwungen ist, aus einem vorweltlichen Idealen oder Intelligiblen die Natur oder die materielle sinnliche Erscheinung hervorgeben zu laffen und aus diefer dann wieder die Seele und den Geift, doch nicht fo wie die Materialisten, daß die Seele Function des Körpers fei, fondern fo, daß jenes der Bildung des Körpers vorhergehende ideal-reale Sein schon die Potenzen des seelischen und geistigen Lebens in sich enthalte und sie nur in der Zeit erst nach vollendeter Entwickelung des Körpers heraussetze, so daß gewissermaßen Seele die Seele erzeugt und Geift den Geift, aber mit dem Durchgang durch die Verwandlung in materielle Natur.

Die Art wie sich nun dieser Proces vollziehen soll, ist natürlich je nach dem besonderen Spftem des Jdealis-

:...

mus verschieden. Ich muß mich baber auf wenige Andeutungen beschränken, die aber zur Erwägung unserer Frage hinreichen können. Hegel, unfer großer Diglektiker. gebraucht das fogenannte Princip der Regativität, indem er durch Berneinung alle lebendige Entwickelung entstehen läkt. Nach seiner Lehre ist die Natur die Verneinung des ursprünglichen göttlichen Wesens, welches sich durch wiederholte Verneinung d. h. Aufhebung der Natur erst als Seele und Geift in seiner Wahrheit offenbart. wie 2. B. Schopenhauer betrachten ben Geift als blogen Diener bes Willens, identificiren den Willen aber nicht gang materialistisch mit dem Leibe, fondern fegen den Leib nur als die phänomenale Realität desselben, so daß der Geift doch aus dem Princip felbst hervorgeht. Schöpfer aller diefer Standpunkte ift aber Aristoteles mit seinem Begriff der Entelechie, worunter er eine Thätigkeit versteht, die aus einem gebundenen, votentiellen Rustande zur Freiheit und Wirklichkeit sich entwickelt hat und zwar durch die Kraft einer vorhergehenden damit syno= nomen Thätiafeit. Seele ift ihm daher die Entelechie oder vollkommene Kunktion des Leibes; der Leib ihre Potenz; die Seele des Baters die der Entwickelung vorstehende Kraft. In ähnlicher Art faßt unfer berühmter Altmeister R. E. v. Baer das Verhältniß. Auf die Frage, welche eine hohe Frau an ihn richtete: "Wie kommt die Seele in den Leib?" antwortete er: "Sie kommt nicht in ihn hinein, sondern aus ihm heraus." Er betrachtet fie nämlich in Aristotelischer Weise als ein Bewußtwerden des allgemeinen Bildungstriebes, welcher den Leib organisirt und selbst unbewußt schon auf das Bewußtsein in Seele und Geist als auf fein Ziel hinarbeitet.

Bur Kritik. Der Idealismus kann die Thatfache der individuellen Sgiftenz nicht erklären.

Dieser Standpunkt ift nun offenbar die geistreichste Auffassung der Natur und erhebt sich hoch über Materialis= mus und Dualismus, indem er die beiden hälften der Welt in ein organisches geschichtliches Banzes vereinigt. Allein wir dürfen uns nicht verhehlen, daß dabei einige Schwierigkeiten bestehen, die uns vielleicht zu dem Entschluß bringen, auch diefen Standpunkt fallen ju lassen Wenn wir nämlich die wirklich existirenden Dinge und Personen betrachten, so erkennen wir auf das Deutlichste, daß sie alle einzeln sind, jedes für sich ober in sich. Individualität oder die Gigenschaft, ein reelles Individuum, ein befonderes Ginzelwesen zu fein, kommt allem Wirklichen zu. Nun ist aber das Princip, aus welchem aller Idealismus die Wirklichkeit ableitet, immer ein Allgemeines, möge man die Form ober Idee ober den Begriff oder den Bildungstrieb oder Willen u. f. w. an die Spite stellen. Wenn bas Allgemeine aber bas Wefen hat, allgemein zu sein, wodurch es gerade das Allgemeine ift, so ist keine Möglichkeit vorhanden, daraus auf irgend eine Weise, auch nur zum Schein ein Ginzelnes, Individuelles zu machen. Aus dem Allgemeinen oder dem Begriff des Thalers können wir, auch wenn die Noth uns fehr drängt, keinen einzelnen wirklichen Thaler machen. Es fehlt dabei immer der Stoff, der das Ginzelnsein oder

die Individuität immer an sich bat. Und wenn man auch mit einem fühnen Sprung behauptet, das Wefen des Stoffs sei in ursprünglicher Indifferenz mit dem Idealen zugleich im Princip gegeben, so werden wir den Springer nur mit den Augen zu verfolgen brauchen, um zu feben, daß er in's Bodenlose fällt, da der Stoff als allgemeiner gedacht nicht mehr Stoff ist, als individueller gedacht aber nicht allgemein sein kann, wie der Kampf um das Mein und Dein und um das Dasein genug beweist. Der Bildungstrieb als ein allgemeines Princip ift weder in Zeit, noch in Raum; wie soll er also merken, wann und wo er zu treiben hat? Und foll er sich felbst treiben oder auf Stoffe wirken, die er organisirt? Treibt er sich selbst, so bleibt er in seiner Allgemeinheit und es kommt kein einzelner Mensch oder einzelnes Thier heraus. Treibt er aber die Stoffe zur Organisirung, so könnte er zwar, wenn er zur rechten Zeit und zur rechten Stelle wirkte, aus dem Allgemeinen ein Individuelles entwickeln; allein dann hätte er sich selbst den Lebensfaden abgeschnitten; benn er hätte Stoffe außer sich felbst anerkannt und wäre deshalb wieder jum Dualismus herabgefunken und müßte die Berlegenheiten dieses Standpunktes theilen. her aus dem allgemeinen Wefen der Linie sich kein einzelnes Dreieck bildet, obgleich dieses nur aus Linien befteht; sondern es ift eine bestimmte Setzung nöthig, burch welche diese bestimmte Linie in dieser bestimmten Richtung gezogen wird; fo ift der Idealismus überhaupt unfähig, die individuelle Substanz, die individuelle Seele und Perfon zu erklären.

### 3. Der Spinozismus.

Da nun weder das Geistige aus dem Materiellen, noch das Materielle und Individuelle aus dem Idealen entstehen kann: so ist es sehr begreislich, daß man den Gedanken faßte, beide Welten, die ideale und die materielle, parallel nebeneinander lausen zu lassen und als verschiedenen Ausdruck einer und derselben Substanz zu betrachten. Es sehlt bei dieser Ansicht der großartige Entwurs, der dem Idealismus seinen erhabenen Schwung giebt; dafür aber scheint dieser Parallelismus oder Spinozismus an Feinheit und Scharssinn die früheren Standpunkte zu übertreffen. Wir wollen uns erst in ihn hineindenken; denn auch einer der seinsten heutigen Physiker hat diese Denkweise zu der seinigen gemacht; die Prüfung ist also sehr der Mühe werth

Es besteht diese Lehre darin, daß es nur ein einziges Seiendes giebt, welches aber von verschiedenen Seiten betrachtet unter verschiedenen Attributen erscheint; geistig betrachtet als geistig, durch die Sinne betrachtet als materiell und ausgedehnt und in Bewegung. Diese beiden Seiten der Welt sollen nun überall in derselben Beise parallel bleiben, wie es uns beim Menschen am Bekanntesten ist, wo wir Seele und Leib unterscheiden und die Gemeinschaft bisher nicht bestimmen konnten. In der That soll weder der Leib auf die Seele wirken können, noch umgekehrt, weil beide nicht von einander verschieden, sondern eins und dasselbe sind, nur verschieden betrachtet. Es muß sich deshalb alles Geistige materiell ausdrücken lassen

Digitized by Google

und alles Leibliche ideell. Die Schwierigkeiten ber caufalen Ableitung des einen aus dem andern find dadurch verschwunden, und die Wahrscheinlichkeit dieser Betrachtung scheint sehr groß zu sein. Denn die Affekte in erster Linie zeigen uns überall ein psychisches Creigniß, eine sogenannte Gemüthsbewegung, 3. B. Born, Schred, Reid, womit unverkennbar gleichen Schritt ein physisches Ereigniß hält, indem während des gorns die Muskeln der Stirn energisch sich zusammenziehen, die Fäufte sich ballen, die Stimme laut schmettert, während des Schrecks das Blut von den Extremitäten jurudtritt, Blaffe daber fich über das Geficht verbreitet, ein Zittern uns überfällt, die Muskeln der Schenkel wie gelähmt sind, die Schließmuskeln widerstandslos werden u. f. w. Alle Runft scheint diese Ansicht zu fordern; denn der Künstler kann ja nur Materielles darstellen in Karben und Kiauren und Tönen, und doch foll die Leinwand oder der Marmor oder die Klänge der Violine geistiges und gemüthliches Leben, sittliche Ereignisse und Sandlungen bedeuten. Wir follen chen nicht das Sinnliche, fondern das Geistige darin sehen, weil beides seiner Substanz nach identisch nur verschieden ausgedrückt ist. So scheint eine leise, aber überall merkbare Sympathie die sinnliche und geistige Welt zu durchdringen, beren Grund nichts anderes als die Identität beider parallelen Ausdrücke fein foll. Darum muß natürlich gefordert werden, daß jeder geistige Vorgang aus einem früheren geistigen Vorgang und nicht materialistisch aus einem leiblichen Ereigniß erklärt werde und ebenso jede physische Bewegung aus einer anderen physischen Bewegung und nicht idealistisch aus einem Willensakt oder Gesbanken. Beide Gebiete befinden sich aber ganz von selbst in prästabilirter Harmonie, weil sie nicht erst harmonisch gemacht zu werden brauchen, sondern ein und dasselbe sind.

### Bur Kritik.

Ich begreife nun sehr wohl, daß dieser Spinozismus ganz bezaubernd auf die Geister wirken kann; denn er ist materialistisch und idealistisch zugleich; da alle Dinge der Sinnenwelt ohne Hülfe von irgend einer geistigen Kraft bloß aus Bewegungen erklärt werden, wie ebenso jeder Zustand des Gemüths bloß aus Kräften des Geistes. Außersdem ist er etwas mystisch wegen des geheimnisvollen doppelten Gesichts, das sein Gott darbietet, und so hat er noch manche Reizmittel; trozdem wollen wir unbestochen und unbezaubert mitten in seine Argumente hineinsahren, und zu unserem Erstaunen werden wir sehen, daß darin alles gespenstisch seer und haltlos ist, ein bloßer logischer Schein.

### Der Geift wirkt auf den Leib.

Untersuchen wir zunächst den Angelpunkt, um den sich der Spinozismus dreht, nämlich die Aushebung der Causalität zwischen Geist und Leib. Wir wollen einmal zugeben, daß bei den Affekten einigermaßen die Vorstellung und die Bewegung der leiblichen Organe sich zu entsprechen scheinen; aber welche Correspondenz, oder vielmehr welche lächerliche Jdentität wäre es, wenn man z. B. beim Lesen die physische Bewegung, d. h. die optische Wirtung der schwars

gen Lettern als in Identität befindlich mit dem Inhalt: . der Lecture annehmen wollte! Und wenn man uns antwortet, jedem Gedanken entspricht außer dem optischen Cindruck der Buchstaben noch eine bestimmte Bewegung der Nervenzellen des Gehirns, und diese ist das correspondirende Psycho-Physische, so gehört doch mehr als Begeisterung dazu, anzunehmen, daß diese correspondirende Nervenbewegung durch die Buchstabeneindrücke entstehen sollte undnicht vielmehr durch den Gedanken, durch die Vorstellung ber Geschichten, die wir lefen. Bestehen doch alle Bücher aus denselben Buchstaben, die Romödie, wie die Tragödie, der lascive Roman und der Thomas a Kempis und dochfind die bealeitenden Gemüthsbewegungen ungeheuer verschieden nach dem Sinne. Alfo ift eine Cinwirkung (Caufalität) des Geistigen auf das Leibliche unverkennbar. Um Deutlichsten wird wohl die Frage, wenn wir ein Wort nehmen, das zwei Bedeutungen hat 3. B. Märe als Märchen und Mähre als alter Gaul. Physisch für das Ohr ist genau dasselbe vorhanden, wenn aber doch eine verschiedene psycho-physische Nervenbewegung bei den aleichlautenden Wörtern entsteht, fo kann diefelbe nur als nachfolgend, also verursacht durch die verschiedenen Vorstellungen gedacht werden. Immer noch deutlicher läßt fich ber Beweis führen, daß nicht die physischen Bewegungen bloß aus physischen Bewegungen entstehen, sondern gerade daß. der Geist die leiblichen Bewegungen hervorruft. bringt den nicht griechisch Verstehenden ein in griechischer Sprache höchft vernehmlich ausgesprochener Wit nicht zum Lachen, während derfelbe Deutsch oder Englisch vorge=

· tragen jenem das Zwerchfell schüttelt! läßt sich da die Bewegung der zum Lachen dienenden Muskeln auch bloß aus andern vorhergehenden physischen Bewegungen erklären, oder vielmehr allein aus dem Geiste d. h. aus dem Verständniß des Wißes?

Die leiblichen Ereignisse wirken auf das geiftige Leben.

Chen fo ficher aber ift es, daß nicht alle Creignisse des Seclenlebens wieder bloß durch andere frühere seelische Ruftande erklärt werden können, sondern daß immerfort die leiblichen Greigniffe in die geiftige Welt hineinfahren und dort Caufalität ausüben. Wenn wir in der heitersten Gesellschaft uns befinden und nun plöglich ein Gewitter ausbricht, der Blit verwüstend in der Nähe einschlägt und der Donner uns betäubt, wer würde eigenfinnig genug fein, um bei seiner Theorie ju bleiben, die ju plöglichem Schreck und vielleicht zu tiefem Schmerz umgewandelte Stimmung der Versonen bloß aus der früheren Beiterkeit erklären zu wollen und nicht aus dem physischen Ereig-Das physische Creigniß läßt sich sehr wohl aus nik. den vorhandenen physischen Bedingungen ableiten; die Deduction aber der successiven Gemüthszustände ohne diesen irrationalen Einbruch von Außen zu versuchen, wäre Spielerei. Die hinzunahme der unter der Schwelle des Bewußtseins stattfindenden Borstellungswelt, welche vielleicht die Gründe enthalten könnte, andert an der Sache gar nichts, da ein folcher leerer Einfall uns wohl geschickt jum Märchenerzählen, aber nicht jur Erklärung der Birtlichkeit macht. Wenn Jemand geprügelt wird und, weil er seine Shre gekränkt glaubt, Schmerz empfindet, so ist jener Schmerz aus der Vorstellung von der Chre und dem Glauben an die Verletzung derselben, also psichisch zu ersklären; wenn er aber unmittelbar durch die unversehens empfangenen Schläge Schmerz empfindet, so ist der Schmerz allerdings ein Zustand der Seele, die Erklärung dieses Zustandes aber nicht von unter der Schwelle des Bewußtseins lauernden früheren geistigen Ereignissen, sondern unsmittelbar aus der Causalität der Fäuste zu erklären.

Der Leib hat feine Cinheit und Grange.

Dies ist ber erste Einwand gegen den Spinozismus. Es giebt aber noch stärkere Argumente. Das eigenthumlichste Phänomen der Seele ist ihre persönliche Cinheit. Wir find täglich dieselben Versonen und so Jahr aus Sahr ein mit einem bestimmten Schat von Grinnerungen, die keinem anderen als nur mir oder Dir zukommen, mit bestimmtem Charafter und Fähigkeiten. Während fo die geistige Seite beschaffen ist,, warum hat die leibliche Seite gar keine Cinheit? Denn der Leib hat keine Granze gegen die Außenwelt, sondern steht in Continuität mit ihr, und die Luft z. B., die uns umgiebt, ift ebenso fehr zu unserem Dasein nöthig, wie irgend ein organisirter Bestandtheil von uns; denn gehört die Luft im Munde und Rehlkopfe noch nicht zu uns, sondern erst in den Alveolen der Lunge? Und gehört die ausscheidende Kohlenfäure mehr oder weniger zu uns, als das auf den Schleimhäuten ausgestoßene Spitel? Gehört die elektrische Ladung, die wir von der Erde erhalten, zu uns oder nicht? Gehört der mechanische Druck, den die Atmosphäre ausübt und der die Halbarkeit unserer Gewebe bestimmt, zu uns, die Atmosphäre aber nicht?

Und wenn wir die Granzfrage verlaffen, fo kommt bie Erwägung des Stoffwechsels (f. S. 32.). Bis in die letten hartnäckigsten Theile wird unser Leib aufgelöst und ausgeschieden, abgestoßen und ausgehaucht, wie die Phyfiologen und lehren, fo daß wir dreift behaupten können, daß kein Mensch seinem Leibe nach ein Jahr alt werden fann. Man spricht gewöhnlich umgekehrt von der alten welfen haut des Greises, von den verblühten Wangen. von den alten zerbrechlichen Knochen u. f. w., allein dies ist nach der Seite des Stoffes durchaus falsch; denn die Stoffe unseres Leibes sind auch im Greife nicht eben älter als im Rind; denn nicht der Leib wird alt, sondern nur der Geist - von der Form und Erscheinung des Leibes und ihren Veränderungen durch die Zeit werden wir weiter unten noch zu reden haben — nur der Geist bleibt fest und beständig im Rlusse des Stoffwechsels; benn es giebt teine Einheit des Stoffes, wie sie uns imaginär im Porträt befestigt zu werden scheint, sondern nur eine Einheit der Seele. Man frage öfter die ehrwürdigen Alten, welche fechzig, ja achtzig Jahre hindurch das Menschenleben gekostet und gelitten haben, ob sie fich nicht immer der Cinheit und Identität ihrer Seele bewußt gewesen sind, immer die Handlungen ihrer Jugend für ihre eigenen Sandlungen, die Schickfale ihres reiferen Lebens für ihre eigenen Schicfale gehalten haben. Wenn alfo thatsächlich die Seele mit ihrem persönlichen Leben alt wird, weil sie allein ein und dieselbe bleibt, was giebt es denn Correspondirendes in der ausgedehnten Welt? wo ist die Sinheit der leiblichen Stoffe? wo sind die Stoffe, welche die Erinnerungen an Creignisse vor sechzig Jahren tragen oder repräsentiren oder parallel begleiten könnten? Die Thatsache der Sinheit der Seele in der Zeit und die Thatsache des Stoffwechsels bilden eine Widerlegung des Spinozismus.

Der Spinozismus fest die Renntniß der Körperwelt widerrechtlich voraus.

Aber selbst, wenn man mit Phantasiegebilden, wie 3. B. mit ber scheinbaren Aehnlichkeit der außeren Er**scheinung** sich über diese Schwierigkeiten wegträumen wollte, so würde man schon an dem allerersten Widerspruch der Grundansicht selbst ganz abgesehen von allen den erwähnten Unerflärlichkeiten anstoßen muffen, wenn man nur etwas ernster den Begriff wirklich vollzieht. Es sei also eine einzige Substanz; diese erscheine unter zwei Attributen, die ohne Wechselwirkung unter einander parallel laufende Ausdrücke für die Welt darbieten. Widerspruch ift so schnell zu fassen, daß es keiner weiteren Vorbereitung bedarf; denkt woher in aller Welt haben wir, die wir als Denkende in der Reihe des geistigen Attributs stehen, die Erkenntniß des materiellen Attributs gewonnen? Offenbar nicht durch unsern Körper und die körperlichen Sinne; denn diese, sofern forperlich, konnen nur körperliche Bewegungen empfangen und nicht Vorstellungen, welche

finnlich oder abstract, immer doch geistig find. Also durch unsern Geist? Der Geist aber kann nur durch Geistiges bestimmt werden nach dem Spinozismus, kann also nicht vom Körper über den Körper Nachricht entpfangen. muß sich also in Bezug auf die ganze körperliche Welt, von der er weder durch den Körver, noch durch sich selbst etwas erfahren kann, nothwendig so verhalten, wie ein Blindgeborener zu der Farbenwelt, d. h. er kann keine Ahnung von der Criftenz und den Beränderungen diefer ihm ganglich unbekannten Welt haben. Wenn also die Spinozisten von dem Barallelismus diefer beiden Welten sprechen, fo ist das eine Naivetät, da sie uns die Erkenntnifguelle dieser zweiten Welt selbst verstopft haben. Erst blenden sie uns die Augen, indem sie die Wirkung des Leibes auf die Seele läugnen, und dann verlangen fie von uns. wir follen sehen, was da draußen vorgeht. Spotten sie unser oder dürfen wir ihrer spotten?

# Imeiter Cheil.

Antersuchung der Frage vom Standpunkt der vierten Weltansicht. .

## Die vierte Weltanficht.

Bliden wir nun zurück, so hat keine der verschiedenen möglichen Ansichten von der Welt, und speciell von dem Berhältniß von Leib und Seele unseren Beifall sinden können. Wir fühlten uns von einer jeden angezogen und konnten mit ihr eine Weile sympathistren, aber bei längerem Zusammenleben merkten wir die inneren Widersprüche und die Widersprüche gegen die Ersahrung und lösten unsere Gemeinschaft auf. Wir könnten deshalb jetzt vielleicht den Salto mortale in den Glauben wagen durch den Abgrund des Skepticismus hindurch. Indem wir nämlich nun an aller Erkenntniß verzweiseln und doch nicht wie einzelne trübe und verbitterte Seelen in dieser Finsterniß uns heimisch machen möchten, so solgen wir gern den Glockentönen des Glaubens, die uns in ein selis

ges Land führen, wo kein Zweifel wächst und keine Nacht herrscht, sondern wo in Friede und Freude und Licht die Wahrheit wie ein erquickender und nur milden Rausch verleihender Trank geschenkt wird. Das ist also der eine Weg. Oder wir verzichten auf diesen Sprung, der nur mit Zurudlaffung alles Gepäckes vollzogen werden kann und verzichten auf das so erwünschte Geschenk, weil wir nicht die männliche Arbeit des Verstandes in der Erforschung der Welt aufgeben, und lieber nicht erlöst sein wollen, als unseren bisherigen treuen Führern, Erfahrung und Wiffenschaft, abtrünnig zu werden. In diesem letteren Falle also muffen wir einen neuen Standpunkt gu gewinnen suchen und können dies offenbar nur, wenn wir den Sintheilungsgrund, aus welchem die bisherigen Weltansichten stammten, selbst gerbrechen, indem wir den Gegenfat des Geistigen und Materiellen aufgeben und fo zu einer vierten Weltansicht gelangen. Was davon zu unserer Frage gehört, wollen wir nun in der Kürze erörtern und darauf werden wir dann hoffentlich sehen, daß alles was uns bisher in allen den früheren Weltansichten eingeleuchtet und gefallen hat, von den wechselfeitigen Widersprüchen befreit, sich in unserer eigenen Ansicht wiederfindet, d. h. wir muffen hoffen, daß man uns materialistisch nennen wird und darwinistisch und dualistisch und idea-Liftisch und spinozistisch und zwar immer mit Recht, wobei wir nur die kleine Reservation uns erlauben, daß alle Diese Benennungen zugleich richtig sein muffen.

Auflösung des falschen Gegensates zwischen Materiellem und Ideellem.

Die Schwierigkeiten, welche ben obigen drei großen Weltansichten das Leben untergraben, bestehen bloß in der Annahme, daß es zwei vollkommen von einander verschiedene Substanzen giebt, materielle und ideelle, die um jeden Preis zusammenwirken muffen, wie die Erfahrung fordert, und um keinen Preis zusammenwirken können, wie die Logik des Begriffs zweifellos beweist. Warum aber sind wir gezwungen, materielle Substanzen anzunehmen? Antwort, weil wir sie seben, riechen, tasten u. f. w. Aber Kant und lange vor ihm die griechischen Weisen haben uns ja schon daran erinnert, daß was wir feben, Gesichts-Vorstellungen, was wir tasten, Tast-Vorstellungen find und so alle sinnlichen Objecte nur als unsere Vorstellungen und zur Erfahrung kommen. Durch einen inftinctiven Schluß versetzen wir unsere Vorstellungen nach Außen und bilden uns ein, die materiellen Dinge felbst gesehen, getastet oder gehört zu haben. Die neuere physiologische Optik und die Pathologie zeigen uns aber allenthalben, wie falsch ein solcher Schluß ist, und zugleich, wie allgemein dieser Fehler begangen wird. Schwarze Bünktchen innerhalb des Gewebes unferes Auges halten wir für große schwarze Gestalten auf der Landschaft braufen, und wenn, wie in dem bekannten Rinderspielzeug, ein so oder so gebogener einfacher Drabt in schnelle Umschwingung versetzt wird, so glauben wir ruhig stehende Gläfer oder Flaschen in der oder der Form zu sehen. Teichmitller, Unfterblichfeit.

In derselben Art sind alle unsere ersahrungsmäßigen Ansschauungen von der materiellen Welt nichts als Bilder, die sich nach nothwendigen Gesetzen in unserer Seele erzeugen, die aber nicht entsernt zu dem Schlusse berechtigen, daß die Dinge draußen wirklich so beschaffen wären wie wir sie sehen oder hören oder tasten, ebenso wenig wie die Erde wirklich stille steht und die Sonne wirklich so klein ist, wie sie zu sein scheint und der Mond wirklich ab- und zunimmt. Ich will an diese Betrachtungen nur erinnern; denn es ersorderte eine aussührlichere Theorie der Erkenntniß, um diese ganze Phänomenologie gründlich darzulegen.

Wenn wir nun so die angebliche materielle Welt als eine bloße Vorstellungswelt erkannt haben, so wollen wir damit weder die Realität einer Welt außer uns läugnen, benn wir läugnen bloß die Materialität derfelben, die nur unsere Vorstellung ist; noch wollen wir etwa die Materiali= tät nun der geistigen Substang zuschieben, sondern wir behaupten bloß, daß diese geistige Substang sich die reale Welt unter dem Bilde materieller Gegenstände vorstellt. Die Materialität fällt daber gar nicht auf die Substanzen, fondern existirt nur als eine Vorstellungsweise oder Ginbildung, aber nicht als willfürliche und erdichtete Ginbildung, fondern als eine nothwendige und allgemeine und natürliche Form, in der wir Erfahrungen über außere Objecte b. h. über andere Substanzen machen. Wir feben beghalb flar, daß nun die Schwierigkeit, welche den obigen Spstemen unlöslich und ihnen deshalb verderblich ift, für uns feine Schwierigkeit mehr bildet; denn wir haben nicht कार देशाया यह देशाया का एक देश कार प्रदे विद्या शिक्ताया का श्वास केलाव के ठेठ प्रदे ठे देशार कार्य एक श्वास का साम

### 

To come the pre-main even him was a sum of the end of the come South as the price of the control of the control

Tet erfie Tenfer. Die diesen Stort der staden der rer Lett gerreden den mar Ladens Er fad mie ber eing und urerinder ist mar, daß man außer und mach riele, d. b. arsgedebnte Sudianzen annahm, und holok nach der Analogie und als nordwendige Bonnobenung für die Erflärung der Natur, daß die außer uns von handene Welt aus lauter folden immateriellen Sudplan zen besiehen müse, wie die ist, von der wir in uns selbst Kunde und Erfahrung gewinnen. Durch diesen Webanten wurde der Zauber gelöst, der die Erforschung der Vinge lähmte. Denn nun war einerseits der unhellbare Pun lismus zweier unvereinbarer Welten überwunden, andererfeits ber Spinggismus mit feinem erfahrungswidrigen Barallelismus beseitigt. Man barf beshalb mit Leibnig einen Wendepunkt der Philosophie fegen, nicht als wenn er nun fofort die gange Lofung ber Erfenntniß gefunden pher als wenn von feiner Beit an alle in feinem Ginne philosophirt batten, baran fehlt viel, fonbern fo bag er in ber That ben Grund gelegt, auf bem fich allmälig burch die allgemeine Arbeit der Wiffenschaft die vierte Beltanficht aufbauen wird. Denn nur wenn man bie Substangen der fogenannten materiellen Welt für gleichartig mit ber Geele und ber benfenden Gubitang annimmt und alle Arten ber Gubstangen nur als Entwidlungsftufen betrachtet, wird man bon dem Cirfel befreit, ber uns aus bem Materialismus in ben 3bealismus und bon biefem in jenen treibt.

# Erster Abschnitt. Das Wesen der Seele.

1. Die Scele ift Substanz. Erinnerung an bie obigen Beweife.

Bliden wir auf ben Kampf ber brei großen gebilbeten Weltansichten und auf fein Resultat zurud, fo ergiebt sich, daß wir die Seele immer haben als Substanz anerkennen muffen. Die Seele ist felbständige Urfache, nicht bloße Wirkung ober Function und daher nicht bloß Accidenz, sondern Substanz. Ich will an den Beweistheils erinnern, theils ihn ergänzen. Der Beweis dafür liegt erstens darin, daß sede Function Substanzen voraussseht, welche functioniren und in welchen die Function stattsindet. Sine seelische Function ist das Urtheil. Das Urtheil aber kann nicht anders stattsinden, als in einer einzigen ideellen Substanz, weil wenn mehrere concurristen und sede bloß einen Theil der im Urtheil verbundenen Borstellungen sunctionirte, die Einheit unvollziehdar wäre. (Bergl. S. 42 si.)

Beweis aus ber Thatfache ber Affette.

Diefer Beweis, ber aus bem Gebiete bes Dentens genommen ift, läßt fich ergangen burch Betrachtung ber Bebiete bes Willens und Gefühls; benn es ift bort genan baffelbe. Nehmen wir g. B. bas Gefühl ber Furcht. Co einfach biefes Gefühl zu fein icheint, fo gebort boch bagu erftens bie Borftellung von etwas Gefährlichem g. B. von einem Raubthier, ober einem Abgrund ober bergleichen; benn obne folche Borftellung wurden wir feinen Grund haben, uns ju fürchten: fobann eine zweite Borfiellung, bie und zeigt, bag bie Gefahr nicht einen Undern bebrobt, während wir etwa rubig gufchauten, fonbern bag wir felbft in Wefahr fteben; benn fonft wurden wir wohl Ditleid empfinden ober uns gur Gulfe aufraffen, aber nicht felbit Rurcht baben tonnen; brittens muß auch noch eine Borftellung babet mitwirfen bes Inhaltes, bag bie Beabr nicht etwa bor mehreren Jahren einmal beftand ober vielleicht fünftig einmal stattfinden könnte, sondern daß jett unmittelbar das Gefürchtete eintreten wird: endlich viertens liegt außer diesen Vorstellungen, die jede einzeln genommen keine Furcht erregen, in der Kurcht noch die eigenthümliche Empfindung des Sich-Rürchtens, die einem Jeden bekannt ift und Niemandem erklärt werden kann, ber sie nicht schon kennt. Denken wir uns nun, die Seele wäre fein eigenes, selbständiges Wefen, sondern das Gebirn vollzöge die Function der Affekte, so mußten wir diese vier verschiedenen Elemente ctwa auf vier verschiedene Rellen oder Motefüle oder Atome des Gehirns vertheilen. Ein Gehirntheilchen wurde die Borftellung des gefährlichen Gegenstandes tragen; ein anderes die Borstellung, daß die Gefahr uns felber betrifft; ein drittes die Borftellung, daß jett fofort der Angriff erfolgen wird; ein viertes würde das Gefühl enthalten. Ich fage nun, daß diefe Sypothese eine handgreifliche Absurdität lenthält, denn nur wenn diese vier Momente zusammenfallen in einen einzigen untheilbaren Punkt, alfo in eine einzige Substanz, ift Furcht möglich; denn weshalb follte das vierte Partikelden des Wehirns fürchten, wenn es die Gefahr nicht fieht? Sieht es aber die Gefahr, so muß ja die Function des ersten Partikelchens auch seine Function sein. gilt von den beiden andern Momenten; alfo kann die Kurcht nur entstehen, wenn ein und diefelbe Substanz alle die verschiedenen Bedingungen der Function in ihrer Cinheit in sich hat. So schön und nüplich die Theilung ber Arbeit ift, an diefer Stelle ift fie unmöglich.

Denn wenn man auch nach feinerer physiologischen

Betrachtung die fogenannten Birnschwingungen an verschiedenen Stellen des Gehirns jedesmal zu einem befonbern getrennten Bewußtsein aufbligen läßt und dann durch bie Commissuren des Gehirns eine schnelle und directe Berbindung zwischen denselben herstellt, so fann daraus doch nie eine Ginheit des Bewußtseins entstehen, wenn nicht das Getrennte in Ginem Bunkte vereinigt wird, ebenso wie zwei Menschen, die von ihren getrennten Wohnungen ausgeben und fich besuchen, nicht zu Ginem Menschen werden und wenn sie auch mit telegraphischer Geschwindigkeit zu einander gebracht würden. Wir würden also entweder eine Verdoppelung und Vervielfältigung bes Selbstbewuftseins in jedem Gehirn bekommen, oder wir muffen diese gegen die Thatsachen verstoßende Hopos these aufgeben und ein einheitliches Princip annehmen, welches nicht von hirnschwingungen gebildet wird, sondern, von diesem Wirbel ganglich frei, ruhig in sich felber ift.

Beweis aus der Thatsache der ununterbrochenen Selbstgewißheit.

Daran schließt sich ein anderer Beweis. Wenn wir Morgens erwachen, so fragen wir uns nicht erstaunt, wer da im Bett liege; wir betasten und beschen und recognosciren uns nicht und thun auch über das Zimmer, worin wir uns befinden, nicht so verwundert, wie Abu Hassan, als ihn der Sultan im Schlaf wegholen und beim Erwachen als Sultan behandeln ließ. Wir kennen uns sofort und betrachten den Faden unserer Cristenz nicht als unterbrochen, sondern thun so, als wenn wir derselbe

Mensch waren, ber gestern dies und das erlebte und fich felbst in das Bett legte, wo er sich vorfindet. diefe einfache und höchst gewöhnliche Thatsache möglich? Wir fagen: durch Erinnerung. Genauer genommen haben wir zwei Bilder, ein Bild von uns beim Erwachen\_ und ein Bild von unserem gestrigen Sein und Thun, und beibe stimmen mit einander. Waren sie in Diffonang mit einander, so würden wir in den komischen Gemüthezustand von Abu Saffan gerathen, der fein Geftern mit feinem Beute nicht verknüpfen tonnte. Denken wir uns nun diefe beiden Bilder auf zwei verschiedene Gehirntheilchen übertragen, so könnte eine Wiedererkennung nicht ju Stande kommen; denn dazu ist Bergleichung nothwendig, die von einem Ginzigen ausgeübt werden muß. Denn keins der beiden Gehirntheilchen für sich allein kann erklären, es fei daffelbe Bild, oder es sei nicht daffelbe Bild heute wie gestern, weil sonst in einem und demselben Theilchen beide Bilber zugleich fein mußten zur Vergleichung, und alfo eins von den beiden Gebirntheilchen überflüffig mare gegen die Voraussetzung. Ohne diese Vereinigung in einer einzigen Substanz ift aber keine Bergleichung möglich, und kann also auch jene gewöhnliche Thatsache nicht stattfin= den. Es verhält sich damit, wie wenn wir gefragt würben, ob diefe beiden Briefe nicht von derfelben Sand geschrieben sein muffen, wobei man sich aber weigerte, uns einen von den beiden Briefen zu zeigen. Wir mögen dann in andern Studen noch so gescheidt sein, so wird es uns doch nie gelingen, die Frage zu beantworten. Chenso unmöglich ist es aber, daß wir des Morgens ohne

Erstaunen erwachen, wenn wir nicht einräumen, daß die Seele nicht die Function verschiedener Agenten des Geshirns, sondern eine einfache einheitliche Substanz sei, die sich als Joentität des Ichs in allen Lebensmomenten bewuährt.

Beweis aus der Thatsache ber Ichheit in ihren verschiedenen Stufen.

Wenn ich hier von der Ichheit und feiner Identität spreche, so meine ich dabei nicht die feinste, abstracteste Auffassung derselben, wie sie als Identität von Subject-Object nur im philosophischen Denken gefaßt wird. alaube übrigens auch, daß Kant nicht Recht hatte, wenn er das Selbstbewußtsein erft bann eintreten wiffen wollte, wenn das Kind von sich nicht mehr Karl, sondern 3ch fagt; benn es kann bas Bewußtsein ber Selbstheit schon lange vorhanden sein, ehe sich das Kind der grammatischen Formen bemächtigt, durch die sich diefes Bewußtsein gewöhnlich ausdrückt. Wir werden feben, daß begabte Kinder beliebig später wieder zu diefer objectiven Beziehung ihrer felbst zurückgreifen, wie wir felbst zu thun gezwungen find, wenn man uns fragt, wer wir sind; ohne daß wir dadurch des Selbstbewußtseins entbehren. 3ch verstehe unter Ichheit das Bewußtsein der Individuität, d. h. daß man weiß, daß man eine eigene Substanz ift, ein Sein in sich selbst hat, und ich glaube baber, daß wir dies felbst dem schreienden Säugling nicht absprechen Denn das Gefühl ift das Zeichen der Selbstheit; ber gorn bes Kindes und die Befriedigung, wenn es nun

fich gefättigt fühlt, beweisen, daß es feine Selbstheit und eigene Eristenz deutlich fühlt. Darum läßt sich dies auch den Thieren nicht absprechen; ja diejenigen Thiere, welche auf Namen hören, steben noch eine Stufe höber, ba fie offenbar in sich den unmittelbaren Schluß vollziehen, daß sie selbst es sind, die der Ruf angeht, wie der hund lustig herbeispringt oder winselnd friecht, je nachdem der Name gerufen wird, und je nachdem fein Bewußtsein etwa unter bem Druck der Uebertretung eines Befehles fteht. Thier identificirt sich also auch mit einem objectiven Laut in durchaus analoger Art, wie es beim Menschen stattfindet, wo diefer Proces die verschiedensten Abstufungen der begrifflichen Reinheit und Klarheit durchläuft. muß aber nicht gleich erschrecken, wenn es sich ergiebt, daß wir mit niedrigeren Naturen generell etwas gemein haben, sondern es ist gerade philosophisches Interesse, diese allgemeine Gleichheit aufzusuchen, auf der sich dann die ungebeuren Unterschiede in den besonderen Arten der Wesen und in der Menschheit im Besondern aufbauen. Wir können daher noch über die Thierwelt hinausgehen in die primare Jone der einfachsten Substanzen zu den fogenannten Clementen. Alles was einfache Substanz, Atom, Monas ift, muß diefe Ichheit in einer untergeordneten Form besitzen, und wir konnen nicht fehlen, wenn wir fie daselbst in der Einheit des Wirkens und des Leidens (der Spontaneität und Receptivität) erkennen; denn die Individuität des Atoms muß sich darin zeigen, daß es Wirfungen von Außen erleidet, recipirt, und auf diese Birkungen felbst von sich aus rudwirkt als selbständige Ur-

と 事人に 真関的ないとき 玉があるから

sache, wobei dasjenige, welches leidet und dasjenige, welsches reagirt, ein und dasselbe Princip sein muß. Was so nun aller Physik nothwendig zu Grunde liegt, und ohne welches keine Naturerklärung möglich wäre: das ist auch das Wesen der Seele, die sich ihrer Jdentität in der Erinnerung bewußt ist, und die ihre Jdentität bei jedem Gefühl und jedem Urtheil beweist. Ich halte daher dies für bewiesen, daß die Seele Substanz ist.

### 2. Die Function der Seele.

Ift die Seele nun eine felbständige Urfache, fo muß fie auch von sich aus wirken. In diesen Wirkungen ober Functionen besteht ihre Erifteng. Wirken aber ohne Verkehr und Zusammensein mit andern Wesen ist doch wohl schwer zu denken. Diese andern Wesen sind aber ein jedes auch wieder eine felbständige Urfache. Mit jeder Urfache, die man wegläßt, fällt ein Functionirendes weg. Darum kann die Gegenwart anderer Wesen niemals die Kunction erseten, die man von der weggelassenen Ursache au erwarten hat; man dürfte sonst das Experiment wiederholen und allmälig alle selbständigen Urfachen wegschaffen, wodurch man alsbald die Unmöglichkeit erkennen würde, Functionen ohne Ursachen zu gewinnen, wie Trauben ohne Reben; denn wenn man lauter Rullen als Urfachen hat, so wird die Function auch Null sein. Zu sagen also, bas Gehirn denkt und bas Gehirn empfindet, ift ungefähr, wie wenn man fagte, die Bioline spielt, oder die Flote und nicht der Musiker. Ohne diesen würde die Violine ftumm bleiben und ohne Seele wurde das Gehirn trop aller Anregung von Außen das Denken und Empfinden einstellen.

Die Criftenz aber, obwohl unabtrennlich von der Seele wird doch einen verschiedenen Inhalt oder verschiedenen Formen haben, je nach den Functionen, die sie ausätt. Diese Functionen durchlaufen eine continuirliche Reihe von der niedrigsten Form bis zu den höchsten und haben in der Mitte mehrere nicht scharf begränzte Abschnitte, wodurch sie eingetheilt werden können. Die unterste Region ist gänzlich unbewußt, eine zweite Stuse ist von einer geringen Helligkeit wie in der Dämmerung, die uns bekannte höchste Form hat man als Bewußtsein bezeichnet, das aber auch in den verschiedensten Graden auftreten kann. Da ich hier nicht die Psychologie vorzustragen habe, so wollen wir nur die beiden äußersten Gränzen etwas näher betrachten.

#### Das bewußte Leben.

Die eine dieser Formen ist also das Bewußtsein worunter wir Alles verstehen wollen, was als Tagleben der Seele uns selber kund und klar wird, so daß wir es entweder mit Aufmerksamkeit thun und versolgen und wissentlich erleben und erleiden, oder wovon wir wenigstens irgendwie einen Bericht geben können und eine gewisse Rechenschaft für Andere oder auch nur für uns selbst. Dieser Theil unseres Lebens wird gewöhnlich im eigentlichen Sinne unser ganzes Leben genannt, sobald wir ihn aber mit dem zweiten Theil vergleichen, sehen wir, ein wie kleines Bruchstück er aus dem Ganzen ist,

obgleich er freilich das Werthvollste und den Zweck des Lebens enthält.

Die Sphäre des Unbewußten.

Das zweite größere Stud unseres Seelenlebens bleibt uns unbewuft, obwoh! wir fein Vorbandensein mit sicheren Schlüssen erkennen. Es ist die Nachtseite des Lebens, und fie kann sogleich durch den Schlaf charakterisirt werden, während deffen die Seele nicht bloß fortfährt zu existiren wie wir beim Aufwachen bemerken, sondern auch in Träumen phantaftische Bilder zeugt, die fo wie Gestalten aus ber Aluth, aus dem unbewuften Dunkel in die Dammerungsregionen oder bis jum Bewuftsein aufsteigen. Aber auch während des hell bewußten Taglebens spielt das Unbewußte in uns die Hauptrolle; denn wie weniger Gedanken sind wir uns in jedem Augenblicke bewußt und wie nuffen sie nicht alle aus dem Unbewußten, als aus einem dunkeln Schachte, aus dem Gedächtniß und der geistigen Schöpfungsfraft aufsteigen. So find alle unfere erinnerungsfähigen Gedanken immer unbewußt in uns vorhanden, auch wenn sie im Augenblick für uns nicht zur Erinnerung werden. So sind die vergangenen Gefühle und erlebten Thaten und Leiden unser Sigenthum auf unbewußte Beife. So unfer Charafter, unfer Glauben und hoffen und unfere ganze Gesinnung; benn Alles dieses ift nur selten für das bewußte Denken gegenwärtig und ist doch in uns immer gegenwärtige Seele alles hanbelns, aber auf unbewußte Weise. Und so muß auch bei dem bewußten Denken, beim Big, beim Dichten und

beim Componiren das Unbewußte zeugend functioniren, wenn wir nur bas Geringfte ju Stande bringen follen. Denn 3. B. wenn wir benten, fo fagt man fich nicht: ich will jett diese oder jene Wahrheit (auf die wir später fommen) aussinnen; benn wie kann man benken wollen, was man noch gar nicht kennt? Aus dem Unbewußten steigen die Gedanken auf, und wenn sie erzeugt sind, dann benken wir sie bewußter Weise. So ist es 3. B. auch mit bem Wit und jeder fünftlerischen Production; denn wir bringen die Elemente des wißigen Contrastes nicht mit Bewuftsein zusammen, sondern erst nachträglich, nachdem und unwillfürlich aus dem vorher Unbewuften die Anschauung geworden, und der Wit nun für das Bewußtsein vorhanden ist, erst dann können wir in bewußter Weise für uns oder für Andere die Clemente wieder so ordnen, daß wir den komischen Gindruck von Reuem er-Wie sollte der Musiker mit Bewuftsein comporeichen. niren? Es müßte ihm ja die Symphonie schon bekannt fein, die er erschaffen wird, und in diesem Kalle brauchte er sie eben nicht erft zu schaffen. Bielmehr strömen ihm bie Tongedanken aus dem unbekannten dunkeln Grunde feiner musicalischen Seele zu, und erft wenn sie bervorgetreten, werben fie fein bewußtes Cigenthum. Wir feben deshalb, daß die bei Weitem umfassendste Function der Seele in unbewußter Griftens ftattfindet.

Bergleichung beider Functionen.

Wir muffen deshalb in der Function der Seele zwei Formen unterscheiden, von denen die eine lauter Bewußtes,

Fertiges, Begränztes, Meßbares, Zählbares enthält, die andere aber eine unbewußte Thätigkeit, deren Gränzen nicht bestimmt sind und die einen unerschöpften, wenn nicht gar einen unerschöpflichen Grund bewußter geistiger Gebilde enthält. Das Wichtigste für uns und an sich ist aber natürlich das erste Gebiet; denn das Leben des Menschen bekommt erst durch das Bewußtsein seine Vollendung; das Unbewußte allein würde wie eine Pssanze sein, die nicht zur Blüthe kommt, auf welche doch Alles in ihr hintreibt. In den bewußten Energien besteht das eigentliche Leben des Menschen und daher auch sein Werth; denn nicht die Träumenden und Schlasenden loben wir, sondern nur die Wachenden.

Abhängigkeit der Function der Seele vom Leibe.

Wir muffen daher die Scele als eine Substanz betrachten, die theils auf unbewußte, theils auf bewußte Weise functionirt und in diesen Functionen existirt. Indem wir nun auf den im Ansang ausgesprochenen Grundsatz der Vernunft zurücksommen, muffen wir von diesen Functionen als Wirkungen die Ursachen suchen; denn ohne Ursache wurde die Seele nicht zur Birkung gekommen sein. Diese Ursachen, welche der Seele Gelegenheit zur Function geben, sind offenbar, wie der gesunde Menschensverstand und jede wissenschaftliche Forschung erkennt, unser Leib und die auf diesen von der Außenwelt eindringensden Reize, also mit einem Wort der Zusammenhang mit dem Leibe. Wie könnten wir daher läugnen, abhängig zu sein von dem, was unsere Thätigkeit bedingt! Nicht

die Existenz der Seele, aber wohl ihre Function ist von dem Leibe abhängig. Dies wollen wir demnächst genauer untersuchen.

### Abhängigkeit von Gott.

Es zeigt sich aber in unserer Thätigkeit noch eine zweite Beziehung, die uns viel tiefer bindet. Denn offenbar können wir als uns felbst nur das betrachten, was uns ausschlieklich eigenthümlich ist; was aber in uns ebenso wie in allen anderen vorhanden ift, kann nicht unfer fein, fann nicht unfere individuelle Selbständigkeit ausmachen. Nun geht aber durch die Tiefen unferer Natur ein wunderbares Band, das uns nicht bloß mit allen übrigen Menschen verbindet, sondern mit allem Seienden, bas nur immer mit uns in Wechselwirkung tritt. bem Menschen verbindet uns die gemeinsame Vernunft mit ihren Ideen, die alle verstehen, mit ihren Gefeten, die alle befolgen, mit ihren Gefühlen und Strebungen, die in allen vernünftigen Wefen gefühlt und gestrebt werden. Und ebenso muß, wie wir später noch genauer betrachten wollen, auch mit aller übrigen Natur ein gemeinsames Band vorhanden sein, das die Bedingung aller Wechselwirkung ift. Wir find gewohnt, dies alle Wefen Verknüpfende Gott zu nennen. Die Seele hat ihr Sein in Gott.

Gott ift die Substanz der Seele.

Dadurch entsteht aber wohl der Argwohn, als wenn wir leicht mit Widersprüchen uns befriedigten; denn eben

batten wir die Seele als in sich seiend ober als Substanz gefunden und nun finden wir die Seele doch als in einem Andern seiend, nämlich in Gott. Allein diefer Widerspruch ift nur scheinbar; denn nur bann ware die Seele in einem Andern und nicht in sich, wenn dies Andere ein Anderes und nicht fie felbst wäre, wie z. B. das Weiße im weißen Haare ist, ebensowohl aber auch im weißen Pavier oder im weißen Schaum des Wassers, ba das Weiße und die betreffenden Substanzen ein Anderes find. Wenn wir aber die Seele in Gott feten, fo konnen wir keine fubstanzielle Verschiedenheit annehmen, sondern Gott ist das Sein der Seele, und ihre Sigenheit im Verhältniß zu anderen Seelen ist nur die individuelle Anschauung von diesem Sein, das Gefühl und Wiffen und Thun aus dem Standpunkt des Theils im Berhältniß zum Ganzen. Frage ist die schwierigste und zugleich lette der ganzen Metaphysik und kann daber bier nur so flüchtig berührt werden, damit man einerseits wisse, wie wir den großen Rusammenhang des Alls denken wollen, andererseits uns nicht zürne, daß wir fortgeriffen von einzelnen Fragen der Forschung unsere besondere Aufgabe hier aus den Augen verlieren.

### 3. Berhältniß ber Seele zum Leibe.

Unfer Leib ist ein Fluß fremder Dinge, die Scele der hauswirth im Tauschgeschäft mit dem All.

Indem wir nun die Aufgabe wieder anfassen, die von den drei früheren Weltansichten nicht gelöst werden Teichmüller, unsterblichteit.

konnte, nämlich wie die Seele sich jum Leibe verhält, so muffen wir zunächst das schon aus der obigen Kritik sich Ergebende voranstellen, nämlich daß die Seele dem Leibe gegenüber eine eigene felbständige Substanz ist und daß der Leib in keinerlei Weise als ein Theil der Seele betrachtet werden darf. Ich erinnere zur Begründung an die Thatsache des Stoffwechsels, der bis auf die Knochen geht. So gleicht der Leib also einem Flusse, der immer anderes und anderes Wasser führt. Wenn aber heraklit, der Dunkle von Cphefus, behauptete, daß Alles fließe, fo · muffen wir protestiren; benn im Fluffe bes leiblichen Stoffwechsels besteht identisch zeitlebens die gleiche Seele, welche wie wir felbst wissen und von den ältesten Leuten täglich erfahren können, trop aller Wandelung des Körpers sich ihrer Selbigkeit immer bewußt bleibt. Unfere Baare fchneiben wir ab, unsere Haut erneuert sich, wir athmen die Rohlenfäure aus und führen in alle Gewebe den fremden Sauerstoff der Atmosphäre und erneuern durch die Thiere des Waldes und des Stalles, die wir tödten und verzehren und durch die Früchte des Feldes, die wir roh oder gekocht genießen, in beständigem Wechsel unseren Leib: bennoch fürchten wir nie, daß unsere Seele mit abfließen könnte mit dem Flusse dieser Dinge. Unser Leib ist nichts anderes als etwas uns gang Fremdes; benn Stude bavon faßen noch gestern auf einem Baum in dem fremden Leibe bes Bogels, andere wurden von dem "schwerwandelnden" Rinde getragen ober bem wolligen Schaf, andere staken in dem fegelförmigen Körper der Rübe ober in dem Ch= linder des Zuderrohrs, und wie einige aus der nächsten

Nachbarschaft erariffen wurden, so mußten Andere auf weiten Wegen zu Lande und zur See von China und Arabien, von Spanien oder aus den Tiefen der Nordsee fich berbeischaffen laffen um in unseren Geweben ihren Plat zu bekommen. Unfer Leib ist nichts eigenes. ist die Außenwelt, die durch uns hindurchfließt, von der wir immerfort einige Theilchen annektiren und unter unscre Gesetze bringen, während wir andere Theilchen wieder freilassen. Es ist ein Tauschgeschäft, das wir mit dem All betreiben, indem wir für unsere Hauswirthschaft verschiedene Stoffe zu besonderem Gebrauch eintauschen. und dafür von uns verbrauchte, aber für das große Weltgeschäft der Natur wohlverwendbare Stoffe wieder abgeben. Wie der Hauswirth nicht identisch ist mit den Geräthen und Stoffen des Haushalts, jo bleibt die Seele felbständig und in sich bei dem Wechsel der körperlichen Verwandlungen.

Auch die Form des Leibes gehört nicht zum Wesen der Seele.

Es wird nun wohl von Theologen aus Bedenken dogmatischer Speculation behauptet, daß zwar der Körper immersort wechsle, der Leib aber, wie man ja aus der zeitlebens dauernden Aehnlichkeit sähe, immer identisch bleibe, ebenso wie die Seele und mit der Seele zusammen. Die Unterscheidung von Körper und Leib ist aber aus dem Sprachgebrauch nicht zu rechtsertigen; allein wenn geistwolle Männer gern diese Bezeichnung anwenden wollen, so werden wir nicht unnöthig daran Anstoß nehmen, so

balb man sich nur über den Sinn verständigt hat. Offenbar meint man damit nichts anderes, als den alten Gegensat von Stoff und Form. Die Form eines Achilleus oder Petrus kann von dem Künstler in Marmor, Erz, Sisen oder Holz u. s. w. ausgearbeitet werden, und so muß wie in der Kunst, auch in der Natur die organische Form unterschieden werden von dem wechselnden Stoff, der sedesmal die Gewebe bildet. Daß der Leib immer derselbe bleibe, heißt deshalb nichts anderes, als daß die Form unseres Körpers bleibe. Ich will dagegen als zweiten Sat zu dem obigen die entgegengesetze Behauptung lehren, daß die Seele auch mit der Form des Leibes nicht identisch ist, daß die Form keinen Bestandtheil der Seele bildet, und daß beide auch nicht als unzertrennliche Genossen zu betrachten sind.

Morphologische Umwandlungen des Leibes in seiner Entwicklung und die Pathologie.

Die Seele macht in ihrem Leben die größten Veränderungen durch, so daß man schwerlich die Empfindungen des schüchternen Knaben und die kühnen und hochsahrenden Gedanken des Jünglings und die maßvolle Ruhe des reisen Mannes einander ähnlich sinden dürfte. Aber nicht darnach wird die Identität der Seele bestimmt, sondern nach dem immer gleichen Träger aller dieser wechselnden Lebenserscheinungen. Die Identität der Person beruht auf der Identität der Substanz der Seele, welche bei allen Veränderungen der Gedanken, Stimmungen und Wollungen als eine und dieselbe beharrt; denn wenn wir

in eine andere Stimmung gerathen, bekommen wir nicht augleich eine neue Seele; fondert dieselbe Seele wechselt mit ihren Stimmungen. Aber wie fann man fagen, bag die Form des Leibes identisch bleibt? Ist die Veränderung einfach durch die Altersstufen nicht groß genug? Der gabnloje Säugling verglichen mit dem bärtigen Mann ift bod eine andere Form, und schwerlich würde Jemand, der Die dazwischen liegenden Veränderungen nicht verfolgt bat. die Aehnlichkeit herausfinden. Aber abgesehen davon bietet boch der Foetus desselben Menschen die größte Unähnlichfeit bis zu dem Grade, daß er, wie man behauptet, auf einer bestimmten Stufe von dem des hundes nicht unterschieden werden kann. Nichtsdestoweniger wird man diesem Koetus schon dieselbe identische Seele zugestehen müssen. Soll ich noch daran erinnern, daß auch die Differenz des Geschlechts in dem embryonalen Zustand noch nicht wahrnehmbar ift? Wie weit verlangt man alfo, daß wir bie Aehnlichkeit des Leibes ausdehnen follen, wenn der Mann oder das Weib ähnlich sein soll einem Leibe, bei welchem das Geschlecht noch nicht bestimmt ist. — Dann aber geben wir zu der Seele der Thiere über, wo die Unabnlichkeit der Form noch mehr in die Augen fällt. läugnet wohl, daß Raupe und Schmetterling dasselbe Thier fei und doch ist es schwer, die Aehnlichkeit und Identität zwischen diesem Blattfriecher und dem flüchtigen Luftfegler dabei zu behaupten. Oder ist auch die Form ber im Waffer lebenden Larve identisch mit der die Luft durchjaufenden Libelle? — Endlich rufen wir die Bathologie ju Bulfe. Wir erkennen diefelbe Seele, mabrend dem Unglücklichen die Arme, ja sogar alle Extremitäten amputirt werden. Der Krebs zerstört ihm die Nase, die Wasserssucht verwandelt ihn zum Elephanten, ein Schlag zersschmettert ihm die Augen, durch Entzündungen und Parassiten können ihn lange und dicke Geschwülste und Anhängssel zeitlebens bedecken, und dennoch bleibt ihm in dem verwandelten Leibe dieselbe Seele. Ich sehe daher nicht, wie man mit Necht behaupten darf, daß die Form des Leibes unverändert bleibe wie die Seele.

#### Das Seelenleben hat keine Aehnlichkeit mit der Form des Leibes.

Und was hat die Seele und ihr Leben mit der Form des Leibes zu thun? Den nothwendigen Rusammenhang der Function werde ich gleich selber anzeigen, aber die innerliche Verwandtschaft muß entschieden geläugnet wer-Wenn die Seele weint in dem Gedanken an ben ben. Tod eines geliebten Wesens, was hat dieser seelische Schmerz und die dazu gehörigen Gedanken und Gefühle zu thun mit der Drüsenabsonderung, die durch den Thränenkanal in die Nafe läuft und dort die Schleimhaut zu einem vorübergehenden Schnupfen reigt, und mit der Congestion in den Capillargefäßen, die eine kurze Conjunctivitis hervorruft! Was hat ber Wille in uns, wenn wir den Freund vertheidigen wollen, zu thun, mit allen den Nerven, Sehnen, Muskeln und Knochen, die wir dabei in Bewegung setzen, ohne nur einmal zu wissen, welche und wie beschaffen sie sind! Wenn wir die Edda lesen oder von den homerischen Gefängen entzuckt find, so kummert

es uns nicht, ob während des Dichtens in den uns unbekannten Leibern der Verfasser dieser oder jener chemische Proces vorging, und wie viel Schweiß unter dem Dichten durch die Spiralgefäße ihrer Cutis floß! Daß diese organischen Processe bei dem geistigen Leben nothwendig stattsinden müssen, wollen wir freilich behaupten, ebenso wie jedes Gedicht in bestimmter Zusammenstellung der Lettern gedruckt werden muß; aber wie der Inhalt der Poesie keine Aehnlichkeit und Verwandtschaft mit den Lettern hat, ebenso wenig hat der Geist und sein Leben Aehnlichkeit oder Verwandtschaft mit den Formen des Leibes.

Analogie der organischen Formen mit den Verfassungsformen.

Die Form des Leibes von diesem Gesichtspunkt aus betrachtet, erscheint uns daher als etwas Zufälliges am Stoff. Der Stoff oder die Stoffe sind darnach die Substanzen, welche bleiben, und die Formen, in welche sie jedesmal eintreten, sind ihre Accidenzen, als zufällige Folgen der Beziehungen zu anderen Stoffen, die nach physicalischen und chemischen allgemeinen Naturgesehen bald diese, bald jene Gestalt annehmen müssen. Unter gleichen Bedingungen werden die Stoffe daher gleiche Formen ershalten, unter ungleichen Bedingungen aber verschiedene, wie die allgemeinen Constituenten des organischen Lebens, Stickstoff, Kohlenstoff, Wasserstoff, Sauerstoff je nach den verschiedenen Bedingungen in den verschiedensten Verdinsdungen und demnächst in den mannichsaltigsten Formen der Gewebe erscheinen.

Wir können die Stoffe oder deren Atome in einem Bilde vergleichen den einzelnen Menschen einer Nation oder eines Staates. Diese Menschen werden unter bestimmten Formen mit einander leben, d. b. unter bestimmten Sitten moralischer und religiöser Art und nach bestimmten Gesetzen und unter bestimmter Verfassung und zwar so, daß diese allgemeinen Formen wieder in die besonderen Formen der Stände. Corporationen, Institute. Familien u. f. w. gegliedert sind, wie die Atome in uns fich verbinden zur Nervenzelle. Blutzelle, Muskelfaser u. f. w. Aber dieselben Menschen können durch langsame oder plötzliche Veränderung auch unter anderer Verfassung leben und andere Sitten annehmen u. f. w., jenachdem die Be-· dingungen ihres Daseins sich gestalten, wie die Atome unseres Leibes beliebig auch wieder in Pflanzen und Thiere übergeben. Unser Leib mit seinen organischen Kormen kann also mit den Verfassungs- und Lebensformen einer Nation verglichen werden, und der Punkt der Gleichung awischen ihnen besteht darin. daß bei beiden die Formen einerseits nothwendig sind je nach den Verhältnissen, andererseits zufällig, da sie ja durch Veränderungen wechseln fönnen, während bei beiden die Träger der Form, d. h. die Bolksgenoffen und die Atome von den Formen ganglich unabhängig sind.

Analogie mit den Melodien.

Der geniale H. v. Baer hat einen anderen Vergleich aufgestellt, wodurch das Merkmal der Bewegung in unsferem organischen Lebensprocesse noch deutlicher hervors

tritt, nämlich die allmähliche Entwicklung der Form und ihr Ablauf, wornach sie nicht als etwas schlechthin Festes erscheint, sondern als ein Successives, Zeitliches. Demgemäß hat er sie treffend als Melodien bezeichnet, Formen in denen die Töne auf einander folgen in bestimmtem Abstand und nach bestimmten Gesehen, die aber zugleich doch nur Formen an den Tönen und nichts Selbstsständiges für sich sind, sondern mit den Tönen versließen, obwohl sie, wenn die Töne unter gleichen Bedingungen wiederholt werden, ähnlich oder gleich erscheinen müssen.

Alle diese Analogien zeigen die Selbsiständigkeit der Seele einerseits und der Atome des Leibes andererseits, sowie die Zufälligkeit und Abhängigkeit der Formen der Natur, die nicht in sich sein können, sondern immer in einem Andern sind, nämlich in jenen selbstständigen Substanzen.

Die organischen Formen find abhängig von einer Function ber unbewußten Seele.

Wenn uns hiernach die Form des Leibes als zufällig erscheint, so muß diese Auffassung doch sehr ergänzt wers den durch Ansichten von einer anderen Seite. Denn wer wollte das, was entweder nothwendig, oder doch Regel des Naturlaufs ist, für zufällig halten? Es ist vielmehr offenbar, daß unter den gegebenen Bedingungen sich keine andere Form als gerade dieser bestimmte Typus des menschlichen Leibes bilden konnte, wie er sich denn auch gebildet hat. Darum muß sicherlich in der Seele selbst der Erund für die organische Form gesucht werden, aber

nicht in dem bewußten Seelenleben, sondern in der unbewußten Function. Doch diese Frage berührt ja den lichtersloh brennenden Streit über die Artsormen und ihre Bariabilität und Transmutationen. Wollten wir aber hier den Darwinismus einer Kritik unterwersen und selbst von unseren Principien aus die nöthigen Folgerungen ziehen, so würden wir das Interesse zu weit von unserer Frage ablenken; darum müssen wir dies einer anderen Gelegenheit überlassen und uns hier auf das beschränken, was für unsere Frage entscheidend ist.

Der Leib als herr der Seele und das Gesetz der Erhaltung der Kraft.

Von einer Seite aus angesehen erscheint aber ber Leib als herr der Seele, und ohne ihn könnte gewiß das Seelenleben nicht zu Stande kommen. Durch nähere Betrachtung wird dies ganz auschaulich und sicher. Denn erstens sehen wir, daß unser Seelenleben ganglich von den Reizen des Leibes abhängt. Die Dunkelheit der Nacht und eine gewisse Schwere in allen Gliedern, die wir nicht aus unferem Willen erklären können, bringt uns in Schlaf und versetzt dadurch den Geist in unbewußten Zustand; ein Sonnenstrahl, der auf die Augenlider fällt, oder ein Geräusch, das die Ohren trifft, rüttelt auch die Seele zum Wachen und zum Selbstbewußtsein auf. Leiden wir durch Schmerzen, die wie sie auch beschaffen sein mögen, doch immer der Seele zukommen, so können narkotische Mittel in den Magen geführt, oder unter die haut gespritt, unfere Seele beruhigen. Trägheit und Melancholie der

Seele besiegen die Aerzte häufig durch Gisen = Recepte. Wer wollte läugnen, daß die Niedergeschlagenheit und Gedankenarmuth oft durch eine gute Dtablzeit aufgehoben werden kann, wie ja auch bei Gastereien der freie, leben= dige und lustige Austausch der Ginfälle erft nach dem Naswerden der Lippen von Bacchus Gabe erfolgt. die vernünftiafte Seele durch Verletung des Gehirns das Gedächtniß verlieren und zum Wahnfinn kommen kann, ist leider gewiß, wie auch daß das verlorene Bewußtsein oft durch eine kalte Douche wieder zurückgerufen wird. Es kann also nach diesen wenigen Beisvielen Niemand zweifeln, daß unfer Seelenleben in gewisser Beise als die Kunction des Leibes betrachtet werden muß. Und so wird die große Entdeckung geistvoller Naturforscher, nämlich das Gefet der Erhaltung der Kraft, offenbar auch die Kunctionsbeziehung zwischen Leib und Seele zu regeln haben. Thätiakeit des Gebirns wird ein Aequivalent in der seelischen Thätigkeit finden muffen, in derselben Weise, wie etwa mechanische Bewegung sich in Wärme umsetzt und Wärme in Bewegung. Und zwar darf man dies nicht bloß auf die Erscheinungen des Bewußtseins einschränken, sondern in erster Linie wird auch das unbewußte Leben ber Seele ein Ausdruck der Gehirnfunctionen sein. muß die Philosophie hier die Naturforscher daran erinnern, daß sie gewöhnt find, bloß den allgemeinen mathematischen Ausdruck eines Creignisses zu suchen und es dabei als felbstverständlich vorausseten und daber veraessen, daß keine Kunction ohne Substanzen erfolgen kann. (Bergl. oben S. 15 ff.) Gin Stof wurde fich nie in Warme

verwandeln können, wenn nicht die kleinsten Aetherkörperden vorhanden waren, welche nun durch ihre Bewegung die Erscheinung der Wärme irgendwic hervorbrächten. Ebenso konnte die Gehirnthätigkeit noch so machtig fein, es würde sich doch nie Sinnes-Empfindung, Luft, Schmerz, Strebung u. f. w. einfinden, wenn nicht die Substanz ber Seele mit ihrer eigenthümlichen Beschaffenheit vorhanden ware, in welcher sich die Function des Gehirns in die seelische Function umsett. Die wissenschaftliche Genauigfeit erfordert deßhalb eine wesentliche Correction jenes Ausdrucks und wir werden nun mit hinzufügung der obigen Schluffe ben Sat fo formuliren, daß unfer Seelenleben eine Function ber Seele fei, ausgelöst durch die förperlichen Reize. Denn da die Function in einer Substanz stattfinden muß, fo bedürfen wir immer die Seele als das Worin und als das welches zugleich die Qualität der Function bestimmt. kann aber als Summe der Bedingungen für die Auslösung dieser Functionen betrachtet werden. Die Seele ift den Saiten eines Claviers zu vergleichen, auf welchem die Außenwelt mit dem menschlichen Leibe als mit den Taften bald diesen bald jenen Ton anschlägt.

Der Leib als Diener und Geschöpf ber Seele.

Aengstliche Semüther werden nun schon fürchten, mitten in den Materialismus gerathen zu sein; zu ihrer Beruhigung und um die Wahrheit nicht einseitig aufzusfassen, mussen wir nun bemerken, daß der Leib trot dieser herrischen Stellung, die er der Seele gegenüber erhalten

いっているからいいとのからいのでは、最後

hat, dennoch nur ihr gehorsamer Diener und ihr Geschöpf Denn es ist ja sichtlich genug, daß er ganz gehorcht; eine Regung des Willens fest unfere Fuße in Bewegung; ein Gedanke erhebt unsere Augenlider und richtet die Muskeln des Kopfes; ein Bunfch schnellt den liegenden Leib plöglich in die Höhe und schwingt ihn im Sprung über den Boden dabin. Der Leib ift der gefügigste Diener, der schon aus bloger Ahnung, ohne Befehl zu empfangen, gehorcht. Ja, er ift aber auch unfer Geschöpf; denn er ist von sich felbst zu nichts fähig und muß ohne Seele sofort hülflos ju Grunde gehn. Die Seele ift's, die sich seiner erbarmt, ihn vor Kälte und hite schütt, ihn täglich reinigt und nahrt und trankt, ja die Borkehrungen zu seiner Vermehrung trifft. Die Seele ift also in gewissem Sinne die Schöpferin des Leibes, da sie ihm burch Speise täglich neue Kräfte zuführt und ihn so immer neu erzeugt.

Vereinigung diefer entgegengefetten Betrachtungen.

Wie sollen wir nun diese beiden entgegengesetzten Behauptungen vereinigen: Die Seele ist Herrin des Leibes; der Leib ist Herr der Seele. Beides ist wahr und zwar dadurch, daß der Leib als Herr ein Tölpel ist, den wir leicht in unsere Gewalt bringen können durch List und Bildung. Sobald wir verstehen, wie die Seele von den Bewegungen des Leibes abhängt, und zugleich verstehen, wie diese Bewegungen ihrerseits durch physische Ursachen hervorzurusen sind, so haben wir die Macht gewonnen, .

これにいるのでは、これのからないというないというできませんのできないのできないできない。

はない となる

unseren Herrn selbst zum Diener zu machen, indem wir ihn durch die äußeren Ursachen in eine solche Lage bringen, daß er so oder so auf die Seele wirken muß. Wir üben deswegen eine Selbstregierung durch Vermittlung des Leibes aus, gleichsam als Wagenlenker, die gut für die Pferde sorgen, und dadurch auch für das eigene Interesse der Fortbewegung arbeiten. Sin Mensch, der es nicht versteht, wenn er einen leidlichen Körper bekommen hat, diesem die Gesundheit zu erhalten und ihm die Bersfassung zu geben, daß dadurch die Seele eine möglichst große Arbeitskraft und gute Stimmung bekommt, ein solcher Mensch ist ein schlechter Kutscher und hat noch viel an seiner Bildung zu arbeiten.

Tropbem bleibt aber der Leib immer nur eine gu= fällige Form der Natur, und es ist daher höchst nothwendig, daß dieselbe wie sie aus vereinzelten Elementen bervorgegangen ist, allmälig durch die widerstrebenden Interessen der übrigen Naturkräfte wieder aufgelöst werde. Mögen wir daher noch fo gescheidt die Naturgesete zur Regierung unferes Leibes benuten, fo wird dennoch ein hereinbrechendes größeres Agens ihn durch Krankheit und schließlich durch den Tod in unseren Banden zerbrechen. Es geht uns mit dem Leibe wie es jedem herrn mit seinen Dienern geht; denn soviel sie ihm auch gehorsam und willig find, so bleibt er doch von ihnen abhängig; benn er kann mit ihnen nur ausrichten, was sie vermögen und nicht was sie nicht leisten können. So hängt der König von bem Verstande und der Tugend seiner Minister ab, der General von der Kraft und Ginsicht feiner Untergebenen und von unzähligen Umständen, die diese betreffen, auch wenn dieselben noch so gehorsam sind. Mithin ist es nicht zu verwundern, daß unsere Herrschaft über den Leib durch das Maß seiner Kräfte und Verfassung und von deren Zusammenstimmung mit der umgebenden Welt bedingt und beschränkt ist und uns daher unsehlbar einmal gänzlich entrissen werden muß, wenn der Kamps der Cinzelexistenz mit dem Gesammtleben der Natur zu dem Ziel des "langhinbettenden Todes" geführt hat.

## Symbolik der Form des Leibes.

Oben mußten wir zeigen, wie falsch gewöhnlich Seele und Leib, wenn nicht gerade identificirt, doch in solches Verhältniß gesett wird, als enthielte der Leib das Abbild der Seelc, als könne man in den edlen Zugen des Gesichts wie in einem Spiegel die edle Seele erblicken und als wenn so alle Leiblichkeit in Verwandtschaft und Aehntichkeit mit dem Leben der Seele stünde. Bon der Nichtigkeit dieser auf bloßer Ideenassociation beruhenden Annahme überzeugten wir uns (f. S. 86). Dabei bleibt aber nach den letten Untersuchungen das innige und nothwendige Verhältniß zwischen Leib und Seele dennoch bestehen. Denn wegen der continuirlichen Wechselwirfung zwischen Beiden entsteht eine natürliche Semiotik Symbolik d. h. Zeichenlehre. Denn bei jedem conftanten Verhältniß kann die Wirkung als Zeichen für das Vorhandensein und die Beschaffenheit ihrer Ursache gebraucht werden. Wie der Arzt aus den Symptomen die anwesende Krankheit erkennt und der Seemann aus der Wolke

ben Wind, fo erkennt die Seele, welcher die Natur es verfagt hat, die anderen Seelen unmittelbar mahrzunehmen, aus deren Wirkungen als durch eine baldverstandene Reichensprache bie Gedanken und Gefühle und Wollungen ber anderen Seele. Die Form des Leibes ift daher nicht im Mindesten gleichgultig für die Seele, fondern ift amar nicht ihr Bild, aber doch ihr Zeichen oder Symbol, und wer im Beobachten geübt ift, wird durch die Symbolik ber menschlichen Gestalt, sogar aus der Beschaffenheit der einzelnen Organe und aus beren Bewegungen, sichere Schluffe auf die Beschaffenheit und den Buftand ber verborgenen Seele machen konnen. Reine Seele kann fich baber gang verbergen, obgleich fie durch Berftellung, b. h burch falsche Zeichen zuweilen zu täuschen vermag; durch Erfahrung und Talent bekommt man ein fo sicheres Berständniß diefer allgemeinen Zeichensprache ber Natur, daß Die Bildhauer und Maler und Schaufpieler und die Lehrer bes gefelligen Benehmens die Gefete und Regeln biefer Sprache in einer allgemeinverständlichen Weise benuten fonnen, und daß daher auch die Dichter und Musiker uns burch geschickte Verwendung Diefer Zeichen alles das zeigen und uns fo oder fo stimmen konnen, wie sie wollen, inbem sie dadurch eine mittelbare Wahrnehmung des fremben Seelenlebens uns gewähren und bas Berborgene an's Licht ftellen.

Doch es ist hier nicht unsere Aufgabe, weder im Interesse ber Kunft biese Symbolik genauer zu entwickeln noch wie die Physiologen die Gesetze und Bedingungen der Wechselwirkung zwischen Leib und Seele im Ginzelnen

zu erforschen, sondern wir mussen uns hier begnügen, das allgemeine Verhältniß erkannt zu haben, weil diese Sinsicht für die Beantwortung unserer Frage allein er sordert ist. Somit können wir uns nun weiter zu der Untersuchung wenden, wie wir uns die Entstehung der Seele zu denken haben.

# Bweiter Abschnitt. Die Entstehung der Seele.

1. Rritit früherer Auffaffungen.

Die Seele ift nicht aus Nichts geschaffen.

Da die einzelne Seele erst zu einer bestimmten Zeit in die Geschichte tritt und uns bemerkbar wird, so ist's natürlich zu fragen, woher sie entsteht. Sbenso natürlich ist aber auch die Antwort, daß sie aus Nichts entsteht; benn wie sollten wir wohl das ausweisen können für die Augen oder den tastenden Finger, woraus die Seele her-vorginge! Sobald wir aber diese Antwort gegeben haben, empfinden wir auch gleich, daß nur die jugendliche Phanstasie dadurch zur Ruhe kommen kann, die auch gefällig genug ist, zu glauben, der Taschenspieler habe die Hunsderte von Bondons, die er unter das Publikum wirst, aus seinem leeren Hute genommen. In dem Denkenden wird immer unumstößlich der Sah gelten, daß aus Nichts auch nichts werden kann. Wer diesen Sat aushebt, hebt

Digitized by Google

bie Granze zwischen Wahrheit und Luge auf; benn es giebt keine Lüge mehr, wenn die wie Ja und Rein sich widersprechenden Behauptungen zugleich mahr fein können. Wenn beghalb bas Richts die Verneinung bes Seins ift. so kann aus bem, worin kein Sein ist, auch kein Sein irgendwie hervorkommen. Wollen wir also diefen leeren Gedanken bei Seite werfen als ein Gebilde aus bloßen Worten, die des Sinnes und Lebens entbehren. Dagegen fönnen wir diejenigen Kirchenväter loben, welche die Seele nicht als Geschöpf betrachtet wissen wollten, sondern nur ben Menschen als Geschöpf fetten, seine Seele aber als in Gott ewig gegeben behaupteten. Für unfere Anschauung versteht es sich von felbst, daß die Seele als indivibuelle Substang nicht aus Nichts werden und überhaupt nicht werden kann; doch wollen wir die Sache weiter verfolgen. Denn wenn wir wirklich festen, die Seele wurde aus Nichts gemacht ober geschaffen, wie ber sogenannte Creatianismus lehrt, fo wurde die Schwierigfeit außerbem entstehen, ju welcher Zeit dann die Seele in ben Rörper gethan wird, ob schon in dem Saamen, oder bei bem ersten Embryonalzustand, ober gar nicht früher als bei den ersten Athmungen des Geborenen, wie es ähnlich ja auch bei der alten Luftseelen = Theorie, die wir oben betrachtet, angenommen wird, indem etwa der Prometheus, oder Phtah oder welcher Gott es auch thun möge, erft ben ganzen Menschen fertig macht und ihm dann durch die Nasenlöcher die Seele einbläst. Dabei ist eben die dualistische Aeußerlichkeit des Zusammengerathens von Leib und Seele so in die Augen fallend, daß schon die

frühere Widerlegung des Dualismus auch hier hinreicht. · Außerdem fieht man, wie hier von dem Schöpfer immer die Gelegenheit abgewartet wird, wann er in den Raturlauf eingreifend, aus dem Nichts etwas einfügen muß. damit die Maschine weiter gebe. Dieser sogenannte Occasionalismus (Gelegenheitslehre) ist immer, wo er auftritt, unphilosophisch; denn er macht jeden strengen Zusammenhang der Dinge unmöglich. Und wie er bei näherer Bc= schauung an fich felbst rathfelhaft wird, kann man leicht finden, wenn man sich nur denkt, wie täglich Milliarden von Fliegen und Froschen, von Fischen und Bögeln ganz abgesehen von der Menge neuer Menschen entstehen, die alle in bochfter Gile mit Seelen verfeben werden mußten. wobei dann wegen der großen Menge und Eile auch wohl einmal eine Verwechslung unterlaufen könnte und Jemand eine ihm nicht bestimmte Seele aus dem Insektengeschlecht oder sonstwoher erhalten möchte. Auch sieht man, welche Schwierigkeit die Ginpassung einer jeden neu aus Nichts entstandenen Seele in einem schon irgendwie fertig gewordenen Körper haben wurde; denn da beide nicht zufammen aufgewachsen sind, so werden sie nicht mit einander umgehen können und wie foll die Seele es lernen, ben ihr gang heterogenen Rörper zu benuten zum Seben und Hören und zu Bewegungen. Da der Körper nur durch Körperliches bewegt wird, so wird er von dieser ideellen Seele gar keine Notis nehmen, ebenso wie sie sich durchaus nicht in einem ihr ganz unzugänglichen Element wird zu benehmen wiffen. 7 \*

Der Traducianismus in seinen drei Formen ist ebenfalls zu verwerfen.

Wenn die Seele also nicht aus Nichts erschaffen sein kann, fo führt uns der nächste Gedanke auf die Annahme. daß die schon bestehende Seele des Vaters die Urfache fei. Es scheint fich mit ben Seelen zu verhalten, wie mit ben Uflanzen, wenn unten neben dem Stamm bes alten Baumes Seitenschößlinge hervorkommen; da man diese Fortvflanzung im Lateinischen ex traduce nennt, so bat man ben gangen Standpunkt Traducianismus genannt. Genauer besehen wird diese Theorie aber immer dunkler, weil man nichts Festbestimmtes darin erkennt. Denn wie ber Seitenschößling sich jum Baum verhält, mußte ja erst untersucht werden, und es war dies jedenfalls damals, als die Metapher auffam, ganz und gar dunkel. So bietet ber Traducianismus im Ganzen auch nur bie allgemeine Vorstellung, daß aus der schon vorhandenen Seele der Eltern ober des Baters die neue Seele berkomme und nicht aus dem Nichts. Wie sich aber die Scele selbst vermehren könne, ist schwer denkbar. kennen awar Infusions-Thiere, die au einer gewissen Größe angewachsen, sich mitten burchschnüren und nachher zwei felbstständigen lebendigen Wesen ablösen. wir bei diesen Thieren durch das Mikroskop nicht mahrnehmen können, wie die betreffende Seele sich verdoppelt hat, so giebt uns dieser Vorgang nicht im Mindesten eine Erklärung, sondern stellt vielmehr felbst als ein neues Beispiel an uns dieselbige Frage, mit der wir uns beschäftigen. Ich glaube, alle Bäter werden sich und andern bekennen müssen, daß sie in sich nichts verspüren von einer Verdoppelung oder Vervielfältigung ihrer Seele und einer nachher erfolgten gewaltsamen oder friedlichen Ablösung dieser Zuwüchse. Auch will die Mathematik nicht einsäumen, daß irgendwie aus Sins könne Zwei gemacht werden, es sei denn zwei Halbe, wogegen wiederum die Väter protestiren werden, da sie sich nicht durch die Kinder halbirt oder eventuell geviertheilt fühlen. Wir sehen daher, daß der Traducianismus, indem er nicht gern Gott aus Nichts etwas schaffen lassen will, dahin gebracht wird, durch eine Dunkelheit es zu verdecken, daß er eigentlich von dem Menschen es erwartet, daß dieser aus Nichts etwas machen solle.

Wenn wir aber zweitens die Dunkelheit diefer Sypothese anders deuten, so führt sie uns in den Materialismus hinein, und die Seele muß es dann verstehen, das Rörperliche umzuschaffen zu etwas Seelischem. Die Seele muß dann ein solcher Taufendfünftler fein, aus etwas, was schwer ift und eine bestimmte Länge und Dide hat, und fich nach links und rechts bewegt, eine ideelle Substang gu machen, die, wie oben bei der Kritik des Idealismus Dualismus und Materialismus gezeigt, von allen diefen . Eigenschaften nichts besitzt und doch ein selbstständiges Sein hat. Die obige Kritif brauchen wir daber hier nicht zu wiederholen; wir feben aber, daß die Aufhellung der Dunkelheit in der traducianischen Sppothese uns dennoch feine Lösung und Klarbeit bringen fann; benn wenn wir brittens behaupteten, die ju ichaffende Seele fei eben keine

eigene Substanz, sondern nur eine Function des neuen sich bildenden menschlichen Organismus, so finden wir ja dann, daß die Seele als Function eine bloße Accidenz des Gehirns wäre, wodurch wir in alle die Widersprüche gerathen würden, die uns oben bei dieser Annahme besgegneten und zum Aufgeben derselben bestimmten.

2. Lösungsversuch von der vierten Beltauficht aus. Gleichartigkeit der Seele mit allen Substanzen . der Natur.

Dagegen scheint mir die einzige Löfung sich zu ergeben, wenn man auf die Grundlagen der vierten Weltansicht zurudgeht. Wir muffen eben die Granzen niederreißen, die das Materielle vom Ideellen scheiden, sonst werden wir ewig in den Widersprüchen, die dem Dualismus und darum auch den drei höheren Weltansichten anhaften, steden bleiben. Die Materie als eine ausgedehnte Masse existirt eben nur als unsere Anschauung und Ginbildung, aber nicht an sich. Diejenigen Substanzen aber oder Atome oder Monaden, welche diese Anschauungen in uns hervorrufen, sind mit unserer eigenen Substanz durchaus gleichartig. Wären sie nicht gleichartig, so würde es ewig unmöglich sein, daß der Geift auf den Leib oder der Leib auf den Geist wirken könnte. Es würde nichts nügen, wenn man auch annähme, daß die Seele von den Atomen des Körpers umgeben wäre, damit sie von diesen bedient würde und ihnen Befehle ertheilte; denn die Atome des Körpers würden die Sprache der Herrin nicht verstehen fonnen und vermöchten daher weder ihr durch die Sinne

Anschauungen zu überliefern, noch von ihr irgend welche Bewegung und Richtung zu erhalten. Gleichartigkeit ber materiellen und geistigen Substanz ist unumgängliche Forderung der Wissenschaft; und da diese Gleichartiakeit nicht möglich ift, wenn die eine als geistig, die andere als materiell betrachtet wird, so ist die zweite Forderung, diesen Gegensat aufzuheben und sich darauf zu befinnen, daß die sogenannte Materialität ja nichts anderes ift, als die Art, wie Substanzen einander, und also auch uns erscheinen muffen; woraus sich defhalb flar ergiebt, daß wir, d. h. die geistige Substanz, wenn wir in unmittelbare Berührung mit einem anderen vorstellenden Wefen kamen, ebenfalls als materiell erscheinen müßten. Es ist bier in dieser populären Untersuchung nicht der Plat, die Metaphpsik der vierten Weltansicht zu entwickeln; ich erwähne darum nur furz die Resultate, welche bierher gehören. Es muffen barnach alle Substanzen ober Atome ber uns als materiell erscheinenden Welt einerlei Wesens fein und nur als in verschiedener Thätigkeit oder auf verschiedener Entwicklungsstufe begriffen vorgestellt werden. Deßhalb ift uns am nächsten stehend die Entwicklungsftufe der Thierseelen, und diesen nähern sich wieder die in den organischen Processen thätigen Substanzen und fo berab bis zu den Thätigkeiten ber elementaren Natur. Darum ergibt fich nun klar und evident, daß auch die Seele des Menschen, da sie bloß höher entwickelt ift, alle diese sogenannten thierischen materiellen Thätigkeiten ebenfalls als Momente ihrer Geschichte in sich trägt und daß sie daber mit dem Leibe vollkommen beguem zusammen leben und wirken

kann, da sie auf diese Wechselwirkungen durchaus eingerichtet ist und nicht eine abenteuerliche Wirksamkeit gegen einen ihr ganz heterogen gegenüberstehenden Stoff zu vollziehen braucht. So empfängt sie Eindrücke und erwidert dieselben und steht auf gleicher Basis mit der ganzen Natur, wie der Mann mit dem Kinde, obgleich letzteres nicht alles erleben und denken kann, was der Mann, während der Mann alles, was das Kind, weil er dasselbe war und darüber hinaus entwickelt wurde.

Um dieses Verhältniß noch durch eine andere Analogie zu verdeutlichen, fo wollen wir die Seele einem Runftler, etwa einem Bildhauer vergleichen und die fogenannte materielle Natur den Arbeitern, den Steinmegen. muß der Bildhauer auch Steinmet fein, wenn er biefe für seine Arbeiten benuten will, d. h. er muß auch verstehen, mit dem Meißel und dem hammer und Glätteisen an dem Marmor zu arbeiten; und wenn er mit jenen verkehrt, wird er nicht sprechen von dem Ausdruck des tragischen Schmerzes, den er seiner Niobe oder seinem Laokoon zu geben gedenkt; benn davon würden jene nichts verstehen; sondern er muß ihnen zeigen, wie viel Boll oder Linien bier von dem Stein heruntergehauen werden muß, und wie man dort glätten oder feilen muffe. Nur sofern er felbst auch Arbeiter ift, kann er die Arbeiter ge= brauchen. Chenso hat die Seele im Verkehr mit dem Leibe physische Kräfte nöthig; sie ist selbst physisch im Berkehr mit dem Physischen. Während aber das Phyfische auf dem Arbeiterstandpunkte stehen geblieben ist, hat die Secle über diese ihr auch verbleibenden Wirkungs-

frafte hinaus in sich noch ein boberes Leben entwickelt. wie der Künstler, welcher obgleich in der Steinmeg-Arbeit geschickt zugleich in der Phantasiewelt lebt und webt. Dies ift auch der Grund, weshalb die Natur einen ewigen Bestand hat und die materielle Welt niemals verschwinden kann, wie sich einige Idealisten eingebildet haben oder noch jett einbilden. Denn felbst wenn alles sogenannte Materielle sich zu seelischer und geistiger Thatigteit entwidelt hätte, so würde es doch zu einander immer in substanziellem Gegensatz stehen, da die Substanzen nicht in einander verschwinden können. Alfo wird mit diesem Gegenfaße immer die Bedingung aller Naturerscheinung be-Wir können diese speculative Betrachtung steben bleiben. auch durch die einfachste Erfahrung belegen; denn wir feben überall, daß die höber entwickelten organischen Formen sich immer wieder in ihre elementaren Bestandtheile zerlegen lassen, in die sogenannten Clemente, was nichts anderes bedeutet, als daß die zur Bildung der Clemente nöthigen, einfachsten und ursprünglichsten Thätigkeiten (Functionen) der Atome nicht verschwinden, auch wenn diese zeitweilig complicirtere Functionen ausüben unter complicirteren Bedingungen. Es verhält sich damit, wie mit dem Mathematiker, der, auch wenn er mit Potenzen höherer Grade rechnet, dennoch die einfache Rahlenreihe als darin wirksam und beständig bleibend anerkennt. hat also keine Gefahr, daß etwa diese Ansicht mit der begründeten Lehre der Naturforscher von der Erhaltung der Kraft und von dem Bestande der Natur in Widerforuch gerathen könnte; benn gerade diese Lehre muß

schließlich von empirischer Seite ebenfalls die Gleichartigsteit der Seele mit der übrigen Natur fordern, ohne welche weber Erkenntniß noch Wechselwirtung möglich wäre.

Die Seele kann weder von einem Menschen, noch von einem Gott erschaffen werden.

Von diesem Standpunkt aus muß es einleuchten, daß bie Seele überhaupt nicht entstehen fann; benn sie ift Sie ist immer und ewig, weil sie Substanz ift und weder ein Gott, noch ein Mensch kann sie erschaffen. Ein Mensch nicht, weil berfelbe nur bas Seiende kennen lernen und hier und da modificiren und gebrauchen kann, wie alle Erfahrung zeigt. Ein Gott nicht, weil die Seele, wenn fic erschaffen werden konnte, nicht mehr Seele ware, d. h. in sich Seiendes, Substanz. Wir können sehr leicht ein Dreied in ein Biered verwandeln von gleichem Flächen-Aber felbst Gott kann bas Dreied nicht jum raum. Viered umwandeln, weil es sonst eben kein Dreied, sondern ein Viered ware und weil die eine Figur so nothwendig, ewig und unveränderlich ist, wie die andere. Durch Gottes ewige Wahrheit ist eben ein Jedes das was es ift, und wenn diefes Sein aufgehoben würde, fo würde eben damit Gottes Wesen selbst aufgehoben, von dem und in bem dieses Sein ift. Wie die Gerechtigkeit nicht die Ungerechtigkeit, das Grade nicht das Krumme ift, fo kann auch die Seele, da fie in-sich-Seiendes ift, nicht erschaffen werben.

march . h . daybound.

Die Entstehung der Seele ist eine Entwicklung der Seelenthätigkeit.

Darum bleibt also nur übrig anzunehmen, daß die . Seele ihrer Substanz nach schon ist von Swigkeit mit dem Gott zugleich, welcher das Sein ift. Die sogenannte Entstehung der Seele ift daher nichts anderes als die Entwicklung der Seelenthätigkeit. Da wir nun feben, daß unfere Seele functionirt unter bem Ginflug und im Rufammenhang mit dem organischen Leibe, so haben wir feinen Grund für die ersten Anfange dieser höheren fec-Lischen Functionen eine andere Ursache zu suchen, als den natürlichen Ginfluß des organischen Lebens im Bater und in der Mutter. Die Seele der Eltern hat dabei aber sicherlich den wesentlichsten Antheil, sofern sie ja durch ihre bewußte und noch mehr durch ihre unbewußte Kunction auf den Organismus wirkt, und felbst genau der Organifation desselben analog ift, da Seele und Leib als ein bramatisches Sanzes betrachtet werden muffen.

#### Die Generationstheorien.

Die Physiologen haben durch Beobachtung drei Hauptarten der Erzeugung neuer Wesen gefunden, die Theilung, die Knospung und die Keimbildung (Sporen- und Sierbildung). Wenn man diese Processe nach den Sattungen der Pflanzen und Thiere, welche so erzeugt werden, verfolgt, so erkennt man sosort, daß die Theilung nur bei den am Tiessten stehenden lebendigen Wesen stattsindet, die Knospung bei höheren, und daß die Keimbildung für verkehrt, wenn man sich einbildete, daß auf diesen versichiebenen Wegen nun wirklich etwas Neues erschaffen würde, ein neues Princip, so daß eine bisher nicht wahrgenommene Substanz oder Psphe des Erzeugten entstünde. Denn neu entstehen aus Nichts kann Nichts; also muß es sich in allen diesen Processen nur um Formveränderungen handeln. Die Arten der Erzeugung haben deßhalb auf unsere Frage über die Entstehung der Seele nicht den mindesten Einssluß; die Physiologie spricht nicht und forscht nicht über das Sein und Entstehen schlechthin, sondern nur über die Erscheinungsformen des schon Seienden, dassie voraussetz.

## 1. Die Theilung.

Wollen wir aber diese verschiedenen Zeugungsarten einen Augenblick näher betrachten, so müssen wir a priori von unserem Standpunkt aus annehmen, daß die Theilung, wie sie die primitivste Form ist, zugleich auch in allen andern Formen nur mit größerer Anhäufung von Mitteln sich wiederholt. Die Theilung ist nur die einsachste Art der Generation, und die drei Formen sind deßhalb nicht coordinirt, sondern nur Modificationen und Stusensolgen desselben Borgangs. Wie sich dies a priori demonstriren läßt, ist einsach zu sagen. Bei der Theilung sindet eine Zerspaltung, eine Abschnürung eines Individuums in zwei oder mehrere Statt, wie man dies mit ein wenig Geduld und Bevbachtungsgabe unter dem Mikrostop bei Insusionsethierchen leicht wahrnehmen kann. Nach der bisherigen

Untersuchung darf man nun nicht annehmen, als habe Die Seele, welche in dem Mutterthier bas Leben genoß, sich zerlegt und einen Theil von sich abgeschnürt, was absurd wäre, sondern offenbar wurde in dem einfachen Schlauche, den das ganze Thier bildet, und dessen Inhalt natürlich eine Menge Atome oder einfache Substanzen enthält, neben der bisber allein dominirenden Seele ein anderer Bestandtheil ebenfalls felbstständiger thätig und bildetc deßhalb als Centrum eine Granze um einen Anziehungsfreis, wodurch die Wirksamkeit des früher alleinherrschenden Atoms von dieser neu gebildeten selbstständigen Sphäre losgelöst wurde. Diefem inneren Borgang entsprechend erfolgt dann natürlich auch die organische Loslösung des einen von dem anderen oder die Geburt durch Theilung. Offenbar ift in diesen niedrigen Wesen die individuelle Ausbildung des herrschenden Atoms nicht so bedeutend, daß nicht die andern leicht neben ihm aufkommen und sich von seiner Vorherrschaft losreißen könnten. Um eine anschauliche Analogie zu haben, so möge man sich die Atome, welche ein solches einfaches Individuum conftituiren, wie eine Gefellschaft von Menschen denken, die einträchtig und obgleich schon ziemlich gleich gebildet, doch unter Führung von einem etwas Bervorragenden zusammenleben, bis sich durch die Umstände ein Anderer neben jenem erhebt, und nun die Gesellschaft in zwei getrennte Gefellschaften auseinandergeht, etwa wie Gau und Jacob nach dem biblischen Bericht sich entschlossen, mit hab und Gut, Anechten und Familie sich von einander zu trennen, oder wie folder Borgang taglich bei dem Handwerk vorkommt, indem die selbstständig werdenden Gesellen selbst ihren eigenen Mittelpunkt bilden wollen und das Meisterhaus verlassen.

## 2. Die Anospung.

Die Knospung und Keimbildung wiederholen diesen felbigen Brocest nur in einem reicher organisirten Ganzen, wo nicht alle Theile ziemlich gleiche Bildung haben und baber auch nicht an jeder Stelle jeder Theil zur Selbftständigkeit kommen kann. Bei der Knospung ift der Spielraum aber noch größer, als bei der Reimbildung, die in folchen Thieren stattfindet, welche ein complicirtes Sustem qualitativ gesonderter Functionen besitzen, wobei nur in bestimmten Organen die felbstständige Ausbildung neuer Lebensmittelpunkte geschehen kann. Da es sich hier nicht unt neue physiologische Forschung handelt, sondern um eine bloße Auffassung der von der Physiologie gelieferten Ginfichten, so darf wohl auch hier eine Analogie zur Verdeut= lichung gebraucht werden. Ich vergleiche die Knospung, sofern die Knospe sigen bleibt am Mutterthier wie an der Mutterpflanze mit einer Insurrectionsbewegung, wobei der Infurgentenchef mit seinem sich bildenden und ver= größernden Anhang einen Theil des Landes ausschließlich nach seinem Willen regiert und nur die Ernährung und Sandelsverbindung mit bem Ganzen aufrechterhält. fern aber das durch Knospung entstandene Thier sich ablöst vom Mutterthier, ift es einer Coloniebildung zu vergleichen, die von einem felbstständigen Kopfe zuerst beschlossen andere zur Verstärkung gewinnt, und wobei diese

sich frei bilbenden Herde der Auswanderung an verschies benen Stellen entstehen können.

## 3. Die Reimbildung.

Die Reimbildung aber als höchste Form der Generation hat in unserem Gesellschaftsleben nicht nur keine Analogie, sondern ist noch nicht einmal in ihrer vorbildlichen Geftalt erkannt. Staatsmänner, die nicht bloß auf's Gerathewohl nach dem Augenblick denken, follten aber immer die Gleichung mit der organischen Ratur suchen, um das, was sich in der freien sittlichen Sphare des Menschenlebens nicht wie in der Natur von felbst machen kann, durch einsichtigen Entschluß zu erreichen. Es ist ein allgemeines Naturgefet, daß jedes Lebendige außer feiner individuellen Eristenz auch die Erzeugung ähnlicher individuellen Wefen befördern muß, d. h. neben dem Cavismus der Selbsterhaltung zeigt die Natur auch das Brincip der Liebe. In der organischen natürlichen Welt hat die Natur für die Ausführung dieses zweiten Brincips bewunderungswürdig gesorgt; in der organischen sittlichen Welt des politischen Lebens hat der Mensch aber bisher nur das erste Princip, das der Selbsterhaltung begriffen, und die Vernachlässigung des zweiten Princips ist wohl ein Grund einiger der socialen Krankheiten, die unter dem Namen "die sociale Frage" jett allgemeine Aufmerksamkeit erregen. Die Natur vermehrt unaufhörlich das Material des Staats, und der Staat sorgt nicht dafür, daß diese Massen zu ihm ähnlichen Organismen verselbststän= bigt und entlassen werden können, sondern versucht, fie

alle möglichft nur im Interesse feiner Selbsterhaltung und Vergrößerung zu verbrauchen. Wollten die Staatsmänner der Natur folgen, so mußten sie, wie die Natur in einem besonderen Organe die Reime bildet, so auch durch befondere Behörden und umfassende gesetzgeberische Organifation die Coloniebildung leiten und nicht bloß in der niedrigen Form der Auswanderung das Material neuer Staatsbildung ziehen laffen. Colonign zu bilden ift, wie es scheint, eine Borschrift der Natur; wer die Stimme ber Natur überhört, erleidet unfehlbar die natürliche Strafe, wie fie jest unsere Gesellschaft plagt und jur Erkenntniß treiben follte. In jedem höberen natürlichen Organismus finden wir außer den Organen, die jur Selbsterhaltung bienen, ein Organ, das für das Individuum felbst überflüfsig, jenem zweiten Princip dient, um anderen ähnlichen Individuen zur Entwicklung zu verhelfen. In unferen Staaten sehen wir aber wohl klar die Organe der Selbsterhaltung und Selbstverwaltung; jedoch ein Organ, das jur Entwidlung ahnlicher felbftständiger Staatsmefen aus bem bei uns überflüssigen Material bienen könnte, wird man nirgends erblicken. —

Die Betrachtung aller drei Arten der Erzeugung zeigt uns also, daß sie nur in dem Reichthum der Vorkehrungen und Bedingungen sich unterscheiden, die zur Ablösung und Verselbstständigung ähnlicher Individuen angewendet wers den; sonst aber sind sie ihrem allgemeinen Wesen nach alle Theilungen, und die eigentlich so genannte Theilung ist nur die einsachste und niedrigste Form dieses Vorgangs. Für unsere psychologisch=metaphysische Frage hat es deß-

halb weiter kein Interesse, die verschiedenen Arten der Keimbildung weiter zu verfolgen; doch läßt sich leicht einssehen, daß auch die jungfräuliche Erzeugung (Parthenogenesse) nur als eine minder vollkommene Leistung dersselben allgemeinen Aufgabe angesehen werden muß, und daß je complicirter die Bedingungen sind, also wie in der Zeugung durch Mitwirkung beider Eltern, auch das zur selbstständigen Existenz und Ablösung ausgebildete Individuum an Kraft vollkommener sein wird.

# Bufammenfaffung.

Zugleich ift klar, daß die von den Zellen unferer Gewebe ausgehende Thätigkeit, wodurch die eingeführte Nahrung affimilirt und zu neuen Gewebetheilen umgewandelt wird, nichts anderes als ein Zeugungsproces ist und die Zeugung ein Affimilationsproces. Die Seele entsteht darum ebenso wie die jungen Zellen entstehen, nämlich indem gegebene Substanzen zu einer neuen Function gereizt werden. Es entsteht nicht die Substanz, sondern nur ihre Wie jede lebendige Zelle bes Organismus andere erzeugt d. h. zu ähnlicher Thätigkeit anregt, so erzeugt auch der ganze Organismus einen ganzen ihm ähnlichen Organismus. Diese Auffaffung vereinigt daber die leitenden Gedanken des sogenannten Creatianismus und Traducianismus in sich. Denn die, welche eine Erschaffung der Seele annehmen, wollen die Seele nur nicht aus materiellen Proceffen entstehen laffen und haben Recht; die Traducianisten aber wollen gerade den natürlichen Rusammenhang der Erzeugung festhalten und haben auch

Teichmüller, Unfterblichteit.

Recht. Die ersteren, weil die Seele als Substanz überhaupt nicht entsteht, also nicht vom Körper abstammt; die letzteren, weil die Seele sich nur durch die erregende Thätigkeit einer anderen Seele in einem lebendigen Organismus zu ihren eigenthümlichen höheren Lebensfunctionen entwickeln kann.

Die Naturforscher verdienen zwar unsere Bewunderung, weil sie mit feiner und sinniger Beobachtung die Bermandlungen der Naturformen erforschen; allein ich möchte sie daran erinnern, doch nicht die für das Auge einfachsten Formen gleich für die Principien der Natur au balten. Wenn man 3. B. fagt, bag eine Erzeugung entsteht durch Theilung des Rellenkerns, so bat man daburch nichts erklärt, und die Erzeugung ist ebenso unbegreiflich wie vorher. Denn wenn der Kern ein Ginfaches ware, so könnte er sich weder in mehrere, noch auch nur in zwei Theile zerlegen, auch wäre nicht abzusehen, welche Urfache ihn bestimmen follte, seine Ginheit aufzugeben. Was eins ift, tann nur durch Herenfunft in eine Vielheit verwandelt werden. Theilt sich der Kern, so war er nicht eins; er war eine Gesellschaft und zwar ein irgendwie icon gegliederter, von einem hervorragenden Anziehungspunkte aus bestimmter Gesellschaftskörper. Die Theilung fann also nur erfolgen, wenn das Verhältnik der in ibm vorhandenen Gesellschaftsglieder sich verändert. Die Veränderung wird hauptfächlich durch die Function des beberrichenden Gliedes geschehen muffen, indem dadurch die anderen Glieder zu ähnlicher Function genöthigt werden. Weil sie ihm nun so ähnlicher werden müssen, kann sich

die Abhängigkeit nicht erhalten; sondern sie werden durch die aleiche Kunction zu eigenen Mittelpunkten, und nur fo ist die Erzeugung oder Theilung als ein nothwendiges Creigniß aus der natürlichen Wechselwirkung begriffen. Wann also wird die Theilung oder Erzeugung geschehen? Die Naturforscher beschreiben blok mit anerkennungswerther Sorgfalt den Vorgang felbst als die Thatsache; der Grund muß aber auch angegeben werden und kann doch niemals auch bei noch verbesserten Mikroskoven dem Auge offenbar werden, weil er nicht in der sichtbaren Erscheinung, als der bloßen Folge des Grundes liegt, sondern in den unsichtbaren Principien, deren veränderte Kunction auch die Erscheinungen zur Beränderung treibt. Erkannt werden kann deßhalb der Grund nur durch Analogien mit uns zugänglichen Erscheinungen derselben Art. 3ch fagte darum, die Belle ober der Zellenkern fei wie ein Meisterhaus und muffe sich theilen, wenn die Gefellen ausgelernt und felbst Meister werden wollen, oder wie eine Familie, welche sich theilt, wenn die anfänglich in bem Anziehungsfreise der Eltern festgehaltenen Kinder felbstständig geworden und nun in ähnlicher Function wie die Eltern ihre eigene Lebenssphäre um sich ziehen. durch wird nicht das Ereigniß oder die Thatsache beschrieben, sondern es wird der Grund des Ereignisses und die Nothwendigkeit der Thatsache erklärlich. Die Philosophie concurrirt deßhalb nicht mit der Naturforschung, weil sie nicht die Aufgabe hat, zu beobachten, sondern sie ergänzt dieselbe, indem sie den Zusammenhang der Ginzelforschung

mit den allgemeineren Gesetzen fordert und so den Einsklang der ganzen Weltanschauung zu gewinnen sucht.

# 3. Berhältniß ber früheren Beltanfichten gu ber vierten.

Mit der Wahrheit stimmen alle Dinge überein, dem Falschen aber widerspricht alsbald das Wahre, sagt Aristoteles, und so haben wir nun die Probe zu machen und zu sehen, ob Alles, was wir als wahr in den verschiedenen Weltansichten anerkennen mußten, auch mit unserer vierten Weltansicht übereinstimmen wird.

Zunächst werden wir den Dualismus loben; er bringt die Selbstständigkeit des geistigen Lebens zur Geltung und zeigt, daß die Seele als eine eigene Substanz zu betrachten ist, die ihre eigenen Gesetze und ihren eigenen Inhalt hat, der nicht aus den materiellen Erscheinungen begriffen werden kann. Der heillose Gegensatz gegen die materielle Welt ist das Falsche am Dualismus, aber richtig gedeutet liegt darin das Bahre, daß die materiellen Erscheinungen ja nur Anschauungen unserer Seele sind und zwar nur einer untergeordneten Sphäre derselben, über welche sich als eine höhere Entwicklung die geistige Welt erhebt. Der Dualismus, wie er nicht erst seit Cartesius besteht, sondern sich schon bei den alten Griechen sindet, ist daher von durchaus wahren Erkenntnissen und Antrieben ausgegangen.

Und nun der Materialismus mit seiner crassen naiven Identificirung von Geist und Materie hat doch auch entschieden, wenn auch bloß in poetischer Anschauung, die Wahrheit erkannt, daß wir die Natur überall als die eine

und ganze auffassen mussen, und daß die Substanzen, die unfer leibliches Leben tragen, mit unserer Seele gleich= artig find.

Der feinere, wissenschaftliche Materialismus aber, welcher die Seele als Function betrachtet, irrt zwar darin, daß er in der Erforschung der mathematischen Gesete des Geschehens sich um die für diesen Zweck allerdings zu vernachlässigende Kategorie der Inharenz nicht bekummert, und es daher übersieht, daß die Functionen immer in Substanzen sein muffen; er trifft aber darin doch die Wahrheit, daß er das Seelenleben nicht als etwas gang Apartes und Erotisches in den todten Rörper hineingestellt wiffen will, sondern in geistvollerer Beise das Leben als ein der ganzen Natur gemeinsames Greigniß sucht und darum die wechselseitige Abhängigkeit der leiblichen und geistigen Functionen auf Gesetze zu bringen bemüht ift. Gegenüber dem falschen rationalistischen Spiritualismus, der die Materie als todte Masse betrachtet, hat er den Vorzug der tieferen genialeren Erkenntniß der Ratur, und nur fo ift es zu erklären, daß er im Großen und Gangen auch bei den besseren Köpfen einen so allgemeinen Beifall sich bat erwerben können.

Bliden wir nun auf den Joealismus, so verträgt sich auch bessen Wahrheit mit unserer Lehre; denn das geistige Leben erscheint nach der vierten Weltansicht nicht als durch körperliche Reize zufällig von Außen importirt, sondern als die Entwicklung und Offenbarung der Substanz der Seele selbst. Das ideale Wesen der Sache geht daher auch hier der Erscheinung voran. Andererseits mußten

wir auch, wie der Idealismus fordert, die physische Organisation als für diese Idee oder diesen Zweck gewachfen anerkennen, so daß der Idee die Priorität zukommt und fo daß wir mit v. Baer fagen konnten, daß die Seele nicht in den Leib hinein, fondern "aus ihm beraus" komme, und daß der Seele Thätigkeit oder Function, obgleich das Ende der Entwicklung, doch zugleich der Unfana und das Princip derfelben ist. Wir weichen von diesem Idealismus nur soweit ab, daß wir das Materielle aus der phantastischen Stellung befreien, die es in diesem Spsteme nothwendig erhält, indem wir die Componenten der materiellen Erscheinung vielniehr als selbstständig und aleichartia mit der geistigen Substanz betrachten und das geistige Leben nur für eine Entwicklungsstufe der einen und selbigen Substanz halten, weil nur bei dieser Annahme die eracte Naturforschung ihr ungefränktes Recht behalten fann.

Was endlich den Spinozismus betrifft, so erklärt sich sein erdichteter Parallelismus sehr einsach aus der sunctionellen Beziehung, welche das Seelenleben zu den physisch organischen Bewegungen hat, ohne daß man in die Künstelei eines Systems verfällt, welches alle Seelenerscheinungen bloß wieder aus Seelenerscheinungen und nicht aus der Causalität der uns umgebenden Natur erstlären will. Andererseits aber haben wir die Energie zu loben, mit der in diesem Systeme die Sinheit der Substanz und daher überhaupt des Weltinhalts sestgehalten wird. Denn auch von unserem Standpunkt aus erscheint alles Natürliche und Geistige als Aeußerung oder Offens

barung einer und derselbigen gleichartigen Substanz, nur daß wir der Erfahrung gemäß diese Offenbarung als in selbsiständigen (individuirten) Theilen sich auslebend ans sehen mussen.

Läft man daher die Fehler bei Seite, - die von den verschiedenen Weltansichten wechselseitig an einander gerügt worden sind, so werden wir nicht verkennen, daß sich das unläugbar Wahre, das in jeder enthalten ist, auch mit der vierten Weltansicht verträgt. Wir durfen baber die oben erwähnte Aristotelische Probe, wornach alles Wahre mit allem Wahren übereinstimmen, dem Falschen aber widersprechen muß, als jum Bortheil unserer Weltansicht ausschlagend ansehen, und wir werden es daber nicht übel nehmen, wenn von Seiten jener anderen Weltansichten aus uns der Borwurf gemacht werden wird, daß unsere Lehre dualistisch und materialistisch, idealistisch und spinozistisch sei, vielmehr werden wir dies bereitwillig qugestehen, indem es uns gerade als ein Beweis der Bahrheit gilt, daß alle diefe Ginfeitigkeiten, von ihrer frankhaften Erclusivität befreit, friedlich in unserem Sause mit einander wohnen fönnen.

# Dritter Abschnitt. Die Bukunft der Seele. 1. Borläufige Betrachtungen.

Da die Frage, welche wir studieren wollten, die Unsterblichkeit der menschlichen Seele war, so mussen wir alles bis jest Erörterte nur als lange Einleitung zu einem kurzen Schluße betrachten. Es war aber nothwendig, auf die verschiedenen Anschauungen der Wissenschaft von der Seele zurückzugehen, weil sich nur daraus erklären läßt; warum die Philosophen so widersprechend über die Zustunft der Seele geurtheilt haben, und weil wir nur daburch im Stande sind, selbst eine begründete Meinung abzugeben.

Bürdigung ber religiöfen Stimmen.

Wenn wir nun zurudbliden, fo vergewiffern wir uns, daß alle Religionen für die einzelne persönliche Seele eine unendliche Fortdauer in irgend einer Weise verheißend oder drohend verfünden. Zwar dürfen wir schwerlich hoffen, mit allen Ginzelheiten der religiösen Offenbarung übereinstimmen zu können, weil die Religion sich nur theilmeise der wissenschaftlichen Begriffe bedient, zum grö-Beren Theil aber die phantasievolle, freichere und darum wirksamere Sprache der Poesie anwendet, wodurch sie allein für alle Menschen bestimmt ist, und auch die in den Bahnen des Gefühls oder Gemüthes wirksame Bernunft au treffen verstebt. Tropdem muffen wir es wünschen und es als Zeichen der Wahrheit betrachten, wenn die wiffenschaftliche Lehre mit den religiösen Ueberzeugungen im Cinklange steht; denn die Wissenschaft ist immer eine einseitige Kraft und beruht auf einseitigem Gebrauch bloß ber Sphare des begrifflichen Denkens, während die Religion, obwohl sie in ihren späteren Entwicklungen allerbings auch leicht einseitig werden fann, doch im Ursprung

immer ein Zeugniß ber gesammten menschlichen Natur ift, indem alle geistigen Kräfte in ihr in einer noch ungeschiebenen Einheit wie in aller mahren Poesie zur Offenbarung kommen. Und dies ist auch der Grund, weshalb sich alle Religion ohne Ausnahme auf eine göttliche Offenbarung, ebenso wie die Poesie, jurudführt. Denn wie der Dichter die Muse bittet, ihm sein Lied in's Berg zu legen, so kann auch der Prophet nicht sich felbst als Quelle seiner Erkenntniß bezeichnen, weil er foust schon die Scheidung seiner geistigen Rrafte und ihre einseitige Wirksamkeit vollzogen haben mußte, fondern muß anerkennen, daß er von einer in ihm wirksamen göttlichen Kraft bewegt wird, die durch seine geringe individuelle Person nur hindurch= bläft, um die Fülle der ungetheilten menschlichen Natur zur Offenbarung zu bringen. Indem dabei also das individuelle perfonliche Bewußtsein mit feiner Besonderheit verschwindet, versteht es sich von selbst, daß die bewegende Rraft als eine göttliche angesehen werden muß. Mit folden Zeugnissen aus der Fulle der Natur ziemt es sich, nicht im Widerspruch zu steben, und obwohl es ehrlich ist und Pflicht, eine wissenschaftlich erkannte Wahrheit auch der Religion gegenüber aufrecht zu halten und lieber den Stachel des Widerspruchs zwischen diesen beiden Mächten schmerzlich zu erdulden, als dem wiffenschaftlichen Gewissen untreu zu werden, so ist es doch anberen Falls als gludlich und erwünscht zu betrachten, wenn das Zeugniß der Erkenntniß mit der Stimme jener Offenbarungen übereinkommt.

Abrechnung mit dem gefunden Menschenverstand.

Geben wir nun andererseits vor das ebenfalls nicht zu verachtende Tribunal des gefunden Menschenverstandes fo können wir nicht umbin einzugesteben, daß dort, wie oben des Weiteren ausgeführt ift, nur der entschiedenste Unglaube an eine jenfeitige Welt herricht, die von den Sinnen nicht wahrgenommen und durch keine Thatsache der Erfahrung angezeigt wird. Gewiß werden wir fein Bertrauen zu einer Ansicht fassen können, die mit dem gesunden Menschenverstande im Widerspruch steht. Dabei darf nur die Einschränkung gemacht werden: sofern wir nicht den Grund des Widerspruchs zweier Wahrheiten erkennen und den Widerspruch als einen unvermeidlichen und unschädlichen nachweisen können. Denn es wird 3. B. ber gesunde Menschenverstand bei allen Bölkern und allen neuen Generationen unfehlbar das Urtheil gewinnen, daß die Erde feststeht und die Sonne sich um sie drebt, und ebenso, daß der Schnee weiß und das Laub grun ift, und doch ist die Aftronomie und Physik durch diesen nothwendigen Widerspruch gegen ihre Lehren nicht in Berlegenheit gefommen; denn es gehört eben mehr dazu als die unmittelbare verftandige Erfahrung, um die Bewegungen des Planetenspftems und die subjective Natur der Farbe einzusehen, und die Wahrheit, daß die Gegenstände von diesem beschränkten Gesichtspunkt aus so und so erscheinen muffen, wird dabei immer anerkannt bleiben. Wenn wir daher ebenfo einfeben können, daß der gefunde Menschenverstand über den

Tod nothwendig so und nicht anders urtheilen muß und warum diefes Urtheil nothwendig von einseitigem Standpunkt gefällt wird, fo wird fein Widerspruch einer entgegengesetten umfassenden Ansicht keine Unbequemlichkeit verurfachen. Run seben wir unläugbar die Menschen fterben und damit das Seelenleben, sofern es fich durch den Körper äußert, aufhören. Der Todte lacht nicht mehr und fpricht nicht mehr, sein Auge sieht nicht mehr, er antwortet nicht auf unsere Fragen und Bitten; jede Spur feines geistigen und gemüthlichen Lebens ist verschwunden. Wie foll man nun mit gefundem Menschenverstand anders urtheilen, als daß der Geift oder die Seele ebenso todt ist als der Leib! Wir können nur so und nicht anders urtheilen, wenn wir dem unmittelbaren Zeugniß ber Sinne Gleichwohl ist die Einseitigkeit dieses Urtheils ebenso einleuchtend; benn jeder Mensch weiß, daß er sich zwar nur durch den Körper und dessen lebendige Thätigkeiten für Andere erweisen kann, indem er durch Töne oder andere Zeichen Kunde giebt von feinen nicht sichtbaren Gedanken und Gefühlen; daß er aber auch ohne diese Zeichen für sich da ist, ja daß er für sich sogar das Gegentheil von dem denken und fühlen kann, was er durch seine Geberden und Worte ju verstehen giebt, wie der komische Schauspieler g. B. jugleich für fich durch perfonliche Nachrichten betrübt sein kann, während er Andern luftig zu sein scheint. Wir haben also ein Leben für sich von einem Leben für Andere zu unterscheiden. Das Leben für sich ift nur so beschaffen, daß möchten wir es wollen ober nicht, Niemand anders etwas davon wiffen kann,

als immer nur Jeder in fich felbft. Jedem Andern kann man nur durch forperliche Zeichen davon Runde geben, d. h. jeder Andere nimmt das Leben der Seele nur mahr. wie es für Andere ist und nicht wie es für sich ist. Das ist ja eine oft gehörte Rlage unter den Menschen, daß sie nicht dem Andern, 3. B. dem Geliebten oder dem ameifelnden Richter zeigen können, wie es in ihrem Bergen felbst aussieht, und daße sie nicht glauben, sich dem Andern gang und völlig darstellen zu können. Wenn bies fich nun wirklich fo verhält, so urtheilt ja offenbar der gefunde Menschenverstand nur einseitig, nämlich nur über das Leben für Andere, welches unläugbar mit dem Tode aufbort. So vollkommen wir daher diesem Urtheil beipflichten werden, ebensowenig konnen wir uns dazu versteben, nun auch über das Leben für sich abzusprechen; denn wir faben ja, daß uns unmöglich irgend eine finnliche Erfahrung darüber belehren fann. Der gefunde Menschenverstand foll daber immer Recht behalten, aber man muß ihm das Gebiet feiner Gultigkeit mit wiffenschaftlichem Ueberblick genauer abgränzen, damit feine Urtheile sich bort nicht einmischen, wo sie nicht die mindeste Befugnif haben. Ich will an einer Analogie bas Verhältniß der Sache noch deutlicher zeigen. Wir hören einen ausgezeichneten Biolinspieler, wir feben seine Bewegungen auf den Saiten und find entzudt von feinem Spiel. Ein ungludlicher Bufall führt es mit sich, daß die Bioline zerschmettert und nachher verbrannt wird. Run sehen wir nicht mehr des Biolinisten Bewegungen auf den Saiten und sind nicht mehr entzückt von seinem Spiel. Für Andere hat er aufgehört, Biolinist zu sein; aber haben wir ein Recht, nun auch den Schluß zu machen, daß die musikalische Kraft und Kunst in ihm zugleich mit seiner Bioline abgestorben ist? Wer weiß, ob er nicht später eine bessere Geige sinden wird und dann auch wieder für Andere als ein noch besserer Biolinist erscheinen kann. So gefährlich und vernichtend daher auch immer eine Collision mit dem gesunden Menschenverstand ist und bleiben wird, so unschädlich und harmlos ist dieser Widerspruch, wenn man seine Nothwendigseit beweisen kann und mit Gerechtigkeit die Sphäre der Gültigkeit für die streitenden Parteien einräumt.

Philosophisch läßt sich die individuelle Unsterb= lichkeit apodiktisch beweisen.

Fragen wir beshalb nun wieder bei der Philosophie an, was sich etwa aus den bisher entwickelten Anschausungen der vierten Weltansicht über die Zukunft der Seele nach dem Tode des Leibes mit Nothwendigkeit oder mit Wahrscheinlichkeit ergeben wird. Das Nächste, was mit Nothwendigkeit geschlossen werden kann, ist die Unsterblichkeit der Seele überhaupt; denn da das Seiende nicht zum Nichtsein kommen kann, ebensowenig wie das Nichtseiende zum Sein, so kann die Seele nicht anders als mit der Gottheit zugleich vergehen. Wir brauchen uns bloß auf die früheren Beweise zu besinnen, wodurch die Seele als in sich Seiendes oder als Substanz erkannt wurde, um mit klarer und deutlicher Sinsicht die Swigkeit der Seele zu besahen. Die Natursorscher haben dies mit Recht schon längst von ihren Substanzen behauptet; wie

die Atome aber die Unvergänglichkeit und das Unentstandensein als sicheres Attribut besitzen, so ziemt natürlich das Gleiche der Seele, welche ja auch solch ein Atom oder Substanz ist. Und zwar ist diese Unsterblichkeit nicht etwa eine solche, wie sie von Seiten des Jdealismus. behauptet wird, nämlich entweder eine Unsterblichkeit der Gattung, indem der Menschheit eine unsterbliche Dauer verdürgt wird, oder eine Unsterblichkeit des Geistes überhaupt, indem aus dem Geist im Grunde der Dinge immer wieder Geister zum Leben und zur Selbsterkenntniß sommen würden, sondern eine individuesse Unsterblichkeit; denn die Seele ist eine individuesse Unsterblichkeit; denn die Seele ist eine individuesse Substanz, nicht ein allgemeines Princip wie ein Naturgeset, sondern ein reales Princip oder Atom und dadurch ihrem Wesen nach individuesse.

Unterschied der individuellen von der perfons lichen Unfterblichkeit.

Dennoch kann uns diese Antwort nur wenig befriedigen; denn die individuelle Unsterblichkeit hat für uns keinen größeren Werth, als der Tod, wenn nicht damit zugleich die persönliche Unsterblichkeit geweissagt wird. Denn das Einzige, was der Menschheit am Herzen liegt, wie sich dies auch in den religiösen Ueberzeugungen ausdrückt, ist das persönliche Leben. Wenn wir nun zwar individuell unsterblich wären, aber etwa nach dem Tode in einen ewigen Schlaf versänken, so würde uns mit einer solchen Aussicht wenig gedient sein, ebenso wie wir auch in unserem jetzigen Leben eine Lebensverlängerung,

bie in unbewußtem Schlafzustand ohne Wiedererwachen zugebracht würde, kaum begehren könnten. Der Schlaf ist zwar allgemein beliebt als Trost der Bekümmerten, und Hafen aller, die auf unruhigen Wogen des Lebens geschüttelt, in ihm wenigstens zeitweilige Ruhe und Sicherbeit sinden; aber diese Beliebtheit würde er augenblicklich verlieren, wenn er seinen Werth nicht durch bloß ephemeren Genuß aufrecht erhielte. Benn man nur einschließe, um niemals wieder zu erwachen, so würde man vor dem Schlaf dasselbe Grausen, wie vor dem Tode empfinden, und nur ganz Verzweiselte, denn jede Hoffnung auf neues Glück verschwunden, würden wie jest zum Selbstmord, so zum Schlaf sich wenden.

Die perfönliche Unsterblichkeit kann nicht apodiktisch bewiesen werden.

Diese Unsterblichkeit aber, die uns allein interessirt, wobei wir uns unserer persönlichen Sigenheit bewußt bleiben, kann leicer auf keine Weise apodiktisch bewiesen werden. Sinen apodiktischen Beweis hätten wir, wenn ganz allgemein und mit Nothwendigkeit diese Folge aus dem Wesen der Seele abgeleitet würde, wie z. B. aus dem Wesen des Dreiecks sich ergiebt, daß die Summe seiner Winkel zweien Rechten gleich ist, oder wie aus dem Wesen des Kreises folgt, daß alle vom Mittelpunkt an die Peripherie gezogenen Linien gleich lang sind. Es soll damit nicht gesagt werden, daß ein solcher Beweis an sich unstatthaft sei; denn wir müssen entschieden annehmen, daß alles was geschieht mit Nothwendigkeit geschieht.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

Möge das persönliche Leben also fortdauern oder aufbören, so wird dies immer mit Nothwendigkeit geschehen. Wo aber Nothwendigkeit herrscht, da giebt es auch Urfachen, welche dies Ergebniß berbeiführen, und alle Ursachen gewähren, sobald sie erkannt werden, die apodiktische wissenschaftliche Einsicht in den betreffenden Vor-Mithin ist eine solche apodiktische Erkenntniß an sich sehr wohl denkbar. Wir Menschen sind aber der Welt gegenüber in einer folden Lage, daß wir alles Geschichtliche nur durch Anschauung ober Erfahrung erkennen und erst hinterher, wenn die Erscheinung stattgefunden hat, die Nothwendigkeit derselben begreifen. So sehr die Geschichtsforscher sich auch bemühen, uns zu zeigen, daß alle welthistorischen Ereignisse aus den gegebenen Berhältniffen mit Nothwendigkeit eintreten mußten, fo unternimmt es doch kein Ginziger, auch nur für einen kurzen Zeitraum aus den gegebenen Berhaltniffen der Gegenwart die Zukunft vorauszusagen, und wer es etwa thut, gebraucht das Rettungsmittel einer vieldeutigen, dunkeln, orakelhaften Sprache und wird wie ein Prophet mit Mißtrauen angehört. Darum find wir auch nicht im Stande, über die Fortdauer des perfonlichen Lebens eine apodiftische Erkenntniß zu gewinnen.

Prognose und ihre Bedingungen.

Dagegen können wir über alle Dinge, deren Wirkliche keit erst durch die Zeit enthüllt wird, Vermuthungen haben die je nach dem Grade der Wahrscheinlichkeit bis zur festen Ueberzeugung wachsen dürften. Wenn diese Ver-

muthungen sich auf Ginzelheiten zu erwartender Greignisse beziehen, so wird die Bukunft fast immer die Leerheit derfelben zeigen; wenn fie aber das Allgemeine und Banze eines Gegenstanges betreffen, so kann febr wohl durch' genaue Ginsicht in die Bedingungen der weiteren Entwicklung bas Richtige im Voraus erkannt werden, wie uns benn in der That die Siftorifer im Großen und Gangen wohl die zu erwartenden Verfassungsformen einer Ration prognosticiren können und wie die Aerzte den Berlauf einer Krankheit im Voraus bestimmen und die Aesthetiker die psychologische Entwicklung eines Charakters im Drama. Wenn wir also auch in Bezug auf die Fortdauer nach dem Tode einige oder mehrere Gesetze, nach denen sich in ber Welt überhaupt Alles richtet, und die defhalb als schlechthin gultig zu betrachten sind, nachweisen können und aus diesen bann über unsere Frage richtige Schluffe ziehen: fo dürften folche Vermuthungen einen hoben Grad von Wahrscheinlichkeit haben, ja von festem Glauben oder ruhiger Ueberzeugung wenig verschieden sein.

### 2. Der öfonomische Beweis für die persönliche Fortbauer.

Wollen wir nun einen solchen Beweis führen, so müssen wir in die logische Form des Schließens eingehen; doch ist es unnöthig, in pedantischer Weise zu zeigen, daß wir ihn auf Barbara quadriren; auch dürsen wir mehrere Schlüsse in Sins zusammenziehen, wenn wir nur die sogenannten termini des Schlusses deutlich herausheben, damit der Prüsende leicht den bindenden Zusammenhang und die spllogistische Form erkennen und bedachtsam ers

Teichmüller, Unfterblichfeit.

wägen kann. Wir wollen daher in dem Obersate gleich die vier Principien zusammenfassen, von deren Gültigkeit und Anerkennung der ganze Werth des Schlusses abhängt; denn wenn auch nur eins dieser vier Principien uns zweiselhaft wäre, so würde das Zutrauen zu dem Schlußsat in demselben Maße an Kraft verlieren, wie der Zweisel an Kraft gewinnt; je fester aber die Principien stehen, um so unerschütterlicher wird uns der Schlußsat gegrünsdet sein.

### 1. Die vier Principien des Oberfages.

Das erfte Princip. Als erftes Princip muß uns ber Sat gelten, der mit der vierten Weltanficht fteht oder fällt, daß alle Existenz nur einem Existirenden zukommt und daß nur individuelle Substanzen existiren, welche, wenn ihre Existeng sich auf die physikalischen und chemischen und organischen Thätigkeitserscheinungen beschränkt, Atome genannt werden, wenn sie aber auch Bewuftsein und Selbstbewußtsein an den Tag legen, Seelen heißen. wirkliche Geschehen findet Defhalb entweder in einer folden individuellen Substang statt in ihrem Fürsichsein oder in Mehreren, wodurch Gemeinschaft und Wechselwirkung begründet wird, aber nicht fo daß diefes Ereigniß nun zwischen ihnen in der Mitte läge, wodurch es in ein Nichts gefett wurde, sondern nur fo daß es wieder nur als eine Thätigkeit ober ein Zustand in den mehreren inbividuellen Substanzen ihre Existenzweise ausdrückt. Durch dieses Princip werden wir gleich vor dem Bersehen gewarnt, Abstractionen für selbstlebende Wefen zu halten,

was so allgemein geschieht; denn weder der Staat, noch ein Pferd oder ein Mensch ist eine lebendige Substanz, sondern es sind dies nur die Cristenzweisen der vielen in ihnen lebendigen natürlichen und geistigen Sinheiten, welche wenn sie durch irgend welche Sinstiffe anders als bisher sich zu einander verhalten, den Untergang jener Cristenzsorm herbeiführen, ohne selbst durch diesen Wechsel der Aeußerungsweise in ihrer eigenen Cristenz bedroht zu sein.

Das zweite Princip. Das zweite Princip ift bieses, daß die Welt sich in einer zwedmäßigen Ordnung vom Unvollkommenen zum Vollkommenen entwickelt. Dieses Gefet zu beweisen, wurde eine vollständige Metaphviik erfordern: wir muffen uns daber begnügen, nur an einige Beichen zu erinnern, die als Zeugen bafür fprechen. nächst für die Entwicklung vom Unvollkommenen fpricht alle Erfahrung; benn wie ber vollkommen ausges wachsene Mensch aus einem unvollkommenen Anfang sich bildet und so auch bei den Thieren und Pflanzen alles Bolltommene aus einem unreifen, schwächeren, unvolltommenen Rustand sich herausentwickelt: so zeigt uns auch die Geologie, daß die früheren Lebensperioden der Erde unvollkommener waren als die folgenden, und so zeigt und zulett die Weltgeschichte, daß die menschliche Gefellschaft auf der Erde von sehr barbarischen, unvollkommenen Anfängen sich zu einer immer höheren, freieren und herrschenderen Stellung heraufgearbeitet hat.

Diese Entwicklung vollzieht sich aber offenbar in einer gewissen Ordnung. In früheren Zeiten der Geschichte erskannte man zwar schon eine moralische Ordnung für unsere

Handlungen an, aber für die Geschicke der Nationen war diese Erkenntniß nur vereinzelt gewonnen, wie etwa für die Erlebnisse des Volkes Jerael; eine Ordnung in der ganzen Natur war aber nur eine blaffe Hypothefe. Dies mußte so fein; benn Ordnung entsteht überall nur durch Befolgung gewisser Gesetze, die Erkenntnif ber Ordnung konnte daber überall erst nach Erkenntnig diefer Gefete gewonnen werden. Seutzutage find neben den moralischen Gefeten auch die Naturgesetz zu einer gang allgemeinen Anerkennung gekommen und, wie zu erwarten, hat deßwegen auch die Naturauffassung sich geandert, indem man nicht mehr Unordnungen der Materie selbst oder Willfürlichkeiten und Eingriffe in den Naturlauf von bofen oder guten Beiftern anzunehmen magt, fondern überall eine feste Ordnung voraussett, nach welcher von Anbeginn Alles geschah und geschehen wird. In derselben Weise ist auch der abenteuerliche Begriff vom freien Willen, den der Rationalismus in edlem Schwung ausgedacht und laut gepredigt hatte, wieder verlassen worden; man bat gesehen, daß die Kirche mit ihrer Lehre von der Erbfünde bennoch die Wahrheit erkannt hatte; benn die Gunde ift nicht das Werk eines Ginzelnen, ebensowenig wie die Gut-That, fondern ein Werk der Gefellschaft, und daber der Unordnung und Willfür in derselben Weise entzogen, wie die Natur. Nur darum vermochte die Statistik die Gefebmäßigkeit in der Bahl der intellektuellen Mängel und der moralischen Uebertretungen zu erkennen. Die Baterschaft der That, Schuld oder Berdienst, wird dabei bem Einzelnen nicht abgenommen; aber die That felbst wird

nicht mehr in unwissenschaftlicher Weise für willfürlich und isolirt gehalten, sondern in der Ordnung eines gesetzmäßigen Ganzen der gesellschaftlichen Entwicklung besgriffen.

Wenn wir also durch Erkenntnik der Gesetze zur Erfenntniß einer Ordnung in der Natur und Geschichte gelangt sind, so ist ferner klar, daß diese Ordnung eine zwedmäßige ist; denn es ist nur die Einbildung philosophisch ungeschulter Röpfe, Gesetze und Ordnungen sich vorzustellen ohne einen 3med. Gine zwecklose Ordnung, oder ein zweckloses Geset ift daffelbe wie hölzernes Gifen oder blühendes Stroh. Würde es Ordnung oder finnlose Unordnung fein, wenn durch Gefet bestimmt ware, daß alle waffenfähigen Männer in den Armenbäufern verpflegt werden follten, mährend die Blinden, Lahmen und Schwächlichen jum Kriegsbienst gezogen würden? Wie konnte die Ordnung in der Entwicklung der Bflanze begriffen werben, wenn Blüthe und Frucht nicht ihr Zweck ware, wie die Entwicklung der Thiere und Menschen, wenn nicht jedes Organ seinen Zweck und ber ganze Organismus wieder feinen bestimmten 3weck hatte! Wie konnte die Medicin sich in ihren Aufgaben orientiren, wenn nicht ein für alle Mal von Natur der Zweck der Gefundheit gesett mare, der durch alle Gesetze und Verordnungen der Heilkunft erstrebt wird. Wie gesagt, ich beabsichtige hier nicht die metaphysische Grundlage des Beweises zu bieten, aber ich glaube, daß diese wenigen Erinnerungen genügen, um in Bielen die Ueberzeugung ju ftarten, daß Gefet und Ord= nung ohne Zwed undenkbar wären.

Hiermit ware also der Gedanke, welchen wir zu unserer Schlußfolgerung brauchen, wenn nicht bewiesen, doch wenigstens erläutert, daß die Welt sich in einer zwecksmäßigen Ordnung vom Unvollkommenen zum Vollkomsmenen entwickelt.

Das britte oder das ökonomische Princip. Das dritte Princip enthält den allgemein anerkannten Berwaltungs-Grundsat, daß jede weitere Entwicklung nur durch ein schon vorher Entwickeltes vermittelt wird, oder anders ausgebrudt, daß feine Entwicklung unnüt fein barf, sondern als Bedingung zur weiteren Entwicklung bienen muß, oder fo, daß jede Entwicklung in einer gefetsmäßigen Stufenfolge gefchieht. Wenn man Weizen und Roggen ziehen will, so nimmt man nicht Kohlenstoff und Wasserstoff und Sauerstoff u. s. w., denn daraus, weiß man, kommt niemals eine Aehre heraus, sondern man nimmt die nächste Vorstufe, welche auch schon eine Entwicklung ift, bas Samenkorn, und aus diefem zieht man die Rünftler und Gelehrte bildet man nicht aus denen welche an Musik und Malerei oder Wissenschaft Unlust und Ungeschick zeigen, und die Aemter werden womöglich auch nicht aus den wenig Qualificirten befett. In der Natur entwickelt sich nichts ohne vorhergehende Entwicklung oder Vorbereitung, und in der Geschichte Menschen find wir jett auch schon daran gewöhnt, die späteren Früchte der Entwicklung aus der Entwicklung ihrer natürlichen Grundlagen zu erwarten, und wir sind auch in der Politik nicht mehr fo phantastisch um beliebige Verfassungen auf jede beliebige Nation übertragen

zu wollen, sondern wir betrachten die Verfassung als die von selbst hervorbrechende Gestalt und Stuse der Entwicklung des Verstandes und Charakters eines Volkes. So ist jede Erziehung auf dieses Princip begründet, und der Erzieher wird sein Ziel versehlen, wenn er nicht jeden Fortschritt vorbereitet hat, oder wenn er die Vorbereitungen, welche Zeit und Umstände gegeben haben, ignorirt. Schenso unumstößlich gilt dies Princip für den Unterricht, an den ich nur zu erinnern brauche; denn die Schulen sind ja allgemein schon nach dieser Stusensolge benannt und gevordnet. Ich betrachte dies Princip daher ebenfalls für zugestanden und will es nur noch besiegeln durch einen Stadreim aus der Edda, der mir einfällt. Se heißt nämkich in Odin's Runenlied:

"Wort aus bem Wort verlieh mir bas Wort, Werk aus bem Werk verlieh mir bas Werk."

Das vierte Princip. Das vierte Princip, welches uns unentbehrlich ist, kann aber nicht auf so allgemeine Zustimmung rechnen, obgleich es durch viele Erfahrungen bestätigt wird. Wir müssen nämlich annehmen, daß kein Berlust des erworbenen Lebensinhalts stattfindet. Unter "erworben" verstehe ich, daß wir während unseres Lebens dergleichen empfangen haben, im Gegensat zu dem, was uns etwa angeboren ist. Unter "Lebensinhalt" verstehe ich Alles, was in unserer Seele als Wahrnehmung, als Gefühl, Wollung, Vorstellung, Begriff vorhanden ist, wozu man nicht bloß das bewußt Gewordene, sondern auch das niemals zum Bewußtsein Gekommene rechnen muß. Dieser

ganze erworbene Lebensinhalt kann, fo lautet das vierte Princip, nicht wieder verloren werden.

Discuffion über das vierte Princip.

a. Einwurf, geftützt auf die Thatfache des Bergeffens.

Gegen diese Annahme streitet nun aber offenbar die Thatsache des Vergessens. Unzähliges was wir früher wußten oder auswendig kannten oder als Fertigkeit befaßen, gebt augenscheinlich verloren. Wozu wären die vielen Wiederholungen, womit die Schüter gequält merben, als bloß um dieses Berlorenwerden zu verhüten! Wie bedauern wir oft, uns trot eifrigen Bemühens nicht erinnern zu können an Gegenstände, Begebenheiten. Borter und Begriffe, die uns früher geläufig waren. ist es ja bekannt, daß durch Krankheiten des Gehirns das Gedächtniß merkwürdige Störungen erleidet, daß gewiffe Sphären unferer Erinnerungen dadurch vollständig verschwinden können, so daß der Kranke selbst seine eigene Familie nicht mehr wiedererkennt, fondern fie als Fremde behandelt. Es scheint also die Erfahrung dieses Princip zu widerlegen.

Widerlegung: 1. burch ben Begriff bes Bergeffens und ber Erinnerung.

Eine genauere Untersuchung dieser Thatsachen führt uns aber bennoch wieder zur Anerkennung unscres Princips. Denn das Bergessen ist gar kein Beweis des Berlustes oder des Nichtvorhandenseins, sondern nur ein Beweis dafür, daß die Bermittlung awischen jener vermißten Vorstellung und dem gegenwärtigen Bewuftfein fehlt. Wie oft kommt es vor, daß wir von selbst auf dieses oder jenes Greignift uns nicht besinnen können und daber jene Vorstellungen vergessen oder gänzlich verloren zu haben alauben: wenn uns aber ein Anderer an eine der dabei mitwirkenden Personen oder einen zufälligen Umstand erinnert, fo taucht plötlich das scheinbar Bergeffene wieder auf und wir find im Stande, die Geschichte recht genau Es fehlte also bloß die Vermittlung zwischen zu erzählen. der vermißten Borftellung und dem gegenwärtigen Bewußtsein, was die Gedächtniffunftler die "Brude" nennen So kommt es vor, daß man viele Jahre, ja Jahrzehnte lang gewiffe Vorstellungen vergeffen kann, ohne sie zu verlieren; ein aus Amerika beimkehrender Jugendgenoffe oder sonst ein Umstand erweckt sie uns in einer solchen Rraft und Lebhaftigkeit, daß wir mit Erstaunen bemerken, etwa durch die eintretende Rührung und Freude, wie stark und überwältigend Vorstellungen in uns wirken können, von deren Vorhandensein wir keine Ahnung hatten. Bergeffen ift alfo kein Beweis des Berluftes.

#### 2. Durch ben Begriff bes Behaltens.

Sbensowenig beweift die Nothwendigkeit der vielen Wiederholungen; denn es leuchtet doch ein, daß nur dann die Wiederholung etwas fruchten kann, wenn das vergessen Geglaubte doch in der That irgendwie in der Seele sich befestigt hat. Man lernt ein unregelmäßiges Verbum zehn Mal und glaubt es vielleicht acht Mal wieder ver-

loren oder vergessen zu haben. Wenn dies Vergessen aber so gänzlich wäre, etwa wie das Wasser sich verliert aus einem schnell gefüllten Sesäß mit siebartigem Boden, so könnte wie hier auch die millionen Mal vollzogene Anfüllung zu Nichts hilft, auch die Wiederholung nicht die Mutter der Wissenschaften sein. Vielmehr muß etwas bleiben, oder Alles bleiben, aber nur in einem so schwachen Grade, daß es nicht zum Bewußtsein kommt; die Wiederholung erhöht den Grad der Krast, bis endlich die Krast der Vorstellungen hinreichend ist, um als seste und sichere Erinnerung uns zur Verfügung zu stehen.

#### 3. Durch den Begriff des pathologischen Borgangs.

Endlich ist auch die pathologische Erfahrung nicht gegen unfer Brincip; denn diefelben Krankengeschichten erzählen auch, daß den Genesenden die Erinnerungen - zurückamen. Wären die Vorstellungen, 3. B. die von den Familienangehörigen, gänzlich verschwunden gewesen, fo hätten die Gencsenden natürlich niemals die Shrigen wieder als die Ihrigen erkennen können, sondern hatten neue Bekanntschaft mit ihnen machen muffen, und feine Gemeinschaft alter Erinnerung mit benfelben mehr haben Rehrt diese Erinnerung aber zurud, so war sie fönnen. nicht verloren, sondern es fehlte nur die Brude, die Bermittlung, und zwar beweisen diese pathologischen Buftande, daß die gefunde oder franke Beschaffenheit des Gehirns eine wefentliche Bedingung für unfer Vermögen gur Erinnerung bildet. Natürlich nicht etwa, weil die Erinne::::

rungen im Gehirn steckten, was schon oben S. 42 widerlegt ist, sondern weil unsere Seele, welche allein die Trägerin aller Vorstellungen ist, nur unter dem Einsluß des Gehirns functionirt, wie auch der Violinist nur geigen kann, wenn die Geige in gehörigem Zustand ist, ohne daß darum seine Kunst in dem Holz der Geige oder in den Darmsaiten steckte. Kehrt aber obigen Kranken, wenn sie unheilbar sind, die Erinnerung niemals zurück, so beweist auch dies nicht den wirklichen Verlust derselben, sondern nur daß die Zustände der Nerven nicht wiedergewonnen werden, welche die Vermittlung der Vorstellungen und dadurch die Erinnerung besorgt haben würden.

#### b. Einwurf aus der Analogie ber Bergänglichkeit der Dinge.

Einige benken es sich aber als unmöglich, daß Vorstellungen so lange in uns bleiben oder gar niemals versloren gehen sollten. Daß Borstellungen erneuert werden, d. h. neue an die Stelle der alten treten, kommt ihnen natürlich vor, aber daß dieselbigen so sest und unveränderlich verharren könnten, will ihnen nicht in den Sinn. Sie machen ja täglich die Ersahrung, daß sich die Milch nicht einmal wenige Tage erhalten läßt und daß auch daß gesundeste Fleisch in Berwesung übergeht. Wie sollten denn die Borstellungen des Geistes so gänzlich außer dieser Linic stehen! So sprach deßhalb schon Plato von einer Berwesung der Vorstellungen, wie von einem ganz natürlichen und nothwendigen Ereigniß.

Widerlegung: 1. Das Berschwinden der Borstellungen läßt sich a priori nicht beweisen.

Hierauf läßt sich eine Antwort durch Thatsachen und burch innere Grunde geben. Lettere querft. Jene vergänglichen Stoffe sind feine Substanzen in strengem Sinne. fondern nur Saufen von Substanzen, die fich wieder gerstreuen und die Verbindung lösen, in der sie fich zufällig befinden. Denn es ist dem Sauerstoff nicht nothwendig, mit dem Stickstoff und Roblenstoff und phosphorsauren Kalk gerade in der Form von Milch zusammen zu sein; er kann auch entweder für sich allein oder in unzähligen anderen Verbindungen bestehen. hört deftwegen die Rraft. welche ihn in jene Verbindung brachte, auf, so werden ihn andere Kräfte in andere Verbindungen bringen. Gang anders ift es mit den Borftellungen der Seele; denn diefelben sind nicht eine Verbindungsform mehrerer Substanzen, sonbern Functionen in einer einzigen Substanz, nämlich in der Seele. Es ist darum nicht abzusehen, wie diefelben könnten aufgelöst oder weggenommen werden, da die Seele felbst ihr Wefen in diefen Thätigkeiten hat. A priori kann man keinen Grund angeben, der das Bergessen als einen Verlust nothwendig oder wahrscheinlich machte; benn ber einzige apriorische Grund aller Verganglichkeit besteht immer nur in dem Nachweis, daß die betreffende Sache ein bloßes Accidenz mehrerer Substanzen ist und bekhalb mit der statthabenden oder möglichen Trennung diefer Substanzen wieder verschwinden muß, wie z. B. die Organismen d. h. die Pflanzen und Thiere auf diese Weise vergehen, indem die darin vereinigten Substanzen wieder getrennt werben. Die Bergänglichkeit der Substanz selbst aber anzunehmen ist widersinnig, und ebenso kann es auch keinen Grund a priori geben, um die innere Thätigkeit einer und derselben Substanz, also bei der Seele die Vorstellungen, als vergänglich zu beweisen.

#### 2. Die Erfahrung zeigt bas Begentheil.

So bliebe also nur die Erfahrung übrig, allein diese hat gerade das Gegentheil gezeigt; denn das Bergeffen erwies sich bloß als ein Zurücktreten in die unbewußte Region der Seele (Bgl. S. 77) d. h. in einen Zustand der hemmung oder Verhinderung, aus welchem die Borstellungen aber jederzeit, sobald nur die Brücke oder Vermittelung sich darbietet, wieder zum Bewußtsein aufsteigen können. Das Vergessen ist daher nichts anderes, als der jeden Augenblick stattfindende Vorgang, indem wir im Gefprach oder beim einfamen Denten immerfort ju andern und wieder anderen Vorstellungen übergeben, während uns unter der Zeit die dicht vorher gehabten Vorstellungen unbewußt werden. Wie wir uns aber an das vor einigen Minuten Gedachte leicht wiedererinnern können, so auch nur in verschiedenen Graden der Schwierigkeit an das vor Sahren oder Sahrzehnten Gedachte oder Gesehene oder Gefühlte. Die Zeit bedeutet dabei bloß, daß mabrenddem eine fo große Menge anderer Vorstellungen hemmend und die Verbindung störend dazwischen getreten sind. Die Erfahrung zeigt also nirgends die Thatsache eines

vollkommenen Berlustes der Vorstellungen, sondern umsgekehrt die Thatsache vom Bleiben der Vorstellungen.

Aber felbst wenn man behauptete, daß ber größte Theil der Vorstellungen für immer in die Region des Unbewuften versanke und daher für uns so aut wie nicht porhanden wäre, was wie wir sahen nicht richtig ist: so bliebe doch immer noch der beste Theil der Vorstellungen und Gefühle und Bestrebungen übrig, die wie Jeder weiß uns Reitlebens begleiten und uns zu einer Verfönlichkeit machen; denn nur durch den ununterbrochenen Zusammenbang unseres Denkens kommen wir jur Ginheit des fittlichen Lebens, also zu einem Charafter, zu einer religiösen Gefinnung, jur fünstlerischen Fertigkeit und jur wiffenschaftlichen Bildung. Möchten wir daber immerhin ben Reichthum der scheinbar nicht benutten Clemente unseres Lebens vermissen, so hätten wir doch jedenfalls ein großes Stud aus diesem Ruin gerettet und dieses bliebe als erworbener Lebensinhalt unverloren. Es verhält sich bamit, wie mit den Gegenständen, die wir zwar besitzen, aber verlegt haben. Gin verlegtes Buch 3. B. ist nicht verzaubert und verschwunden, sondern nur an einem Orte, wo wir es nicht suchen. Einmal aber finden wir es wieder. Obgleich wir allerdings einen folden verlegten Gegenstand besitzen, als befäßen wir ihn nicht, so haben wir doch diejenigen Gegenstände, die wir immer brauchen und mit benen wir deßhalb eine größere Ordnung halten, fortwährend zu unferer Verfügung und fie bilben unferen besten Besitstand, und es wurde schon genügen, wenn wir nur diese befäßen und das Berlegte wirklich verloren hatten.

Aber, wie gesagt, wir können jene Annahme nicht zugeben und müssen daher behaupten, daß sich weder aus apriorischen Gründen, noch durch die Erfahrung beweisen läßte daß wir von unserem Lebensinhalt das Geringste verlieren.

c. Einwurf, gestützt auf eine Bermuthung barüber, wie die Borstellungen sich frisch erhalten.

Dagegen könnte noch eingewendet werden, daß sich nur die Borstellungen erhalten, welche immer von Zeit zu Zeit wieder aufgefrischt werden, daß aber die alten allsmälig ganz verblassen und sich verwischen und durch neue ersett werden. Man denkt sich dies etwa so, wie man ein Haus von Zeit zu Zeit durch neue Farbe wieder aufstrischt, wodurch es immer noch neu erscheinen kann, oder nach des Engländers Locke Meinung, wie Bilder, die in verschwindenden Farben angelegt sind, oder nach modernen Ersahrungen wie eine Photographie, die allmälig verblaßt und verschwindet.

Daß diese Vergleiche nur Metaphern und keine Analogien sind, ist ganz deutlich; denn Farben und Photographien sind Anhäufungen von Substanzen auf einer Platte, die sich wieder zerstreuen können, wodurch sie bloß anderswo sind, ohne aber zu vergehen. Die Vorstellungen aber bestehen nicht aus Substanzen, sondern sind Functionen einer einzigen Substanz, der Seele (Vgl. S. 48 u. S. 69) und können deßhalb nicht weggetragen werden als selbstständige Wesen.

Außerdem läßt sich indirect zeigen, wie vergeblich

biese Annahme ist; benn wenn man annähme, die Borstellungen könnten aufgefrischt werden etwa durch wiedersholtes Borstellen, so wäre dieses vielleicht denkbar bei den Gegenständen, die wir beliebig oft vor die Sinne bringen können; bei andern aber müßte es ja nur einen schnelleren Berbrauch, nicht aber eine Stärkung der Borstellung zur Folge haben, wenn wir nämlich auf keine Weise im Stande sind, wie z. B. bei Borstellungen von früheren Ereignissen, sie durch neue Anschauungen zu verstärken, weil etwa die Personen nicht mehr existiren und die Ereignisse sich nicht wiederholen können.

Nähme man aber an, durch wiederholtes Vorstellen selbst würde die alte Vorstellung abgethan und eine neue frische träte an ihre Stelle, so wäre das ganz widersinnig; denn die neue müßte dann doch nach der alten gebildet werden und zwar zum Verwechseln ähnlich. Wir bedürften dann also einer alten Vorstellung, die soviel Kraft hat, eine neue sich ganz ähnliche zu bilden, ohne daß die Anschauung der Gegenstände, wodurch sie selbst entstand, wiederholt werden könnte. Hätte sie aber noch so viel Kraft, so brauchte man sie nicht abzuseßen, sondern könnte sie selber bestehen lassen. Hat sie aber diese Kraft nicht, so würden die neuen Vorstellungen ja, statt frisch und neu zu sein, die blasse und abgenutzte Figur der alten tragen, und wäre also auch in diesem Falle die alte Vorstellung noch ebenso gut, wenn nicht besser, als die junge.

Die Erfahrung zeigt aber gerade das Gegentheil diefer schlechten Analogien; benn wir können von sehr alten Personeu vielfach hören, daß ihnen die frühesten

Erinnerungen ihrer Rugend mit einer großen Lebhaftigkeit und Deutlichkeit wieder vor die Seele treten. Und außerdem giebt es noch freilich seltener beobachtete Erscheinungen, welche unfer Brincip bestätigen. Wir haben von den Personen, mit denen wir verkehren, gewöhnlich nur sehr undeutliche Vorstellungen, wovon man sich leicht überzeugen kann, wenn man versucht, eine folche Verson genau zu beschreiben oder zu malen; und wir werden immer das wirkliche Anschauen der Verson deutlicher und klarer finden als unfer Erinnerungsbild. Zuweilen aber, fei es im Traum oder im Wachen etwa in der Dammerung, tritt uns durch einen unerklärten inneren Borgana das Bild einer Person vor die Seele mit einer solchen Helligkeit und Lebhaftigkeit, als wenn wir die Person leibhaftig fähen. Ich felbst habe bei mir einige Male diefe Erscheinung beobachtet, doch nur fo, daß ich aus einem Traum erwachend noch eine Zeitlang die Anschauung festhalten konnte. Bei schwachen Subjecten, die keine Uebung wissenschaftlicher Kritik besitzen, gelten folche lebhafte Erinnerungsbilder für objective Erscheinungen wirklicher Gegenstände, und es ist daber tein Wunder, sondern pipchologisch fehr begreiflich, wenn zu allen Zeiten und bei allen Völkern theils die gestorbenen Eltern oder Rinder oder auch Seilige und Götter den Menschen erschienen sind. wobei die der Bision Gewürdigten darauf schwören wollen, daß sie die betreffenden Versonen wirklich angeschaut und sich nicht bloß vorgestellt haben. Auch diese Thatsachen bienen also dazu, zu beweisen, daß die Vorstellungen in unserer Seele sich weder überhaupt verlieren, noch von Teich miller, Unfterblichfeit. 10 .

ihrer ursprünglichen Kraft und Beschaffenheit etwas einsbüßen, sondern daß sie eben nur gehemmt und gehindert werden, bis eine glückliche Verknüpfung, wahrscheinlich durch Vorgänge im Gehirn veranlaßt, sie wieder in's Bewußtsein zieht. Sie verhalten sich wie zur Disposition gestellte Beamte, deren Function zwar nicht mehr sichtbar ist, die aber jederzeit wieder in activen Dienst treten könnten, oder wie Musiker, die man von ihrem Instrumente getrennt hat, und die so lange stumm und also scheinbar unmusikalisch bleiben, die man sie wieder an ihren Plaß gelangen läßt. — Ich halte demgemäß auch dies dritte Princip für genügend erläutert und befestigt.

## 2. Die drei. Thatsachen des Untersages. Die Thatsache der menschlichen Unvollkommenheit.

Wir haben erwogen, daß die Welt sich allem Anschein nach weiter entwickelt zu einer vollkommeneren Form hin; wir sahen, daß die Natur für alle Fortschritte immer das schon vorher Entwickelte benutt; wir nußten annehmen, daß der erworbene Lebensinhalt der Seele oder ihre insdividuelle Entwicklung nicht verloren gehen kann. Betrachten wir nun unser jetziges Dasein, so können nur sehr beschränkte und darum eitle Personen sich einbilden, daß unser Zeitalter auf der Spitze der menschlichen Cultur stehe, daß wir über die jetzige Höhe nicht hinaus könnten. Je mehr man wirklich Alles erkennt, was die Gegenwart an geistigen Gütern besitzt, desto bescheidener wird man sein, indem man die zahllosen Uebel wahrnimmt, die uns

von allen Seiten belagern und fast ersticken. Denn unfer menschliches Geschlecht ift gang umwuchert von logischen, moralischen, socialen und äfthetischen Uebeln. Die Unwissenheit und der Irrthum ift die Regel, und die Erkenntniß ist nur wie ein schwaches Fackellicht in der Nacht. gang abgesehen von der großen Masse der Menschen, die nur aufnehmen und nachsprechen, was die wenigen felbstftändigen Geifter erforscht haben, so find felbst die Ginsichten der größten Forscher unserer Zeit nur so bewunderungswürdig hoch im Berhältniß zu der früheren Un= wiffenheit, aber nicht an fich gemeffen im Berhaltniß zu der zu erforschenden Welt, von der doch nur noch das Wenigste erkannt ist. Rur ein Beispiel. Der Anatom und Physiolog weiß genau die Form, normale Größe und Lage des Bergens, seine Klappen und Structur und bie aus- und einmündenden Gefäße; wollte aber einer fragen, durch welche mechanischen und chemischen Ursachen sich gerade an der Stelle ein folcher Mustel abseten mußte und warum die Klappen und die Gefäßmündungen sich bort so und nicht anders bilden mußten nach physikalischen Gefeten, fo wurde er einen Stummen fragen; man erkennt klar den Zweck diefer Bildungen, aber die allgemeinen Gesetze für diese besonderen Formen sind noch ungefunden. Alles was wir bis in's Lette erkennen, können wir machen, barum hält die Technik immer gleichen Schritt mit ber Wissenschaft. Un dem geringen Umfange bessen, was wir bis jest von den organischen Substanzen machen können, läßt sich die niedrige Stufe der Erkenntniß abmessen, auf der wir uns befinden.

Blicken wir nun auf die fittliche, sociale, politische Seite. Die seindliche Zerspaltung der Menschen, die in blutigen Fehden alle Augenblick sich Lust macht, die allgemein beklagten socialen Fragen, endlich der innere Zwiesspalt, in dem die Menschen mit sich selbst leben, sind Zeugen genug, und wir brauchen nicht an die Thatsachen der Justiz zu erinnern, daß unser Zeitalter nicht auf der lichten Höhe steht, sondern noch ties im Thale, das von dem Dichter elegisch ein Jammerthal genannt ist. Sbenso verhält es sich mit der ästhetischen Ausbildung, und wir brauchen nur selbst zu sehen oder bei den Künstlern anzusfragen, um überall die Mängel des Geschmacks und des Kunstvermögens wahrzunehmen.

Die Thatsache des Verlangens nach Volleinemmen heit.

Während aver so die Nebel unläugdar sind, tröstet uns der Gedanke, daß nur das Berlangen nach dem Bollskommenen und die Erkenntniß desselben uns zur Empfindung und zum Verständniß der Nebel bringen kann, so daß darin gerade die unendliche Erhabenheit des menschlichen Geistes hervorleuchtet, daß er über den gegenwartigen Zustand unzufrieden weiter hinaus will. Darum ist die Forderung des Fortschrittes auf allen Gebieten des Lebens das Zeichen der Gesundheit und der Hoffnung, und die christliche Kirche steht bewunderungswürdig an der Spize dieser Fortschrittsbestrebungen, indem sie da, wo am Leichsteften mit der Selbstzufriedenheit ein Stillstand der Entswicklung eintritt, nämlich in dem sittlichen Leben des Einswicklung eintritt, nämlich in dem sittlichen Leben des Eins

Digitized by Google

zelnen, die Fahne des Ideals hochhält und die Geißel über die trägen Gemüther schwingt.

Zwei Gründe, warum die Menschheit bei ihrem Fortschritt immer stillesteht und nie eine Zufriedenheit gewinnen kann.

Aber so sicher auch die Geschichte ber Menschheit im Ganzen einen Fortschritt der Civilisation nachweisen kann, so bleiben doch zwei Puncte, die uns hierin allein kein Benüge finden laffen. Zuerst ist flar, daß die Entwicklung immer ein schon Entwickeltes vorausseten muß. schließt sich zwar Erkenntniß an Erkenntniß, eine Erfindung an die andere, eine sociale Verbesserung an den früher vorhandenen weniger löblichen Zustand, aber bas Schlimmste bleibt, daß in diese Entwicklung immer wieder von Neuem Clemente treten, die an dieser Entwicklung selbst nicht theilnehmen, ich meine die immer neu geborenen Menschen. Wenn die sittliche Cultur sich direct auf die Nachkommen übertrüge, so daß die jung in's Leben tretenden Seelen die Erkenntniß und die sittliche Bildung ber Borfahren angeboren mitbrächten, fo möchte man vielleicht an dem weltgeschichtlichen Fortschritt sich genügen laffen. Aber wer fieht nicht, daß die Seelen der heutigen Rinder diefelbe Ratur haben, wie die Seelen vor hundert und taufend Jahren. Alle muffen immer wieder von vorn anfangen und in fich dieselbe fittliche Entwicklung vollziehen, welche die Vorfahren durchzumachen hatten. Darum findet sich mitten in ber allgemeinen Bewegung ein allgemeiner Stillstand, und bies ist ber Grund, warum wir bis in

die fernsten Zeiten der Bergangenheit hinein uns mit allen Menschen so verwandt fühlen und sie verstehen können. Die Moral und Religion der Ifraeliten vor dreitaufend Jahren ist und noch beute nicht nur verständlich, sondern noch so nütlich, daß wir fle in den Schulen lehren laffen; die Boefie der homerischen Griechen bewegt unser Herz, wie sie die das maligen Menschen bewegte, weil wir dieselben Leidenschaften in und fühlen und dieselben inneren Rämpfe durchzumachen haben; und felbst in den altesten Liedern des Rig Beda und in den hieroglyphischen Geschichten der Egypter finden wir unser eigenes Berg wieder. Wir fönnen daher schwerlich läugnen, daß trot aller geschichtlichen Entwicklung die Menschheit im Ganzen immer auf derfelben Stufe bleibt, und wenn wir uns auch durch die Sprache und die dadurch vermittelte Tradition und Geschichte hoch erhaben fühlen über die Thiere, so sind wir boch in diesem Puncte nicht im Mindesten anders gestellt, als die Bögel ober die Säugekhiere und die anderen Geschlechter des Lebendigen, da wir nicht aus den Gränzen unserer Art berauskommen und mit jedem Neugeborenen von vorn anfangen müffen, wenn sich auch die Methoden und Erkenntnisse der Vorfahren unterdessen noch so fehr entwickelt haben. Es ift immer dieselbe Schulclasse, in welcher die Menschheit sich befindet, und es hat hier auf der Erde bis jest keine Versetzung in eine höhere Classe ftattgefunden.

Darum scheint es mir auch sehr unwahrscheinlich, was sich die Korpphäen des sogenannten "neuen Glaubens" vorstellen, daß nämlich unsere ersten Boreltern lauter be-

ftialische Menschenfresser von einer gräßlichen und wilden Robbeit gewesen waren. Wir haben zu diefer Annahme gar keinen vernünftigen Grund; denn für schlimmer als Raubthiere brauchen wir die ersten Menschen doch nicht zu halten. Diese aber fressen ja bekanntlich nie ihres Gleichen, es fei denn bei außerster Sungersnoth. foldem Falle könnten wir aber nicht nur unsere Ahnen, fondern auch die jest lebenden civilisirten Menschen nicht verurtheilen, wenn fie dem Gefete der Selbsterhaltung folgten, und es ist ja bekannt, daß noch in diesem Jahre in Persien bei der großen Hungersnoth der Kall eingetreten ist, der sich, wie Prof. Schwart erzählt, jedes Jahr in Sibirien bei den in wüften Steppen Wandernden wieberholt, daß dieselben durch Hunger verwildert die Geftorbenen und die von ihnen Ermordeten verzehren. aber reichliche Nahrung vorhanden, frißt kein Thier seine Gattungsgenossen; noch weniger wird dies der Mensch gethan haben, da ja auch Früchte und Wurzeln feinem Geschmad immer zusagen mußten. Wie aber felbst ber Tiger und der Löwe gärtlich mit seinen Jungen und der Gattin ift und felbst sein Leben für fie einsett, so weiß ich nicht, warum man von dem erften Menschen eine geringere Meinung fassen will. Mit der Liebe zu den Rinbern wird sich Milleid und Fürforge bei ihrem Schmerz und ihrer Noth, Tapferkeit bei ihrer Bertheidigung, ferner gewiß schon eine reine Freude an ihrer Mittheilung (auch bei der rohften Sprache, wie bei unfern Säuglingen), an ihrer Schönheit und an ihrem Spiel gezeigt haben. tonnen also schon die wesentlichften menschlichen Gefühle

in dem rohesten Zustande der Menschen möglich sein und ich glaube, daß wir uns in dieser Beziehung nicht so anmaßlich über unsere "thierähnlichen Ahnen" erheben dürfen, da gerade der größte Theil aller Barbarei erst durch Nebervölkerung und durch die sociale Noth und Ausartung entstanden ist. Denn bei keiner Gattung wilder Bestien wird solche Barbarei gegen ihre Stammgenossen geübt wie noch heute bei den civilisirten Menschen. Wenn wir deshalb auch noch so hoch an Bildung und Kunst über unsern Boreltern stehen, so werden doch diesenigen Seiten des sittlichen Lebens, die nicht gänzlich von der höheren Sinsicht abhängen, nicht wesentlich anders als heutzutage gewesen sein. Der Mensch kann trop aller Entwicklung nicht über das Wesen seiner Gattung hinaus.

Der zweite Punkt, der fast noch wichtiger ist, betrifft den Umstand, daß die Menschheit nichts Ganzes ist, keine einheitliche Substanz, wie etwa ein Stück Thon zuerst gewaschen und gereinigt, nachher gesormt und zulest verglast und gebrannt wird, und doch in allen Verwandslungen schließlich immer dieselbige und nur veredelte Masse zu sein scheint; sondern die Menschheit besteht aus lauter individuellen Seelen, die eine jede eine eigene für sich absgeschlossene Substanz mit eignem Mittelpunkt bildet, und wovon jede ihr Glück oder Unglück eigen besitzt als ihren eigenen Genuß oder ihre eigene Qual. Wenn nun auch immerhin, obgleich dies wie gesagt eine unrichtige Annahme ist, die Menschheit sich bis in's Unendliche hin entwickelte, so würden alle die Seelen, die vorher sterben, von dieser Förderung ausgeschlossen sein und, unsertig ges

blieben, bloß als Schemel den Andern gedient haben, die zufällig die letzten sind, welche zum Dasein kommen. Mit Recht würden sie ihr grausames Loos beklagen, zu früh geboren zu sein. Und dann würden auch die letzten zu jammern haben, daß wenn sie eben in der schönsten Lebens- arbeit und dem Bollgenusse des Daseins stehen, doch auch sie wieder die Sichel des Todes abschneiden wird. Die Sinrichtung also, daß die Menschheit aus lauter selbstständigen Atomen besteht, die immer sich selbst als Mittels punkt betrachten müssen ihrer Natur gemäß, macht es uns möglich, daß jemals auch bei der vollkommensten Civilissation eine dauernde Befriedigung eintreten könnte.

Thatfache des allgemeinen natürlichen Berlangens nach Selbsterhaltung und Fortdauer.

Mit dieser individuellen Natur der Seele hängt es zusammen, daß jede nothwendig den Bunsch nach einer umendlichen Fortdauer haben muß. Darum sinden wir diesen Bunsch auch ganz allgemein verbreitet, und nur diejenigen sehnen sich nach einem ewigen Schlaf, oder dem erlösenden Tode, welche von Uebeln hart bedrängt, zu keiner gesunden Thätigkeit und Lebensfreude gelangt sind. Der Bunsch zu leben oder zu sterben ist daher abhängig von den Berhältnissen, und bei nicht gar zu schlechten ist der Trieb zum Leben überwiegend. Man hat von jeher angenommen, daß den Trieben bei allen Geschöpfen auch eine Ersüllung entspricht, dem Hunger eine Speise, dem Durst ein Trank, der Liebe ein Geliebtes, der Forsschung eine Bahrheit und so auch dem Bunsche zu leben

bas Leben. Zwar geht Mancher am Hunger zu Grunde und mancher Forschende findet die Wahrheit nicht; aber dieser Mißerfolg liegt nur in den zufälligen Verhältnissen, nicht in der Natur der Dinge, weil etwa keine Speise oder keine Bahrheit da wäre. Darum hat man poetisch diese nothwendig in uns entstehenden Wünsche auch als ein Versprechen bezeichnet, das uns gegeben ist und nicht unerfüllt bleiben darf, wenn wir nicht die Natur selbst als widersinnig oder leichtsinnig versahrend annehmen sollen.

## 3. Der Schlußsatz. Syllogistische Consummation.

Riehen wir nun den Schluß, nachdem wir zuerst die Brincipien festgestellt und darauf in dem Untersat die gegebenen Berhältnisse ber menschlichen Seele in ihrer Geschichte geprüft haben. Ich habe schon darauf bingewiesen, daß unfer Schluß keinen apodiktischen Charakter bat, sondern nur Wahrscheinlichkeit enthält, aber von allen andern Annahmen die größte Wahrscheinlichkeit. Apodittisch gewiß war nur, daß die Seele unsterblich und zwar individuell unsterblich ift, (f. S. 125); daß sie aber auch perfonlich unfterblich ift, d. h. ihr perfonliches Bewußtsein bewahren wird, muß uns als das Wahrscheinlichste gelten, wenn wir bedenken, daß die Welt überhaupt zum Bollkommenen fortschreitet, und daß alle Fortschritte nur durch Anknüpfung an frühere Entwicklung ermöglicht werden und nur durch individuelle Substanzen geschehen. die Seele nun ihren erworbenen Lebensinhalt nie zu verlieren scheint und in sich den Drang und das Vermögen zu einer weiteren Entwicklung besitzt, und diesem Streben in der Geschichte der Menschheit kein Genüge gethan wird, so bleibt nichts übrig, als anzunehmen, daß unsere bisher erwordene Arbeit und Bildung nicht ungenützt versloren geht, sondern daß uns ein jetzt verborgenes weiteres Dasein bevorsteht, in welchem an unsere persönliche Entwicklung angeknüpft wird, und eine neue Welt mit größeren Bahnen sich mit einer Aussicht in das Vollkommene ersöffnen muß.

Das Geheimnißvolle und die Ueberschwänglichkeit in dieser Ueberzeugung.

Die Verspective ist groß und göttlich und geheimnißvoll und nur platte Ropfe wollen nichts vom Geheimniß ber Natur wiffen, während bie größeren felbstständigen Forscher bei allem Gesehmäßigen und Regelmäßigen und Gewöhnlichen in der Welt immer fich bewußt bleiben, daß die Criftenz der Welt felbst und der lette Grund aller Gesetze und Kräfte boch immer bas offenbarfte Bebeimniß bleibt, das Jedem fund, fich doch nicht felbst aus ben von ihm ausströmenden Gesetzen und Kräften begreifen läßt. Das Musterium ift überall ber Anfang und bas Ende. Will man aber aus der Plattheit und Gewöhnlichkeit der meiften Seelen schließen, daß ihnen unmöglich eine fo große Zufunft bevorstehen könne, sondern will man etwa nur die ariftofratischen Seelen, welche burch Runft oder Wissenschaft oder praktische Weisheit und Menschenliebe und Seelenhoheit bervorragen, mit einer

folden Aussicht begnadigen, so vergift man, woran schon Plato dichterisch schön erinnerte, daß unsere Seele wie ber Gott Broteus mit Schlamm und Seetang unkenntlich und erniedrigt erscheint und doch die Kraft der unsterblichen Gottheit verborgen befitt. Wir faben, daß die Seele Substanz, also in sich feiend ift d. h. in Gott. Sie ift daher göttlichen Wefens, aber nicht der Gott felbst in feiner Kulle, fondern der Gott in feiner individuellen Korm, wie er als selbstständiger Theil sich unter der Korm der Reit das ewige zeitlose Ganze oder Bollkommene jur Anschauung und That bringt. Diese Ansicht stimmt mit derjenigen, welche in den ersten driftlichen Sahrhunderten bei den großen griechischen Kirchenvätern die herrschende war, wo man dem Menschen als Ziel stellte, Gott au werben. Gott ift nicht die einsame Spinozistische Substanz, die allein Alles ist, sondern er offenbart sich in ewigen individuellen felbstständigen Sinheiten, die in ihrem persönlichen Bewußtsein von den verschiedensten Standpunkten die gange Fulle des einen Wefens erleben, und handelnd genießen. Wir schweifen damit weit über unfer jetiges Erdenleben hinaus; aber die Erde ift ja auch nur ein Tropfen am Eimer, wie ber Dichter fagt, und wir wären recht besinnungsloß, wollten wir unsere Gedanken auf diesen engen Spielraum beschränken. Diese Betrachtungen werden daher den nüchternen und praktischen Raturen überschwänglich erscheinen; aber darin können wir teinen Porwurf sehen; denn die Welt ist einmal überschwänglich groß und erhaben über jede fleine Granze bes Ginzelnen hinaus, und unfer Gedanke hat von feinem

Ursprung aus die Kraft, über jede Granze hinaus bis jum Ganzen und jum Wefen zu bringen.

Widerfpruch von Seiten der Bescheidenheit.

Es wird dieser Schluß vielleicht um so überzeugenber werden, wenn man noch einmal auf die entgegengesete Annahme eingeht. Warum foll man dem geringen Geschöpf, dem Menschen, eine folche Burbe und eine fo unendliche Dauer zuschreiben, wenn man doch sieht, wie nichtig bas Dasein so unzähliger Menschen ift, von denen boch jeder nur einen kleinen Bruchtheil der Gemeinschaft bildet, in welcher er lebt! Ift es nicht genug, wenn ein Reder mit der Bildung und dem Charafter, die er erworben hat, rein, wie man fagt "für die Idee" lebt und Andern ein Weniges nütt, wie die Andern ihm genütt haben, fo daß aus diefen winzigen Beiträgen dann der schöne Bau der Cultur aufgeführt wird, der allein dem Gangen der Menschbeit autommt: das Weib bildet fich, um ihre Kinder zu erziehen und könnte doch zufrieden fein, wenn ihr dieser Beitrag der Liebe gelingt, und so schaffen die Erzogenen wieder für Andere, sie vertheidigen das Vaterland, forgen in Aemtern für den Unterricht, die Rechtspflege, für den Aderbau, für die industrielle Wohlfahrt und bergleichen, und wenn fo ein Jeder mit feinen Gaben und nach dem Grade feiner Liebe für bas Banze sein Opfer dargebracht bat, kann er sich dann nicht im Frieden zur ewigen Rube legen?

Schwerlich wird man läugnen, daß sich hierin eine ebelmüthige, opferwillige Gesinnung ausdrückt, und gewiß

wird diese Auffassung benen ein sanfter Trost sein, die ben Zweifel an dem jenseitigen Leben nicht bannen können. Nichtsdestoweniger aber darf man es sich nicht verbergen, daß diefer Auffassung ein arger logischer Trugschluß zu Grunde liegt. Denn erstens scheint darin Alles für ben schönsten Zwed, für die Wohlfahrt und Glückseligkeit des Ganzen gethan zu werden. Was ist aber das Ganze? Run zum Beisviel die Kamilie, die Rirche, der Staat, das Vaterland. Aber wer erkennt nicht, daß dieses Ganze nichts an sich oder in sich ist! Was ist die Familie anderes als der Name für die fammtlichen Glieder der Familie! Ift die Rirche noch außerhalb der Gläubigen? Wo ift bas Baterland und ber Staat als in ben Burgern, die durch ihre Sitte und Bildung die politische ober nationale Gemeinschaft bilden? Will man deshalb nicht für ein leeres Wort wirken, so muß alles Gute schließlich doch nur den lebendigen Individuen, den einzelnen perfonlichen Seelen, die allein das Leben und alle Gemeinschaft bilden, zukommen. Das ift der erste Grund der Täuschung.

Sodann aber scheint es sehr edelmüthig, wie es auch die Meinung eines unserer größten Philosophen ist, die Liebe als den Zweck des Lebens zu bestimmen. In dem liebevollen Wirken für Andere liegt eine große Befriedigung und die Erkenntniß scheint nur Mittel zu sein, um die Liebe scharssüchtiger stür die Bedürsnisse der Anderen und ersinderischer in der Hülfe für sie zu machen. Gleichwohl läßt sich auch hier die Täuschung leicht ausbecken; denn wenn ich mit Liebe mich dem Glücke des Andern

アンドー のことのでは 日本の

weihe, so ist der Zweck meiner Thätigkeit in dem Andern enthalten, und meine Thätigkeit felbst kann als Mittel Allein diefes felbe Berhältniß muß betrachtet werden. doch auch für den Andern gelten; auch er hat feine Thätigkeit wieder nur als Mittel der Glückseligkeit für einen Andern zu üben und diefer wieder für einen Andern. Wofür schafft und wirkt man nun also? Alle scheinbaren 3wecke find blog Mittel und der 3weck felbst geht verloren; benn es darf fich fein Mensch finden, der erklärte, er sei sich Selbstzweck und die Andern sollten nur für ihn ihre Liebe ausüben; denn wenn die liebevolle Wirksamkeit für Andere der Zweck des Lebens ift, fo würde derjenige des Zweckes verfehlen, der sich felbst als Zweck betrachten Also geht alle Wirksamkeit im Kreise ohne Ende herum, immer den Aweck weiter suchend, ohne ihn irgendwo zu finden. Brechen wir alfo diesen fehlerhaften Cirkel und erklären, daß, wenn wir für einen Andern wirken, dieser Andere felbst in sich selbst das Gute finden foll, für das wir uns bemüben; er muß Selbstzweck fein. Wirkt er aber auch für uns, so muffen auch wir Selbstzweck fein, d. h. wir muffen in uns einen Mittelpunkt des Lebens haben, der, an sich werthvoll, Grund der Bemühung für Andere sein kann. So kommen wir bazu, in jeder individuellen Seele einen unendlichen 3med anzuerkennen, der nun nicht bloß in der dienenden Liebe bestehen kann, sondern auch in dem, wofür diese dient. Alle Liebe dient der Glückseligkeit oder Seligkeit des Andern; glücklich und befeligt sind wir aber in aller Thätigkeit, die an sich felbst mit Freude verbunden ift und dazu gehört neben

der praktisch-thätigen Liebe vor Allem die Erkenntniß der Wahrheit und das Schaffen des Schönen. In der Wissenschaft, der Kunst und der Liebe wird das höchste Ziel der menschlichen Vemühungen zu suchen sein und alles dies hat seine Existenz immer nur in den individuellen Seelen, in der Persönlichkeit, welche erkennt und schafft und handelt.

Geben wir nun auf den Anfang der Frage jurud, so sehen wir, daß jene ideale Absicht, für die Idee oder für das Wohl des Ganzen ein Geringes zu wirken und fich dann in Frieden gur ewigen Rube gu betten, in der That auf dem Migverständniß des eigenen Werthes und auch des Werthes der Anderen beruht. Denn es ist auch ein Fehler, von sich selbst zu gering zu denken. Sanze hat feinen Werth nur in dem Werth der Einzelnen. und die Fürsorge für die Andern hat nur einen Sinn. wenn in den Andern und also auch in uns selbst ein unendlicher Zwed anerkannt wird, der nicht draußen liegt. sondern Selbstzweck ist. So hat die Entwicklung des Ganzen keinen Sinn, wenn nicht die individuellen Träger ber Entwidlung bestehen bleiben. Diese Betrachtung führt uns deshalb zur Anerkennung der unendlichen Bedeutung der Persönlichkeit, die nicht wie eine Aehre aufspriefit. um Anderen ein Baar Körner zu liefern und dann als Stroh zu vergeben, sondern die ein in sich Seiendes ist, unentstanden und unvergänglich und in welcher allein Leben ist; denn alles Leben findet nur in den Trägern bes Seins statt, in den individuellen Substanzen, zu denen Die Seele gehort. Wenn die Seele nicht besteht, fo bestehen auch die Atome der Natursorscher nicht, und dann muß Alles vergehen in Nichts, was eben so unmöglich ist als daß aus Nichts das Seiende geworden wäre. In der individuellen Seele liegt das Mysterium des Seienden, und wer jener bescheidenen Ansicht folgt, soll wissen, daß er, gedrückt durch die Noth des Lebens, sein Erstegeburtsrecht um ein Linsengericht verkauft. Wan verachte die Seele nicht in ihrer niedrigen Hülle; denn es giebt nichts Größeres und Herrlicheres in der ganzen Welt

## Gigenthümlichfeit biefes Standpunftes.

Stellung Plato's.

Betrachten wir nun nachträglich die von Andern aufgestellten Beweise für die Unsterblichkeit. In der alten Philosophie hat sich besonders Plato als Anwalt der Unfterblichkeitslehre ausgezeichnet; allein es genügt schon die oben geführte Kritik des Idealismus, um zu zeigen, daß er niemals bätte Unsterblichkeit lehren können, auch wenn er es gewollt hatte, weil ihm ganglich der Begriff einer individuellen Substanz fehlt. Gine unbefangene Analhse feiner Werke wird aber auch nachweisen, daß er niemals eine individuelle Unsterblichkeit hat lehren wollen; denn ihm ift es immer nur um das allgemeine ideale Princip ber Welt zu thun, deffen Ewigkeit er allerdings mit aller Energie siegreich gezeigt hat. In seiner bekannten poetisch mythologisirenden Manier stellt er gewöhnlich das Verhältniß der Begriffe als eine Geschichte von Versonen bar, wie er ja auch beliebig die allgemeinen Triebe, 3. B. die Teidmüller, Unfterblichfeit. 11

Digitized by Google

Liebe als Cros und Aphrodite, personisicirt und die sittlichen Gesetze als Parzen maskirt. Weil man so leicht den Dichter beim Wort genommen hat, ist der Philosoph in den Ruf gekommen, eine persönliche Unsterblichkeit gelehrt zu haben, für die er von seinem Standpunkt aus nur ein Achselzucken haben konnte.

#### Kant's moralischer Beweis.

Unter den Neueren hat Kant ernftlich eine persönliche Unsterblichkeit gelehrt. Er forderte vom moralischen Standpunkt aus, daß der Mensch seine Gefinnung dem Gebote der Pflicht völlig angemessen zu einer beiligen machen solle. Da dieses nun aber bei einem Wesen, welches nicht reine Vernunft ist, sondern immer auch sinnliche Triebe behält, niemals vollfommen erreicht werden fann: fo meinte er für die Seele eine unendliche Zeit, alfo eine Unsterblichkeit, fordern zu muffen, in welcher sie boffen könne, sich dem moralischen Gesetze entsprechend zu benehmen. Offenbar liegt hierin von einer Seite betrachtet allerdings die richtige Erkenntniß, daß die Seele in fich ein Riel findet, dem sie fich entgegen bewegt, und das fie in ihrer irdischen Laufbahn nicht völlig erreichen kann, obwohl Kant dies Ziel einseitig nur nach der sittlichen Seite auffaßt, während es mit demfelben Recht auf bas wissenschaftliche Ideal und die Kunft, als die Beberrschung und Geftaltung ber Wirklichkeit, ausgedehnt werden mußte. Andrerseits aber krankt der Kantische Beweiß an dem Fehler, der seine ganze Philosophie hinfällig macht, an bem Mißkennen ber Natur; benn ba er die Natur als

unzertrennlich von uns vorstellt und sie doch zugleich für feindselig halt gegen das Gefet des Geistes, so kann bas Gefet nie, so lange ber Mensch Natur bat, erfüllt merben, und die unendliche Zeit bringt nur eine unendlich lange dauernde menschliche Unvollkommenheit hervor. besteht also in der That kein Grund, den irdischen Rustand fortzuseten, da man die alte misere doch nicht los wird. Ich gehöre daher nicht zu den Bewunderern dieses Kür mich hat derselbe keinen moralischen Beweises. größeren Werth, als wenn ein Arzt, der einen unheilbaren Rranken behandelte, fagen wollte, die höchste Aufgabe der Beilkunft fei, die Gefundheit herzustellen, diefer Kranke könne aber in feinem gangen irdischen Leben nicht gefund gemacht werden, es sei daber nöthig, ihn in einem unendlich langen zukünftigen Leben immer weiter zu behandeln, wodurch er zwar niemals gesund werden würde, weil die Rrankheit unheilbar sei, wodurch aber dennoch allein dem Gebot der Beilkunft entsprochen wurde, weil fie die Arbeit an ihrer Aufgabe niemals aufgeben darf.

#### Der religiöfe Beweis.

Bon theologischer Seite ist in letzter Zeit durch einen begabten Mann noch ein von ihm sogenannter religiöser Beweis aufgestellt worden. Derselbe nimmt an, Gott wende seine Liebe der geschaffenen Seele zu; wenn die Seele nun sterben sollte, so würde gleichsam in Gott etwas sterben, da seine Liebe verarmen würde, wenn ihr ein Gegenstand entrissen werden könnte. Seine Treue und Unveränderlichkeit könne sich damit nicht reimen; er musse

ber geliebten Seele also eine unendliche Dauer geben. Dabei wird nun aber erftens überfeben, daß Gottes Liebe und Kürsorge sich doch offenbar auch an den Thicren beweist, für welche die theologische Betrachtung nicht die gleichen Ausprüche auf ewige Dauer macht. Rweitens aber kann die Unveränderlichkeit Gottes unmöglich als Beweisarund gelten, weil durch den Beweis felbst die Unveränderlichkeit schon dadurch aufgehoben ift, daß ein Anfang feiner Liebe mit ber Schöpfung ber Seele gefest wird. Es schlüpft dadurch die Zeit in das ewige Wefen Gottes binein und man hat einen Gott nach dem Bilbe des Menschen geschaffen, nicht viel besser, als hätte man ihn aus Holz oder Marmor gemacht. Läßt man in Gott aber Liebesregungen entstehen, so kann man ihm auch biefe oder jene Veranstaltungen und Plane zuschreiben, wonach einiges für fürzere, anderes für längere Beit eri= ftiren foll, und es muß der Grund, weshalb einiges immer dauern foll in dem Wesen der Gegenstände selbst gesucht werden, die zur Eristenz kommen. Es kann also unter solchen Voraussetzungen nicht in der Treue und Unveränderlichkeit der Liebe Gottes liegen, weshalb er die Thiere sterben läßt, den Menschen aber Unsterblichkeit giebt, son= dern diese Liebe würde unantastbar bleiben, auch wenn er den Menschen ebenfalls nur eine furze Zeit zugedacht hätte, wie wir seiner Liebe ja auch keinen Vorwurf daraus machen, daß er uns nicht schon viel früher erschaffen und es nicht für lieblos halten, daß er die Gaben des Glückes und des Geistes und Gemüthes fo fehr ungleich vertheilt hat. Der religiöse Beweis bedarf daber erft einer gründlichen Reinigung von den Zuthaten der Sinbildungsfraft und muß dann auf die ganze Schöpfung, Thiere und niedere Natur eingeschlossen, ausgebehnt werden.

#### Der öfonomische Beweis.

Die von mir mitgetheilte Betrachtung gebort zwar zu der Classe der auch sonst bekannten teleologischen, d. h. zu denen, welche auf der Annahme fußen, es liege ein Riel der Bewegung allen Dingen an Grunde; fie unterscheidet sich aber von den früheren durch die Hinzunahme des Princips der Entwicklung ober der Verwaltung ober Dekonomie, oder wie man es nennen will. Denn wollte man die Seele fterben laffen, fo wurde fofort die Entwicklung der Welt ftille fteben, da fie nur von der Stelle kommen kann, wenn die nächst vorhergehende Stufe der Entwicklung erhalten bleibt. In derfelben Weise würde fich nie Muskel und Nerv bilden können, wenn die Blutzellen zu Grunde gegangen wären; benn aus den einfachen Elementen von Sauerstoff, Stickstoff, Kohlenstoff, Wasserstoff läßt sich kein organisches Gewebe bilden. Dian wird da= her die Sterblichkeit der Seele annehmen können, wenn man sie für das Söchste halt, was die Natur überhaupt leisten kann; wenn man sich aber scheut, die Ratur für so arm an Rraft zu halten, und ben Glauben hat, baß noch unausgesprochene Worte der großen Künftlerin unter bem Herzen liegen, so kann man auch getroft die Unsterblichkeit der Seele behaupten, weil mit der Seele auch qugleich die ganze Möglichkeit einer höheren Entwicklung der Welt gestört werden würde, wie man auch niemals von Deutschland nach Rom gelangen würde, wenn man nicht über die Alpen kommen könnte.

Anzunehmen aber, daß nur einige besonders werthvoll ausgebildete Seelen aussortirt würden, die gewöhnlichen aber und minder tüchtigen zu Grunde gingen, verräth den Gedankenkreis kleiner Berhältnisse, wo man für beschränkte Zwecke sich auch mit seinen Mitteln beschränkten muß: in großen Berhältnissen werden alle Arbeiter und alle Stosse brauchbar sein, jeder an seinem Platze, und zwar vorzüglich in dem größten Haushalte, in der Dekonomie der Welt, wo nichts unbrauchbar und verloren ist.

Bielleicht giebt man aber meine Schlußfolgen zu, will jedoch etwa bloß die individuelle und nicht die perstönliche Unsterblichkeit daraus erwiesen setzen, weil mögslicher Weise der gewonnene Lebensinhalt der individuellen Seele bleiben könne, ohne daß sie davon auch ein persönsliches Bewußtsein zu haben brauche. Auf diese Art würde der ökonomische Grundsatz, wonach die höheren Stusen eine stetige Vorbereitung verlangen, gerettet und zugleich die Mystik persönlicher Fortdauer vermieden.

Ich würde dieser Ansicht gern beipstichten, weil ich ebenfalls soweit wie möglich alle mystischen Borstellungen zu beseitigen liebe; allein in diesem Falle stimmt die klare und deutliche Erfahrung gegen solche Annahme; denn bis zu der Stuse des Menschenlebens sindet allerdings die Entwicklung der Substanzen auf eine unbewußte Weise statt, wie denn selbst die Thiere offenbar nur wie im Traume leben; mit der Erscheinung des Menschen aber beginnt das Bewußtsein die Bedingung aller Entwicklung

au werden. Obgleich felbst der Mensch noch fehr viel auf unbewußte Weise mahrnimmt und begehrt, so ist dies doch nur dem Unterbau feiner Bildung angehörig und die ganze. höhere Entwicklung, wodurch er Mensch ist im eis gentlichen Sinne, wird mit perfonlichem Bewuftfein vollgogen und erft dies macht ihn zur Berfönlichkeit. Burde desbalb ber verfönliche Lebensinhalt mit feinem Bewußtsein burch den Tod wieder ausgelöscht, so müßte nach dem ökonomischen Grundsat die nächste Stufe, ju ber die Seele fich weiterentwickeln könnte, nur wieder die menichliche fein; benn höher als das unbewußte Leben ift gerade das perfonlich bewußte. Statt also auf diese Art weiterzukommen, wurde vielmehr eine Bewegung im Rreife stattfinden, indem wir auf den schon verlaffenen Anfangspunft zurückfebren müßten, um nun erst zu persönlichem Bewußtfein zu gelangen. Dadurch würde aber unser früheres menschliches Dasein ganz unnüt gewesen sein und könnte als Null aus der Rette der Entwicklung weggelaffen werden. Wir muffen also entweder den Gedanken einer Weiterentwicklung gang aufgeben, ober es als eine nothwendige Folge betrachten, daß der eigenthümliche Charafter und Gewinn unferer menschlichen Stufe, namlich das perfonliche Bewußtsein erhalten bleibt. Beweis ift nüchtern und von unerbittlicher Strenge, wie ein mathematischer Schluß, seiner Form nach; seinem Inhalt nach aber berührt er die tiefe Mystif des Gemüthes; ' benn es handelt fich hier um Dinge, die kein- Auge gefeben und kein Ohr gehört hat. Daß wir aber eine Beiterentwicklung überhaupt annehmen muffen, bazu treibt

uns theils ein Zug des Glaubens, was wir aber hier nicht zu berücksichtigen brauchen, da wir nur auf dem Standpunkt der Weltweisheit stehen; theils zwingt uns dazu mit derselben strengen Logik ein deutlich erkennbarer wissenschaftlicher Grund. Es ist das nämlich der Punkt, wo meine Weltanschauung von dem Idealismus unseres Jahrhunderts von Fichte dis Hegel entschieden sich abwendet. Ich werde darüber aussührlich unten handeln bei der Frage: was werden wir thun (S. 192 st.).

Nachdem hier nun der ökonomische Beweis dargelegt und seine Berwandtschaft mit anderen Standpunkten gezeigt, sowie auch die unterscheidende Eigenthümlichkeit deszselben bemerkt ist, wollen wir in dem Folgenden noch einige nachträgliche Fragen durchgehen, bei deren Beantwortung sich der Zusammenhang dieser Gedanken etwas reichlicher entwickeln läßt.

## 3. Beantwortung nachträglicher Fragen.

#### 1. Optimismus und Beffimismus.

Die Menschen sind in ihrer Auffassung der Welt von jeher in einen großen Gegensaß gerathen. Sinige, gutmüthige Naturen, sinden es hier prächtig in der Welt; sie erfreuen sich der besten Gesundheit, haben Freunde in Menge, halten Frieden mit Allen und genießen die Lust entweder der Sinne oder eines freundschaftlichen Gemüths, oder die Glücksgüter bürgerlicher Wirfsamkeit und künstlerischer oder wissenschaftlicher Beschäftigung. Sie loben den Fortschritt der Bildung und aller Einrichtungen und sind dess

halb auch voll Rühmens für den Urheber der Welt. Andere find von vornherein schon verstimmt in ihrer engften heimath, ich meine in den Gränzen ihrer eigenen haut. Sie haben beständig ju leiden und find felten beiter. Die Welt erscheint ihnen ebenso unzwedmäßig wie jenen herrlich. Die menschliche Race halten sie für flach, dumm und von Grund aus durch Eigennut verberbt. Alle fogenannten Verbefferungen und den belobten Fortschritt finden sie lächerlich, weil die Bosheit des Berzens keinen wahren Fortschritt möglich mache und der eitle Schein für den Pöbel schon hinreiche, dem nicht einmal der Sinn für das Wahre und Gute aufgeben könne. So sei die Welt herzlich schlecht und die Schuld daran habe entweder der diabolische Urheber der Welt nach der alten gnostischen Lehre, oder die ganze Menschheit von Anbeginn und diefe könne sich auch, beladen von der Erbschaft alter Sünde, nicht durch freien Entschluß von den Retten befreien.

So wird man überall diesem schroffen Gegensate des Optimismus und Pessimismus begegnen. Sollen wir nun wählen zwischen diesen beiden Standpunkten? So thöricht ist man nur, wenn man schon auf einem von beiden steht, daß man von Andern verlangt, das Entsweder-Oder anzuerkennen. Wir stellen uns aber weitab als Zuschauer und lassen iene den Streit aussechten.

Da wirft nun der Optimist dem Pessimisten vor, daß er die göttliche Herrschaft der Welt lästere, keinen Glausben an den guten Schöpfer und Regierer aller Dinge habe, daß er das reiche vollgemessene Glück übersehe, das

doch jedem im Leben zu Theil wird und den Bettler fröhlich macht, wie den König; daß auch im Unglück noch durch Tapferkeit und Seelengröße und durch die Hoffnung eine Befriedigung, ja ein inneres Glud möglich fei, und daß überhaupt die durchgebende Stimmung bes Menschen wenn nicht gerade glüdlich, doch wenigstens nicht unglücklich fei. Das Unglud fei wie ein Gewitter felten und ein wohlthätiger Reinigungsproceß oder die Folge bes Bösen und daher nicht nothwendig und allgemein. Die Erhaltung des Lebens sei mit Vergnügen verbunden und die Vermehrung des Menschengeschlechts habe den freundlichsten Gott, die Liebe, zur Gesellschaft. Selbst in ben gemischten Gefühlen des Mitleids, der Wehmuth, der Sehnsucht sei die Luft überwiegend und der Tod sei wegen feiner Ferne nicht fürchterlich und bas Sterben fei turz.

Der Pessimist umgekehrt sett sich hoch auf das nusralische Roß und verachtet die optimistische Stumpffinnigkeit, die mit Allem zufrieden sei, weil sie die hohen und
wahren Pflichten und Güter nicht kenne. Die sogenannte
Tugend der Menschen sei erbärmlicher Sigennuß, glänzendes Laster, die wie Schnee vor dem Anblick der Sonne
der Pflicht zusammenschmelzen würde. Die Erhaltung des
Lebens sei eine beständige Plage, da man, von Bedürfniß
zu Bedürfniß gejagt, niemals zur Befriedigung komme.
Die Liebe sei ein Wahnsinn, eine elende Illusion, die nach
kurzer Frist immer Reue und Enttäuschung mit sich bringe,
die She ein Sesängniß, die Kinder eine Plage und Noth
für uns und wir Anstister des Elends für sie, weil wir

fie in diese unglückliche Welt gebracht haben. Alles Lebenwollen sei ja überhaupt als ein Streben ein Beweis, daß bas Gute erst gesucht werde und noch nicht vorhanden fei, also nothwendig unglücklich seinem Begriff und Wefen nach. Der Optimist fasse sein Unglud nur individuell auf als ihm allein sich ereignend, er musse es aber verallaemeinern: benn wie ihm, so gehe es allen; also ware der Weltschmerz die rechte Empfindung als unsere nothwendige Begleitung durch's ganze Leben, unterbrochen höchstens von furzen Illusionen des Glückes, die uns hinterher um fo unglücklicher machen. Auf der ganzen Welt sei weder ein wahrhaft Schones, noch Gutes anzutreffen, noch auch die Wahrheit, von der wir nur unter beständigen Irrungen ein wenig errathen, gerade genug, um den Schmerz, daß die Welt nicht beffer ift, zu empfinben, und um uns die Luft an weiterer Bekanntschaft mit ber Welt zu verleiben.

Wer hat nun gesiegt? Wen sollen wir frönen. Es ist, glaube ich, dem unbefangenen Zuschauer deutlich geworden, daß beide Parteien Recht haben und Recht hatten von jeher; denn der Streit ist nicht seit gestern, sondern so lange Wenschen gelebt haben. Wenn aber beide Recht haben und doch Entgegengesetzes behaupten, so müssen auch beide im Unrechte sein, und dies ist ebenso gewiß. Doch, ist es nicht die vollendete Aushebung des Urtheils, wenn man Jedem Recht und Unrecht giebt? Freilich wohl, wenn man nicht die Lösung der Widersprücke zu zeigen vermöchte.

Alles Loben und Tadeln richtet sich immer nach

einem Makstabe, an dem man den Gegenstand mißt. hat man nun bloß einen Makstab, so kann auch nur ein Urtheil gefällt werden; vergleicht man aber zwei verschiedene Maßstäbe, so können auch zwei und zwar sogar entgegengesette Urtheile vollkommen richtig sein. 3. B. die Gifenbahn geht schnell und langsam, verglichen bier mit der Pferdepost, dort mit dem Telegraphen; so ist's mit dem Klima der mittleren Zonen, verglichen mit den Polarländern und den Tropen; so mit dem Dorfschulmeister, ber ein Gelehrter ist für die Bauern und ein Bauer für die Gelehrten, und so mit allen Dingen, die eine mittlere Stellung einnehmen. Wenn beshalb ber Optimist und der Peffimift beide unferen Beifall verdienen, fo folgt, daß der Gegenstand ihrer Beurtheilung, d. i. die Welt, eine mittlere Stellung einnimmt und daß die Urtheile nach zwei verschiedenen Maßstäben gefällt find. Gerade weil sie dies nicht erkennen, darum liegen sie in unverföhnlichem Sader. Wir aber bleiben gleichmüthig, weil wir den Grund des Streites und die Nothwendigkeit feiner unlöslichen Dauer begreifen.

Ist diese Welt, dieses menschliche Schauspiel auf unserem Planeten, die einzige und höchste Leistung des Dickters und Künstlers des Universum, so hat der Pessimist Recht, weil unsere Begriffe und unsere sittlichen Anforderungen hoch über diese Leistung hinausgehen, und wir werden unsehlbar dem Weltschmerz zur Beute. Ist das menschliche Ereigniß hier aber nur ein Durchgang, eine Borstuse höherer Entwicklung, so können wir dankbar beswundern, wie viel Schönes und Erfreuliches sich selbst in

The state of the s

biesen geringen Vorhöfen der Welt schon ausgestaltet hat, und wie selbst die Uebel durch die mächtige Hilfe des Glaubens und der Hoffnung erträglich werden: so daß wir eine Freude an der Welt, ein Weltglück empfinden können. Denn der berechtigte Vorwurf der Pessimisten, daß kein wahrer Fortschritt in der Menschheit stattsinde, erledigt sich aus dieser Vetrachtung ebenso einsach, wie wenn man dem Abrichter von Vögeln vorwersen wollte, daß er es troß jahrelanger Vemühung nicht dahin gebracht habe, ihnen eine menschliche Sprache zu eigen zu machen. Denn für eine bestimmte Stuse kann auch immer nur eine bestimmte Gränze der Ausbildung stattsinden, und es ist thöricht, die Früchte höherer Stusen von den geringeren pflücken zu wollen.

Sprechen wir also nun das Urtheil. Der Pessimist ist im Recht gegen den Optimismus, weil er von dem Stachel des Ideals getrieben, das Vollkommene hier nicht sinden kann. Er ist im Unrecht, weil er das Vollkommene hier zu suchen keinen Grund und kein Recht hat. Der Optimist ist gegen den Pessimismus im Unrecht, weil er nicht tief und ernst genug von der Würde der Idee durchdrungen ist und sich schon mit geringen Gütern sattigen läßt, von denen das Vollkommene weit abliegt. Er ist im Recht, weil auf dieser Stufe die höchste Leistung überhaupt nicht möglich ist und doch schon hier die Macht und der Segen der zukünstigen Ersüllung hereinleuchtet und genügende Erquickung dietet. So ist uns der unaus-löschliche Streit dieser beiden Weltaufsassungen ein neuer Beweis der Unsterblichkeit der Seele und einer zukünstigen

Bollendung; denn ohne diese Aussicht müssen wir einen unlöslichen Widerspruch des Lebens zugeben, eine sich selbst widerstreitende Gesetzebung der Welt; mit dieser Aussicht aber sinden wir sofort die Lösung und können gerecht und gleichmüthig die Streitenden nach einem höheren Gesetze bescheiden. Die Wahrheit ist aber überall da, wo sich Lösung der Schwierigkeiten sindet, und wo sich in Sinklang und Gesetzmäßigkeit und Ordnung die ersahrungsmäßig gegebenen Erscheinungen erkennen und erklären lassen.

#### 2. Von der polle und den ewigen Strafen.

Man könnte bier nun aber einfallen mit der Bemertung, daß wir bisber von dem zufünftigen Leben fo ganz unbeforgt gesprochen haben, als wenn daffelbe nicht vielbeicht auch sehr unangenehm werden dürfte; wie denn die verschiedenen Religionen sämmtlich die Zukunft als verbeihungsreich einerseits, aber andererseits als höchst gefährlich und grauenerregend schildern, indem die gräßlichsten ja ewige Strafen die Bösewichter dort erwarten. Diese Vorstellungen, obwohl sie mehr auf die roberen Naturen berechnet sind, haben gewiß eine große praktische Bedeutung; benn da sich Niemand, ber nicht in eitler Selbsttäuschung lebt, für ganz rechtwinklich halten darf, so wird außer dem Liebreize, den das Gute und Schöne an sich selbst besitt, auch die Furcht dabin wirken, daß der Mensch jur Befinnung und jur Ergreifung bes befreienden Lebensweges gelange. So mag er aus Beforgniß die klugen Rathschläge Muhamed's befolgen, und möglichst viele gute

4.1.2.14.7 TANK

Werke, wie diefer sich ausdrückt, "vorausschicken", die ihm, wenn er felbst ankommt, einen wohlwollenden Empfana Da wir hier aber nicht religiöse Ueberlieferungen berichten oder prüfen wollen, sondern nur nach den Erfenntnifguellen ber Weltweisheit, b. h. nach Erfahrung und Bernunft, unfere Ueberlegungen leiten: fo werden wir von den etwaigen Strafen im jenfeitigen Leben vernunftgemäß annehmen dürfen, daß der angenehme oder unangenehme Zustand der Seele nach dem Tode genau dem eigenthümlichen Lebensinhalt derfelben entsprechen werde, ganz in derfelben Weise, wie er auch hier durch unsere Stimmung ausgedrückt wird. Denn Berworrenheit über die Aufaabe des Lebens, beftige Leidenschaften, die mit dem Wohl der anderen Menschen und mit unfern eigenen natürlichen Lebenszielen im Widerstreit stehen, handlungen, die nur heimlich und mit Furcht vollzogen werden, können natürlich unserer Lebensstimmung keine Rube, keinen Frieden, keine innere Glückfeligkeit bringen, fondern werden uns in beständige Unrube, Zweifel, Angst und unselige Spannung verseten. Gine folche Stimmung wird als Strafe mit derfelben Nothwendigkeit das Leben ' bes Menfchen begleiten, wie der Schatten der Geftalt folgt, und es ift wohl kein Zweifel, daß die Zuhinft von diefer Regel feine Ausnahme machen kann.

Eine ewige Unseligkeit aber würde nur aus zwei Gründen anzunehmen sein. Erstens wenn zu vermuthen wäre, daß die Verworrenheiten und Krankheiten der Seele zunähmen oder beharrten, was nach dem obigen Princip über die fortschreitende Entwicklung der Welt (s. S. 131)

unwahrscheinlich, wenn nicht unmöglich ist. Denn da die moralischen Uebel der Menschen nicht in ihrem eigenen freien Willen allein liegen, sondern durch die Gesammtheit der socialen Lage bestimmt sind (s. S. 132), so ist klar, daß ein Fortschritt des Ganzen auch eine immer größere sittliche Besreiung der Menschen zur Folge haben muß ze mehr Zutrauen man daher zu der providentiellen Entwicklung der Welt hat, um so weniger wird man die Mögslichkeit ewiger Strafen sesthalten können.

Der zweite Grund, welchen auch Leffing hervorhebt, liegt in der Erinnerung. Setzen wir den Lebensinhalt als unverlierbar und laffen wir die Erinnerung barüber streifen, so könnte man vermuthen, daß je reiner und fräftiger sich die Erkenntniß der wahren Lebensgüter ausbildet, um so schmerzlicher uns ewig der Blid auf unsere früheren Schäden und zu verurtheilenden handlungen verwunden und uns daher eine ewige Strafe bestimmt fein Allein die Erfahrung scheint diese Vermuthung nicht zu bestätigen. Denn wir feben beim Ueberblick eines längeren Lebenslaufes immer nothwendig eine Menge Schäden und Sünden. Würde nun eine beständige Trauer diesen Anblick begleiten, fo müßte das Leben aller und besonders der edleren Menschen in diesen dufteren Schleier gehüllt sein, was durch die Erfahrung widerlegt wird, da gerade die besseren Naturen von einer inneren Befriedis digung und höheren Freude beseelt find. Es läft fich dies leicht erklären; denn einmal giebt jede Erkenntniß der Nothwendigkeit einer Sache eine folche Befreiung des Gemuths, weil wir die Laft und Sorge, als fonnte man

noch etwas daran helfen, durch die Unabanderlichkeit der Thatsache abstoßen; ganz besonders wenn wir dabei zugleich erkennen, daß schließlich ber Gang der Entwicklung so sein mußte und also auch gut war. Es ließe sich dies in größerem Rusammenhang begründen, doch würde der Kaden unserer Untersuchung dadurch gestört werden. Sodann aber ist ja gerade die fortgeschrittene Erkenntniß und Gefinnung ein Beweis dafür, daß wir nicht mehr auf dem früheren Standpunkte fteben; wir erkennen gwar unsere Vergangenheit darin, fühlen uns aber nun gang anders und frei von dem was wir verurtheilen. Je größer daher der wirkliche Fortschritt ift, den die sittliche Entwicklung des Menschen gemacht hat, um desto mehr athmet ber Mensch in einem freieren Elemente, um besto weniger fann ihn feine Bergangenheit beklemmen und qualen. Das ist auch der Grund, weshalb alle Religionen das höhere Leben, welches fie empfehlen ober gewähren, mit einer Sühnung und einem Abthun bes Früheren beginnen und die Traurigkeit des niedrigeren Buftandes gurudgulaffen gebieten an der Schwelle eines vollkommenen und Freude svendenden Lebens. Wie der Apostel Paulus sagt: "Ich vergesse was dahinten ist und strede mich zu dem, das da vorne ist", so drückt dies Goethe in seiner Weise mustisch so aus: "Und so lang du das nicht haft, Dieses Stirb und Werde, Bift du nur ein trüber Gaft Auf der finstern Erbe". Die Swigkeit ber Strafen aus ber Qual der Erinnerung abzuleiten, scheint daber auch durch die Erfahrung verboten zu werden.

Es giebt aber eine Möglichkeit, ben Ausdruck etwige Teich muller, unfterblichteit.

Strafen u. beral. beizubehalten, wenn man eine andere Deutung des Wortes "ewig" erlaubt. In den Urfunden bes Chriftenthums findet sich nämlich der intereffante. schwerverständliche Ausdruck "ewiges Leben" auf das vollkommene Leben des Chriften in der irdischen Lebenszeit bezogen, wo man mit der gewöhnlichen Deutung, als fei bamit der Anfang eines unendlich lange dauernden Lebens gemeint, natürlich etwas Widersinniges herausbringen würde. Offenbar kann die Ewigkeit, welche bier mitten in der endlichen Zeit ftattfinden foll, nur auf den Inhalt dieses Lebens gehen. Der Inhalt eines solchen Lebens ist nicht das Vergängliche bes Tages, sondern die abttliche und ewige Wahrheit. In demfelben Sinne bezeichnet die Philosophie die nothwendigen allgemeinen Wahrheiten als ewig, 3. B. daß die Linien vom Mittelpunkte an ben Rreisumfang alle gleich lang find. In diesem Sinne könnte man nun allerdings auch von ewigen Strafen reden, indem der Rusammenhang zwischen Schuld und Strafen eine folche innere und allgemeine Nothwendigkeit mit sich führt, so daß immer und ewig diefer Rusammenhang unlöslich besteht und bestehen wird. Die begriffliche Ewiakeit als Nothwendigkeit wird dabei an die Stelle der zeitlichen gesetzt, und wen es beruhigt, der mag in diesem Sinne die Gultigkeit der Lehre von den emigen Strafen behaupten.

# 3. Ob die Seele ohne Körper existiren kann? Gine andere Frage pflegt als eine gefährliche Klippe

für die Lehre von der Unsterblickkeit betrachtet zu werden,

ich meine, ob die Seele denn ohne Körper existirend gedacht werden könne? Allein vom Standpunkt der vierten Weltansicht aus ist die Antwort sehr einfach, da die Schwierigkeit nur auf dem falschen Gegensatz beruht, in den nach dem Materialismus und Jdealismus das Materielle und Ideelle gesetzt werden.

Um den Grund der falschen Auffassung zu zeigen, wollen wir zuerst Ja darauf antworten, d. h. die Seele kann ohne Körper existiren, aber fügen wir hinzu, nur in berfelben Weise wie sie auch jett ohne Körper existirt. Denn unsere gange Untersuchung bat ja dargethan, bak bie Seele eine felbstständige Substanz ist, die ihr Sein in fich hat. Sie ift nicht eine Composition, wie der Mensch, fondern eine feiner elementaren felbstständigen Substanzen. Chenso wie jedes Glied einer Familie oder eines Bolkes felbstständig für sich eristirt und auch ohne die andern fein tann, ebenfo eriftirt die Seele für fich und tann ohne ben Körper sein. Wie aber der Mensch ohne Zusammenbang mit den andern nicht die Bildung und Ginfluffe der übrigen genießen wurde, ebenfo murbe die Seele arm und ohne Entwicklung bleiben ohne Leib; aber ihre Existenz ift von dem Leibe nicht abhängig. Man wird dies noch klarer und deutlicher einsehen, wenn man etwas philosophischer das Allgemeine sucht; denn individuelle Substanz ist wie die Seele auch das Atom der Naturforscher. Wenn die Dinge aus Atomen bestehen, fo muß jedes Atom selbsiständig für sich und in sich existiren. Es wird nicht burch die andern geschaffen oder aus ihnen componirt; aber allerdings bekommt es feine Beschaffenheiten und

Functionen durch die Beziehungen zu den andern und ist darum von ihnen abhängig, aber nicht in seiner Existenz. Wenn dies für die Natursorscher zweisellos ist, so gilt dasselbe für die Seele.

Nach dieser vorläufigen Berichtigung des Gesichtspunktes können wir nun Nein darauf antworten, d. h. wir werden annehmen muffen, daß die Seele immer mit Korper umgeben sein wird. Denn die Seele wird nie außer der Welt sein können, da sie dem Ganzen angehört, welches unauflöslich und ewig ift, nämlich der Welt felbst. Alle einzelnen Ganze, wie die Pflanzen und Thiere und menschlichen Individuen sind auflöslich, entstehen und vergeben in ihre Clemente; das Bange aber alles Existirenden, d. h. die Welt selbst, kann nicht vergeben. Wenn die Seele also immer in Beziehung bleiben wird zu anderen Substanzen, so wird sie immer vom Körper umgeben sein; benn die körperlichen Dinge sind ja nicht die Substanzen selbst, sondern nur ihre Erscheinung in uns. wir uns porstellen oder was wir anschauen von dem Pferde oder der Pflanze, ist nicht das Pferd oder die Pflanze selbst, welche hubsch draußen bleiben außerhalb ber Seele, jondern nur unfere Vorstellung oder Anschauung von diesen Dingen. Die Körperlichkeit ist deßhalb eine Gigenthümlichkeit des Borftellens felbst und stammt daher, daß die Seele in Beziehung fteht zu anderen Sub-Sie wird daher für andere Substanzen ebenfo förperlich aussehen, wie diese uns körperlich vorkommen; benn die Körperlichkeit ist nur ein Zeugniß dafür, daß die Seele etwas in sich felbst und für sich felbst ift und

nicht hinübersließen kann in anderes Sein, ebenso wie die andern seienden Wesen nicht in uns hinübersließen können; sondern da sie für sich existirend draußen bleiben, so haben wir von ihnen bloß Vorstellungen oder Anschauungen, und diese Bilder sind das was uns für körperlich oder materiell gilt. Wir müssen daher die Scele immer in einer Körperwelt denken, sosern sie überhaupt nie aus der Welt selbst heraus kann.

Wird man nun aber neugieriger und verlangt zu wissen, ob die Seele vielleicht einen abnlichen Leib wie den jezigen erhalten oder sich selbst einen folchen bilden wird, oder ob derfelbe wie man fagt ein verklärter Leib fein werde, so muffen wir als Philosophen die Fragenden an die Propheten weisen, welche die Zukunft sehen Für uns ift es nur möglich, die allgemeine Wahrbeit, die durch Erfahrung und Bernunft zugänglich ift, zu erkennen; was darüber hinausliegt, erwarten wir billig mit Geduld und zugleich mit ruhiger Zuversicht, da die Welt, soweit wir fie jest schon erkennen können, uns ju der Ueberzeugung bringen muß, daß die darin wirkende Kraft über alle Maßen weise und die Quelle aller Glück= seligkeit ift. Das Allgemeine aber, was sich auf solche Fragen vernünftig antworten läßt, besteht in dem Nachweis des symbolischen oder ästhetischen Zusammenhanges awischen Innerem und Aeußerem. Denn wenn wir hier auch die Frage abweisen muffen, ob und wie weit die Seele felbst als das organisirende und bauende Princip unferer Gestalt zu betrachten ift, weil die begründete Antwort barauf eine große Abhandlung erforderte, fo ift bie

Seele jedenfalls in ihrer Gemeinschaft mit ben anderen Substanzen zu einer Gigenthümlichkeit ber Wirkungsweise gekommen; mithin wird die Art, wie sie Gindrucke aufnimmt und reagirt, im Allgemeinen, und die große Berschiedenheit der ganzen individuellen Ausbildung im Besondern sie auch zu einer Aeußerungsweise bringen, die für sie eigenthümlich bezeichnend oder symbolisch ist, und dadurch wird sie natürlich für Andere eine individuelle und fenntliche Erscheinung. Denn es ist lächerlich anqunehmen, daß unfere Individualität bloß in dem fogenannten Körper läge, der uns begleitet, als wenn die Individualität nicht auch in anderen Reichen sicher und noch viel vollkommener hervortreten könnte, wie man doch die Individualität des Dichters aus dem Inhalt und Stil sicher erkennt, den Bildhauer aus feinen Statuen, den Staatsmann nicht aus feinem Geficht, sondern aus feinen Sand-Wie ein Brief, der doch fein materielles Stud bes Schreibenden enthält, uns doch die ganze Stimmung und Willensbewegung deffelben zur vollsten individuellsten Deutlichkeit bringen kann, so ist auch die Individualität der Erscheinung für die Seele sicher, wenn sie, wie wir faben, ihren eigenthümlichen Lebensinhalt behält. Denn alles Cigenthümliche wird nicht anders als eigenthümlich wirken können und so wird die Sombolik der Erscheinung oder die individuelle Erkennbarkeit eine nothwendige Folge der früheren individuellen Entwicklung der Seele.

Dem gemüthvollen Menschen ist es aber nicht sowohl um seine eigene Unsterblichkeit zu thun, als vielmehr um ein Festhalten der Gemeinschaft und der Liebe. Er 2

will die Seinigen wiederfinden, für welche er in den Tod zu gehen bereit war und ohne welche ihm kein Leben, auch das höchste nicht, lebenswerth zu sein scheint. Darauf ist von unserem Standpunkt zu fagen, daß eine Erneuerung ähnlicher Leibesform höchst unwahrscheinlich ist, daß solche Wünsche aber auch sehr thöricht sind, da man nicht einmal die Altersstufe wird bezeichnen können, die wir unsterblich festgehalten wünschten; denn wir lieben unsere Lieben auf allen Stufen ihres Lebens, und es kann nicht darauf ankommen, daß unsere Lieben etwa auch ihre förperlichen Gebrechen, 3. B. mangelnde Rähne ober ihren richtigen Leberfleck wieder auf derfelben Stelle haben u. f. w. wie hier, sondern der mahre Sinn jener gemuthvollen Forderung kann nur die individuelle Erkennbarkeit überhaupt sein und die Möglichkeit einer Gemeinschaft durch die Erinnerung. Das Werdende und Sich-Entwickelnde festhalten zu wollen, ift immer thöricht. wie wenn eine Mutter, die von ihrem zweisährigen Rinde entzückt ist, darüber trauern wollte, daß es nicht immer fo bleiben kann. Der Bunfch, wenn er fich erfüllte, wurde fich felbst rächen an ihr, benn die Freude an ber Schonheit der Gegenwart darf nie das Streben nach weiterer Bollendung befeitigen, fonft tritt die Farce ber Mumie an die Stelle des schönen Lebens. Die individuelle Erfennbarkeit aber folgt uns einfach aus dem Grundfat, daß kein Berluft des erworbenen Lebensinhaltes stattfinden fann.

Außerdem mussen wir uns an das bei der Kritik des Spinozismus (f. S. 59) Bemerkte erinnern. Unser Leib

nämlich hat weder eine materielle Einheit noch eine feste Gränze, fondern verhält sich wie eine Maschine, die auch nur bann ift, mas sie ift, wenn sie wirkt, b. h. wenn sie ihre Molirtheit aufgiebt und mit andern Körpern untrennbar zusammenlebt, z. B. ift die Alöte ohne die durch fie hindurch streichende Luft nicht Flote, und die Sage nicht Säge, wenn nicht ein anderer Körper sie bin- und herzieht, und wieder ein andrer Körper durch sie gerschnitten wird. So ift unfer Körper nur lebendig und in Wahrheit unser Leib, wenn er in unabgeschlossener Weise die Außenwelt in sich hineinläßt durch die Sinnesorgane und die Lunge und die Verdauungswege, und ebenso auch immerfort in allen seinen Theilen in die übrige Welt sich wieder auffoft ohne bleibende Ginheit. Streng genommen fönnen wir daher nirgends die Granze unferes Körpers finden als in der ganzen wahrnehmbaren Welt felbft. Die ganze Welt ift unfer Leib, und wie wir mit unferem Juß nur communiciren durch viele Vermittlungen von Nerven und Musteln und Sehnen und Blutgefäßen 2c., fo unterscheidet sich unser Verhältniß zu der ferneren Körperwelt von dem zu unferer näheren, b. h. dem fogenannten Leib, auch nur durch einfachere oder complicirtere Bermittelung. Es hat daber keine Gefahr, daß wir könnten ohne Körper sein, da wir nie aus der Welt felbst berausgerathen mogen, und die Seele als individuell entwickelte Kraft ihre Gemeinschaft mit dem Ganzen immer indivibuell organisiren wird, nicht anders wie ein Beamter, ber von seiner bisherigen Stelle in eine entfernte Proving verfest, fehr bald in den neuen Berhältniffen fich orientieren und seine eigenthümliche Wirksamkeit fortseten wird. Man möge diese Auffassung aber nicht für überschwänglich oder communistisch halten, weil dadurch gewissermaßen alle denfelben Leib haben, und alle an Allem participiren; denn dies ist in der That so, und es genügt die Vergleichung mit dem socialen Communismus, um die Richtigkeit sofort einzuseben. Denn es gehören einem Jeden nicht bloß die Güter, die ihm der Staat als Gigenthum zuerkennt; sonbern auch die aller übrigen, nur daß er über diese als entferntere feine unmittelbare Verfügung bat, fondern eine complicirtere, z. B. es gehört einem Jeden auch der Tabak eines Amerikaners und der Pfeffer eines Arabers, nur bag er, um ihn ju genießen, erft eine Bermittelung, b. h. Tausch oder Kauf, vollziehen muß. So genießt ein Reder auch die Güter aller übrigen in entfernterer, vermittelter Beise; benn durch das Vorhandensein berselben werden erst die gesellschaftlichen Verhältnisse, in denen wir leben, möglich; ohne sie würde der Acker nicht bebaut, würden die handwerker nicht schaffen und die Staatsverwaltung nicht arbeiten können 2c. Rurz was ein Jeder in unmittelbarer Beise besitzt, ift in entfernterer Beise auch immer ein Vortheil und Genuß für jeden anderen, wie bies sich ja am Glänzenosten auch in dem letten Kriege gezeigt hat, beffen Friedensschluß auch dem Besiegten seine unabhängige Stellung läßt, weil die Arbeit und der Bohlstand des früheren Feindes auch dem Sieger felber ein But und Gewinn ift, nicht durch unmittelbaren Befit, sondern vermittelt durch den Verkehr. — Diese Anschauung ist daher keine falsch communistische, sondern sichert ebenso

bie Sphäre der individuellen Freiheit, wie sie andrerseits auch die kleingesinnte Beschränktheit zu einer weltbürgerslichen Gesinnung erweitert, und zwar im Physischen ebenso wie im Ethischen.

#### 4. Bon ber Langweiligkeit bes jenfeitigen Lebens.

An der Spitze der geistreichen Spötter steht der Poet Heinrich Heine, der sich das jenseitige Leben als endlos langweilig denkt und deßhalb nicht geneigt ist, in dasselbe zu gelangen. Wenn wir nun in klarer Vernunsterkenntniß eine solche Eigenschaft der Zukunft voraussehen könnten, so würden wir uns, glaube ich, in hellen Hausen dem satyrischen Dichter anschließen und statt Hossnung auf ein Jenseits vielmehr den innigsten Wunsch hegen, für immer bewußtlos zu entschlasen; denn eine endlose Langeweile ist dem Menschen fast fürchterlicher als wirkliche Qualen, gegen die man doch in Aufregung und Arbeit sich abmühen kann, und so wenigstens die Befriedigung der Lebensthätigkeit genießt. Es ist darum in der That der Mühe werth, diese Gefahr etwas genauer in's Auge zu fassen.

#### Das Wefen der Langeweile.

Zuerst müssen wir nun erkennen, daß es nicht von unfrer Reigung oder Abneigung abhängt, ob uns eine Zukunft bestimmt ist, sondern ebensowenig, wie wir durch unfren eignen Entschluß in dieses Leben gelangten, werden wir auch durch unsern Willen jene ehernen Thore schließen oder öffnen können. Wir müßten uns deshalb mit einem

fomischen Protest begnügen und würden doch willig ober unwillia unferem Schickfale zu folgen gezwungen fein. Bielleicht ist aber dieses Schrechbild ein blokes Gespenft, das im Awielicht uns ängstigt, dagegen bei Licht besehen verschwindet. Denn wir bemerken bald, daß diese wißigen Leute nur im Zwielicht halbdunkler Vorstellungen sich . bewegen und den Begriff der Langeweile niemals mit philosophischer Analyse beleuchtet haben. Sonft würden fie bald erkennen, daß die Langeweile einen Beweis für unsere Bestimmung zur Vollkommenheit in sich schließt; benn die Langeweile tritt bei jedem Stillstand ein, wo das Ginerlei der Zustände oder Gedanken berricht. unfere Ratur teinen Stillstand erträat, fondern unaufhorlichen Fortschritt verlangt, nur barum qualt uns die Lange-Sie ist der Stachel, der uns geißelt, wenn wir diesem innersten Triebe unserer Natur zum Vollkommnen nicht genüge thun können. Und zwar nicht bloß wenn wir bei bem Bedeutungslosen und Richtigen zu verweilen gezwungen sind, sondern auch felbst wenn wir uns mit einem an sich Schönen und Guten beschäftigen; denn auch bieses ift ja nur ein Bruchftud bes Ganzen, und unfre Natur will über alle Bruchstücke hinaus zum vollkommenen Ganzen. Man fieht dies an jedem Beifpiel. Wenn uns beim Anhören einer Sonate ober eines Drama eine Passage ober eine Scene noch fo gefällt, fo wurde uns doch gleich Die Langeweile stachelnd ergreifen, wenn wir dieses felbige nun endlos wiederholt boren oder feben müßten, sondern wir verlangen die Sonate ju Ende ju hören und bas Drama ganz zu genießen, felbst wenn uns die nächsten Tone

oder Scenen weniger gefallen sollten, als die früheren. So sehr sind wir durch die Natur unserer Seele selbst gegen den Stillstand mit Waffen ausgerüstet. Es ist darum klar, daß ums allerdings eine monotone Wiedersholung des jetigen Lebens oder gar ein beständiges Sinerlei beschränkter unvollkommener Zustände im Jenseits ebenso quälen und zur Hölle werden würde, wie hier. Unser obige Beweisssührung bietet darum aber auch das ganz entgegengesetzte Bild einer fortschreitenden Entwickslung zum Vollkommenen.

#### Das Bollkommene.

Setten wir aber einmal, wir waren beim Bolltommenen angelangt; benn jene Witigen benken sich in ber That auch das Dasein eines vollkommenen Gottes als außerordentlich langweilig, weil er nichts Neues lernen und empfinden kann. Sie zeigen durch diese Vorstellung wieder, daß sie das Wesen der Langeweile nicht begriffen haben; denn diese findet fich nur als Begleiterin bes Unvollkommenen, das Unluft empfindet beim Stillstande der Entwicklung. Ueberträgt man biefes Gefühl aber auf bas Bollkommene, fo macht man diefes dadurch unvollkommen und der Entwicklung bedürftig, d. h. man widerspricht seiner eigenen Voraussetzung. Alles Vollkommene hat Einerleiheit als sein Wesen an sich und es würde sofort die Welt in ein Chaos verfinken, wenn die Cinerleiheit des Bollkommenen aufhörte. Wer zweifelt daran, daß die Naturgesetze immer einerlei bleiben, und wer vermuthet etwa, daß im nächsten Jahre die Flusse in der Juli-hite

aufrieren könnten! Wer hat den Bunfch, daß bei nächfter Gelegenheit die Radien des Kreises einmal ungleich erscheinen möchten und der stumpfe Winkel einmal kleiner fein möchte als der rechte? Wer findet die Ginerleiheit langweilig, daß das Wahre niemals das Falsche, das Schöne niemals das häßliche, das Gute niemals das Schlechte wird? Sbenso aber wie dem Vollkommenen nothwendig die Ginerleiheit zukommt, ebenso kommt ihm auch die Lust zu. Wir sehen dieses aus der Erfahrung; benn jedes Erreichen eines Bollkommenen verknüpft fich bei uns mit Freude, von der Aufgabe, die das Kind. in der Schule löft, an bis jum Wirken bes gereiften Mannes; denn die gelingende Heilung erfreut den Arzt, wie das geglückte Werk den Künftler und Arbeiter, wie ber Sieg den Soldaten und die gefundene Wahrheit den Gelehrten und wie der Anblick des Guten im Leben uns alle beglückt. Daß uns aber auch dieses Vollkommene nicht immerzu bei fortgesetter Betrachtung auf gleiche Beife erfreut, fondern mit einer immer ftarkeren Beimischung von Gleichgültigkeit und Langeweile zulett berührt; daran ist nicht das Vollkommene an sich Schuld, fondern unsere unvollkommene Natur, die an einem Bruchstücke des Vollkommenen nicht genug haben kann, sondern auch für die anderen dadurch zurückgedrängten Bestrebungen unferer Seele bas Vollkommene verlangt. Wir können eben das Vollkommene nur punktweise in der Zeit erfassen und genießen, und muffen daber für jeden neuen Augenblick immer Anderes und wieder Anderes suchen und darum immer nach dem Neuen noch nicht Erkannten und Er-

griffenen streben. Dächte man sich aber einmal, daß in demfelben Augenblick alle unsere Kräfte sich in vollkommener Thätigkeit befänden und nicht bloß ein Theil, während die anderen ruben und ungeduldig warten, fondern alle zugleich: so wäre damit sofort die Zeit selbst aufgehoben und wir ständen vor dem Bilde der ewigen Bollkommenheit; denn von dort ware kein Bunfch einer Beränderung möglich, weil nichts übrig wäre, bas noch zur Entwicklung weiterstreben könnte, nichts also was der Reit, die nur an Veränderungen gemessen werden fann. · das gerinafte Object bote, und damit ware dann jugleich eine absolute Befriedigung, eine "göttliche" Luft, wie man faat, verbunden; denn kein Grund zur Ungeduld oder Langeweile bliebe übrig, da kein Trieb draußen wartete, um feinerfeits ebenfalls nach jener Befriedigung zu ringen. Ru diesem erhabenen Bilde des Ewigen und Bollkommenen führt und die Analyse bes Begriffs, den jene Witlinge unverstanden brauchen, indem sie die Sigenthumlichkeiten bes Bruchstückes auf bas Ganze, und die bes Strebenden und Werdenden auf das Bollkommene übertragen. Will man aber fagen, daß wir uns fcwer jene Bollkommenheit vorstellen konnen, so stimmen wir bei; denn wie klar auch der Begriff sie ergreift, so mysteriös muß sie für unsere Anschauung bleiben, da wir eben Werdende find und unfere eigene Erfahrung uns nur die Natur bes Bruchftudes und feiner Gigenthumlichkeiten zeigen fann.

## 5. Was werden wir thun?

Je edler und tüchtiger der Mensch ist, desto mehr wird er es verschmähen, sein Glück im dolce far niente zu suchen, und seine erste Frage, wenn ihm die Aussicht eröffnet wird, weiter zu leben, kann immer nur sein: was werden wir thun? Denn nur in Arbeit und Thätigkeit ist man gewohnt, das Glück zu ergreisen; die Ruhe wird man nur zur Sammlung der Kraft für neue Wirksamkeit gebrauchen wollen. Man darf sich deswegen nicht in ein vornehmes Schweigen hüllen, sondern muß eine Antwort auf diese Frage zu geben bereit sein.

## Die mythologifche Antwort.

Für Biele ist es nun genügend gewesen, sich vorzusstellen, daß uns im Jenseits dasjenige unaufhörlich beschäftigen und ergöhen würde, was auch hier unsere edelste und erfreulichste Beschäftigung war. So dachten die Griechen das Elhsium voll von dem Jubel und der Aufregung der großen Feste und Spiele, worin die Blüthe ihrer friedlichen Thätigkeit zur Erscheinung kam; im Mittelalter wünschte man mit am Throne der Majestät der Welt zu stehen, wie im Hosdienste bei fürstlichen Festen, oder mit Psalmen zu singen, wie in den schönen kirchlichen Processionen; unsere Vorsahren, welche wie es scheint, eine gehörige Rauslust besaßen, hossten täglich gegen einander blutige Schlachten zu schlagen, nachher aber gleich wieder von Wunden und Tod befreit sich an die Tasel zu setzen, um bei unversiegbarem Meth sich einander von ihren

Gefahren und Schendbaten zu erzählen. Officen alle biefe Berürlungen nur Erziegelbilden best Lebens und verrachen bend ihre Armand best en fichtstreis ber sperjenden.

Die Antwict bei Ibenfaume.

Dech es ift nicht zu längenen, daß mach bei Belleferben bes Ibrelimms, und en Em Ent teles und Peacl, berrichen Geberdenumen feligier bies nicht fefert in die Angen felle. Dem men mit Berachtung bie findriche Serialiem einer Di feit ber neribiden Gete almeine, fo lieben emphanido des Unicoldados des Metals, des Unbybingte felirit, mamerium mit mersen Trains this for also, was bining complian Ball to mentilides (obsessed in colors are the material Annout, beğ er beitheig bir berliden mit meter Kongorica both, in firmula and head World Malabile Service project paters and S Dintry into the Sale besties Sale Study ber them it also we be seened became STATE OF SUPERIOR OF THE SECOND mitted, all that is that in the members of THE BAD SAME INCOME SOME

With the process provides some the party temps before the party temps of the party temps

Aufaabe fein, den wiffenschaftlichen Grund nachzutreifen, ber uns zwingt, eine Weiterentwicklung über die menschliche Stufe hinaus anzunehmen. Fichte wagte es kühn und, wie es Vielen schien, großartig, das menschliche Leben für das einzig Daseiende in der Welt zu erklären. dem menschlichen Leben ift die Spite das Wiffen; das Wiffen bestehe aber, lehrte er, nicht bloß in einem Glauben und Fürwahrhalten, sondern sei ein haben und Besitzen Gottes, und fande nicht bloß in fünstlicher gelehrter Form statt, sondern sei auch dem einfachen natürlichen Wahrheitssinn zugänglich. Indem wir aber Gott zu lieben und zu wiffen glauben, fei dies in Wahrheit das Lieben und Wiffen, womit Gott sich felbst in unfrer Person liebt und weiß, und dies ist nach Richte das einzige und wahre Leben Gottes und feine Seligfeit und ber einzige und höchste Zwed und Inhalt der ganzen Welt, so daß wir fuchen follen, alle Zerftreuung auf die Scheingüter loszu= werden und uns in tief-ernster Sammlung nur der Liebe und dem Erkennen Gottes als unferm wahren Leben binzugeben.

## Rritit bes 3bealismus.

So schön und religiös dies klingt, so ist doch, wie gesagt, mit Fichte und dem ganzen Jdealismus von Plato und Aristoteles an dis Hegel nur derselbe Standpunkt gegeben, den unsere Vorsahren mythologisch und etwas knabenhafter ausdrückten, nämlich die Apotheose der Erde und des menschlichen Lebens und darum ein ärmlicher und beschränkter Gedanke. Dies wollen wir uns zur Klarzeichmätter, unserblicheit.

Gefahren und Helbenthaten zu erzählen. Offenbar sind alle diese Vorstellungen nur Spiegelbilder des wirklichen Lebens und verrathen durch ihre Armuth den engen Gesichtskreis der Hoffenden.

#### Die Antwort des Idealismus.

Doch es ist nicht zu läugnen, daß auch die großen Philosophen des 3dealismus, und an ihrer Spite Aristoteles und Begel, demfelben Gedankengange folgten, obichon dies nicht sofort in die Augen fällt. Denn wenn fie auch mit Verachtung die kindische Vorstellung einer Unsterblichkeit der menschlichen Seele abweisen, so, lehren fie doch emphatisch die Unsterblichkeit des Geistes, der als das Unbedingte felbst, ungeworden und unvergänglich ift. Fragen wir fie alfo, mas diefer gottliche Beift in feinem unendlichen Leben thut, so erhalten wir die niederschlagende Antwort, daß er beständig die logischen und metaphysischen Rategorien denkt, die Aristoteles und hegel in ihren Werken dialektisch herausgearbeitet haben, und daß dieses Denken sein und der Welt identisches Sein verbürgt. Auch bei ihnen ist also wie bei unseren Vorfahren der Inhalt des Vollkommenen und das göttliche Leben nichts anderes, als was fie hier in der menschlichen Thätigkeit für das Söchste erkannt haben.

Mit der größten populären Kraft hat Fichte im Anfang dieses Jahrhunderts diesem Gedanken des Jdea-lismus Worte geliehen und nach dieser Seite ist auch Hegel nie über ihn hinausgekommen. Es ist dies der Punkt, den ich oben S. 168 berührte; denn es muß unsere

Aufgabe sein, den wissenschaftlichen Grund nachzuweisen. ber uns zwingt, eine Weiterentwicklung über die menschliche Stufe binaus anzunehmen. Fichte magte es fühn und, wie es Vielen schien, großartig, das menschliche Leben für das einzig Daseiende in der Welt zu erklären. dem menschlichen Leben ist die Svike das Wissen: das Wissen bestehe aber, lehrte er, nicht bloß in einem Glauben und Kürwahrhalten, fondern fei ein Saben und Besitzen Gottes, und fande nicht bloß in fünstlicher gelehrter Form statt, sondern sei auch dem einfachen natürlichen Wahrheitssinn zugänglich. Indem wir aber Gott zu lieben und zu wiffen glauben, fei dies in Wahrheit das Lieben und Wiffen, womit Gott fich felbst in unfrer Verson liebt und weiß, und dies ist nach Kichte das einzige und wahre Leben Gottes und feine Seligkeit und der einzige und höchste Zweck und Inhalt der ganzen Welt, so daß wir fuchen follen, alle Zerstreuung auf die Scheingüter loszu= werden und uns in tief-ernster Sammlung nur der Liebe und dem Erkennen Gottes als unferm wahren Leben binzugeben.

## Rritit bes 3bealismus.

So schön und religiös dies klingt, so ist doch, wie gesagt, mit Fichte und dem ganzen Idealismus von Plato und Aristoteles an dis Hegel nur derselbe Standpunkt gegeben, den unsere Vorsahren mythologisch und etwas knabenhafter ausdrückten, nämlich die Apotheose der Erde und des menschlichen Lebens und darum ein ärmlicher und beschränkter Gedanke. Dies wollen wir uns zur Klarzeichmalter, unserblichetet.

heit bringen, indem wir die Voraussehungen genauer prüfen.

Der Idealismus geht von der Boraussehung aus, daß ein unbedingt vollkommenes Wesen durch Schöpfung oder irgendwie eine Entwicklung unvollkommener Wesen verursacht, deren höchstes Ziel nach dem Durchgang durch alle die niedrigeren Stusen darin besteht, die ganze Vollkommenhelt des ursprünglichen Wesens zu gewinnen, so daß eine Gleichung zwischen Ansang und Ende der Reihe besteht.

Dies Princip muffen wir anerkennen; benn offenbar muß das Riel aller Entwicklung und alles Werdens das wieder gewähren, was der zeugende Grund und der ungewordene Ursprung der Welt in sich enthält, der Gott, welcher das Alpha und Omega ist. Allein der nun folgende Untersat schließt den Fehler in sich und verräth die Armuth des Standpunktes; denn diese Chorführer des Idealismus betrachten die Erde als die Blüte des ganzen Weltalls, und ihre eigene Logif und Metaphysik als die aanze Fülle des Inhalts der ungeborenen Gottheit. Giebt man diefen Unterfat zu, fo kann man der Schlußfolgerung nicht entrinnen und muß die Armuth der Welt besiegeln. Da wir aber gang andere Gedanken haben und die Erde nur als den Tropfen am Gimer betrachten, fo find wir frei von den Fesseln jenes Schlusses, und können ihn bezeichnen als die anmaßende Befchränktheit eines Schülers in einem Landstädschen, der in feiner ersten Classe auf der Spite aller Bildung zu sein glaubt, weil er die vielen böberen Classen nicht sieht und kennt, die in der Haupt-

stadt seine Bildungsftufe jur blogen Borausjegung der Aufnahme machen. Daß nun das Bollkommene nicht in dem Denken unferer höchsten philosophischen Rategorien bestehen kann und daß das göttliche Leben noch etwas anderes fein muß, ergiebt sich flar, wenn wir das methodische Princip des Schlusses streng durchführen; denn Begel und Aristoteles hatten Recht, wenn unfer Denken das enthielte und lebendig wäre, "was das Sein war". oder was im Ursprung zeugend das All aus sich entwickelte. Es ist aber ausgemacht, daß die Logik und Metaphhfik weder im Stande ist, aus ihren Principien die Erscheinungen des wirklichen Daseins zu entwickeln. da wir immer erst der Sinne und der Erfahrung bedürfen. um die Erscheinungen erst kennen zu lernen, und selbst dann auch nur das Wenigste ableiten können; noch zweitens gar die Kraft besitzen, in den Principien das Leben alles Eristirenden zu tragen und zu erfüllen! So fehlen diesem von den großen Idealisten eingeführten prachtvollen Gedanken die lebendigen Gingeweide; denn es wäre vielleicht fehr schön, wenn die Erde der himmel mare und die Hegelsche Logik die ganze göttliche Wahrheit gewährte. aber es fehlt, wie wir faben, diesem nichtigen Bunichgehilde leider die reelle Richtigkeit und Wirklichkeit. hehlen wir uns nicht, daß der Idealismus alter und neuefter Zeit auf dem Standpunkt der alten Utolemausichen Weltbetrachtung steht; benn wenn die modernen flugen Köpfe auch den himmel mit seiner Götter- oder Engel-Welt nicht mehr in der Gegend jenseits des Mondes in der Firsternsphäre annehmen, so halten sie doch gang 13\*

und ben Corfiellungen ber Merriems die Erde im ben einzigen und höchen Schauplun der Weltzeschichte und dem Menschen für das vollkommenke Weise und seine Cetenntrisk für die höchke, die es in der Welt überhandt speht und geben kann, so daß Gott und die Welt in der Liebe und deben ichne, die daß Gott und die Welt in der Liebe und dem Glied und der Wahrheit des menschlichen Weises sich vollständig erschörft hätten und nichts weiter wermöchten, als bieses Dasein entweder zu erhalten oder immer zu wiederholen.

Damit foll aber nicht etwa umbilojopbifder Beife geläugnet werben, bag Die Rategorien bes 3bealismus Mahrbeit ausbruden; benn wollten wir bies laugnen, fo wurbe alle unfere menichliche Erfenntnif aufammenbrechen, Die einzig und allein auf biefen Rategorien berubt, wie ein Saus einfiftest, wenn man ibm feine Funbamente wege Heht. Conbern bie togifden und metaphofifden Brincipien mogen in unerschütterter Ibentität fteben und anerfonnt bleiben, aber ohne bag wir die Spite imferer geiftigen Entwidlung barin feben tonnen. Denn wer wollte taugnen, bag biefe felbigen Rategorien auch icon bas bimtle Denten bes Rinbes leiten und regeln. Die fich um ein Spielzeng ftreitenben Rinder regeln unwillfürlich ibr Werlangen nach ben Rategorien bes Ster und Rest, bee Co und Anbere, bee Coviel und Cofern 2c. und ibr Berlangen felbft enthalt bie Anerfennung bes 3weds und Mittele, bes Rommens, Gollens und Wirflichfeins, ibr Marum Rragen fest bie unbewußte Anertennung bes Caped bom jureichenben Grimbe poraus ic. Obwohl aber biefe Rategorien in ihrer 3bentitat allem ihren Thun und Wollen und Denken zu Grunde liegen, so erkennen sie dieselben doch nur instinctiv und erst die Wissenschaft arbeitet sie aus dem Dunkel heraus zur Klarheit unserer philosophischen Sinsicht. Wie die Klarheit der Kinder aber für uns Dunkelheit heißt, so dürsen wir nicht anstehen, zu bekennen, daß unsere jetzige Klarheit für einen höhern Standpunkt auch wieder als Dunkelheit wird bezeichnet werden; denn die Klarheit, die selbst keine Dunkelheit mehr sein kann, wird erst erreicht werden, wenn aus den Principien der ganze Begriff der jetz langsam und gering durch Ersahrungen erkannten Welt mit einem Blicke anschaulich sich ergiebt. So viel uns daran noch sehlt, so viel fehlt noch an der Vollendung des Cirkels, der Endpunkt und Ansang vereinigt.

#### Unfere Antwort.

Mit dieser Antwort der Joealisten dürfen wir also die "was werden wir thun?" Fragenden nicht beruhigen wollen; denn es hat sich gezeigt, daß die Anmaßung dieses Standpunktes nur Armuth und falsche Bescheidenheit verräth. Sie bescheiden sich, weil das Geringe ihnen schon als unbeschreiblich groß, ja als das Ganze vorstommt. Wählen wir lieber einen andern Weg, der bescheiden aussieht im Vergleich mit jener Anmaßung, anmaßend aber im Vergleich mit ihrer Bescheidenheit! Gestehen wir, nicht fatt zu sein durch die Rahrung aller menschlicher Erkenntniß; bekennen wir, daß uns der ganze Gehalt der gegenwärtigen Wissenschaft und des ganzen menschlichen Lebens noch als gering und arm erscheint im

griffenen streben. Dächte man sich aber einmal, daß in demfelben Augenblick alle unfere Kräfte sich in vollkommener Thätiakeit befänden und nicht bloß ein Theil, während die anderen ruben und ungeduldig warten, fonbern alle zugleich: fo wäre damit sofort die Zeit felbst aufgehoben und wir ständen vor dem Bilde der ewigen Vollkommenheit; denn von dort ware kein Bunfch einer Beränderung möglich, weil nichts übrig wäre, bas noch zur Entwicklung weiterstreben könnte, nichts also was ber Zeit, die nur an Veränderungen gemeffen werden kann, - das geringfte Object bote, und damit ware dann zugleich eine abfolute Befriedigung, eine "göttliche" Luft, wie man faat, verbunden; denn kein Grund zur Ungeduld oder Langeweile bliebe übrig, da kein Trieb draußen wartete. um feinerseits ebenfalls nach jener Befriedigung ju ringen. Bu diefem erhabenen Bilde des Ewigen und Vollkommenen führt uns die Analyse des Begriffs, den jene Witlinge unverstanden brauchen, indem fie die Gigenthumlichkeiten des Bruchstückes auf bas Ganze, und die des Strebenden und Werdenden auf das Bollkommene übertragen. Will man aber fagen, daß wir uns fcwer jene Bollkommenheit vorstellen konnen, fo ftimmen wir bei; benn wie klar auch der Begriff sie ergreift, so musterios muß sie für unsere Anschauung bleiben, da wir eben Werdende sind und unsere eigene Erfahrung uns nur die Ratur bes Bruchftudes und feiner Sigenthumlichkeiten zeigen fann.

## 5. Was werden wir thun?

Je ebler und tüchtiger der Mensch ist, desto mehr wird er es verschmähen, sein Glück im dolce far niente zu suchen, und seine erste Frage, wenn ihm die Aussicht eröffnet wird, weiter zu leben, kann immer nur sein: was werden wir thun? Denn nur in Arbeit und Thätigkeit ist man gewohnt, das Glück zu ergreisen; die Ruhe wird man nur zur Sammlung der Kraft für neue Wirksamkeit gebrauchen wollen. Man darf sich deswegen nicht in ein vornehmes Schweigen hüllen, sondern muß eine Antwort auf diese Frage zu geben bereit sein.

### Die mythologifche Antwort.

Für Viele ist es nun genügend gewesen, sich vorzustellen, daß uns im Jenseits dasjenige unaushörlich beschäftigen und ergöhen würde, was auch hier unsere edelste und erfreulichste Beschäftigung war. So dachten die Griechen das Elysium voll von dem Jubel und der Ausregung der großen Feste und Spiele, worin die Blüthe ihrer friedlichen Thätigkeit zur Erscheinung kam; im Mittelalter wünschte man mit am Throne der Majestät der Welt zu stehen, wie im Hosbienste bei fürstlichen Festen, oder mit Psalmen zu singen, wie in den schönen kirchlichen Processionen; unsere Vorsahren, welche wie es scheint, eine gehörige Kausslust besaßen, hossten täglich gegen einander blutige Schlachten zu schlagen, nachher aber gleich wieder von Wunden und Tod befreit sich an die Tasel zu setzen, um bei unversiegbarem Meth sich einander von ihren

Gefahren und Heldenthaten zu erzählen. Offenbar sind alle diese Vorstellungen nur Spiegelbilder des wirklichen Lebens und verrathen durch ihre Armuth den engen Gessichtskreis der Hoffenden.

#### Die Antwort des Idealismus.

Doch es ist nicht zu läugnen, daß auch die großen Philosophen des Idealismus, und an ihrer Spite Aristoteles und Segel, demfelben Gedankengange folgten, obichon dies nicht fofort in die Augen fällt. Denn wenn fie auch mit Verachtung die kindische Vorstellung einer Unsterblichfeit der menschlichen Seele abweisen, fo, lehren fie doch emphatisch die Unsterblichkeit des Geistes, der als das Unbedingte selbst, ungeworden und unvergänglich ift. Fragen wir fie alfo, mas diefer gottliche Beift in feinem unendlichen Leben thut, so erhalten wir die niederschlagende Antwort, daß er beständig die logischen und metaphhischen Rategorien denkt, die Aristoteles und hegel in ihren Werken dialektisch herausgearbeitet haben, und daß dieses Denken sein und der Welt identisches Sein verbürgt. Auch bei ihnen ist also wie bei unseren Vorfahren der Inhalt des Vollkommenen und das göttliche Leben nichts anderes, als was sie hier in der menschlichen Thätigkeit für das Söchste erkannt haben.

Mit der größten populären Kraft hat Fichte im Ansfang dieses Jahrhunderts diesem Gedanken des Jdeaslismus Worte geliehen und nach dieser Seite ist auch Hegel nie über ihn hinausgekommen. Es ist dies der Punkt, den ich oben S. 168 berührte; denn es muß unsere

Aufgabe fein, den wissenschaftlichen Grund nachzuweisen. ber uns zwingt, eine Weiterentwicklung über die menichliche Stufe hinaus anzunehmen. Fichte wagte es fühn und, wie es Bielen schien, großartig, bas menschliche Leben für das einzig Daseiende in der Welt zu erklären. dem menschlichen Leben ist die Spite das Wissen; das Wissen bestehe aber, lehrte er, nicht bloß in einem Glauben und Fürwahrhalten, sondern fei ein haben und Besitzen Gottes, und fände nicht bloß in fünstlicher gelehrter Form statt, sondern sei auch dem einfachen natürlichen Wahrbeitssinn zugänglich. Indem wir aber Gott zu lieben und zu wiffen glauben, fei dies in Wahrheit das Lieben und Wiffen, womit Gott fich felbst in unfrer Verson liebt und weiß, und dies ift nach Kichte das einzige und wahre Leben Gottes und feine Seligkeit und der einzige und höchste Zweck und Inhalt der ganzen Welt, fo daß wir fuchen follen, alle Zerstreuung auf die Scheingüter loszu= werden und uns in tief-ernster Sammlung nur der Liebe und dem Erkennen Gottes als unserm wahren Leben binzugeben.

## Rritit bes 3bealismus.

So schön und religiös dies klingt, so ist doch, wie gesagt, mit Fichte und dem ganzen Idealismus von Plato und Aristoteles an dis Hegel nur derselbe Standpunkt gegeben, den unsere Vorsahren mythologisch und etwas knabenhafter ausdrückten, nämlich die Apotheose der Erde und des menschlichen Lebens und darum ein ärmlicher und beschränkter Gedanke. Dies wollen wir uns zur Klarsteichmitter, unservickseit.

heit bringen, indem wir die Voraussetzungen genauer prüfen.

Der Jdealismus geht von der Boraussetzung aus, daß ein unbedingt vollkommenes Wesen durch Schöpfung oder irgendwie eine Entwicklung unvollkommener Wesen verursacht, deren höchstes Ziel nach dem Durchgang durch alle die niedrigeren Stusen darin besteht, die ganze Bollsommenheit des ursprünglichen Wesens zu gewinnen, so daß eine Gleichung zwischen Ansang und Ende der Reihe besteht.

Dies Princip muffen wir anerkennen; benn offenbar muß das Riel aller Entwicklung und alles Werdens das wieder gewähren, was der zeugende Grund und der ungewordene Ursprung der Welt in sich enthält, der Gott, welcher das Alpha und Omega ist. Allein der nun folgende Untersat schließt den Fehler in sich und verrath die Armuth des Standpunktes; denn diese Chorführer des Idealismus betrachten die Erde als die Blüte des ganzen Weltalls, und ihre eigene Logif und Metaphysik als die ganze Külle des Inhalts der ungeborenen Gottheit. Giebt man diefen Unterfat zu, so kann man der Schlußfolgerung nicht entrinnen und muß die Armuth der Welt besiegeln. Da wir aber gang andere Gedanken haben und die Erde nur als den Tropfen am Gimer betrachten, fo find wir frei von den Fesseln jenes Schlusses, und konnen ihn bezeichnen als die anmaßende Beschränktheit eines Schülers in einem Landstädichen, der in feiner ersten Classe auf der Spite aller Bildung ju fein glaubt, weil er die vielen höheren Classen nicht sieht und kennt, die in der Haupt-

ftadt seine Bildungsstufe jur blogen Boraussetzung der Aufnahme machen. Daß nun das Bollkommene nicht in dem Denken unferer höchsten philosophischen Kategorien besteben kann und daß das göttliche Leben noch etwas anderes sein muß, ergiebt sich klar, wenn wir das methodische Brincip des Schlusses streng durchführen; denn Segel und Aristoteles bätten Recht, wenn unser Denken das enthielte und lebendig wäre, "was das Sein war". oder was im Ursprung zeugend das All aus sich ent= wickelte. Es ist aber ausgemacht, daß die Logik und . Metaphhfik weder im Stande ist, aus ihren Brincipien die Erscheinungen des wirklichen Daseins zu entwickeln. da wir immer erst ber Sinne und der Erfahrung bedürfen. um die Erscheinungen erft kennen zu lernen, und felbst dann auch nur das Wenigste ableiten können; noch zweitens gar die Kraft besiten, in den Principien das Leben alles Eriftirenden zu tragen und zu erfüllen! So fehlen diefem von den großen Idealisten eingeführten prachtvollen Gedanken die lebendigen Singeweide; denn es wäre vielleicht fehr schön, wenn die Erde der Himmel mare und die Hegelsche Logik die ganze göttliche Wahrheit gewährte aber es fehlt, wie wir faben, diesem nichtigen Wunschgebilde leider die reelle Richtigkeit und Wirklichkeit. hehlen wir uns nicht, daß der Idealismus alter und neuester Zeit auf dem Standpunkt der alten Utolemäusschen Weltbetrachtung steht; denn wenn die modernen flugen Röpfe auch den himmel mit seiner Götter- oder Engel-Welt nicht mehr in der Gegend jenseits des Mondes in der Firsternsphäre annehmen, so halten sie boch gang

nach den Vorstellungen des Alterthums die Erde für den einzigen und höchsten Schauplat der Weltgeschichte und den Menschen für das vollkommenste Wesen und seine Erkenntniß für die höchste, die es in der Welt überhaupt giebt und geben kann, so daß Gott und die Welt in der Liebe und dem Glück und der Wahrheit des menschlichen Geistes sich vollständig erschöpft hätten und nichts weiter vermöchten, als dieses Dasein entweder zu erhalten oder immer zu wiederholen.

Damit foll aber nicht etwa unphilosophischer Weise geläugnet werden, daß die Rategorien des Idealismus Wahrheit ausdrücken; benn wollten wir bies läugnen, fo würde alle unsere menschliche Erkenntniß zusammenbrechen, die einzig und allein auf diesen Rategorien beruht, wie ein haus einstürzt, wenn man ihm feine Fundamente weggieht. Sondern die logischen und metaphysischen Brincivien mögen in unerschütterter Schentität stehen und anerkannt bleiben, aber ohne daß wir die Spite unferer geistigen Entwicklung darin sehen können. Denn wer wollte läugnen, daß diese selbigen Kategorien auch schon das dunkle Denken des Kindes leiten und regeln. Die sich um ein Spielzeug ftreitenden Rinder regeln unwillfürlich ihr Verlangen nach den Kategorien des hier und Jett, des So und Anders, des Soviel und Sofern 2c. und ihr Verlangen selbst enthält die Anerkennung des Zwecks und Mittels, des Könnens, Sollens und Wirklichseins, ihr Warum-Fragen fest die unbewußte Anerkennung des Sates vom zureichenden Grunde voraus 2c. aber diese Rategorien in ihrer Identität allem ihren

Thun und Wollen und Denken zu Grunde liegen, so erkennen sie dieselben doch nur instinctiv und erst die Wissenschaft arbeitet sie aus dem Dunkel heraus zur Klarheit unserer philosophischen Sinsicht. Wie die Klarheit der Kinder aber für uns Dunkelheit heißt, so dürsen wir nicht anstehen, zu bekennen, daß unsere jetzige Klarheit für einen höhern Standpunkt auch wieder als Dunkelheit wird bezeichnet werden; denn die Klarheit, die selbst keine Dunkelheit mehr sein kann, wird erst erreicht werden, wenn aus den Principien der ganze Begriff der jetzt langsam und gering durch Ersahrungen erkannten Welt mit einem Blicke anschaulich sich ergiebt. So viel uns daran noch sehlt, so viel sehlt noch an der Vollendung des Cirkels, der Endpunkt und Ansang vereinigt.

#### Unfere Antwort.

Mit dieser Antwort der Joealisten dürfen wir also die "was werden wir thun?" Fragenden nicht beruhigen wollen; denn es hat sich gezeigt, daß die Anmaßung dieses Standpunktes nur Armuth und falsche Bescheidenheit verräth. Sie bescheiden sich, weil das Geringe ihnen schon als unbeschreiblich groß, ja als das Ganze vorstommt. Wählen wir lieber einen andern Weg, der bescheiden aussieht im Vergleich mit jener Anmaßung, anmaßend aber im Vergleich mit ihrer Bescheidenheit! Gestehen wir, nicht satt zu sein durch die Rahrung aller menschlicher Erkenntniß; bekennen wir, daß uns der ganzen Gehalt der gegenwärtigen Wissenschaft und des ganzen menschlichen Lebens noch als gering und arm erscheint im

Vergleich mit der Fülle und dem Reichthum, die wir forbern und in dem Grunde und Ziele der Entwicklung noch verborgen glauben. Wir glauben, daß die Welt ihren Inhalt noch nicht erschöpft hat, daß noch ungeahnter Vortath des Lebens und Erkennens vorhanden ist, von dem wir auf unser jetiges Treiben als auf kindliche Anfänge zurückblicken würden.

Doch wie follen wir dieses nun glaubhaft machen? Der Grund dieses Glaubens scheint mir mit zwingender Rraft in dem Nachweiß zu liegen, daß der Cirkel noch nicht geschlossen ist. Wenn man aber außer diesem strengeren wissenschaftlichen Beweis noch eine anschauliche Vorstellung haben möchte von dem was wir thun werden, fo ift zu antworten, daß die höhere Stufe bem, der fie. erst erleben soll, nothwendig verborgen sein muß; sie wäre sonst eben keine höhere. Es bleibt uns daher nichts als die Analogie. Man denke sich den wilden Knaben, er betrachtet die Mädchen als seines Gleichen, nur als schwach und verächtlich und stößt sie aus feiner Rabe. Die Jahre vergehen und es entwickelt sich in seinem Innern Ungeahntes, Neues, Unglaubliches. Das Berachtete entzückt ihn; dem Weggestoßenen sucht er mit unbeschreiblicher Sehnsucht sich zu nähern; das Schwache zwingt ihn zu freiwilligem Gehorsam, und das scheinbar Gleiche erscheint ihm rathselhaft und fremd und erfüllt ihn mit einer Welt neuer Gefühle und Gedanken und Bestrebungen. Wenn wir nun diese merkwürdigen Erscheinungen täglich als in ber Natur der Dinge begründet beobachten können, fo dürfen wir auch wohl unfer jett scheinbar fertiges Leben

nicht als für immer erstarrt betrachten, sondern müssen jener Analogie solgen und an den Reichthum der Natur glauben, die uns nicht mit Alterlebtem abspeisen wird sondern aus dem Füllhorn des noch ungewordenen Wesens eine neue Welt des Gefühls und der Anschauung und der That entströmen lassen wird, die uns jest ebenso unglaublich und unmöglich erscheint, wie dem Knaben, wenn man ihm sagen würde, was er, vom Eros ergriffen, einst fühlen und handeln wird. — In dem obigen Beweis liegt ein Zwang des Begriffs; in dieser Analogie nur ein Bild für die Anschauung; die Sache selbst bleibt uns ein Rysterium

# Schluß.

hiermit schließen wir unsere Betrachtungen. Aussicht in die Kerne, die sich uns eröffnete, zeigt ein großes und herrliches Ziel, das aber nur im Glauben und in der Hoffnung festgehalten werden kann. funde Menschenverstand dagegen sieht nur den modernden Leichnam und die Erde, welche dröhnend auf den Sara in der Grube fällt, und was wir durch den Begriff erkannt haben, gilt ihm für Gespenstergeschichte. Wir müffen deshalb wie Columbus verhöhnt und verlacht als Träumer bon denen, welche nur glauben was sie sehen, und int Rampf gegen unferen eigenen gefunden Menschenverstand, ber sich eifrig mit ihnen wider uns verbündet, jenem noch unentdeckten, aber durch sichere Schlusse erkannten Lande entgegensteuern. Darum wollen wir die Religionen rühmen, die fast alle jenes Musterium als eine ihrer wichtiasten Wahrheiten verfünden und so dem Aweifelnden die schöne Zuversicht des Gemüthes verleihen. Die Religion ift die Trägerin jener großen Geheimnisse, die von der Philosophie in Begriffen erkannt, aber nicht als Gemüthsfräfte überliefert werden können. Darum ist die Religion die Bundesgenossin der Philosophie, aber sie kämpft mit andern Waffen und andern Kräften, benn während die Philosophie mit ernster Arbeit forscht, hat die Religion schon die Gewißheit in Besit durch die beglückende Gabe der frohen Hoffnung und durch die bezaubernden Waffen eines heiligen Glaubens.

Bliden wir auf die ganze Untersuchung zurück, so haschten wir nirgends traumhafte Spiegelbilder, die uns ohne Mübe hold umgauteln sollten, sondern übten eine wachsame Arbeit in Begriffen nach nüchterner Methode, die keinen Schritt geht, ohne technisch sich ihren Weg vorauzeichnen. Gestehen muffen wir aber gleichwohl, daß für unser tägliches Sinnen und Treiben diese Gedanken wie Traumbilder von Schlafenden find. Doch das wußten wir ja im Voraus, da die Philosophie uns überall zeigt, daß die Meinung der Sinne uns ebenso mit ihren Illufionen fängt, wie die Begierden mit den Gegenständen ihrer Genüffe, so daß wir vielmehr in den gewöhnlichen Sorgen bes Lebens gefangen, wie im Schlafe manbeln und, trunken von den füßen und bittern Erlebniffen der Sinne, das Erscheinende für die Wahrheit und die Wahrheit für Schein halten. Die Philosophie aber wedt uns fanft aus diesem Schlaf und ruft uns zum Wachen, zur Erkenntniß und zur Freiheit. So schließe ich mit dem schönen Spruch: "Liebe wohl das Gegenwärtige, doch fuche das Beffere".

# Anmerkungen.

Bu S. 12. Daß Plato keine Unstervlichkeit der Seele gelehrt hat, ift allerdings eine paradoxe Behauptung. Ich habe die Platonische Lehre kurz in meinem Buche "Geschichte des Begriffs der Paruske", Halle, Barthel 1873, S. 136 ff. gedeutet uud handle darüber ausstührlich in einem unter der Prefse befindlichen Buche "Studien zur Philosophie der Griechen".

311 S. 27. — Es ift sehr schwierig, den genauen Sinn einer Bolksauschauung zu definiren, wenn aus unserem Bewußtsein dergleichen längst schon verschwunden ist. Warum sollten die Fraeliten kein Blut berühren? Antwort, weit mit dem Blute die Seele des Thieres vereinigt ist. (Cf. Levitic.. 17, 11 u. 14. ή γὰο ψυχή πάσης σαρκός αἶμα αὐτοῦ ἐστί.) Dieser Grund reicht aber offenbar nicht hin; benn man wird weiter fragen, warum man nicht das Blut, in welchem die Seele des Thieres ist, effen dars? Hieraus ist keine directe Antwort gegeben; indirect aber, glaube ich, wird deutlich angegeben, daß Gott das Bergießen des Blutes als-Mord betrachtet wissen wolke. Denn es heißt so: "nur das Fleisch in dem Blute der Seele esset nicht; denn auch e ner Blut von den Seelen von Euch, ich werde es zurücksordern aus der Hand aller Thiere". (Cf. Genes. 9, 4. πλην κρέας έν αξιματι ψυχῆς οὐ φάγεσθε· καὶ γὰο τὸ ὑμέτερον αἶμα τῶν ψυχῶν ὑμῶν, ἐκ χειρὸς πάντων τῶν θηρίων ἐκζητήσω αὐτὸ) Und es heißt

weiter: "Und aus der Sand bes Menschenbruders werbe ich gurudforbern bie Seele bes Menschen" u. f. w. Mir scheint barin unläugbar ber Bedanten zu liegen, daß Gott ben Mord ber Menschen an ben Menfchen rachen will und auch an den Thieren es rachen will, wenn fie Menschenblut vergießen, daß aber ebenso auch der Mensch bas Blut ben Thiere nicht vergießen foll. Rur in biefem Bufammenhang hat es bann einen Sinn, bag diefer Mord an den Thieren badurch gefühnt wird, bag wir ftatt unferer Seelen, Die Gott forbern mußte, bas Blut ber Thiere felbst an Gott zur Berföhnung übergeben durfen und fo bes Dorbes nicht mehr fonlbig find. "Denn ich habe es euch gegeben zum Opfer zur Sühnung für eure Seeleu". (Cf. Levit. 17, 11. xai eyw δέδωκα αὐτὸ ύμιν ἐπὶ τοῦ θυσιαστηρίου ἐξιλάσκεσθαι περὶ τῶν ψυχών το γαρ αίμα αυτού αντί ψυχης εξιλάσεται.) Wir werden alfo durch biefes Gebot in die Urzeit bes Menschengeschlechtes gurudver" fest, mo es noch Gefühle begte, wie heute noch alle gutgearteten Rinber, welche bas Schlachten eines Thieres nur mit Abscheu wie einen Morb ansehen und häufig Thranen bei biesem Anblick vergießen. Und wer wollte läugnen, daß auch die Erwachsenen ohne sentimental zu sein, zuweilen von ähnlichen Gefühlen befallen werden und schon aus diesem Grunde alle folche Schlächtereien aus ihren Bliden verbannen.

Bu G. 36. - Adolf Trendelenburg ftellte in feinen "Bermifchten Abhandlungen" biefe brei Arten von Suftemen (ben Materialismus, 3bealismus und Spinozismus) als allein möglich auf und entschied fich felbft für ben Sbealismus, obwohl er mit ber achten wiffenfcaftlichen Bahrheiteliebe, Die feine fritifchen wie feine bogmatischen Arbeiten auszeichnete, es offen aussprach, bag er bas Etwas, welches fich bewegt, also die Materie, nicht aus der Bewegung abzuleiten vermage. Die vierte Weltanficht, 3. B. in der Leibnit'ichen Form, ließ Trenbelenburg vielleicht deshalb außer Acht, weil er die ausschließliche Subjectivität bes Raumes und ber Zeit nicht annehmen tonnte. (Bergl. meine Befprechung biefer Frage in ben Göttinger Gelehrten Anzeigen, 1869, Stiid 47, G. 1848.) Erft bei biefer Annahme aber entfteht bie Möglichkeit, aus ben Wiberfprüchen jener brei Standpunkte herauszutommen. - In neuerer Beit hat Maximilian Drogbach ben alten Gegensatz zwischen Ibealem und Ausgedehnten daburch zu überwinden versucht, daß er dem Idealen auch Ausdehnung zuschrieb und man hat

ihn deshalb zu den Materialisten gerechnet. Er gehört zu diesen aber nur in dem weitesten Sinne; denn von dem vulgären Materialismus entsernt er sich außerordentlich, da er in der geistvollen Art der alten Holozoisten die Materie mit den geistigen Kräften in einer freilich sehr mysteriösen Weise verbindet. Es ließ sich dies aber auch nicht deutlich machen, weil man die Ausdehnung nicht auf die geistige Thätigkeit übertragen kann, da der Raum nur die Form ist, in der wir das Phänomenelle gegenständlich zusammenkassen. Man wird Orosbach aber immer hochschätzen müssen, weil er mit Tapferkeit und mit einer gemüthvollen Wärme für die persönliche Unsterblichkeit eingetreten ist.

Bu S. 39 ff. — Prüfung des Chloroform-Beweises. Ein gewandter, vielgelesener Schriftsteller hat jüngst die Erscheinungen beim Chloroform-Rausch benutzt, um die Einheit und das selbständige Wesen der Seele zu läugnen. Es soll nämlich vorgekommen sein, daß Chloroformirte das Bewußtsein behalten haben und nur die Empfindung gänzlich verloren, während gewöhnlich mit der Empfindung für Schwerz auch das Bewußtsein zu schwinden psiegt. Daraus wird nun der Schluß gezogen, daß die Seele theilbar, gewissermaßen chemisch zerlegbar sei; indem man theils die Empfindung, theils das Bewußtsein als trennbare Bestandtheile von ihr absondern könne, wie ja auch in niedern Thieren, Würmern und Polypen "das Bewußtsein" sich als "ein künstlich theilbares Ding" erweise.

Neue Thatsachen sind nun für den Freund der Wissenschaft außerordentlich gesucht und geschätzt und wir werden Jeden verehren, der auf
diese Weise die Grundlagen der Forschung erweitert. Allein Thatsachen
sind noch keine Erkenntniß; sonst hätte die Menschheit längst die großen
Einsichten schon besessen, welche die Naturwissenschaft erarbeitet hat, da
in den täglichen Naturerscheinungen schon ein ungeheurer Schatz von Thatsachen vorliegt. Thatsachen verlangen verglichen und durch Begriffe gedeutet
zu werden: nur dadurch bringen sie Einsicht und Wissenschaft. Wissenschaft ist die Arbeit des Berstandes an den Thatsachen. Die Deutung
der Thatsachen aber ist ebenso wie der Grund aller Erkenntniß, so auch
der Grund aller Irrthümer.

Wenn wir nun die eben mitgetheilten Deutungen jener Thatsacheu prüfen, so ergiebt sich gleich, daß die Theilung des Bewußtseins eines Polypen keine Thatsache ift und auch keine besonnene Deutung der befannten Thatsache, daß von getheilten Polipen beibe Hälften fortleben können; benn ohne durch irgendein Experiment den geringsten Anhalt dafür zu gewinnen, daß jede Polipenhälfte nur ein halbes Bewußtsein mitbekommen habe und besitze, sollte ein wissenschaftlicher Maun dergleichen nicht behaupten. Die Erscheinung erklärt sich einsach nach der Analogie der Generation der Thiere durch Theilung, wovon wir oben S. 108 ff. gehandelt haben.

Die Thatsachen des Chloroform-Rausches find aber ebenfalls gar ju fanguinifch ausgebeutet. Dit überfturzten Schluffen trifft man felten bas Richtige; ruhige Besonnenheit ziemt fich für den Naturforscher\_und feine Boreingenommenheit für gemiffe Resultate. Möge die Seele theilbar fein ober eine felbständige Ginheit bilben; wir werden die Wahrheit immer lieben, wenn fie aus den Thatsachen ficher verbürgt ift. Durch rubige Bergleichung feben wir nun fofort, daß die Unterdrückung ber Empfindung durch die Chloroformirung nur ein Kall unter vielen ahnlichen ift und uns insofern feine neuen Schluffe erlaubt; benn wie hier bie Thätigkeit ber empfindenden Nerven unterdrückt wird, fo wiffen wir ichon längft, daß auch die Thatigfeit aller andern Rerven unterdrudt werben kann. Wenn wir in einem erleuchteten Zimmer die Lichter auslöschen, so hören plötich alle bisher bestehenden Besichtsempfindungen auf; gunden wir bas Licht wieder an, fo beginnen fie von Reuem. Ebenso tann man burch Baumwolle die Empfindung der Behörnerven herabsetzen oder aufheben und durch den Ratarrh hören die Beruchsempfindungen zeitweilig auf. Und zwar läßt fich alles dies wie bei dem Chloroformrausch in allmähliger Brogression herstellen. Wir tennen alfo schon längst eine Menge analoger Thatsachen und doch hat man noch nie zu folgern gewagt, daß man feine Seele getheilt habe, wenn man aus einem hellen Zimmer in ein dunkles tritt.

Sbenso ist es schon längst bekannt, daß wir durch gewisse Getränke das Bewußtsein herabseten und zeitweilig ausheben können, wie es ja auch täglich im Schlase geschieht. Die Pspchologie hat daher zu dem Material, das sie schon besaß, keine wesenklich neue Thatsache einzuregistriren, geschweige denn, daß die Theorie selbst dadurch eine Umgestaltung ersahren könnte. Die Kunst hat gewonnen durch Kenntniß eines neuen Mittels, nach Belieben gewisse Juftände des Körpers und speciell des Nervensystems herbeizusühren; aber eine chemische Zerlegung der Seele ist dadurch nicht geglückt. Es ergiebt sich also für unsere Frage nur,

daß durch Einathmung von Chloroform die sensibeln Nerven an berjenigen Beränderung verhindert werden, welche die Seele als Schmerz empfunden haben würde; aber nicht, daß etwa nun die Nerven für sich den füxchterlichsten Schmerz erleiden, indem sie einen Bestandtheil der Seele, den Schmerz, losgelöst und sich damit beladen hätten. Der Schmerz existirt nirgends außerhalb der Seele und kann beshalb von ihr auf keine Weise abgelöst und etwa für sich dargestellt werden. Da solche Borstellung phantastisch wäre, so hat uns die ruhige Prüfung davor gewarnt, die Theilbarkeit der Seele ohne Gründe anzunehmen.