

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

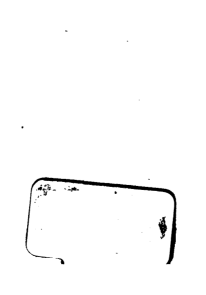
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



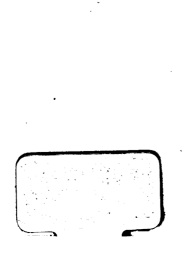
.

•

•

.







.

# Varuna und Mitra.

### Ein Beitrag zur Exegese des Veda

von

### Dr. phil. Alfred Hillebrandt,

Privatdocent an der Universität Breslau.



Breslau, G. P. Aderholz' Buchhandlung. 1877. . . . · • 

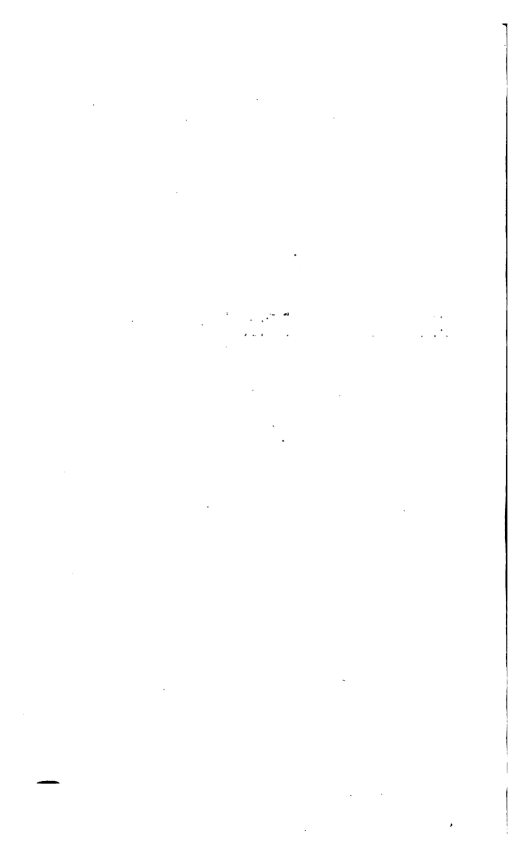
### Herrn

# Professor Dr. Brunn

in dankbarer Erinnerung

an

viele schöne Stunden in Wissenschaft und Haus.



# Inhaltsangabe.

|                                                            | sente. |
|------------------------------------------------------------|--------|
| Einleitung                                                 | 1      |
| I. Die Auffassung Sayana's und Mahidhara's, sowie Yaska's; | _      |
| Etymologie und Bedeutung des Wortes "varuna."              | 8      |
| II. Varuna als der allumfassende Himmel                    | 14     |
| III. Varuna's Herrschaft über Tag und Nacht                | 21     |
| A. Stellen, in denen Varuna als Herr über Tag und Nacht    |        |
| zugleich erscheint                                         | 22     |
| B. Stellen, in denen Varuna allein als Herr über den Tag   |        |
| erscheint                                                  | 31     |
| a. Varuna in Verbindung mit der Sonne                      | 31     |
| b. Varuņa's Verhältniss zum Rosse                          | 34     |
| c. Varuṇa und Agni                                         | 35     |
| d. Vishņu-Varuņa                                           | 43     |
| e. Mitra-Varuṇa                                            | 44     |
| C. Stellen, in denen Varuna allein als Herr über die Nacht |        |
| erscheint                                                  | 53     |
| a. Varuņa's Fesseln als Ausdruck für die Nacht (Unge-      |        |
| mach, Tod)                                                 | 53     |
| b. Varuna's Fessel ein Ausdruck für die Wassersucht.       | 63     |
| IV. Varuna als Schöpfer und Regent der Welt                | 70     |
| V. Varuna's Allwissenheit                                  | 79     |
| VI. Varuna und die Wasser                                  | 83     |
| a. Varuņa und die Kuh                                      | 88     |
| b. Varuṇa und das Schaf                                    | 91     |
| c. Varuņa und Vibhvan                                      | 93     |
| d. Varuna und Trita                                        | 94     |
| e. Soma und Varuna                                         | 95     |
| f. Varuṇa mit Indra und den Maruts                         | 97     |
| VII. Mitra                                                 | 111    |
| VIII. Mitra-Varuṇa                                         | 137    |
| Mitra-Varuna als Regengötter                               | 144    |
| Mitra-Varuna als Tag und Nacht                             | 150    |
| IX. Varuna — varena — οὐρανός                              | 151    |

### Stellenverzeichniss.

Ich bemerke, dass nicht alle einzelnen angeführten Stellen hier verzeichnet sind, sondern nur die, welche übersetzt oder ausführlicher erklärt sind oder um irgend eines Punktes willen bemerkenswerth sind. Weggelassen sind z. B. fast alle zur Erklärung dienenden Parallelstellen oder solche, die im Texte nur der Vollständigkeit wegen aufgeführt sind oder leicht verständliche.

| Rigveda.                  | Seite.          | Seite.             |
|---------------------------|-----------------|--------------------|
| I. Seite.                 | 152, 3. 4 46    | 22, 2 92           |
| 2, 9 138                  | 153, 3 148      | 33, 9 93           |
| 14, 10 115                | 161, 14 99      | 39, 2 47           |
| 17, 2. 6. 7 101           | 163, 4 34       | 41, 2 101          |
| 23, 5 45                  | 186, 3 36       | 41, 4 39. 102      |
| 24, 6 73                  | 190, 6 122. 127 | 42, 1—4 72         |
| 24, 7. 8 22               |                 | 42, 4 85           |
| 24, 9 97                  | II.             | 42, 5. 6 104       |
| 24, 10 23. 74             | 1, 4 37. 123    | 42, 7 105          |
| 24, 11—15 53              | 2, 3 126        | 42, 10 101         |
| 25, 1. 3. 4. 5. 17. 18 76 | 27, 5 140       | 56, 7 122          |
| 25, 2 62. 76              | 27, 10 73       |                    |
| 25, 7. 8. 9. 11 79        | 28, 4 85        | v.                 |
| 25, 10 20. 79             | 28, 5. 6 62     | 2, 7 53            |
| 25, 13 19. 80             | 28, 7 63. 59    | 3, 1 37. 117       |
| 25, 14 74                 | 28, 8 74        | 13, 1 77           |
| 28, 13 117                | 28, 9 63        | 16, 1 118          |
| 44, 12 118                | 31, 1 141       | 19, 10 77          |
| 50, 6. 7 32               | 38, 8 87        | 40, 7 47. 120. 123 |
| 58, 8 119                 | _               | 47, 3 155          |
| 91, 3 95. 121             | III.            | 48, 5 17           |
| 101, 3 105                | 5, 4 37. 117    | 52, 9              |
| 105, 6 32                 | 29, 14 155      | 62, 1. 2. 6. 8 47  |
| 115, 1 46                 | 54, 10 46       | 62, 3 139. 148     |
| 122, 15 46                | 55, 6 142       | 62, 7 47. 138. 145 |
| 123, 5                    | 59, 1 121. 132  | 62, 8 47. 139      |
| 123, 8 20                 | 59, 7 121       | 62, 9 141          |
| 128, 7 36                 | 62, 2. 3 99     | 63 145             |
| 131, 1 155                | ·               | 63, 1 47           |
| 136, 2. 3 46              | IV.             | 63, 7 47. 143      |
| 139, 2 37                 | 1, 2 35         | 64, 1 47           |
| 140, 12 26                | 1, 3-5 36       | 64, 6 148          |
| 143, 7 118                | 4, 15 119       | 65, 6              |
| 151, 1 117                | 13, 2 46. 142   | 66, 1 38           |

| Seite,             | Seite.            | Seite.           |
|--------------------|-------------------|------------------|
| 66, 3 141          | 61, 5 139         | IX.              |
| 67, 2 138          | 62, 4 123         | 73, 3 86         |
| 68, 3 148          | 63, 1 48          | 73, 4 80         |
| 68, 5 145          | •                 | 73, 8 38         |
|                    |                   |                  |
|                    | 82, 2. 6 102      |                  |
| 69, 2 145          | 82, 3 100         | 77, 5 95         |
| 69, 3 148          | 82, 5 98. 102     | 90, 2 95         |
| 69, 4 139. 143     | 83, 9 102         | 95, 4 94         |
| 70, 2. 3 147       | 84, 2 102         | 107, 15 143      |
| 72, 2 142          | 84, 4 102 Anm.*   |                  |
| 81, 4 114          | 85, 3 100. 102    | v                |
| 83, 6 156          | 86, 1 71          | X.               |
| 85, 1 71           | 86, 2. 3. 6. 7 75 | 8, 4 116         |
| 85, 2 71. 95       | 86, 4 63          | 8, 5 37. 106     |
| 85, 3 71. 73. 85   | 86. 5 62          | 10, 11, 1 106    |
| 85, 4 71. 85. 99   | 87, 1 32. 86      | 14, 7 106        |
| 85, 6 71           | 87, 2 72          | 20, 2 127        |
| 85, 7. 8 76        | 87, 3 80          | 22, 1 127        |
| <b>30,</b> 1. 0    | 87, 4 79 Anm.     | 22, 2 122        |
| VI.                | 87, 5 15. 32      | 29, 4 123        |
| 13, 2 122          | 87, 6 32          | <b>36, 3 4</b> 8 |
| 47, 26—28 124. 125 |                   | 51, 4 41. 107    |
| 48, 1 126          | 00                | 65, 5 142        |
| 51, 1 38           | 00,               | 65, 6 107        |
| 52, 11 125         | 88, 5 20          | 65, 8 87. 107    |
| •                  | 89 64             | 66, 2 82. 107    |
| 67, 1              | 77177             | 66, 5 107        |
|                    | VIII.             | 75, 2 86         |
| 67, 4 141          | 20, 17 155        | 85, 24 59        |
| 68, 2 101          | 25, 3 137         | 89, 8 103 Anm.   |
| 68, 3 102          | 25, 8             | 93,4 107         |
| 68, 5 101          | 25, 9             | 97, 16 62        |
| 70, 1 71           | 31, 14 122        | 98, 1 107        |
| 74, 4 65 Anm. ***  | 41, 1 99          | 99, 10 107       |
|                    | 41, 2 86. 96      | 113, 5 103 Anm.  |
| VII.               | 41, 3. 7 14       | 123, 6 33. 107   |
| 28, 4 104          | 41, 4 72          | 124              |
| 33, 10 148         | 41, 5 33. 72. 79  | 124, 7 86        |
| 34, 11 73. 86      | 41, 6 94. 99      | 132, 2 140       |
| 35, 6 49           | 41, 8 32          | •                |
| 40, 4 38           | 41, 9 23. 86      | 132, 4 121       |
| 44, 3 34           | 41, 10 23. 73     | 132, 5 123       |
| 49, 3 79. 84       | 42, 1 73          | 167, 3 95        |
| 60, 4 145          | 42, 3 27          |                  |
| 60, 7 140          | 58, 11. 12 86     | Vâl.             |
| 61, 3 140          | 63, 2 127         | 4, 3 115         |
| 61, 4 142 Anm.     | 90, 2. 3 48       | 11, 4 100        |
| ·                  |                   | ,                |

| Seite,                                     | Saite.                           | Seite.                                    |
|--------------------------------------------|----------------------------------|-------------------------------------------|
| Ath. Veda.                                 | 10, 7 84                         | Kāt. Śr. S.                               |
| 1, 10, 2. 4 64                             | 12, 1. 13 56                     | 10, 8, 22. 27 60                          |
| 2, 6, 4 117                                | 13, 42 34                        | 16, 5, 1 ff 56                            |
| 2, 10, 1 63                                | 13, 44 91                        | 16, 5, 13 70                              |
| 2, 29, 4 81                                | 13, 50 91                        | Ó Duah                                    |
| 3, 4, 5. 6 100. 102                        | 14, 30b 35                       | Sat. Bråhm.<br>2, 3, 1, 3 29              |
| 3, 5, 4 82                                 | 19, 80 35                        | 2, 3, 1, 3     29       2, 3, 1, 3     29 |
| 3, 8, 1 115                                | 21, 40 97                        | 2, 5, 2, 6 99                             |
| 3, 13, 2 100                               | 21, 58 97                        | 3, 7, 4, 1 59                             |
| 3, 22, 1. 2 48                             | <b>22,</b> 5 35                  | 4, 3, 4, 28 42                            |
| 4, 15, 12 87                               | 29, 6 67 Anm. *                  | 4, 3, 4, 29 89                            |
| 4, 16, 1-5 79                              | Taitt. Samh.                     | 4, 3, 4, 31 34                            |
| 4, 16, 6 63                                | 1, 3, 41 60                      | 4, 4, 5, 10 85                            |
| 4, 16, 7 64                                | 1, 8, 104 123                    | 5, 3, 1, 5 34                             |
| 4, 29, 1. 7 49                             | 1, 8, 10, 2 16                   | 6, 2, 1, 5 34                             |
| 5, 1 39                                    | 1, 8, 15, 1 143                  | 6, 5, 4, 14 119                           |
| 5, 1, 9 93<br>5, 11, 1, 2, 7, 8 88, 89     | 2, 1, 4, 4 43                    | 6, 7, 1, 3 56 Anm.*                       |
| 5, 11, 1. 2. 7. 8 88. 89<br>5, 11, 3. 4 81 | 2, 1, 7, 4 67                    | 6, 7, 1, 16 57                            |
| 5, 25, 6 97                                | 2, 1, 9, 1 90                    | 6, 7, 2, 9 56                             |
| 6, 32, 3 49                                | 2, 1, 9, 3 68                    | 7, 3, 2, 10 35                            |
| 6, 46, 1 67                                | 2, 3, 12, 1 35. 64               | 11, 6, 1 68                               |
| 6, 132, 1 97                               | 2, 6, 7, 1 147                   | Avesta.                                   |
| 7, 25, 1. 2 43                             | 3, 2, 2, 1 27                    | Ys. 1, 11 154                             |
| 7, 83, 1 20. 84.                           | 3, 4, 5, 1 123<br>4, 1, 6, 2 119 | 30, 5 155                                 |
| 7, 104 89                                  | 4, 1, 6, 2 119<br>4, 1, 9, 2 119 | Yt. 9, 13 152                             |
| 10, 10, 22. 28 16                          | 4, 3, 10, 2, 3 35                | Yt. 10:                                   |
| 12, 3, 24 88                               | 4, 4, 9, 1 96                    | 3. 16                                     |
| 12, 3, 55 88                               | 5, 1, 5, 2. 3 61                 | 13. 95 128                                |
| 13, 3, 1 19                                | 5, 1, 6, 1 120                   | 29 132<br>38 135 Anm.                     |
| 13, 3, 13 28. 116<br>15. 2. 3 87           | 5, 1, 7, 3 120                   | 54. 55 136                                |
| 15, 2, 3 87<br>15, 14, 3 88                | 5, 1, 9, 3 120                   | 61 134                                    |
| 17, 1, 25 27                               | 5, 2, 1, 3 55                    | 67. 142 131                               |
| 19, 26, 4 42                               | 5, 5, 4, 1 96                    | 85 135                                    |
| 19, 44, 8 77                               | 5, 6, 21, 1 90                   | 86 134                                    |
| 19, 56, 4 82                               | 6, 1, 11, 1. 5 96                | 104 130                                   |
|                                            | 6, 2, 9, 1. 2 61                 | 124. 125. 136 130                         |
| Vāj. Samh.                                 | 6, 4, 2, 3. 4 85                 | 143 131 Anm.                              |
| 4, 36 96                                   | Ait. Bråhm.                      | 145 128                                   |
| 8, 23 60                                   | 3, 4 120 Anm.                    | Yt. 13, 2. 3 154                          |
| 8, 37 106                                  | 4, 18 56 Anm. *                  | Khursh. N. 6. 7 128                       |
| 8, 56 96                                   | 7, 14—17 54                      | Vend. 1, 18 151                           |

### Einleitung.

 ${
m U}$ nter all den wunderbaren Gestalten, die den Götterhimmel der alten Inder bevölkern, steht Varuna sowohl wegen der hohen Macht, mit der die vedische Dichtung ihn als den Mensehen- und Götterkönig umkleidet, als wegen der Mannigfaltigkeit seiner Erscheinungsformen oben an. Varuna hat Himmel und Erde gegründet, Varuna hat Sonne und Mond geschaffen und weist ihnen ihre Bahn, er lenkt den Lauf der Ströme, die zum Meere eilen ohne es je zu füllen, im höchsten Himmel hüllt er sich in die Wasser und schaut von oben herab auf Recht und Unrecht unter den Menschen; sein Auge ist des Tages die Sonne und die spähenden Geister des Lichts, des Nachts sind die leuchtenden Sterne seine Späher und Wäch-Ihm entgeht kein Wort und kein Gedanke, er ter des Alls. kennt den Flug der Vögel - nichts soweit Himmel und Erde reichen kann sich seinem Blick entziehn. Seine Gesetze gelten für den ewigen Fortgang des Weltlaufs nicht minder wie für die Menschenwelt.

Recht und Unrecht bestimmen seine Satzungen und während er dem Gerechten Gesundheit und Reichthum sendet, straft er den Uebelthäter mit seinem Zorn, schickt ihm Krankheit und Sorge, stösst ihn hinaus aus dem Bereich des freundlich schimmernden Lichts und fesselt ihn mit schwer lastender Fessel.

So vereinigen sich in Varuna's Gestalt hohe kosmogonische Gesetze mit tiefsittlichen Anschauungen und seine Erscheinung gehört zu den erhabensten und schönsten, die der Veda kennt. Freilich, wenn wir Varuna's Wesen nachspüren und in seinen Eigenschaften den leitenden und vermittelnden Grundgedanken suchen, der uns die Vielseitigkeit desselben erklärt, dann zeigt sich seine Proteusnatur in ganzem Umfange und er wandelt sich immer wieder in neue Gestalten, wenn wir die richtige erfasst zu haben meinen.

Gleichwohl können diese Ideen nicht unvermittelt nebeneinander liegen, sie müssen in einem tertium ihre gemeinsame Quelle oder sich auseinander entwickelt haben, sich durcheinander erklären und mag noch so viel räthselhaft erscheinen, so dürfen wir doch der Götterlehre und am wenigsten der vedischen, um die es sich hier handelt, Consequenz und Sicherheit der Anschauungen abzusprechen wagen oder sie der Wilktir zeihen.

Es soll damit nicht gesagt sein, dass jedem der Rishi's, die Varuna's Majestät feierten, der Gott nun auch immer in der Allgewalt seines Wesens gegenwärtig sein musste: die freischaffende Phantasie der vedischen Seher wählte sich eine momentanen Gefühlen und Gedanken entsprechende Seite dieses Gottes, um diese eine zu besingen und die andern ausser Acht zu lassen und sie konnte diese eine Erscheinungsform mit all dem reichen Schmuck, den sie dem indischen Sänger so verschwenderisch lieh verzieren, aber hinsichtlich der Wahl selbst blieb sie beschränkt und durfte nicht auf Gebiete hinübergreifen, die gänzlich ausser dem Machtbereich eines Gottes lagen; und ich muss aufs bestimmteste die alten Dichter dagegen verwahren unklar oder unsicher im Erfassen göttlicher Begriffe gewesen zu sein oder sich kühn hinweg gesetzt zu haben über die Grenzen vernünftiger Anschauung, so geneigt auch mancher zu solchem Urtheil sein möchte; es gefiel ihnen nur ihre bestimmt erfassten Götterideen in Nebelgewänder zu hüllen, die bald die eine, bald die andere Seite eines Gottes flüchtig andeuten, um sie dann wieder nur dichter zu verschleiern — gleich als wollten sie dem profanen Auge keinen Einblick in das gestatten, was der Sänger erschaut. Aber wenn wir genau zusehen und all die Bilder aufmerksam betrachten, die der Veda kaleidoskopartig an uns vorüber ziehen lässt, so können wir genau all die Bestandtheile erkennen, aus denen sie sich zusammensetzen, und wir überzeugen

uns bald, dass diese Bestandtheile unveränderlich sind an Farbe und Gestalt.

Was ich hier im Allgemeinen sage, gilt nicht minder von Varuna. Verfolgen wir die Ideen der Rishi's durch die Lieder des Veda, dann zeigt sich uns ein festbegrenztes Bild dieser Gottheit, in dem wir nichts weniger als zügellose Willkür erblicken, so weit auch der Spielraum ist, der der Phantasie bleibt. Die Schwierigkeiten, die wir hinwegzuräumen haben um zu demselben zu gelangen, sind freilich fast unermesslich gross, und das einzige Mittel ihrer Herr zu werden ist eine genaue Untersuchung und Kritik der einschlägigen Stellen, sowie möglichst grosse Vollständigkeit des Materials, das wir aus allen Veden zu sammeln und zu einem Gesammtbilde zu vereinigen haben, aus dem heraus sich vieles Dunkle erklären lässt.

Ich hielt es demnach für geboten, über den Bereich des Rigveda hinaus zu gehen und den Yajurveda in seinen beiden vorliegenden Recensionen, sowie den Atharva- und Sâmaveda, welch letzterer indess nur sehr wenig neues bietet, zu berücksichtigen.

Zur Klärung mancher Punkte schien es mir sodann erforderlich, die Litteratur der Brâhmana's herbei zu ziehen und es haben das Aitareja, sowie das S'atapatha-Brâhmana dort eingehende Berücksichtigung gefunden, wo sie zum Verständniss des Veda beizutragen schienen.

Auch das Ritual selbst ist öfter zur Erklärung beigezogen worden, obwohl die grossen Schwierigkeiten des Stoffes die grösste Vorsicht geboten; wir müssen eben hier das Bedauern wiederholen, welches schon anderweitig von uns ausgesprochen worden ist, dass immer noch eine kritische Darstellung des Opferrituals fehlt, die sowohl die Einzelheiten des Opfers prayogaartig klarlegte als die Stellung der Götter darin präcisirte und die verschiedenen überaus interessanten Symbola und Geräthe im Zusammenhange der Ceremonien erklärte. Denn es ist beachtenswerth, dass die Opfergebräuche und theologischen Speculationen oft im engsten Verhältniss zu manchem der Mantra's stehen und uns somit eine Erklärung für darin niedergelegte Anschauungen bieten können. Die Fragen jedoch, die dabei in Betracht kommen, sind zum Theil

so verwickelt und schwierig, viele Punkte bedürfen einer so durchgreifenden Kritik hinsichtlich ihres historischen Werthes, dass erst eine spätere Zeit den rechten Gewinn aus dem Ritual wird schöpfen können.

Was nun die speciellen Erörterungen anbetrifft, so beginne ich damit Sâyana's und Mahîdhara's Ansichten anzufthren, um an ihnen zu zeigen, dass bei manchem Unhaltbaren sich viel Werthvolles und für die Erklärung des Veda Nützliches bei ihnen findet. Von Neueren haben über unseren Gegenstand ausführlicher gehandelt: Roth im 6. Bande der Zeitschrift der D. M. G. in seinem Aufsatz: Die höchsten Götter der arischen Völker, sowie in einigen kleinen Artikeln (Zeller's theol. Jahrbücher 1846. V. S. 346. — Münchener Gel. Anz. 1848. S. 472. N. Jenaer Litt. Zeit. 1847, No. 311), sodann Muir im 5. Bande seiner original sanscrit texts, wo wir reiches Material gesammelt finden, Angelo de Gubernatis an verschiedenen Stellen seiner "Letture sopra la mitologia vedica" (Firenze 1874) und zuletzt Alfred Ludwig in "Die philosophischen und religiösen Anschauungen des Veda in ihrer Entwicklung" (Prag 1875) pag. 47 ff. All die vorliegenden Arbeiten sind reich an feinen Bemerkungen, aber sie gehen nicht auf den Gegenstand in solchem Umfange ein, wie es zur richtigen Erkenntniss all der einzelnen Beziehungen erforderlich ist und betrachten Varuna nicht nach all den verschiedenen Gebieten hin, nach denen er sich verzweigt. Eines speciellen Urtheils darf ich mich hier enthalten, da der Lauf unserer Untersuchung uns oft darauf zurückzukommen Gelegenheit bieten wird.

Auf die Besprechung der alten Commentatoren lasse ich zunächst die Stellen folgen, die uns die eigentliche Gestalt Varuna's noch erkennen lassen, wie sie als der Ausgangs- oder wenigstens Vermittlungspunkt aller weiteren an ihn sich anschliessenden Auffassungen gelten kann, die folgenden Capitel sind dann den verschiedenen Gebieten varunischer Thätigkeit gewidmet, die ich hier kurz skizziren will.

So wie Varuna in den vedischen Hymnen uns entgegentritt, ist er der Gott des allumfassenden Himmels, des sich über und um alles wölbenden Firmamentes, ob es im Sonnenglanze leuchte oder im Sternengewande prangt. Er ist ein freundlicher, alles gute spendende Herrscher, wenn das Tages-

licht am Firmament erglänzt, aber er wird auch gefürchtet als strafender, rächender Gott, da er wie das Licht so das Dunkel spendet und in Finsterniss die Erde hüllt. Er selbst bleibt in unvergänglicher Majestät am Himmel thronen - Tag und Nacht entstehen, wenn er sein Antlitz freundlich zu den Menschen wendet oder zürnend sie verlässt. Es liegt nun in der Scheu vor der Nacht und in dem Glauben an die in ihr waltenden bösen Geister, wenn Varuna vorwiegend mit Lichtgöttern verbunden und hierdurch seine Eigenschaft als Lichthimmel angedeutet wird, denn an den Lichtgott wandte sich das Menschenherz lieber als an den fürchterlichen Herrscher der Nacht. So sehen wir ihn zusammen mit der Sonne selbst oder in Verbindung mit dem Ross, wir finden ihn in der engsten Beziehung zu Agni, zu Vishnu, vor allem aber zu Mitra. dem altarischen Sonnengott, den ich darum weiterhin einer eingehenden Besprechung unterziehen muss.

Damit schliesse ich die Annahme aus, dass Varuna ausschliesslich oder vorwiegend den Nachthimmel bedeutet habe, dies ist eine Auffassung, die man selbst in den Brâhmana's nicht durchweg mit ihm verband, aber in ihrer Uebertragung auf den Rigveda und einen grossen Theil der andern Veden aufs lebhafteste bekämpft werden muss. zige Stelle hat die Riksamhitâ aufzuweisen, die für jene Ansicht spräche und uns eine einseitige Beziehung Varuna's auf den Nachthimmel gestattete. Letzterer bildet nur einen Theil des grossen Herrschaftsgebietes unsers Gottes und wir erwähnten bereits, dass dies Gebiet zurücktrat hinter die ungleich mehr besungene Lichtgestalt Varuna's. Die Stellen, aus denen wir den Nachthimmel als ein Gebiet Varuna's kennen lernen. sind zweifacher Natur; die eine Gruppe umfasst seine kosmogonische Thätigkeit, kraft deren er (wie die Sonne) so den Mond an den Himmel setzt, die andre und ungleich grössere Anzahl bilden die Stellen, welche von Varuna's Fesseln handeln, deren ursprüngliche Bedeutung keine andre sein kann als die der Nacht mit all dem Ungemach, das sie über die Menschen bringt. Ich läugne damit nicht, dass auch die Wassersucht eine der Fesseln Varuna's sei, aber ich kann diese Anschauung erst als eine relativ spätere ansehen, da sie sich zusammensetzt aus den beiden verschiedenen Auffassungen,

dass Varuna Krankheit und Ungemach sende und er Gott der Wasser sei. Vermöge dieser letzteren Eigenschaft wurde er nothwendigerweise auch ein eine mit den Gewässern zusammenhängende Krankheit sendender Gott, und weil er auf der andern Seite die Nacht und alles aus ihr entspringende Ungemach über die Menschen bringt, so wurde die dafür geltende Bezeichnung Fessel auch auf die Wassersucht als eine besondere Art dieses Ungemachs übertragen.

Ich schliesse an diese Auseinandersetzungen die Stellen. welche uns Varuna als Schöpfer des Himmels und der Erde zeigen, weil sie sich am nächsten der Auffassung Varuna's als des allumfassenden Himmels anreihen: denn dieser umschliesst die ganze Welt, den Himmel selbst, wie die Erde. den Luftraum und die Wasser und somit lebt alles in ihm und es lag nichts näher, als ihn zum Schöpfer und Erhalter alles Lebenden und Todten zu machen. Noch ein weiteres ergibt sich aus Varuna's Auffassung als Gott des Firmaments: Ewig und unveränderlich steht das Himmelszelt, ununterbrochen wechseln Sonne, Mond und Sterne, ungehemmt ist der Lauf der von Varuna umschlossenen Welt: Hieraus entwickeln sich die Satzungen Varuna's, mit denen er die Welt regiert und als König über das Universum herrscht. Darin sind an und für sich die Satzungen, mit denen er die Menschenwelt regiert, eingeschlossen; er ist Herr über Leben und Tod und in dieser Beziehung auf die Menschen liegt zugleich die Entwicklung derselben zu einem tieferen sittlicheren Gehalt begründet.

Die Erwägung, dass Varuna der Himmel sei, erklärt uns ferner seine Gestaltung zum Allwissenden und Allweisen. Vom Himmel aus sieht er Tag und Nacht nieder auf die Welt, um ihn herum sitzen seine Späher, die ihm das Dichten und Trachten der Menschen verkünden. Dies ist der Grund, warum der Veda ihm den Begriff der Allwissenheit beilegt und wenn wir zugleich an seine alles ordnenden Gesetze denken, den der Weisheit; er gilt als untrüglicher kavi, als oberster der kavi's und wie er selbst der Meister aller kavi's ist, so mehrt er der Menschen Weisheit und erscheint, allerdings mit besonderer Beziehung, bisweilen als Lehrer der Götter.

Ein anderes Gebiet varunischer Thätigkeit, welches durch Varuna's Fassung als Himmelszelt erklärt wird, ist dasjenige, welches in der Verbindung Varuna's mit Indra oder den Marutas seinen bestimmten Ausdruck findet. Im höchsten Himmel ist der Sitz der Wasser und in diesen wohnt Varuna, von ihnen als Schwestern oder Gattinnen umgeben, er lässt sie herabströmen auf die Erde und wird dadurch der Spender des Regens, der Schöpfer der Ströme.

Dies sind im Wesentlichen die Grundtöne im Charakter unsers Gottes, die durch alle die mannigfachen Variationen hindurchklingen, bald vereinzelt, bald in Accorden, stets aber ein Tongemälde schaffend, das uns die schöpferische Phantasie der alten Inder nicht minder bewundern lässt als die Grösse seiner Götterideen.

Im Folgenden liegt es uns nun ob, die Beweise für unsere Auffassung zu geben, indem wir auf die einzelnen Stellen näher eingehen und eine richtige Interpretation derselben erstreben.

### Die Auffassung Sâyaṇa's und Mahîdhara's, sowie Yâska's; Etymologie und Bedeutung des Wortes "varuṇa."

Ich stelle Sâyana oben an, weil er nicht nur die meisten Erklärungen des in Rede stehenden Namens bietet, sondern auch viele, die mit den im Rigveda vorliegenden Anschauungen wirklich übereinstimmen oder wenigstens einen gewissen Zusammenhang mit denselben haben. Und wir dürfen in der That erwarten, dass ein Commentator von der Bedeutung Sâyana's gerade in Bezug auf Götternamen noch grössere Autorität haben wird als in der Erklärung anderer Worte. Er ist darin mehr als irgend sonst an Anschauungen der eigenen Zeit und an Tradition gebunden; er kann dort wo er Erklärungen des Wortes oder Etymologien bietet, nicht solche wählen, die ganz fremden Gebieten angehören. sondern muss sich im Kreise gegebener und überkommener Ideen bewegen und wenn auch formell vielleicht falsche, so doch dem Sinne nach mit der Grundanschauung leicht zu vermittelnde Deutungen geben; er darf Götter nicht zu etwas anderem machen als sie sind und wird sich hierin sicherlich am wenigsten von Subjectivität in seiner Erklärung leiten lassen. Die Deutungen nun, die wir bei dem Commentator des Rigveda finden, lassen sich auf mehrere Gruppen zurückführen und ich erwähne zunächst diejenige, welche in der Sruti häufig ist, dass Varuna der Gott der Nacht sei. Cf. den Commentar zu RV. 1, 90, 1; 1, 122, 6; 1, 136, 6 u. a; er heisst als solcher râtryabhimânî devah und die Wurzel, auf die das Wort in dieser Bedeutung zurückgeführt wird, ist vri "bedecken, einhüllen." Dies zeigt uns, allerdings mit etwas eigenthümlicher Deutung des Einhüllens, Taitt. Br. 1, 7, 10, 1: vrinoti / pâpakritah svakîyaih pâśair âvrinoti iti râtryabhimânî devo varunah / śrûyate ca

vârunî râtrih. Mit Rücksicht auf die Fassung Varuna's als Gott der Nacht und die daraus sich ergebende Anschauung, dass er ein zorniger Gott sei, der Krankheit und Ungemach sende, erklärt Sâyana ihn RV. 1, 128, 7 u. anderweitig als pâpadevatâ.

Sehen wir in diesen Erklärungen Varuna von Sâvana als den Gott der Nacht bezeichnet, so zeigt ihn eine zweite Gruppe von Erklärungen in engem Verhältniss zum Tage ganz analog den vedischen Hymnen; und es scheint mir besonders beachtenswerth, dass gerade diese Auffassung am meisten von dem Exegeten und zwar in den mannigfachsten Variationen ausgesprochen wird. Ich kann dies um so weniger für zufällig halten als auch Mahîdhara dieselbe Anschauung mehrfach vertritt; wir haben eben darin eine Reminiscenz an uralte Ideen zu sehen. Freilich gehen beide zu weit, wenn sie Varuna direct mit dem Sonnengott identificiren, obwohl auch hierzu eine gewisse Berechtigung vorliegt, denn der Gedanke der sie dazu führte ist kein ihnen eigener, sondern hat in den alten Liedern selbst seine scheinbare Begründung\*). Ich führe von hierher gehörigen Stellen an: 1, 123, 5: Varuna = tamovârakah savitâ devah 1, 123, 8: tamonivârakah sûryah 1, 151, 3: tamonivâraka âdityah 5, 3, 1: tamasâm vârakah\*\*) 5, 48, 5: tamovârakah. 7, 87, 1 astam gacchan sûrya eva varuna ityucyate sa hi svagamanena râtrîr janayati (Varuna ist eben sowohl Tag- als Nachthimmel, daher ist er hier mit der untergehenden Sonne, die beides bewirkt, gleichgestellt) 9, 73, 3: sarvasya svatejasácchádakah (?) 1, 24, 7: ûrdhvadeśe vartamánasya varunasya raśmayah 10, 99, 10: tamovâraka âdityo varunah 10, 12, 8: sarveshâm pâpânâm nivârayitâ agnih (= Varuna). Dahin gehört auch die Erklärung Mahîdhara's zu Vâj. Samh. 2, 3, wo Mitrâvarunau mit Vâyvâdityau gleich gesetzt, also Varuna und Âditya (Sonne) als identisch angesehen werden.

<sup>\*)</sup> Eine Stelle des A. V. 13, 3, 13 scheint sie dazu zu berechtigen, indess ist der derselben zu Grunde liegende Gedanke doch ein anderer, wie wir später sehen werden.

<sup>\*\*)</sup> Sây. sagt: he agne tvam varuņastamasâm vârako râtryabhimânî devo pi tvam eva; er bringt also zwei verschiedene Vorstellungen in Zusammenhang, doch zeigen die andern von mir citirten Stellen, dass ihm die eigentliche Bedeutung von Varuṇa als tamasâm vârakaḥ sehr wohl bekannt ist, wir müssen eben die Commentatoren durch sie selbst corrigiren.

An diese Deutungen schliessen sich von selbst diejenigen, welche unsern Gott als einen Abwehrer alles Unheils und jedweden Feindes bezeichnen und in Sâyana's Commentar sehr häufig sind. Auch diese Anschauung ist, wie wir später zeigen werden, ächt vedisch. Ich citire aus dem Commentar zum Rigveda 1, 105, 6, wo Varuna "anishtanivârako devah" heisst; ebendas. v. 15. anishtasya nivârayitâ devah 1, 163, 4 pâpasya vârakah phalasyâvarjayitâ vâ. 5, 85, 1 upadravasya nivârako janânâm âvarakah. 8, 25, 13 satrûnâm vârayitâ desgl. 8, 27, 17. 8, 83, 2; 94, 5 und sehr viele andere Stellen mehr. Bei Mahîdhara vgl. hierzu 10, 16; 10, 27 und andere.

Im Vergleich zu dieser grossen Anzahl Varuna auf den Tag oder das damit zusammenhängende Gute und die Abwehr alles Bösen beziehender Erklärungen sind diejenigen Deutungen bei Sây., welche in ihm einen Wassergott sehen, an Zahl gering, von den Stellen abgesehen, wo er die Fesseln des Gottes auf die Wassersucht bezieht. Ich erwähne aus diesen wenigen RV. 10, 123, 6, woselbst V. jalâbhimânî devah heisst und 4, 1, 2, wo Varuna "vrinotyudakam." Aber trotzdem bei dem Erklärer des Rigveda sich diese Deutung selten findet, muss sie doch bei den Interpreten sehr gebräuchlich gewesen sein. Wir sehen dies daraus, dass Yaska ihn das eine Mal (10, 3) geradezu unter den madhyasthânâ devatâh aufführt, wozu ihn sicher die Beziehung Varuna's auf die Gewässer bewogen hat, wie wir aus dem Inhalt der beiden für V. angeführten Stellen (10, 3. 10, 4) leicht ersehn. Yâska nun schliesst sich dem Zeugniss der Nighantu's an, die durch ihre zweimalige Erwähnung des Namens (5, 4-5, 6) ihn indirekt als zwei verschiedenen Gebieten angehörig bezeichnen und wenn sie auch nicht geradezu diese Gebiete selbst benennen, so doch keine anderen als Luftraum und Himmel meinen können. Auch Sâyana führt einmal (4, 53, 5) Varuna als einen Gott des Luftraumes auf, indem er von drei Theilen des letzteren "vâyu, vidyud, varuna" spricht und er folgt hierin jedenfalls dem Vorgang jener älteren Erklärer\*). Was Sâyana und

<sup>\*)</sup> Zu 8, 41, 6. erwähnt er "tristhånam varunam," indem er Trita mit demselben identificirt. Mir scheint, dass hier ausser den eben erwähnten

Mahîdhara sonst erwähnen hat keinen besondern Werth; ich nenne z. B. Mah. zu 28, 34, wo es von V. heisst "vriyate 'sau varunas tam ritvigbhir varanîyam," varuna also von vyi "wählen" hergeleitet wird und ähnlich auch Sâyana, der zu 8, 27, 17 paraphrasirt: varanîyah oder sambhajanîyah. Mit activem Sinn und nur etymologisirend umschreibt Mah. den Namen zu 22, 6 und 36, 9, in dem er dort "vrinoti bhaktam bhajate varunah," hier "vrinotyangîkaroti bhaktamiti varunah" sagt, wobei er vrinoti nach Ausweis der beistehenden Verben den diesem Worte in der 5. Conj. seltener innewohnenden Sinn von "eligere" beilegt. Eine andere Erklärung, deren Ursprung ich zum Theil auf spätere Speculation zurückführen zu mässen glaube, ist die, welche Mah. zu 29, 6 gibt, dass nämlich Mitra-Varuna = dyâvâprithivî seien und zur Begründung dieser Aufstellung führt er eine Stelle der Sruti an "ayam vai loko mitro 'sau varunah." Die Bezeichnung der Himmelswelt durch V. ist sicher altes Gut, während die Gleichstellung der Erde mit Mitra in eine spätere Zeit zu verlegen und aus der Identification Mitra's mit dem der Erde angehörigen Agni, wofür wir später ausser mehreren andern eine Atharvavedastelle anführen werden, herzuleiten ist. entschieden aus der späteren ved. Litteratur entnommen ist ferner die in den Brâhmana's oft wiederkehrende und von Mahîdhara reproducirte Deutung Mitra-Varuna's durch prânâpânau oder prânâpânavâyû. Ich muss bekennen, den Grund für dieselbe nicht mit Sicherheit angeben zu können: eine Erklärung, die mit einiger Wahrscheinlichkeit aufgestellt werden kann, ist die, welche sich an Mitra-Varuna = Tag und Nacht knüpft, dass nämlich Tag und Nacht für die Welt etwa dasselbe sind, wie für den Menschen die beiden Athemzüge und dass die Athemzüge der Welt durch Auf- und Niedergang der Sonne, durch welchen der Tag resp. die Nacht bewirkt werden, entstehen.

Was nun Yâska anlangt, so haben wir der einen seiner

Beziehungen auf Himmel und Luftraum noch eine dritte zur Erdenwelt angedeutet ist, zu der Varuna darum gelangen konnte, weil er, wie wir später sehen werden, mit Agni identificirt wird. Möglich aber ist es auch, dass er nach dem alles umziehenden Himmelsgewölbe tristhâna genannt wird oder wir haben wegen trita nur eine etymologisirende Erklärung anzunehmen.

Erklärungen, dass Varuna zu den madhyasthânâ devatâh gehöre, bereits gedacht, und wir können dieselbe in gewisser Weise als vedisch bezeichnen, weil er der Gott ist, der die Wasser strömen lässt. Ganz sachgemäss und auf das wirkliche Wesen Varuna's eingehend, ist die andere (12, 21), indem er dort unter die Himmelsgötter (wie auch bei Mahîdhara) gerechnet wird. Die Bedeutung, die Yâska dem Namen beilegt, ist "vrinoti," und da er selbst keine nähere Erklärung dafür gibt, so können wir zweifeln, ob wir ihm die Bedeutung "wählen" oder "bedecken" beilegen sollen.

Dies sind im Wesentlichen die Ansiehten einiger der indischen Exegeten. Ich habe dieselben nicht aus blosser Pietät gegen die alten Denkmäler der indischen Philologie aufgeführt, sondern um aus dem von ihnen Gebotenen manchen Fingerzeig für unsere weitere Untersuchung zu gewinnen und wir sehen in der That, dass namentlich Sâyaṇa's Erklärungen mit unserer vorangeschickten Skizze, die wir auf Grund der folgenden Untersuchungen hin gaben, vielfach übereinstimmen und fast alle Seiten seines Wesens nennen, die wir oben kennen lernten. Ich wende mich nun zur Etymologie und Bedeutung des Wortes "varuṇa" selbst.

Die einzige Wurzel, die dabei in Betracht kommen kann, ist vri, wir können nur darüber im Zweifel sein, welches die Bedeutung der zu Grunde liegenden Wurzel sei, ob wir varuna von 1) vri bedecken oder zurtickhalten, wehren oder 2) vri wählen herleiten sollen. Was die letztere anbetrifft, so scheint von Neueren sich nur Ludwig, wenn ich denselben recht verstehe, diese zu eigen gemacht zu haben, wenn er S. 54 seiner citirten Abhandlung sagt: Varuna bedeutet höchst warscheinlich den wollenden befelenden herschenden wie es im Ath. V. heisst ,was Varuna will, wird zur warheit; aber wir können diese Fassung weder in der Gesammtanschauung, die der Veda von Varuna bietet, begründet finden, noch gibt dieselbe uns die Möglichkeit die Frage zu beantworten: wie konnte von einer solchen abstracten Bezeichnung her sich der Name eines Gottes wie Varuna entwickeln, dessen ganzer Charakter so ganz und gar auf Naturerscheinungen beruht? Wir werden Varuna als den Gott des allumfassenden Himmels kennen lernen und wir dürfen erwarten, dass ein solch con-

creter Gott auch eine auf concreter Grundlage beruhende Bezeichnung erhalten hat. Ehe ich zu der andern Bedeutung der Wurzel übergehe, sei es mir gestattet noch einer anderen Herleitung, die Bollensen in seinen Liedern des Parâsara (Zeitschrift der D. M. G. Band 22, S. 603) aufgestellt hat, zu gedenken, die ich nicht für begründet halten kann. Er sagt dort dass varuna = varana (von var, vas) desselben Ursprungs sei wie sûrya, syar; demnach müsste Varuna aus seinem Namen zu schliessen zunächst eine Bezeichnung des leuchtenden Himmels sein: der leuchtende Himmel ist aber nur die eine Seite des Wesens unsers Gottes und steht dem finstern Nachthimmel, in dem sich Varuna ebenfalls zeigt, gegenüber, indess man könnte über die Berechtigung einer solchen Ableitung noch streiten, wenn uns nicht die Etymologie selbst Hilfe brächte. Die Worte Thios, sol, hvare gegenüber ushas, λώς, aurora (ausosa) weisen auf zwei verschiedene Wurzeln svar (sûr) und vas (us) hin; da nun abgesehen von dem streitigen v. die Mehrzahl der von vas herstammenden Worte auf ursprüngliches s hinweist\*), auf der andern Seite das Zend r zu bewahren, s dagegen nicht in r zu verwandeln pflegt, ved. varuna und zd. varena aber offenbar etymologisch identisch sind, so haben wir Gründe genug, um eine solche Ableitung zu bezweifeln und uns ihr gegenüber auf sichereren Boden und zwar zu der erwähnten Wurzel vri zu begeben, für die man sich auch fast durchweg entschieden hat. Varuna ist sicher aus varana entstanden, wie uns das zendische varena, mit dem es sich nicht nur lautlich, sondern wie wir später sehen werden, inhaltlich deckt, angibt und wir aus οὐρανός ersehen. Zu zd. varena, das die speciellere Bedeutung eines bestimmten Landes gewonnen hat, gibt es eine kürzere Form vara Garten, von dem Garten Yima's gebraucht. Jenes ist offenbar eine Fortbildung des letzteren, aus var umfassen, umgeben, bedecken abgeleiteten und bedeutet "Umhegung," "Umfassung," "Decke." Sehen wir nun dass beide Worte varuna und varena lautlich übereinstimmen und wird sich später ergeben, dass sie ein Name für denselben Gegenstand sind, so müssen wir daraus

<sup>\*)</sup> ved. "varo" kann hier nicht in Betracht kommen, weil seine Bedeutung streitig ist; siehe Pet. Wört.

schliessen, dass auch das skr. varuna gleich wie varena ursprünglich den umfassenden, bedeckenden bezeichnet und was für diese beiden gilt, gilt auch für οδρανός, in welchem das alte a noch erhalten ist. Diese Deutung erhalten wir, wenn man von der Wurzel in der Bedeutung "umgeben, bedecken" ausgeht; wendet man die andre: "arcere" an, so ergibt sich nirgends ein durchführbarer Sinn, man müsste sie gerade mit "umhegen" gleichsetzen, dann fällt sie aber mit der ersteren zusammen.

So führt uns der Name Varuna's zu der Bedeutung des "Umfassenden" und wir wenden uns im folgenden Capitel zu den Stellen, welche ihn uns als den allumfassenden Himmel zeigen, Stellen die in gleicher Weise wie sie unsere Etymologie bestätigen, auch ihrerseits durch diese Ableitung des Namens das rechte Licht empfangen.

#### II.

### Varuna als der allumfassende Himmel.

Wenn wir in Varuna den Umfassenden, Bedeckenden sahen, so dürfen wir annehmen, dass die Stellen, welche mit der Grundbedeutung des Namens ihrem Inhalt nach übereinstimmen, uns auch die früheste und ursprünglich mit ihm verbundene Anschauung am richtigsten wiedergeben. Es gibt nun eine Reihe Stellen, die in irgend einer Weise von ihm als dem Umfassenden sprechen, wenn auch freilich oft in der den vedischen Sängern eigenen phantastischen und dunklen Weise und diese sind es, welche wir hier zunächst anzuführen haben: RV.: 8, 41, 3 sa kshapah pari shasvaje ny usro mâyayâ dadhe sa viśvam pari daršatah. "Rings umschlossen hat er die Nächte, eingesetzt durch seine Weisheit die Morgenröthen, rings umschlossen sichtbar das All\*)." Denselben Sinn hat v. 7 derselben Hymne: ya âsv atka âśaye viśvâ jâtâny eshâm pari dhâmâni marmrišad varunasya puro gaye viśve devâ anu

<sup>\*)</sup> Wir werden durch das sa-sa und durch die Stellung des Objectes in beiden Fällen zwischen sa-pari darauf hingewiesen nicht ni-dadhe sondern sasvaje zu ergänzen.

١

vratam etc. "welcher wie ein Gewand sich über die Welten lagert mit allen ihren Wesen die Wohnungen eng umfassend. vor dieses Varuna Sitz sind alle Götter nach der Satzung" etc.\*). Eben dahin gehört der ganz gewiss nicht in übertragenem Sinn zu verstehende, sondern auf Naturanschauung beruhende Vers RV. 7, 87, 5, demzufolge Varuna als der alles rings umgebende Himmel erscheint. "tisro dyavo nihita antar asmin tisro bhûmîr uparâh shadvidhânâh," "die drei Himmel sind in ihn gesetzt und die drei Erden darunter, eine Schar von sechsen bildend." Einen ganz ähnlichen Gedanken finde ich unter anderer Fassung des Verses als bisher geschehen RV. 9, 73, 8: ritasva gopâ na dabhâva sukratus trî sha pavitrâ hridy antar âdadhe, "nicht zu schädigen ist der opferreiche der Hüter des rita; die drei pavitra's hat er in sein Herz aufgenommen." Unter "Herz" ist hier wieder der grosse alles umfassende Welten- oder Himmelsraum zu verstehen und ich werde zum Beweis der Richtigkeit dieser Fassung nachher einige Stellen mit ähnlicher Anschauung citiren: die drei pavitra's sind nur ein anderer Ausdruck für Himmel, Luftraum und Erde, wie auch Sâvana, indem er dieselben "agnivâvusûrvâtmakâni" nennt, bestätigt; die drei Welten sind hier mit Seihen oder Geweben verglichen und es ist dies eine Auffassung, die öfter im Veda wiederkehrt; so heisst es RV. 9, 86, 32 "tantum tanvânas trivritam," was sich nur auf die drei Gebiete beziehen kann. Ein Analogon nun zu jenem "Herzen" Varuna's finden wir an zwei Stellen des A. V., wo in der einen vom "Leibe," in der andern vom "Munde" Varuna's gesprochen wird und in einer dritten Stelle in der Taitt. Samh., die den "Körper" desselben erwähnt. Alle drei bieten nur verschiedene Ausdrücke für dieselbe Sache und zeigen uns Varuna (denn Var.' Herz, Leib oder Mund ist ja doch schliesslich nur Varuna selbst) als einen hohlen weiten Raum und aus dem Inhalt dieses Raumes, den drei Zungen, drei Seihen u. s. w. ist dasselbe zu entnehmen, was die erst citirten nicht bildlich sprechenden Stellen zeigten, dass Varuna's Leib oder Mund

<sup>\*)</sup> Grassmann übersetzt: "Der wie ein Mantel deckt die Welt, der Götter Stämme allesammt und ihre Stätten fest umfängt;" ich ziehe es vor esham auf dhamani zu beziehen.

das weite sich um alles wölbende Firmament bedeutet. Jene beiden Stellen des A. V. (10, 10, 22 und 28) lauten: yad udaram varunasyanupravisatha vase / tatas tva brahmodahvayat sa hi netram avettava // tisro jihvâ varunasyântar dîdyatyâsani / tâsâm yâ madhye râjati sâ vasâ dushpratigrahâ // "als du eingingst o Kuh in Varuna's Leib, rief dich dorther der Brahman: denn deine Führung kannte er" und: "drei Zungen erglänzen im Munde Varuna's, welche in deren Mitte strahlt dies ist die schwer zu fassende Kuh." Was die ..Kuh" anlangt, so ist ihr die ganze von uns citirte Hymne gewidmet und sie wird in derselben in-ihrer kosmischen Wirksamkeit und all ihren kosmischen Beziehungen besungen. sind Himmel und Erde mit den Wassern behütet, auf ihrem Rücken stehen hundert Schalen, hundert Wächter, sie gilt als der Odem der Götter, wir sehen sie als Gattin des Parjanya, sie vereint sich mit Sûrva, ersteigt das (Himmels-) Meer mit den Gandharva's und Kali's und steht in besonders naher Beziehung zum Glanz. Mit Bezug auf diesen letzteren erkläre ich nun auch v. 22 und fasse sie als die leuchtende Himmelswelt, die des Morgens gleichsam in den weiten Raum eingeht. Mich bestärkt hierin v. 16 derselben Hymne, wo es heisst: .. als du von Gold umgeben, o ritareiche, hintratst, da bestieg dich das (Sonnen-) Ross zum (Licht-) Meer geworden," da die von Gold umgebene hintretende Kuh doch nichts anders bedeuten kann als die schimmernde Himmelswelt, die das Sonnenross besteigt, seine Strahlen weithin ausbreitend. Sehen wir nun hier in dem einen Verse den weiten alles umfassenden Himmelsraum als "Leib" Varuna's bezeichnet, so wird dieser in dem andern "Mund" (Mundhöhle) genannt und die drei in demselben glänzenden Zungen bedeuten ganz dasselbe, was oben die pavitra's anzeigten, die Dreiwelt. Wenn die Kuh als mittlere Zunge gilt, so ist dies eine Beziehung auf deren Wirksamkeit im Antariksha, wie wir sie v. 7 mit den Worten ûdhas te bhadre parjanyo vidyutas te stanâh: "Dein Euter o günstige ist Parjanya, die Blitze sind deine Brüste" angedeutet finden; es ist also der leuchtende Luftraum als Spender des Regens gemeint. Dasselbe zeigt uns nun auch die bereits genannte Stelle der Taitt. Samh. 1, 8, 10, 2: prati tyan nâma râjyam adhâyi svâm tanuvam varuno asiśrec, chucer mitrasya

vratvâ abhûmâ 'manmahi mahata ritasya nâma: "eingesetzt wurde das Königthum; in den eigenen Körper ging Varuna ein\*): dem Bereich des glänzenden Mitra wurden wir angehörig, des grossen rita (Wahren = Tag) Namens gedachten wir (mit Liedern)." Es leuchtet ein, dass der "Körper" Varuna's auf nichts mit mehr Recht bezogen wird als auf das hohe Himmelshaus, für das wir vorher die Bezeichnung "Mund" gebraucht sahen: wir können nur darüber im Unklaren sein. welchen Sinn wir dem Eingehen Varuna's in diesen seinen Körper unterlegen. Befremden kann der Ausdruck selbst nicht. da solche scheinbare Widersprüche so ganz dem Ausdrucke indischer Phantasie conform sind und wir dürfen uns nicht mehr an diese eigenthümliche Anschauung stossen als an die. dass in Varuna's Munde drei Zungen sind. Hergenommen ist das Bild von einer später zu besprechenden und zu beweisenden Vorstellung von Varuna: Nachts hat er sich von den Menschen abgewandt, des Tages wendet er ihnen sein Antlitz zu und der am Morgen aufleuchtende Agni ist es, der ihn heranführt. So ist Varuna in gewissermassen doppelter Weise hier dargestellt, das eine Mal als der weite, hohe Himmelsraum, das andere Mal in seinem Charakter als Gott des Tages- und indirect des Nachthimmels. Letzteres ist eine Auffassung, die wir nicht ohne Grund in diesen Vers hineintragen; der Beweis dafür liegt in dem zweiten Theil desselben. wo durch die Worte "dem Bereich des glänzenden Mitra wurden wir angehörig" direct auf den Hinübertritt in den Tag hingewiesen ist und nicht minder durch die Erwähnung des rita, das wir in seiner directen Beziehung auf das Licht = dem Wahren später sehen werden \*\*). Eine dieser Anschauung ganz analoge finden wir RV. 5, 48, 5: sa jihvayâ caturanîka rinjate câru vasâno varuno yatann arim. "Der vier Angesichte habende Varuna strebt vorwärts mit der Zunge (Roth

<sup>\*)</sup> Zu dieser Uebers. vergleiche man kathåsaritsåg. 52, 164 svatanum śritah seine (eigentliche) Gestalt angenommen habend; das Pet. Wört. gibt für unsre Stelle an "übertragen" und ergänzt asme. Indess spricht der Zusammenhang der Stelle, der deutlich auf den Tagesanbruch hinweist, gegen eine solche Fassung.

<sup>\*\*)</sup> Man vergleiche auch noch die in der Taitt. Samh. folgenden Worte; sarve vråtå varunasyå 'bhûvan vi mitra evair arâtim atârît.

im Pet. Wört. sich strecken, ausgreifen), in das Liebe sich hüllend weckt (?) er den Freund" (eig.: den zu ihm strebenden). Der Ausdruck caturanîka bedeutet und kann nichts anderes bedeuten als die vier Himmelsgegenden und wir müssen in dem Ausdruck "Varuna mit vier Gesichtern" lediglich eine Variation der in den vorigen Versen niedergelegten Anschauung vom "Leib" und "Mund" und "Körper" des Gottes sehen. die uns wieder auf das alles umfassende Firmament, den sich um die Welt ringswölbenden Himmel mit seinen vier verschiedenen Richtungen Osten, Westen, Süden, Norden hin-Was die "Zunge" anlangt, so ist sie nur ein anderes Wort für denselben Himmelskörper, den wir später als Varuna's Boten. Varuna's Vogel oder Ross oder Auge bezeichnet sehen werden, für die Sonne, die am Himmelszelt aufzusteigen scheint und wir sehen somit, dass wie in jenem Verse so auch hier zwei verschiedene Seiten in dem Charakter unsers Gottes zugleich angedeutet sind; auch der letzte Theil der angezogenen Stelle hat keine andere Beziehung als auf das Tageslicht und wenn Grassmann die Worte "câru vasânah" übersetzt "mit Gut versehen," so ist diese Fassung zu allgemein, als dass wir uns mit ihr begnügen könnten. "Gut" hat hier eine sehr specielle Bedeutung und zwar die des Lichtes, das sich zeigt "wenn Varuna mit der Zunge vorwärts strebt," d. h. wenn die Sonne aufgeht und schon das Participium vasâna weist auf eine positivere Fassung von câru hin\*). Diese unsere Auffassung bestätigt nun auch Sâvana, indem er câru durch ramanîyam tejah wiedergibt, es also ebenfalls auf das Lichtgewand bezieht, in das sich Varuna des Morgens hüllt\*\*). Hierher gehört nun noch eine Stelle.

<sup>\*)</sup> Eine Parallele zu der Bezeichnung der Sonne mit Zunge finden wir RV. 9, 73, 9: "Das Gewebe des rita ist im pavitra (= Himmel) ausgebreitet, auf der Spitze der Zunge durch Varuna's Kunst." Dies bezieht sieh natürlich nur auf das im Himmel ausgebreitete Lichtgewebe, das von der Sonne gleichsam getragen wird. Daher heisst es auf der Zungenspitze ausgebreitet.

<sup>\*\*)</sup> Trotz der an dieser Stelle sicheren Bezeichnung Varuna's durch caturanika zweisle ich, dass wir in RV. 1, 152, 2. caturaśri auf diesen Gott beziehen dürsen. Allem Anschein nach ist der "vierkantige" dort der Sonnengott, der sein Licht über alle Gegenden ausbreitet und den "dreikantigen" d. i. den Dämon der Finsterniss besiegt. Cf. 10, 99, 6, wo Dåsa dreiköpsig heisst.

die ich darum zuletzt ansetze, weil sie nicht so mit Sicherheit auf Varuna zu beziehen ist wie die vorigen, aber doch nach den bisherigen Auseinandersetzungen über unsern Gott auf ihn am ersten angewandt werden kann, ich meine in der aus verschiedenen Theilen zusammengesetzten Hymne AV. 13. 3 den ersten Vers: ya ime dyâvâprithivî jajâna yo drâpim kritvâ bhuvanâni vaste / yasmin kshiyanti pradišah shadurvîryâh patamgo anu vicâkaśîti / tasya devasya kruddhasyaitad âgo ya evam vidvânsam brâhmanam jinâti etc. "welcher Himmel und Erde schuf, welcher zum Gewand sie nehmend sich in die Welten kleidet, in dem die sechs weiten Gegenden wohnen, über welche hin der Vogel leuchtet (Roth: hindurchschauen): gegen den furchtbaren Gott ist das ein Vergehen, wenn einer einen so wissenden Brâhmana quält" etc. Dieser Vers, zu dem man noch v. 5 vergleichen möge, bewegt sich ganz in den Anschauungen der vorigen Verse und muss desshalb für Varuna in Anspruch genommen werden\*). Von einem Gewande Varuna's ist nun auch noch RV. 1, 25, 13 die Rede: bibhrad drâpim hiranyayam varuno vasta nirnijam pari spaso ni shedire: "tragend den goldenen Harnisch zog Varuna die Hülle an; die Späher sitzen rings um ihn her." Auch dieser Vers kann sich nur auf ihn als den Gott des hohen Himmelszeltes beziehen und ich glaube, dass wir für denselben von der gewöhnlichen Deutung, die mit Rücksicht auf die Erwähnung der "Späher" die Hülle als das Sternenkleid erklärte, abgehen und den goldenen Harnisch ebenso fassen müssen. wie vorher den Ausdruck "câru vasânah." Man wird mir entgegnen, dass die Späher keine andere Beziehung haben konnen als auf die Sterne, aber ich werde später nachzuweisen suchen, dass Varuna's wachsame Geister nicht nur des Nachts auf die Erde schauen, sondern auch des Tags ihn umgeben und dass im letzteren Falle die Geister des Lichts dieses Amt Das Gewand selbst ist das goldene Tageslicht verrichten. und der Träger dieses Gewandes kann Niemand anders sein

<sup>\*)</sup> Im Folgenden nehme ich darum selten auf die andern Verse dieser Hymne Rücksicht, weil wir uns damit auf einen sehr unsichern Boden begeben und der gemeinsame Refrain kein genügender Beweis für ihre Zusammengehörigkeit ist. Der Refrain scheint an Verse verschiedener Hymnen von einem Späteren (offenbar tendenziös) angefügt worden zu sein.

als das hohe Himmelshaus, das vom Schimmer des Lichts Weniger bildlich finden wir dieselbe Andurchzogen wird. schauung in RV. 1, 123, 8 ausgedrückt: sadriśîr adya sadriśîr id u śvo dîrgham sacante varunasya dhâma: "die gleichen sind sie (die Morgenröthen) heut, die gleichen sind sie morgen; dem weiten Hause Varuna's streben sie zu." Was dort das goldene Gewand war, sind hier die Morgenröthen und wenn in jener Stelle Varuna es selbst ist, der sich in dies Gewand hüllt, so ist für den Gott hier seine Wohnstätte gesetzt, die schliesslich dasselbe bedeutet wie Varuna. Das Haus des Gottes ist öfter im Veda erwähnt und indem ich bezüglich der Stellen, wo seine Wohnung zugleich mit der Mitra's genannt wird, auf Späteres verweise, füge ich noch einiges auf das Haus Varuna's Bezügliche hier bei: 7, 88, 5 brihantam manam varuna svadhavah sahasradvaram jagama griham te: "zu deiner hohen Wohnung, zu deinem Haus mit tausend Thoren bin ich, o Varuna, du svadhâreicher, gekommen;" wie wir später darthun werden, bezieht sich dies auf das nächtliche, mit tausend Sternen bedeckte Firmament, das der Sänger über sich erblickt und ist ebenfalls ein Beweis für unsere oben von Varuna dargelegte Auffassung. Man vgl. auch 1, 25, 10 ni shasâda dhri tavrato varunah pastyâsv â / sâmrâjyâya sukratuh: "in seinem Wohnsitz liess sich Varuna, dessen Satzungen fest sind, nieder zur Ausübung der Allherrschaft, er der weise." Eine interessante Parallele zu dem Hause Varuna's bietet uns das Ritual in der Tânûnaptraceremonie\*). Dieselbe besteht in einem heiligen Eide, den die Priester mit dem Opferer leisten müssen, einander und insbesondere den ihrer Macht ganz übergebenen Opferer nicht durch unrechtes Vollziehen der Ceremonien zu verletzen. Die sieben Hotar's müssen hierbei ihre Hände in den Kupferkessel (madantî genannt) legen, der mit Wasser gefüllt ist und das Haus Varuna's bedeutet; es weist dies sicher auf die vedische Anschauung von der Wohnung des Himmelsgottes hin und es stimmt auch sehr gut, wenn der madantî-Kessel mit Wasser gefüllt sein muss. tet nicht etwa das Meer, sondern die im Himmel oben wohnenden Wasser, wie wir dies aus A. V. 7, 83, 1 ersehen können, wo es heisst, dass in die Wasser Varuna's goldenes Haus

<sup>\*)</sup> Cf. Haug, Ait. Brâhm. Band II, pag. 53.

gegründet sei und das Beiwort "golden" natürlich nur auf den Himmel bezogen werden kann\*). Dies sind im Wesentlichen die Stellen, die uns den Grundcharakter des alten Himmelsgottes am Ursprünglichsten darstellen und in ihrem Inhalt sich eng an die Bedeutung des "Umfassenden" anschliessen. Wir sahen alle die angeführten Verse diesen Gedanken variiren und wenn der eine vom Munde, der andere vom Körper Varuna's spricht oder ein dritter den Gott mit einem sich über alles lagernden Gewande vergleicht, so liegt all diesen verschiedenen Auffassungen doch nur die eine Anschauung vom allumfassenden Himmelsgewölbe zu Grunde. Dürfen wir hoffen, hierin den Kern- und Ausgangspunkt aller weiteren Entwicklungen, die an des Gottes Namen sich knupfen, gefunden zu haben, so müssen auch seine andern Erscheinungsformen sich unter diesem Gesichtspunkt am leichtesten zusammenfassen und erklären lassen, und in der Möglichkeit, von diesem Standpunkt aus die Gesammterscheinung Varuna's zu erfassen dürfen wir den Prüfstein für die Richtigkeit unserer Beweisführung sehen.

Wir wenden uns nun zu dem, was aus Varuna's Eigenschaft als Himmelsgott am nächsten folgt, zu

#### TIT.

### Varuna's Herrschaft über Tag und Nacht\*\*).

Der Weg, auf dem wir von jenem Charakterzuge zu diesem gelangen, ist ein kurzer.

Wenn wir das über der Erde sich wölbende Firmament betrachten und uns fragen, welche Anschauung eine Zeit, die noch aus Naturerscheinungen ihre Götter abstrahirte, mit demselben verbunden haben kann, so kommen wir zu folgendem

<sup>\*)</sup> So kann sich RV. 9, 86, 11, wo die Somakufe der Sitz Mitra's heisst, ebenfalls nur auf den Himmelssitz desselben beziehen.

Dass Varuna's Herrschaft über beides sich erstrecke, hat Roth bereits in seiner oben angeführten Schrift in Zeller's Theol. Jahrb. (cf. pag. 354) richtig erkannt; nur dass wir nicht Mitra die andere Seite Varuna's nennen können und auch die Nacht nicht vornehmlich sein Gebiet. Auch ist Mitra nicht Gott der Mittagsonne, wofür kein Beweis sich findet.

Resultat: gleichviel ob die Ushas des Morgens den Himmel erleuchtet und die Sonne an ihm ihre Bahn wandelt oder ob die Nacht sich über die Erde lagert, das Firmament zeigt sich im Sternenglanze nicht minder dem Menschenauge als im Gewande des schimmernden Tageslichtes. Ist nun Varuna dieses Firmament oder der Gott desselben, so versteht es sich fast von selbst, auf ihn beide Anschauungen zu übertragen und wir sehen in einer ganzen Reihe von Stellen bald beide Anschauungen zugleich, bald die eine oder die andere hervorgehoben. Wegen dieser Verschiedenheit der aufzuführenden Belege theile ich dieselben in zwei Gruppen, von denen die eine alle die Stellen enthält, welche ihn als Gott des Tagund Nachthimmels zugleich bezeichnen, die andere hingegen diejenigen, welche die eine oder andere Ansicht allein vertreten und uns durch Zusammenfassung beider dasselbe Resultat ergibt, wie jene erstere.

### A. Stellen, in denen Varuna als Herr über Tag und Nacht zugleich erscheint.

1, 24, 8 urum hi râjâ varuṇaś cakâra sûryâya panthâm anvetavâ u / apade pâdâ pratidhâtave'kar utâpavaktâ hridayâvidhaś cit: "einen breiten Weg machte König Varuṇa für die Sonne, dass sie darauf wandle; für das Fusslose\*) machte er die beiden Füsse (Sonne und Mond) zur Stütze und jeden Herzensdurchbohrer trieb er fort" und eben dahin sind Vers 7 und 10 zu ziehen: 7) abudhne râjâ varuṇo vanasyordhvaṃ stûpaṃ dadate pûtadakshaḥ / nîcînâḥ sthur upari budhna eshâm asme antar nihitâḥ ketavaḥ syuḥ: "in dem wurzellosen Wald bewahrt König Varuṇa, der reinkräftige, den hohen Gipfel\*\*); nach unten standen sie gerichtet, oben ist ihre Wurzel, unter uns möchten die Strahlen gelassen sein."

<sup>\*)</sup> apad d. i. der weite Himmelsraum. pratidhâtave eig. "zum Aufsetzen," "dass es sie aufsetzte."

<sup>\*\*)</sup> Die Wahl dieses Ausdrucks scheint mir durch einen Uebergang zu einem anderen Bilde erklärbar zu sein; man erwartet einen Ausdruck für Wurzel. Der Dichter verlässt indess dies Bild und wählt den Gedanken, dass die Sonne gleichsam der Gipfel oder Scheitel der zu ihm führenden Strahlen sei.

10) amî ya rikshâ nihitâsa uccâ naktam dadriśre kuha cid diveyuh / adabdhâni varunasya vratâni vicâkaśac candramâ naktam eti: "die Gestirne, welche hoch oben stehen, bei der Nacht werden sie sichtbar, wohin sind sie bei Tage nur gegangen? / Unverletzt sind (stets) Varuna's Gesetze. Leuchtend wandelt der Mond in der Nacht." Wir sehen aus diesen Stellen, wie Varuna über Tag und Nacht herrscht. Mond und Sonne ihre Bahnen wandeln lässt und wir müssen hieraus schliessen, dass er weder einseitig auf den Tag, noch einseitig auf die Nacht in seiner Thätigkeit bezogen werden kann. Dasselbe lehren uns nun auch noch andere Stellen; die eine (RV. 8, 41, 3) citirten wir oben schon und wir ersahen aus ihr, dass Varuna die Nächte umschliesse und die Morgenröthen einsetze. Dieselbe Hymne bietet uns in ihrem 9. Verse noch einen weiteren Beleg: 9) yasya śveta vicakshana tisro bhûmîr adhikshitah / trir uttarâni papratur yarunasya dhruyam sadah sa saptânâm irajyati....,dessen glänzendes Augenpaar über die drei Erden strahlt, die drei oberen (Welten), den festen Sitz Varuna's erfüllt (erfüllt hat und noch erfüllt), der herrscht über die Sieben." . . 10) yah śvetân adhinirnijaś cakre krishnân anu vratå / sa dhåma pûrvyam mame. . . "welcher die glänzend umhüllten weissen (= Tage) und die schwarzen (= Nächte) nach der Ordnung schuf: er mass den uralten Wohnsitz aus." Es leuchtet ein, dass die weissen und schwarzen nichts anderes bedeuten können als Tag und Nacht und dass "die beiden glänzenden Augen\*)" nur dann verständlich sind, wenn wir in ihnen Sonne und Mond sehen und dies ist wiederum nur möglich, wenn wir davon ausgehen, dass Varuna das Firmament personificirt, so dass wir diese Stellen als einen weiteren indirecten Beweis für die Richtigkeit unserer im vorigen Capitel gegebenen Ausführungen in Anspruch nehmen dürfen. Hiermit sind indess die Belege für Varuna als Herrscher über Tag und Nacht noch nicht erschöpft, ich nenne RV. 7, 88, 2: svar yad asmann adhipâ u andho 'bhi mâ vapur drisaye ninîyât, wo wir ihn in gleicher Weise mit Licht und Finster-

<sup>\*)</sup> Sonne und Mond sind auch sonst als Augenpaar genannt. Von dem Vrâtya heisst es z. B. A. V.: 15, 18, 2 dass der Âditya sein rechtes, der Mond sein linkes Auge sei.

niss verbunden sehen: "es lasse mich der Herrscher das Herrliche schauen: den Glanz am Himmel und die Finsterniss." Gehen wir von dieser Auffassung des Verses aus, so gewinnen wir eine Handhabe zur Erklärung des ganzen Inhalts dieser Hymne, bezüglich deren wir wesentlich von den bisher gegebenen Deutungen abweichen müssen. Um ein Besprechen der Hymne zu ermöglichen, lasse ich dieselbe ganz in der Uebersetzung folgen: "1) Bring dar, Vasishtha, dem gnädigen Varuna ein schönes sehr erwünschtes Lied, der heranführt das verehrungswürdige grosse (Sonnen-) Ross mit tausendfachen Schätzen. 2) Wenn ich zu seinem Anblick nun gelangt, scheint Varuna's Antlitz mir wie das des Agni\*). Es lasse mich der Herrscher das Herrliche schauen: den Glanz am Himmel und die Finsterniss. 3) Wenn Varuna und ich das Schiff besteigen und wir es auf des Meeres Höhe steuern, wenn wir auf der Wogen Rücken fahren, dann wollen wir zum Heil im Schaukelkahne schaukeln. 4) Den Vasishtha brachte Varuna ins Schiff, zum Rishi machte der kunstreiche ihn durch seine Macht, den Sänger (brachte) der weise in der Tage Wohlsein \*\*\*), so weit die Tage und die Morgenröthen reichen. 5) Doch was ist nun aus unserer Freundschaft geworden, dass wir von jeher liebevoll verkehren? (wörtlich: harmloses verfolgen, schadlosem nachgehen): Gelangt bin ich, o Varuna, du svadhåreicher, zu deiner grossen Wohnung, dem Haus mit tausend Thoren. 6) Wenn sich, o Varuna, dein treuer Freund, der dir doch lieb ist, wenn dein Gefährte sich an dir verging, so lass verehrungswürdiger nicht uns, die schuldbeladenen, büssen; gib in deiner Weisheit Schutz dem Sänger. 7) Die wir in deinen festen Sitzen wohnen und Schutz erflehen aus Aditi's Schoss\*\*\*) — lösen möge Varuna von uns die Fessel, ihr (o Götter) schützet uns stets zum Heil." Ich kann nun in diesem Liede keinen andern Gedanken finden, als den, welchen uns die vorher citirten einzelnen Verse veranschaulichten; es enthält eine dichterische Beschreibung von Tag und

<sup>\*)</sup> Ueber die Bedeutung dieses Ausdrucks vgl. man die weiter unten folgenden Ausführungen.

<sup>\*\*)</sup> Dieser Ausdruck entspricht genau der Bedeutung von adititva. cf. meine Arbeit "Ueber die Göttin Aditi" pag. 34 Anm.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Ich folge hierin der Umstellung Geldner-Kägi-Roth's.

Nacht, über welche beide Varuna herrscht. Der Dichter geht von den Vorstellungen aus, die man mit Licht und Finsterniss verbindet und deutet jenes auf das Leben, diese auf den Tod. Wir werden später sehen, wie die vedische Phantasie des Nachts Varuna abgewandt glaubt, zürnend über der Menschen Fehl und wir finden auch hier diese Vorstellung von dem Sänger benützt: der Dichter glaubt sich von Varuna verlassen. er sieht, die todbedeutende Nacht ist hereingebrochen und über ihm wölbt sich Varuna's tausendthoriges Haus: er glaubt in dasselbe eingehen zu müssen und wähnend, dass er Varuna beleidigt habe, forscht er nach seiner Sünde. Er erinnert sich, dass er dem Gott befreundet gewesen sei und bittet ihn, die Sünde zu verzeihen. Eigenthümlich ist nun die Beschreibung. die der Rishi von der Freundschaft mit Varuna gibt (v. 3. 4). Man hat hier an eine wirkliche Meerfahrt gedacht, die der Sänger im Auge haben soll, aber ich meine, dass hier nur ein bildlicher Ausdruck vorliegt und in der Erzählung von Vasishtha kann nur eine in Form einer Geschichte gekleidete poetische Anschauung gesehen werden. Die Fahrt auf dem Schiff bedeutet nichts anderes als die Fahrt über den Tag hin. Prüfen wir, bevor wir die Möglichkeit einer solchen Deutung mit Parallelstellen belegen, die Richtigkeit der andern bisher massgebenden Ansichten, so begegnen wir bei der von G.K.R. gebotenen Uebersetzung zunächst grammatischen Schwierigkeiten. In Vers 3 sehen wir sämmtlich Duale des Präsens, die in den "siebenzig Liedern" als Tempora der Vergangenheit, demnach wohl im Sinn historischer Präsentia gefasst worden sind. Dies ist indess nicht zulässig und zwar wegen des folgenden Imperativs des Präsens înkhayâvahai "wir wollen schaukeln," den man doch unmöglich als Tempus der Vergangenheit betrachten und mit G.K.R. "so flogen schaukelnd wir im schwanken Nachen" übersetzen kann. Ein weiteres Bedenken erhebt sich gegen die Fassung des 5. Verses durch die genannten Uebersetzer darum, weil sie den 2. Halbvers noch von dem yad des ersten abhängig machen, obschon die Accentlosigkeit des Verbums jagama dasselbe als unabhängig kennzeichnet. Fassen wir letzteres so, wie die Accentuation angibt, dann haben wir in dem zweiten Theil des Verses die Antwort auf die Frage des ersten Theils, was aus der Freundschaft geworden

sei. Hierzu kommen noch einige andere Gründe: zunächst wäre eine Seefahrt nicht gerade passend zur Bezeichnung des früheren traulichen Verkehrs mit einem Gotte und zweitens erscheinen die andern Verse so unvermittelt mit diesen, dass wir dazu kommen müssen, Vers 3. 4 oder 3-6 für den eigentlichen Kern des Liedes zu halten. Dies ist aber nicht der Fall. Alle Verse bilden ein Ganzes und Vers 7 ist recht eigentlich der Schluss, welcher den poetisch ausgemalten Gedanken der Hymne kurz zusammenfasst; denn der Schutz aus Aditi's Schosse bedeutet nichts anderes als das Tageslicht, das vorher durch die Meerfahrt angedeutet war, und in den dem tausendthorigen Haus entsprechenden Fesseln, von denen Varuna befreien soll, ist nur die Nacht zu sehen, wie aus den Erörterungen des folgenden Capitels sich ergeben wird. Nur daran könnte man bei unserer Darstellung Anstoss nehmen, dass die Meerfahrt ein lediglich poetischer Ausdruck sein soll dafür, dass man über den Tag (vielleicht auch über die Nacht) hin wie auf einem Meere fahre. Indess dieser Gedanke ist ganz vedisch und ich verweise auf die vielen Stellen, wo die Götter den Menschen "gleichwie auf einem Schiff" über die Fährlichkeiten hinwegsetzen; bekannt sind auch die Stellen, wo das rita (= Tag und Opfer) mit einem Schiff verglichen ist: aber ganz besonders für unsere obige Auffassung spricht RV. 10, 63, 10, wo der Dichter sagt: daivîm nâvam svaritrâm anagasam asravantîm a ruhema svastaye: "wir möchten zum Heil das göttliche Schiff besteigen, das gut mit Rudern versehene, fehlerlose, unvergängliche" (Roth: nicht leck. Såy: agacchantîm avinaśvarîm). Der Sinn dieses Verses wird noch klarer, wenn wir RV. 1, 140, 12 herbei ziehen: rathâya nâvam uta no grihâya nityâritrâm padvatîm râsy agne / asmâkam vîrân uta no maghono janâns ca ya parayac charma ya ca: "Du gibst uns, o Agni, zum Wagen und zur Wohnung das Schiff, mit ihm eigenen Rudern und einem Fuss versehen, das unsere Helden und Maghavans übersetze und unsere Leute, und sei unser Dach\*)." Es unterliegt keinem Zweifel, dass der Fuss des Schiffes nichts anderes als die Sonne ist und die Sonne

<sup>\*) &</sup>quot;Leute" fasse ich hier im Gegensatz zu den vorher genannten Maghavans als die Angehörigen (Söhne etc.) des Sängers.

mit dem von ihr ausgehenden Licht den Menschen hinüberführt. Zur weiteren Beleuchtung dieser Anschauung füge ich eine sehr interessante, wenn auch etwas variirende Stelle des A.V. 17, 1, 25 bei, in welcher die schützende Kraft des Sonnengottes auch als über die Nacht hin thätig aufgefasst wird: aditya navam arukshah sataritram svastaye / aharmatyapîparo râtrim satrâti pâraya. // "Du bestiegst, o Âditya, zum Heil das (Sonnen-) Schiff mit hundert Rudern; du setztest mich über den Tag, bringe völlig mich über die Nacht." und Nacht sind also als zwei Meere angesehen und wir finden sie in der That Taitt. Samh. 3, 2, 2, 1 so benannt: dvau samudrau vitatáv ajúryau paryávartete jathare 'va pádáh / tayoh paśyanto ati yanty anyam apaśyantah setunâ 'ti yanty anyam. // "Zwei unvergängliche Meere sind ausgebreitet; sie wenden sich (abwechselnd) fort wie die Füsse die Leiber; ther das eine von den beiden (Tag) wandeln sie sehend, nichtsehend auf einer Brücke über das andere." Zum Schluss füge ich noch eine weitere Stelle des RV. bei, die uns die gleiche Anschauung von einem hintiberführenden Schiff bietet, welches der Sänger beim Morgen besteigt, wo es seine Ceremonien herbei bringen 8, 42, 3 imâm dhiyam sikshamânasya deva kratum daksham varuna sam śiśadhi / yayati viśva durita tarema sutarmânam adhi nâvam ruhema. // "Schärfe, o Gott Varuna, die Kraft und Einsicht des verehrenden (cf. Westergard, rad.). Durch das wir über alles Ungemach hinwegsetzen, möchten wir das gut hinüberfahrende Schiff besteigen." Diese Stellen genügen um zu zeigen, welchen Sinn wir dem dritten und vierten Vers unserer Hymne beizulegen haben und eine weitere Bestätigung für die Richtigkeit unserer Fassung gibt uns der erste Vers, wenn er Varuna direkt den Spender des Tages nennt. Somit dürfen wir dieses Lied als ein zusammenhängendes Ganze bezeichnen, dessen Gedankengang ich noch einmal kurz zusammenfassen will: der Sänger fordert auf, dem Gotte Varuna ein Lied zu singen, der das mächtige Sonnerross herbeiführe. So auf der Scheide stehend zwischen Tag und Nacht und im Verlangen nach der Wiederkehr des Tages ergeht sich der Dichter in Betrachtungen über Varuna's Macht; er sieht den Gott im Schimmer ewigen Lichts und kennt seine Macht über Dunkel und Helle des Tages: er bittet

den Gott ihn Finsterniss und Licht sehen zu lassen: d. h. ihn tiber beides ohne Schaden hinweg zu führen. Dieser Gegensatz nun findet eine weitere poetische Schilderung: der Tag gilt ihm als die Zeit des harmlosen Verkehrs mit dem freundlichen Gott, in der Nacht glaubt er denselben erzürnt und denkt sich ausgestossen aus des Gottes lichtem Reich, die Nacht aber ist ihm gleichbedeutend mit dem Tod und so fürchtet er eingehen zu müssen in das über seinem Haupte sich wölbende Haus Varuna's. Er forscht nach dem Grunde der Feindschaft seines einstigen Freundes und indem er sich der sittlichen Seite Varuna's erinnert, meint er ihn mit Sünden beleidigt zu haben: er schliesst mit einer Recapitulation des Inhalts im 7. Vers, der in einem andern Bilde uns dasselbe sagt, wie die vorigen sechs Verse: der Sänger wünscht sich von Varuna's Fesseln gelöst zu sehen und will wieder eingehen in Aditi's lichtes Reich. Es darf zum Schluss nun nicht unerwähnt bleiben, dass dies Lied eine Vasishtha-Hymne ist und dieser Umstand uns auf einen weiteren Beweis hinführt, den wir für die Richtigkeit unserer Deutung in Anspruch nehmen Wir finden nämlich in demselben Mandala eine Hymne, wo Varuna gebeten wird den gefesselten Vasishtha von der Fessel los zu lassen (7, 86, 2 ff.), und auch die anderen davor stehenden Verse sprechen einen ähnlichen Gedanken aus (s. u.) wie einige des eben besprochenen Liedes, dass Varuna dem Sänger zurne. Wir werden nun im folgenden Capitel sehen, dass diese Fessel ebenfalls die Nacht bedeutet und ich begnüge mich darum, auf dieses zu verweisen.

Das Resultat, das uns diese in längerem Exkurse besprochene Hymne zeigte, war eine weitere Bestätigung unserer oben dargethanen Auffassung von Varuna als Herrscher über Tag und Nacht. Auch dieser Gedanke bot der Phantasie der vedischen Sänger Anlass zu weiterer Variation und wir finden eine andere Auslegung desselben A.V. 13, 3, 13. Scheint nämlich die Nacht auf der einen Seite im Gegensatz zum lichten Tag der Ausgangspunkt alles Schrecklichen und dem Menschen Furchtbaren, so leuchten doch auch in der Nacht des Himmels Lichter auf die Erdenwelt und es hatte hieraus sich die Anschauung von dem des Nachts wachenden Agni entwickelt. Somit lag es nahe unsern Gott, gleichwie mit den Schrecken

der Nacht, so auch mit dem nächtlichen Agni zusammenzubringen und die citirte Atharvavedastelle beweist uns, dass man es wirklich that. Sie lautet: sa varunah såyam agnir bhavati, sa mitro bhavati prâtar udyan / sa savitâ bhûtvântarikshena våti etc. Im Pet. Wört. ist der erste Theil dieser Stelle als ein Beweis dafür angeführt, dass Varuna besonders ein Gott der Nacht sei; aber man darf den ersten Theil nicht ohne den zweiten betrachten; fasst man beide Sätze, wie nothwendig, zusammen, so ergibt sich ein anderes Resultat, dass nämlich Varuna gerade so Gott des Tages (= Mitra) wie Gott der Nacht (hier = Agni) sei. Wir haben nämlich zu übersetzen: "Dieser Varuna wird Abends Agni, Mitra wird er früh aufgehend; zu Savitar geworden wandelt er durch den Luftkreis etc." Diese unsere Fassung wird nun auch durch einen anderen Grund bestätigt: Wir finden eine ganze Reihe Belege aus den Brâhmana's dafür, dass Agni und der Sonnengott die beiden Träger des Lichtes sind, jener des nächtlichen, dieser des Tages-Lichtes und dass der Sonnengott Abends in Agni, dieser aber Morgens in den Sonnengott eingeht. So erwähne ich Sat. Brahm. 2, 3, 1, 36, wo es heisst: yadâ hyeva sûryo 'stam etyathâgnir jyotir yadâ sûrya udety atha sûryo jyotir etc. "Wenn die Sonne untergeht, ist Agni der Glanz, wenn die Sonne aufgeht, ist die Sonne der Glanz." 2, 3, 1, 3, atha yad astam eti / tadagnaveva yonau garbho bhûtvå pravišati: "wenn (die Sonne) untergeht, tritt sie zur Leibesfrucht geworden in Agni als Schoss ein." ergibt sich, dass man Agni und Sûrya für wesensverwandt hielt und wir können uns dadurch Sat. Brâhm. 2, 3, 1, 36 erklären wo es heisst, dass man in Agni Abends zugleich dem Sûrva, in dem Sûrva dagegen des Morgens zugleich dem Agni opfere u. s. f. Ich könnte jene Stellen noch leicht vermehren, aber sie genügen um darzuthun, dass Agni und die Sonne nur ein Ausdruck sind für das Tag und Nacht glänzende Firmament und wir verstehen jetzt in unserer Stelle die Gegenüberstellung von Agni und Mitra, durch welche Varuna mit dem Hauptgott des Tages (= Sonne) und der Nacht (= Agni) identificirt wird zur Andeutung seines über Tag und Nacht sich erstreckenden Glanzes. Ist Varuna, wie wir oben dargethan, der Gott des Firmaments und Herr über Tag und Nacht.

so dürfen wir an solch einem Ausdruck keinen Anstoss nehmen, da er eben nur eine poetische Schilderung des Tag und Nacht scheinenden Lichthimmels enthält.

Dies sind die Stellen, welche uns Varuna's Herrschaft über den Tag- und Nachthimmel zugleich erkennen lassen: ich lasse nun diejenigen folgen, welche die eine oder die andere Seite allein hervorheben und fast noch zahlreicher als jene ersteren sind: wir haben alle die Verse anzufthren, die ihn allein oder durch Verbindung mit Lichtgöttern als das vom Sonnenlichte durchflossene Firmament erscheinen lassen, sodann die, aus denen wir den Herrn der schreckenvollen Nacht erkennen. Wie die ersteren uns eine einseitige Beziehung Varuna's auf den Nachthimmel anzunehmen verbieten, so hindern uns die letzteren, in ihm nur den Gott des Tageshimmels zu sehen und beide Gruppen vereint lehren uns, wie wir sein Wesen richtig zu verstehen haben und liefern uns den gleichen Beweis wie die in diesem Capitel abgehandelten deutlicheren Stellen, dass Varuna Herr ist über Tag und Nacht. Wir dürfen uns dadurch, dass die Rishi's in einzelnen Versen nur der einen oder andern Anschauung Raum gaben, nicht über sein wahres Wesen täuschen lassen; es entspricht dies so ganz und gar der oben genannten Eigenheit der alten Dichter, eine Seite eines Gottes heraus zu greifen und diese eine in der verschiedensten Weise zu variiren. Und musste denn immer Varuna als der allmächtige Gott, der Himmel und Erde geschaffen, Sonne und Mond eingesetzt hat, die Flüsse lenkt, der Menschen Gedanken kennt und die Bahn der Schiffe im Meer - musste er denn immer in der Allgewalt seines Wesens besungen werden? Lag es nicht näher ihn mit Agni, Mitra, Sûrya zu verbinden, wenn man ihn beim Morgengrauen bat die Fesseln zu lösen, in die er Nachts die Menschen geschlagen? nicht natürlich, wenn man sich nach Regen sehnte, ihn allein als Gott der Wasser zu preisen, ihn mit Indra, der den Wassern den Weg öffnet, zu verbinden und dabei von andern Eigenschaften abzusehen? Haben doch auch die Griechen mehr als einen Zeus und die Römer ihren Jupiter fulgurator, serenator, pluvius, juventas u. s. f. verehrt, alles Ausläufer ein und desselben Wesens, denen man z. Th. mit besonderen Gaben und in besonderen Tempeln diente, ohne dass man

darum auch alle andern Machtvollkommenheiten dieses Wesens mit ins Auge zu fassen hatte. Solch eine Unterscheidung ist mir auch im Ritual des Veda aufgestossen und es werden nicht nur an Varuna und Indra-Varuna und Mitra-Varuna in Farbe oder Gattung verschiedene Thiere dargebracht, sondern ein und derselbe Gott erhält verschiedene Thiere, ie nachdem das eine oder andere Gebiet seiner Wirksamkeit bezeichnet werden soll, denn wenn das Ross als Varuna gehörig bezeichnet wird, so bedeutet dies seine Eigenschaft als Lichthimmel. wenn ihm die Kuh beigelegt wird, seine Eigenschaft als Regenhimmel, wie wir später sehen werden. Die Unterscheidung geht sogar so ins Specielle, dass wir Taitt. Samh. 5, 6, 20 Varuna. Varuna als râjan und drittens Varuna als risâdas getrennt sehen und jedem andere Thiere dargebracht werden: Vârunâs trayah krishnalalâmâ, varunâya râjñe trayo rohitolalâmâ, varunâya riśâdase trayo'runa-lalâmâh\*). Ich glaube daher, dass die Erforschung des Rituals auch hierfür von besonderem Werthe sein wird. — Ich wende mich nun zu den Stellen, die uns Varuna als Herrn über den Tageshimmel und über den Tag zeigen.

# B. Stellen, in denen Varuna allein als Herr über den Tag erscheint.

Das Charakteristische des Tages und des Tageshimmels ist die Sonne und wir haben daher die Verse zunächst hier anzuführen, welche die Sonne in irgend einem Verhältniss zu dem Himmelsgott erscheinen lassen.

#### a) Varuna in Verbindung mit der Sonne.

Wir sahen schon oben einige Male solche Beziehungen angedeutet, wir fanden die Sonne Varuna's Zunge genannt, wir trafen ihn geradezu mit Mitra identisch und wir werden nun sehen, wie phantastisch die vedischen Dichter das Verhältniss der Sonne zu Varuna ausschmückten; bald nennen sie dieselbe Varuna's Auge, bald seinen Fuss, bald seinen Boten, sie nennen Varuna den Schöpfer der Sonne u. s. f.

<sup>\*)</sup> Cf. Våj. Samh. 21, 2: rohito dhûmrarohitah karkandhurohitas te saumyå babhrurarunababhruh sukababhrus te vârunâh etc.

1, 50, 6. 7 yena pavaka cakshasa bhuranyantam janan anu / tvam varuna paśyasi // vi dyam eshi rajas prithv aha mimano aktubhih / pasyañ janmani sûrya. // "Mit welchem Auge, o glänzender, du auf den thätigen unter den Menschen siehst, o Varuna, mit dem durchwandelst du, o Sûrva, den Himmel, den breiten Luftkreis mit den Nächten die Tage abmessend, niedersehend auf die Wesen." 1, 105, 6: kad va ritasya dharnasi kad varunasya cakshanam / kad aryamno mahas pathâti krâmema dûdhyo etc. "Welches ist eures rita Stütze, welches das Schauen Varuna's, was ist's mit dem Pfade des grossen Aryaman? Möchten wir auf ihm über die Feinde hinwegschreiten." 7, 87, 1 radat patho varunah sûryâya prârnânsi samudriyâ nadînâm / sargo na srishto arvatîr ritâyañ cakâra mahîr avanîr ahabhyah. "Varuna öffnete der Sonne die Pfade und liess vorwärts strömen die zum Meere gehörigen Wasser der Ströme. Gleichwie ein "losgelassen Rennen" (Ludwig) die Stuten dahinführt (?) machte der wahrhafte die grossen Bahnen den Tagen\*)." 7, 87, 5: gritso râjâ varunas cakra etam divi prenkham hiranyayam subhe kam, "es machte der weise König Varuna diese goldene Schaukel am Himmel zum Glanz." Cf. den S. 24 citirten Vers 7, 88, 1cd. Ferner 8, 41, 8: sa samudro apîcyas turo dyâm iva rohati ni yad âsu yajur dadhe / sa mâyâ arcinâ padâstrinân nâkam âruhat: "ein verborgenes Meer ersteigt gleichsam der starke den Himmel, wenn er in diese Gegenden den Opferspruch legt\*\*). Mit glänzendem Fusse zerstreute er die Anschläge (der Feinde) und erstieg das Himmelsgewölbe." Beachtenswerth ist in diesem Verse, dass Varuna ein verborgenes Meer genannt wird. Der Sinn dieser Bezeichnung kann allein der sein, dass der Dichter den Gott nur in seiner Beziehung zum Tage darstellt und in dem den Himmelsraum erfüllenden Licht und dem Lichthimmel ein (Nachts) verborgenes Meer sieht. Dadurch gewinnen wir auch für RV. 7, 87, 6 Verständniss, wo es heisst: ava sindhum varuno dyaur iva sthåd drapso na sveto mrigas tuvishmån:

<sup>\*)</sup> Das tertium comparationis liegt wahrscheinlich in dem Ungehemmtsein des Laufs; sowie die Renner, wenn sie einmal losgelassen, nicht aufzuhalten sind, so ist auch die Bahn der aufeinanderfolgenden Tage ungehemmt d. h. sie folgen Tag für Tag.

<sup>\*\*)</sup> Bezieht sich dies darauf, dass frühmorgens die Opfer beginnen?

"zum Meer stieg Varuna hinab gleichwie der Himmel, einem glänzenden Tropfen gleich das mächtige Thier (Vogel)," nur haben wir dabei das eine zu beachten, dass hier Varnna und Himmel (natürlich Lichthimmel) getrennt sind, diese Anschauung also mehr auf den ursprünglichen Charakter des Gottes zurückgeht, da das leuchtende Firmament vom Lichthimmel geschieden wird. Man vergl. ferner die oben angeführte Stelle RV. 9, 73, 9 derzufolge das Gewebe des rita (= Wahr = Licht) im Himmel auf der Spitze der Zunge (= Agni oder Sonne) durch Varuna's Weisheit ausgebreitet sei: ferner RV. 10, 123, 6: nåke suparnam upa yat patantam hridâ venanto abhy acakshata tvâ / hiranyapaksham varunasya dûtam yamasya yonau sakunam bhuranyum: "dich, den am Himmelsgewölbe fliegenden Vogel, erblickten die im Geist verlangenden, den goldgeflügelten Boten Varuna's, den in Yama's Schoss eilenden Vogel." Ausserdem gehört eine Reihe Stellen hierher, wo die Sonne Varuna's Auge genannt wird, dieser aber in Verbindung mit Mitra erwähnt ist, so dass ich bezüglich dieser auf Späteres verweise. Es mag diesen Versen nun noch ein anderer angeschlossen werden, der ihn in näherer Beziehung zur Morgenröthe zeigt und uns auf dieselbe Anschauung von Varuna als einer Lichtgottheit, wie die vorigen Stellen hinweist 1, 123, 5: bhagasya svasâ varunasya jâmir ushah sûnrite prathamâ jarasva. Sây, fasst jâmi als "bhaginîsthânîyâ" und zwar "ekasmin sthâna utpadyamânatvât" wegen des Geborenwerdens an einem Orte, er nimmt es demnach als Synonym von svasar, als welches es auch von Yâska 3, 6 bezeugt wird. Der Vers lautet demnach: "Schwester des Bhaga, mit Varuna von gleicher Abkunft, o Ushas, du liebliche, ertöne zuerst (im Liede)." Wir haben also hier einen ähnlichen Gedanken, wie ihn uns die Bezeichnung Agni's als Varuna's Bruder vergegenwärtigt, die wir bald begründen werden und wir dürfen nur an die oben citirte Stelle, die Varuna den Schöpfer der Morgenröthe nennt und an RV. 8, 41, 5 denken, wo es heisst, dass Varuna die geheimen Namen der Morgenröthen kenne, um an dem engen Verhältniss des Gottes zu Ushas auch hier keinen Anstoss zu nehmen (siehe darüber noch später).

Hieran schliessen sich nun diejenigen Verse, die mit der

Beziehung Varuna's zur Sonne zwar gleichbedeutend, aber doch in der Anschauung so verschieden sind, dass wir sie von jenen trennen zu müssen glaubten, die nämlich, welche von

# b) Varuņa's Verhältniss zum Rosse

handeln. Es darf nicht erst hervorgehoben werden, dass das Ross selbst eine Bezeichnung für die Sonne oder wenigstens ein Symbol für dieselbe ist und wie wir Varuna in Verbindung mit der Sonne sahen, so zeigt uns der Veda auch zuweilen das Ross als Varuna gehörig. Man vergleiche RV. 7. 44. 3 dadhikravanam bubudhano agnim upa bruva ushasam sûryam gâm / bradhnam mânscator varunasya babhrum te visvâsmad duritâ yâvayantu. // "Dadhikrâvan preise ich erweckend, Agni, Ushas, Sûrya, Go, das rothe Ross des mondverscheuchenden (?)\*) Varuna, diese sollen von uns alle Fährlichkeiten fernhalten." RV. 1, 163, 4: trîni ta âhur divi bandhanâni trînv ansu trînv antah samudre / uteva me varunas chantsv arvan yatrâ ta âhuh paramam janitram. // "Drei, sagen sie, sind deiner Beziehungen am Himmel, drei in den Wassern. drei im Meer; du gefällst mir wie Varuna (bezieht sich auf den gemeinsamen Glanz), in dem, wie sie sagen, deine höchste Geburtsstätte ist." Vaj. Samh. 13, 42 vatasya jūtim varunasya nábhim asvam jajňánam sarirasya madhye . . . . agne má hinsîh parame vyoman. "Tödte nicht, o Agni, im höchsten Himmel die Schnelligkeit des Windes, den Spross (Nabel) des Varuna, das in der Mitte des Wassers geborene Ross. Man vergl. ferner Sat. Brâhm. 5, 3, 1, 5 sa hi vâruno yad aśvo oder ib. 6, 2, 1, 5, wo der Stier als Indra, das Ross als Varuna gehörig bezeichnet wird. ib. 4, 3, 4, 31, wo unter den vier verschiedenen Gaben Varuna's, die dessen verschiedene Thätigkeit andeuten, sich das Ross befindet (asvam pratyeti yamâya tvâ mahyam varuno dadâtv iti etc.) und verschiedene andere ähnliche Stellen. Dass dies Ross die Sonne bedeute, bedarf wohl keines Beweises und ist auch den Brâhmana's bekannt, wie ich besonders bemerken zu müssen glaube, damit

<sup>\*)</sup> Ich folge hier der Deutung Grassmann's, obwohl ihr manche Bedenken entgegen stehen. Såy: "er kennt die preisenden Menschen" und "er vernichtet die übermüthigen" Roth: "etwa falb" (P. W.).

nicht die Brâhmaṇa's Varuṇa ausschliesslich auf die Nacht zu beziehen scheinen (7, 3, 2, 10 asau vâ âditya esho 'śvaḥ u. a.). Wir finden sogar Varuṇa als Schützer des Rosses, worüber man Vâj. Saṃḥ. 22, 5, f. vergleiche: yo 'arvantaṃ jighâṅsati tam abhyamîti varuṇaḥ paro martaḥ paraḥ śvâ // "welcher den Renner tödten will, den plagt Varuṇa; fort ist der Mensch, fort der Hund" (d. h. beseitigt). Taitt. Saṃḥ. 2, 3, 12, 1 varuṇo vâ etaṃ grihṇâti yo 'śvam pratigrihṇâti u. s. f. Dies ist denn auch der Grund, warum Varuṇa Taitt. Saṃḥ. 4, 3, 10, 2. 3 (ekaśaphâḥ paśavo 'ṣrijyanta, varuṇo 'dhipatir âsît). Vâj. Saṃḥ. 14, 30, b u. a. als Oberherr der Einhufer bezeichnet wird. Wir wenden uns nun zu einem andern Abschnitt dieses Capitels, der ganz besonders geeignet ist unsere Behauptung vom Verhältniss Varuṇa's zum Tage zu bestätigen, zu

#### c) Varuna und Agni.

Die Stellen, welche hier in Betracht kommen, zeichnen sich vor allen andern durch die Klarheit, mit welcher sie die Bedeutung des mit Lichtgöttern verbundenen Varuna bestimmen. aus; sie belehren uns, dass die Nacht den Zorn Varuna's bedeute, der sich in ihr gleichsam abwendet von der Menschenwelt: sie zeigen, dass die Wiederkehr des Lichtes am frühen Morgen die Versöhnung des Zürnenden verkündet und den freundlichen Gott, der mit dem Sonnenauge wieder auf die Menschen Wenn Varuna sich mit Agni vereint und diese Verbindung seine Rückkehr zu den Menschen bezeichnet, so ist dies ein anderer Agni, als derjenige, welchen wir oben erörterten, es ist der früh aufflammende Feuergott, welcher das Dunkel vertreibt, die Götter wieder zum Opfer führt und wir könnten mit unzähligen Stellen belegen, dass diese Anschauung von Agni eine dem Veda sehr geläufige ist; zur Bestätigung unserer vorgetragenen Ansicht von Agni-Varuna führe ich folgende Stellen an:

RV. 4, 1, 2: sa bhrátaram varunam agna á vavritsva deváň achá sumatí yajňavanasam jyeshtham yajňavanasam / ritávánam ádityam carshanídhritam rajánam carshanídhritam //, Bringe, o Agni, herzu den Bruder Varuna, zu den (andern) Göttern\*) mit Wohlwollen den opferliebenden, den

<sup>\*)</sup> D. h. er soll herzukommen und sich mit den Göttern vereinen.

besten opferliebenden; den rita-reichen Sohn der Aditi, der die Menschen erhält, den König d. d. M. e." v. 3. sakhe sakhâyam abhy â vavritsvâsum na cakram rathyeva ranhyâsmabhyam dasma ranhyâ / agne mrilîkam varune sacâ vido marutsu visvabhanushu . . . "wende, o Freund. den Freund herzu gleichwie ein schnelles Rad, gleichwie zwei Rosse (Sây, vojitâvasvau) in Eile (zu) uns, o Feindevernichter, in Eile. Spende, o Agni, vereint mit Varuna, vereint mit den allglänzenden Maruts uns Gnade." . . 4) tvam no agne varunasva vidván devasva helo'va yasisîshthah / yajishtho vahnitamah śośucano viśva dveshansi pra mumugdhyasmat // "der du Varuna kennst, o Agni, du mögest uns abwenden des Gottes Zorn. Als bester Opferer und Priester löse mit deinem Glanz von uns alle Feindschaften." 5) sa tvam no agne 'vamo bhayotî nedishtho asyâ ushaso vyushtau / ava yakshva no varunam rarâno vîhi mrilîkam suhavo na edhi // "Sei du, o Agni, mit deiner Hilfe uns der nächste, beim Leuchten dieser Ushas ganz an unserer Seite; finde willig (eig. es gewährend) ab (d. h. besänftige) den Varuna, spende Gnade, sei uns zum Glück gerufen." Erwägen wir nun, dass von den folgenden Versen der Hymne (cf. 8, 11, 17 u. a.) viele vom Aufgang des Lichtes handeln, dass v. 4 z. B. beim prâtaranuvâka recitirt wird, dass das eine Mal Agni gebeten wird. den Zorn Varuna's abzuwenden, das andere Mal den Gott herbeizuführen, so können wir keinen andern Schluss ziehen als den, dass frühmorgens Varuna zu den Menschen wiederkehrend gedacht wird. Aehnlich wie hier wird auch RV. 1, 128, 7 von der Beseitigung des Zorns Varuna's durch Agni gesprochen: sa nas trâsate varunasya dhûrter maho devasya dhûrteh, er schützt uns vor Beschädigung des Varuna, vor Beschädigung des grossen Gottes. 1, 186, 3: preshtham vo atithim grinîshe 'gnim śastibhis turvanih sajoshâh / asad yathâ no varunah sukîrtir ishas ca parshad arigûrtah sûrih // "ich preise Agni euern liebsten Gast, vereint mit Lobliedern\*) siegreich (d. h. ihn gewinnend), damit uns Varuna\*\*) sei ein gutes Lied\*\*\*) und Speise spende der von den eifrigen besungene Sûri."

<sup>\*)</sup> Die Lieder sind gleichsam des Sängers Gehilfen.

<sup>\*\*)</sup> Ludwig hat dies Verhältniss Varuna's zu Agni nicht richtig erkannt und hat darum Varuna allgemein mit Herrscher übersetzt; es ist aber nom. propr. \*\*\*) D. h. dass das Lied an ihn uns heilbringend werde.

Wenn nun dem Geiste der vedischen Dichtung Agni als der den Tag herbeiführende Gott erscheint und sein Erscheinen auch das des Varuna im Gefolge hat, so ist es leicht erklärlich, wenn Agni als Varuna's Gefährte, als sein Bruder bezeichnet, ja sogar mit ihm identificirt wird; denn sein Kommen ist ja dadurch gleichbedeutend mit dem Varuna's, dass wenn Agni sich zeigt, auch Varuna dem Menschen wieder naht. Darum heisst es RV. 5, 3, 1: tvam agne varuno jâyase yat tvam mitro bhavasi yat samiddhah. "Varuna bist du, o Agni, wenn du geboren wirst, Mitra bist du, wenn du entflammt bist." 3, 5, 4: "Mitra ist Agni wenn er entflammt ist, Mitra ist der Hotar, Varuna der Wesenkenner." 2, 1, 4: tvam agne râjâ varuno dhritavratas tvam mitro bhavasi dasma îdyah. "Du, o Agni, bist König Varuna mit festen Satzungen, du bist als der feindevernichtende Mitra\*) anzuflehen." 10, 8, 5: bhuvaś cakshur maha ritasya gopâ bhuvo varuno yad ritâya veshi "mögest du (o Agni) Auge und Hüter des grossen rita, mögest du Varuna\*\*) sein (d. h. ihn mit dir bringen, dein Erscheinen soll mit dem V'. gleichbedeutend sein), wenn du zum Zwecke des rita (d. h. es zu bewirken) kommst\*\*\*). Der Ausdruck "ritâya" verlangt, dass wir einige Zeit bei ihm verweilen. Wenn Agni "ritâya" kommt, so bedeutet dieser Dativus des Zweckes nichts anderes als das Bewirken des rita und unter diesem rita haben wir den Tag zu verstehen. Ich behalte mir vor an einem andern Orte dies Wort in seinem ganzen Umfange zu erörtern und will nur den Grund charakterisiren, aus dem es sich zu dieser Bedeutung entwickeln kann. rita heisst "wahr," "recht," ist also eng verwandt mit satya. Nun haben wir oben bemerkt, dass dem vedischen Sänger Licht und Tag als das Wahre, hingegen die Nacht als das Unwahre, Schlechte gilt, und wir dürfen hieraus folgern, dass die Bezeichnung "wahr" auch dem Tag selbst übertragen wurde. Eine dafür sehr bezeichnende Stelle ist RV. 1, 139, 2,

<sup>\*)</sup> Was die Identification mit Mitra bedeutet, werden wir später besprechen.

<sup>\*\*\*)</sup> Auch hier haben wir kein Recht varuna anders, denn als nom. propr. zu fassen.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Hieraus wird uns nun auch erklärlich, warum Ushas V'. Schwester hiess. Ihr Erscheinen fällt eben mit der Wiederkehr V'. zusammen.

wo wir Mitra-Varuna "das Recht vom Unrecht"trennen sehen. Dies können wir nur auf die durch beide Götter früh vollzogene Scheidung des Lichtes von der Finsterniss beziehen. yad dha tyan mitra varunav ritad adhy adadathe anritam svena manyuna dakshasya svena manyunâ / yuvor itthâdhi sadmasv apaśyâma hiranyayam ..als ihr, o Mitra-Varuna, von dem rita (dem Wahren) das anrita (Unwahre) schiedet durch eures Willens eigene Kraft . . . . sahen wir in euern Sitzen das Goldne (= Licht)" und ebenso wie hier rita nur den Tag bedeuten kann, ersehen wir aus einer grossen Reihe anderer Stellen denselben Sinn; ich führe eine davon an: RV. 6, 51, 1 ritasva śuci darśatam anîkam rukmo na diva udita vy adyaut "des rita glänzendes, schönes Angesicht erstrahlte wie Gold an des Himmels Aufgang." ein Vers, in dem des rita Angesicht die Sonne bedeutet, rita selbst demnach nichts anderes als den Tag oder das Licht. Gehen wir von dieser Erklärung aus und vergegenwärtigen wir uns nochmals den Inhalt der oben genannten Stelle, dass Agni dann Varuna sei, wenn er "ritava" komme, dann verstehen wir auch die Eigenthümlichkeit der Bezeichnung Varuna's durch ritapesas und als Führer des rita, sie hat keine andere Beziehung als auf das Tageslicht, mit dem zusammen Var. wiederkehrt und dessen Lenker er darum sehr wohl genannt werden kann; so heisst es z. B. 5, 66, 1: varunâya ritapeśase dadhîta prayase mahe, worin wir am sinngemässesten "dem lichtgeschmückten Varuna" übersetzen (Grassmann: heilgeschmückt, Ludwig: des Zierde das Gesetz)\*). 7, 40, 4: avam hi netâ varuna ritasva mitro râjâno arvamâpo dhuh "der Führer des rita ist ja Varuna; er und die Könige Mitra, Aryaman haben das Werk eingesetzt." 9, 73, 8 (cf. Seite 15). 9) ritasya tantur vitatah pavitra â jihvâyâ agre varunasya mâyayâ / dhîrâs cit tat saminakshanta âsatâtrâ kartam ava padâty aprabhuh "das Gewebe des rita ist im Pavitra\*\*) auf der Spitze der Zunge durch Varuna's Weisheit ausgebreitet;

<sup>\*)</sup> Beide Uebersetzungen haben ihre Berechtigung, indem "Heil" "Gesetz" aus dem Wesen des Lichtes als des allein Wahren, Guten, hergeleitete Begriffe sind.

<sup>\*\*)</sup> Dass pavitra hier der Himmel ist, wird ausser durch die innere Wahrscheinlichkeit durch Vers 7 angedeutet; sahasradhära ist nur mit Beziehung auf den Himmel gesagt.

die Weisen erreichten es, sich bestrebend, der dazu nicht taugende mag hinab in die Grube stürzen." Man vgl. ferner RV. 4, 42, 4, ein Vers, der ganz dasselbe, nur mit andern Worten sagt wie der eben genannte: dhârayam divam sadana ritasya "den Himmel hielt ich im Sitze des rita\*)." Hierdurch werden ferner die vielen Stellen erklärt, in denen er ritâvan und ähnlich heisst, die indess sich in ihrer Bedeutung auch auf den sittlichen Bereich mit erstrecken und darum einem der folgenden Capitel vorbehalten bleiben müssen. Ich kehre zurück zu der Besprechung Agni-Varuna's und erwähne noch eine Hymne des Atharvaveda (5, 1), die allein durch die Beziehungen zwischen diesen beiden Göttern erklärt werden kann, aber z. Th. so schwer verständlich ist, dass ich für etwaige Missgriffe um Nachsicht bitten muss.

1) Besondere Mantra's werden dem recitirt\*\*), der in den Schoss eingegangen ist \*\*\*), unvergänglich an Lebenskraft, gedeihend, von trefflicher Geburt. Unzerstört in seiner Lebenskraft, leuchtend wie der Tag trägt der Erhalter Trita die drei Welten. 2) Welcher zuerst in die Satzungen einging, dadurch du zahlreich die Erscheinungen machst (o Varuna): zehren wollend†) drang er zuerst in den Schoss ein, welcher (als Hotar) das nicht gesprochene Wort (Veda) versteht††).
3) Welcher zu deinem Glanze den Körper überliess†††), (dessen) eigene Strahlen (folgten) nach dem flüssigen Gold; dort

<sup>\*)</sup> Ludwig legt den Vers Indra in den Mund, er gehört aber wie sich später ergeben wird Varuna.

<sup>\*\*)</sup> Bezieht sich auf die Geburt Agni's in der Frühe mit den darauf bezüglichen Recitationen. Er ist mit Trita identificirt. —

åbabhûva yonim: wörtlich: welcher zum Schoss hin entstanden ist; d. h. welcher geboren wurde und bei seinem Entstehen die Richtung auf den (Himmels-) Schoss verfolgte d. i. einging.

<sup>+)</sup> Dies bezieht sich auf das Eingehen in die Hölzer.

<sup>††)</sup> Der Vers bezieht sich auf Agni und sein Erscheinen in der Frühe. Wenn nach Varuna's Satzungen der Tag anbricht, so ist Agni der erste, der erscheint und somit zuerst den Satzungen folgt. Die zahlreichen Erscheinungen entstehen durch das helle Licht, das alles einzelne wieder sichtbar macht. Siehe auch Vers 8.

<sup>†††)</sup> Verstehe ich diesen Vers recht, so bezieht er sich darauf, dass Varuna durch Verbindung mit Agni's Körper (= Sonne) durch diesen Glanz erlangt; das flüssige Gold dürfte die Morgenröthe sein.

tragen zwei (Himmel und Erde) seine unsterblichen Namen, die Gewänder (d. i. Lieder und Opfer) mögen ihm die Stämme 4) Als diese (sucayah aus Vers 3 zu ergänzen) weiter vorgingen jeden der uralten, nicht vergänglichen Sitze betretend (d. h. die Strahlen verbreiten sich über die Himmelsräume), da (erweckte) der Kavi (= Varuna) für den trocknenden die leckenden Mütter\*), erwecktet ihr beiden für die Schwester den zum Joch gehörigen (eig. zum Anspannen geeignet; wahrscheinlich in der Bedeutung von "zupassend" zu nehmen) Gatten\*\*). 5) Diese deine grosse Verehrung mache ich, o breitbahniger, als Kavi durch die Weisheit; dazu vereint heran kommend zur Erde mehren die beiden (A. u. V.) dort die zwei grossen Ströme (?). 6) Die sieben Grenzen haben die Weisen festgestellt, zu der einen von diesen kam der bedrängte \*\*\*). Des Lebens Träger steht im Sitz des höchsten, am Ende der Wege, in den festen Stützen+). (cf. RV. 10, 5. 6. 7.) 7) Unsterblich an Lebenskraft, wandle ich thätig in der Satzung, o Asura; die (eins seiende) Seele und die (einzelnen) Körper sind dahin eingegangen, sei es dass der Vermögende Schätze spendet oder mit Speise verehrt als havisspender (zu dadhâti ergänze ich von yat sacate "yat"). 8) Der Sohn bat den Vater (der Atharvan den Vater Asura; beide kommen zusammen A.V. 5, 11, 1 ff. vor) um die Herrschaft, den besten Maryâda (Begrenzer? = Sonne) riefen sie zum Heil; sehen mögen sie nun, o V., deine verschiedenen Erscheinungsformen; bewirke die Gestalten des eilig sich heran bewegenden (die Sonne hüllt alles in Licht und Glanz und macht dadurch wieder alles sichtbar, daher ihre "Gestalten"). 9) Das

<sup>\*)</sup> Die beiden Mütter sind Himmel und Erde, deren Junges Agni (cf. RV. 10, 5, 3) ist und das "belecken" bezieht sich wahrscheinlich darauf, dass sie beide Feuchtigkeit geben, wenn er allzusehr brennt, daher auch sein von Wurzel sush abgeleiteter Name; "erweckte" d. i. machte sichtbar.

<sup>\*\*)</sup> Ich beziehe den Dual erayetham auf Agni-Varuna, die den Sonnengott, den Gatten der Morgenröthe, die in wechselndem Bilde zugleich die Schwester desselben heisst, heraufführen.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Die 7 Grenzen scheinen die 7 disas zu sein, die z. B. RV. 9, 114, 3 erwähnt sind und in "anhurah" vermuthe ich eine dem Martanda ähnliche Figur.

<sup>†)</sup> Den Sinn der Worte ayor ha skambhah etc. erläutert RV. 10, 5, 7: asac ca sac ca parame vyoman etc.

Halbe füllst du durch das Halbe\*) mit Milch; durch das Halbe (die untere Welthälfte) gedeihst du, o kräftiger, weiser \*\*). Wir wollen gedeihen machen das Schaf \*\*\*), den freundlichen Gefährten, den rührigen Sohn der Aditi, Varuna. Wir kundeten ihm die von den Kavi's gepriesenen Erscheinungen, o Rodasî, mit wahrem Wort." Ich habe diese Hymne ganz hier angeführt, weil dieselbe einige interessante Beziehungen zwischen Varuna und der Sonne andeutet, die zwar oben hätten erwähnt werden können, aber darum besser hier ihre Stelle haben, weil sie z. Th. nur eine Variation und dem gemäss eine Art Erklärung für die ersten von Agni-Varuna handelnden Verse sind. Ich habe versucht dem Text in den meisten Fällen gerecht zu werden, obwohl hin und wieder die Möglichkeit einer kritischen Unsicherheit zugegeben werden kann, und eine Erklärung des Ganzen angestrebt, obwohl die Hymne aus verschiedenen aber auch für unsere Erörterung sehr interessanten Theilen zusammengesetzt ist (wie uns der sich RV. 10, 5, 6 findende sechste Vers zeigt).

Ich verweile noch kurz bei Agni-Varuna, um noch einiges nachzutragen, was der Erwähnung werth. So mag eine eigenthümliche Stelle genannt sein (RV. 10, 51, 4), in welcher Agni dem Varuna erzählt, dass er aus Furcht vor dem Hotardienst entflohen sei. Der Grund, aus dem wir ihn in solchem Verhältniss zu Varuna sehen, liegt in den nahen Beziehungen beider, wie wir sie oben besprochen haben und wir müssen

<sup>\*)</sup> Durch die obere Welthälfte die untere; RV. 2, 27, 15 heissen Himmel und Erde ardhau.

<sup>\*\*)</sup> Durch die Recitationen und Opfer gedeihst du; dass dies so zu verstehen, zeigt der folgende Ausdruck "vridhâma." V. kann ohne die Opfer der untern Welthälfte ebensowenig bestehen, als diese ohne seinen Regen. Diese Anschauung ist echt vedisch.

das Schaf ist wie wir unten sehen werden eins der gerade Varuna gehörigen Thiere und bezeichnet seine Thätigkeit als Regen sendender Gott, auf welche auch hier durch den Ausdruck prinakshi angespielt ist. Ich glaubte zu dieser Deutung um so eher berechtigt zu sein, als die Statuirung eines Adjectivs avi = labend (P. W.) auf Grund dieser einzigen Stelle bedenklich, die Bezeichnung der Götter durch Thiernamen aber (cf. mesha, vrishabha, mahisha etc.) sehr häufig ist.

zur Erklärung dieses Verses an jene Vorstellung denken, nach der Varuna und Agni am Tage vereint sind; wenn er nun hier als entflohen dargestellt wird, so ist dies jedenfalls ein Anklang daran und erinnert uns, dass hier von dem Nachts entfernten Agni die Rede sein müsse\*), wenn auch noch manche andere Anschauung hinzugetreten sein mag. Es sei sodann noch A.V. 19, 26, 4 hier genannt, wo Varuna unter den das hiranya kennenden Göttern aufgezählt ist. Dieses hiranya ist wahrscheinlich, wie Vers 1 andeutet, ein Amulet und soll wohl die Sonnenscheibe bedeuten. Ich erwähne dies darum, weil in Vers 1 dieses Gold aus Agni geboren heisst und wir durch Zusammenstellung von Vers 1 und 3 auf jene alte Anschauung von Agni-Varuna indirect hingewiesen werden. Directer macht uns indess eine schon erwähnte Stelle des Sat. Brahm. 4, 3, 4, 28 (Vâj. Samh. 7, 47) auf diesen Zusammenhang von Varuna-Agni-hiranya aufmerksam. Es heisst dort: hiranyam pratyeti: agnaye tvâ mahyam varuno dadâtv ityagnaye hyetad varuno 'dadât etc., Varuna tritt also als Spender des hier unzweifelhaft die Sonne bedeutenden hiranya an Agni auf und dies führt uns zu der alten Anschauung zurück, dass Varuna als sich wieder zu den Menschen wendender Gott auch die Sonne wieder bringt; wenn er sie Agni gibt, so bedeutet dies die Uebergabe an den Tag und Nacht scheidenden, das Licht herbei führenden Gott. Die Stelle selbst liefert uns diese Erklärung nicht, aber sie ist die einzig mögliche und die, wenn man das bisher dargestellte erwägt, richtige.

Eine Reihe andrer Verbindungen Agni's mit Varuna wird später berücksichtigt werden, weil ihr Charakter ein wesentlich verschiedener ist und auf Varuna als die Nacht hinweist. Ich wende mich nun zu weiteren Beweisen dafür, dass Varuna den Lichthimmel bedeute, und zwar zu

<sup>\*) 10, 51, 4:</sup> hotråd aham varuna bibhyad åyam ned eva må yunajann atra devåh tasya me tanvo bahudhå nivishtå etam artham na ciketåham agnih: "vor dem Hotardienst mich fürchtend ging ich, o. V., "nicht mögen mich die Götter (dazu) anschirren," darum haben sich meine Körper an vielen Orten niedergelassen; dies hatte ich Agni gleichsam als Zweck im Auge." — Siehe auch am Schluss von Cap. III. die Erzählung des Sat. Bråhm. von Bhrigu.

#### d) Vishņu-Varuņa.

Wir haben hier nur eine einzige längere Stelle zu nennen, aber diese eine zeigt, dass sie nicht immer die einzige gewesen ist; sie lehrt dies durch die über die ursprüngliche Bedeutung der Verbindung beider Götter hinausgehende ihnen beigelegte kosmogonische Thätigkeit. Es führt mich dies zu der Annahme, dass Vishnu-Varuna ursprünglich Götter eines besonderen Stammes oder einer einzelnen Familie gewesen sein mögen, wo der Vishnu-Varunakult in eben so hoher Blüthe gestanden haben mag wie der Mitra-Varunakult anderweitig. Ich stütze mich in dieser Annahme auch auf einige andere Indicien, vor deren Erwähnung wir jedoch zuerst unsere Stelle betrachten wollen. A.V. 7, 25, 1: yayor ojasâ skabhitâ rajânsi yau vîryair vîratamâ savishthâ / yau patyete apratîtau sahobhir vishnum agan varunam pûrvahûtih. // 2) yasyedam pradiśi vad virocate prâ cânati vi ca cashte śacîbhih / purâ devasya dharmanâ sahobhir vishnum agan varunam pûrvahûtih "durch deren Kraft die Weltkreise gestützt sind, die durch ihre Mannesstärke die männlichsten, stärksten, welche unwiderstehlich durch ihre Macht gebieten, zu Vishnu-Varuna kam die pûrva-2) in wessen Machtbereich was sichtbar ist und lebt und sieht durch seine Kräfte, von jeher nach des Gottes Satzung durch die Macht: zu V.-V. kam die pûrvahûti." Den ersten dieser Verse bietet uns nun nicht allein der A.V. dar, sondern wir finden ihn Asv. Sr. S. 5, 20 (mit abweichender Lesung) Ait. Brâhm. 3, 38 und 7, 5 citirt, in den beiden letzteren Fällen desshalb, weil Vishnu die schlimmen Folgen etwaiger Fehler beim Opfer beseitigen. Varuna das aus seiner guten Vollendung erwachsende Gute beschützen soll. schon dies auf eine weitere Berücksichtigung des Vishnu-Varunakult hin, so liegt ein weiterer Beweis für ihre einstige Bedeutung in einer unscheinbaren Stelle der Taitt. Samh., die aber gerade auf eine lange Entwicklung in der Auffassung derselben schliessen lässt, in Taitt. Samh. 2, 1, 4, 4. wird nämlich von einer ihnen gehörigen Kuh gesprochen und da ein den Göttern gehöriges Thier in seiner Eigenheit immer einer Seite der Götter entsprechen muss, so dürsen wir hieraus schliessen, dass sie als Spender der "Kuh" an die Menschen, d. h. als Regengötter verehrt wurden und der Darbringung einer Kuh an sie als eines ihnen zugehörigen Thieres diese Idee zu Grunde liegt, — mag auch die Taitt. Samh. selbst eine andere Erklärung dafür bieten. Dies spricht für eine lange Entwicklung in ihrer Auffassung gleich wie bei Mitra-Varuna, wo auch dieselbe Anschauung sich findet und sicher erst als eine (natürlich relativ) spätere anzusehen ist.

Doch bei weitem die Mehrzahl aller Stellen, in denen Varuna mit Lichtgöttern verbunden ist, sind die der Verherrlichung

# e) Mitra-Varuna's

gewidmeten. Wie eine Darstellung V.' aber nothwendig auch auf Mitra-Varuna Bezug haben muss, so kann diese nicht genügend stattfinden, ohne dass ihr eine specielle Darstellung unserer Auffassung Mitra's vorangeht. Wenn ich dennoch es vorziehe, hier nur soweit erforderlich das Wesen desselben zu charakterisiren und betreffs einer näheren Begründung auf den Schluss unserer Abhandlung verweise, so haben mich praktische Bedenken geleitet, denen man, hoffe ich, seine Billigung nicht versagen wird. Dieselben lagen in dem Wesen Mitra-Varuna's, das weit hinaus geht über den ursprünglichen Kreis ihrer Wirksamkeit und sich nach den verschiedensten Richtungen hin erweitert hat, so dass sie in ihrer Eigenschaft als Regengötter, nach ihrer sittlichen Seite hin gleichzeitig hätten erörtert werden müssen, wodurch wir den richtigen Gang in der Darstellung Varuna's unterbrachen.

So wie Mitra sich aus dem Veda und dem Zendavesta darstellt, führt seine Erscheinung uns hinauf in die arische Welt. Er ist nicht eine Schöpfung specifisch indischen Geistes wie es etwa Aditi oder Savitar sind, sondern seine Conception, seine Verehrung gehört einer Periode an, die älter als die vedische Welt dennoch in diese in vielen Ausläufern hintiberragt.

Mitra war der Sonnengott der arischen Stämme; aber wie diese selbst andere geworden waren, als die vedischen Sänger ihre Hymnen sahen und Zarathustra Ahuramazda verkündete, so waren auch der alten Götter viele von ihrem Thron gewichen. Viele mögen entschwunden sein, ohne dass die Geschichte ihre Namen nennt, viele sind andere Götter geworden

oder haben ihre Macht eingebüsst. Zu diesen gehört auch Mitra. Freilich vermochte die Zeit ihn nicht seiner Lichtgestalt zu berauben, aber dieselbe wurde zurückgedrängt durch den Glanz lebhafter am geistigen Gesichtskreis aufleuchtender Gestalten, die wie Savitar und Sûrya die eigentlichen Sonnengötter der vedischen Welt sind. Aber dennoch zeigt so manche Spur die Herrlichkeit des alten Gottes und seine einstige Macht. Am wenigsten zahlreich sind die Stellen, wo er allein sich findet; ungleich häufiger die, in denen er mit Varuna vereint ist, an dessen mächtigere Gestalt er wie an einen Freund sich anlehnt, der wenn auch unter anderem Namen ihn herüberleitet aus dem Dunkel der arischen Zeit.

Mitra hat im Veda eine mehr geistige Stellung gewonnen und ist eine Art Sonnengenius geworden, der zwar gleichen Wesens ist wie die Sonne selbst, aber dennoch nicht diese selbst. Wir haben bei ihm eine ähnliche Erscheinung, die wir bei Savitar u. A. beobachten können, der durchaus nicht immer die Sonne selbst, sondern ungleich öfter der Herr derselben ist, deren Rosse er anschirrt und abspannt. Ein solches Verflüchtigen specieller Sonnengötter lässt allein diese Menge gleicher Gestalten, wie der Veda sie uns oft neben einander bietet, erklären. Aus ihren Namen selbst den Schluss zu ziehen, sie seien sämmtlich Personifikationen verschiedener Sonnen eigen schaften, scheint mir bedenklich, sofern wir diese als ein Product der Vedadichter selbst ansehen wollen; für einige werden wir vielmehr fragen dürfen, ob sie nicht ursprünglich Sonnengötter verschiedener Stämme waren, die danach ihnen den Namen gaben, wie sie ihre Phantasie erfasste, ob dann nicht bei Verschmelzung einzelner Stämme auch Culte herübergenommen wurden und die Rishi's, die so oft mit Namen spielten, auf die Etymologie zurückgehend, den betreffenden Gott nun zum Hauptträger der Eigenschaften machten, die der Name zu involviren schien. Doch wie dem auch sei, kehren wir zu Mitra zurück und wenden wir uns zu den Stellen, die durch Verbindung Varuna's mit Mitra uns denselben als des Tags erscheinenden Gott, demnach als Gott des Tageshimmels charakterisiren.

<sup>1, 23, 5</sup> ritena yav ritavridhavritasya jyotishas patî / tâ

mitrâvarunâ huve: "ich rufe Mitra-Varuna, welche durch das Wahre im Wahren gedeihend Herren des rita-Glanzes sind." 1, 115, 1 citram devânâm udagâd anîkam cakshur mitrasya varunasyagneh: "das glänzende Götterangesicht (Sonne) kam herauf, das Auge M. V. Agni's." 1, 122, 15 ratho vâm mitrâvarunâ dîrghâpsâh syûmagabhastih sûro nâdyaut: "Gleichwie die Sonne mit glückbringenden Strahlen erglänzte, o M. V., euer Wagen, dessen Gestalt sich weithin erstreckt." 1, 136, 2 adarśi gâtur urave varîyasî panthâ ritasya sam ayansta raśmibhiś cakshur bhagasya raśmibhih / dyuksham mitrasya sâdanam aryamno varunasya ca / athâ dadhâte brihad ukthyam vaya upastutyam brihad vayah // "es erschien als Pfad für den breiten (Sonne) die breitere (Ushas); es verband sich der Pfad des Wahren mit den Strahlen, das Auge Bhaga's mit den Strahlen. Leuchtend ist der Sitz Mitra's, Aryaman's, Varuna's. Dann nehmen die beiden (M.V.) grosse preisenswerthe, grosse rühmenswerthe Macht an." ib. 3: jyotishmatîm aditim dhârayatkshitim svarvatîm â sacete dive-dive jâgrivânsâ divedive / jyotishmat kshatram âsâte âdityâ dânunas patî. folgen der glanzvollen, die Menschenstämme erhaltenden, sonnenhaften Aditi diese beiden Tag für Tag, wachsam Tag für Tag; glanzvolle Herrschaft haben die beiden Söhne der Aditi (M.V.) erlangt, der Opfergabe Herrn." 1, 139, 2 siehe Seite 38. 1, 152, 3: apåd eti prathamâ padvatînâm kas tad vâm mitravaruna ciketa "fusslos kommt heran die erste der fussbegabten (die Morgenröthe) wer von euch hat dies erdacht?" ib. 4: prayantam it pari jaram kanînam pasyamasi nopanipadyamanam / anavaprigna vitatâ vasanam priyam mitrasya varunasya dhama. sehen ringsum hervorkommen den Buhlen der Mädchen, nicht bei Seite niederfallend, wie er sich kleidet in die zusammenhängenden ausgespannten (Licht-) Gewebe (in) das liebe\*) Haus\*\*), M.V.'s" Sie heissen mit Bezug auf ihr Erscheinen 3, 54, 10 paprathanah, "die sich ausbreitenden." 4, 13, 2 anu vratam varuno yanti mitro yat sûryam divy arohayanti "es

<sup>\*)</sup> Sây. erklärt dhâman sehr richtig "tejahsthânabhûtam."

<sup>\*\*)</sup> Die Anschauung, dass M.V. zu Werbern der Frau werden, RV. 10, 109, 2 rührt wohl daher, dass sie die Sonne gleichsam mit der Morgenröthe vereinen.

folgen Mitra-Varuna der Satzung, wenn sie die Sonne am Himmel emporsteigen lassen." 4, 39, 2 yam (dadhikravanam) pûrubhyo dîdivânsam nagnim dadathur mitravaruna: "welchen D. ihr gleich wie Agni leuchtend den Pûru's gabet" (siehe auch v. 3 und 5). 5, 40, 7 tvam mitro asi (atre) satyarâdhâs tau mehâvatam varunas ca râjâ: "du bist Mitra (o Atri), der das Wahre schenkt, du und der König Varuna sollen mir (dem Sûrya) hier helfen." 5, 62, 1: ritena ritam apihitam dhruvam vâm sûryasya yatra vimucanty aśvân / daśa śatâ saha tasthus tad ekam devânâm śreshtham vapushâm apaśyam: "durch das Wahre (= Tag) ist euer festes rita bedeckt, wo sie die Sonnenrosse lösen. Unzählige sind zugleich auf die eine getreten; ich sah die schönste der Gestalten der Götter." vâm mitrâvarunâ mahitvam îrmâ tasthushîr ahabhir duduhre / viśvâh pinvathah svasarasya dhenâ anu vâm ekah pavir â vavarta: "dies ist eure Macht, M.V.: die dichtgedrängt stehenden (?) molken Tag für Tag; alle Kühe des Stalles schwellet ihr: euch rollte nach der eine Radkranz." ib. 6. râiânâ kshatram ahrinîyamânâ sahasrasthûnam bibhrithah saha dvau: "es traget ihr beiden Könige vereint, freundlich gesinnt, die auf tausend Säulen ruhende Herrschaft." 7. hiranyanirnig ayo asya sthûnâ vi bhrâjate divy aśvâjanîva: "mit Gold geschmücktes Erz ist ihre (der Herrschaft) Säule, sie leuchtet am Himmel gleichwie eine Peitsche." (?) 5, 62, 8 hiranyarûpam ushaso vyushtâv ayahsthûnam udita sûryasya / a rohatho varuna mitra gartam atas cakshathe aditim ditimca: "den goldgestaltigen Wagen auf eherner Säule besteigt ihr, o M.V., beim Aufleuchten der Morgenröthe, bei Sonnenaufgang und seht von dort auf Begrenztes und Unbegrenztes." 5, 63, 1: ritasva gopav adhi tishthatho ratham satyadharmana parame vyomani: "des Wahren Hüter, ihr besteigt den Wagen im höchsten Himmelsraum, ihr deren Gesetze wahrhaft sind." ib. 7: ritena viśvam bhuvanam vi rajathah sûrvam a dhattho divi citryam ratham: "durch das Wahre regiert ihr die ganze Welt, die Sonne setzt ihr an den Himmel als glänzenden Wagen." 5, 64, 1: varunam vo riśadasam rica mitram havamahe / pari vrajeva bâhvor jaganvânsâ svarnaram. rufen durch den Vers euch den feindevernichtenden Varuna und Mitra, welche Hürden gleich umgaben in ihren Armen

den Glanzesherrn." Cf. noch 3, 61, 7; 5, 65, 2. 5; 5, 66, 2; 67, 2; 6, 16, 24; 6, 67, 6; 7, 60, 1; u. a. 7, 61, 1: die Sonne "M.V.'s Auge." 7, 63, 1 ud v eti subhago visvacakshah sadhâranah sûryo manushanam / cakshur mitrasya varunasya devaś carmeva yah samavivyak tamânsi. Desgl. .. Herauf kommt der reiche alles sehende (eig. allaugige) Sûrya, der gemeinsame Erhalter der Menschen; das Auge M.V.'s, der Gott der wie ein Fell die Finsterniss zusammenrollte." 8. 90. 2: varshishthakshatra urucakshasa nara rajana dîrghaśruttama / tâ bâhutâ na dansanâ ratharyatah sâkam sûryasya raśmibhih: "die die höchste Herrschaft besitzen, weithin blicken und am weitesten hin hören, die mannhaften Könige, weithin berühmt, sie fahren mit Wunderkraft gleichsam in den Armen (?) zugleich mit der Sonne Strahlen." 3. pra yo vâm mitrâvarunâjiro dûto adravat ayahsîrshâ maderaghuh . . "welcher euch, o M.V., als schneller Bote voraneilte, mit ehernem Haupte, wandelnd in erfreuender Gabe" (madakare dhane gantâ Sây; Grassm. in Erregtheit eilend). 10, 36, 3 viśvasman no aditih patvanhaso mâtâ mitrasya varunasya revatah / svarvaj jyotir avrikam "Vor jeder Bedrängniss schütze uns Aditi, die Mutter des besitzenden Varuna und Mitra, sonnenhaften freundlichen Glanz möchten wir erlangen." Siehe noch 10, 37, 1: 10, 65, 5 u. a. Diesen Stellen, die ich leicht bedeutend vermehren könnte, sind noch ganz besonders all die Bezeichnungen mit ritavan, ritavridh u. s. w. anzuschliessen, die ihnen unzählige Male beigelegt sind, eine Bezeichnung, die nur in ihrem Verhältniss zum Licht (= Wahren) eine Erklärung finden kann.

Ehe ich nun zu der ebenfalls hierauf beruhenden Erklärung des Verhältnisses Varuna's zu Aditi übergehe, will ich noch aus den andern vedischen Büchern einiges hierhergehörige anführen, obwohl sich Stellen dieses Inhalts weniger finden, wie überhaupt die Zahl der auf M.V. bezüglichen Stellen bemerkenswerther Weise im A.V. ungleich geringer ist, als im R.V. A.V. 3, 22, 1. 2 hastivarcasam prathatam brihadyaso aditya yattanvah sambabhûva / tatsarve samadur mahyam etad visve deva aditih sajoshah // mitrasca varunascendro rudrasca cetatuh / . . . "Ausbreite sich die Elephantenkraft zu grosser Herrlichkeit, welche aus Aditi's Körper entstand.

Diese gaben mir alle Götter und Aditi vereint. Mitra, Varuna, Indra, Rudra hatten Acht(?);" A.V. 4, 29, 1 ff., 1: manve vâm mitrâvarunâv ritâvridhau sacetasau druhvano van nudethe / nra satvavanam avatho bhareshu tau no muñcatam anhasah: ..ich ehre euch, M.V., im rita gedeihende, die ihr eines Sinnes die Bösen fortstosst; ihr helft in den Schlachten dem Wahrhaften, befreiet ihr uns von Bedrängniss." 7. yayoh rathah satyavartmarjuraśmirmithuya carantam abhiyati dhūshayan / staumi mitravarunau nathito johavîmi tau no muncatam anhasah: ..deren Wagen auf der Bahn des Wahren\*) mit geraden Strahlen heranfährt den unrecht Wandelnden verderbend, euch preise ich, Mitra-Varuna, bedrängt rufe ich, befreiet mich von Bedrängniss." A.V. 6, 32, 3: abhayam mitrâvarunây ihâstu no rcishâtrino nudatam pratîcah. "Furchtloses soll hier sein. o M.V., stosset mit Glanz die Fresser zurück." Cf. noch 13. 1. 20. Vaj. Samh. 33, 38 u. a.

Ebendahin gehört auch die Bezeichnung der beiden Götter als Söhne der Aditi. Aditi ist die Personification des Tageslichtes in seiner Unvergänglichkeit\*\*) und wie die Mutter haben die Söhne Antheil am ewigen Licht. Auch die Verbindung Varuna's mit den andern Aditya's, deren erster und grösster er ist, hat hierin ihren Grund. Siehe RV. 7, 35, 6. A.V. 19, 10, 6 u. v. a. — Dies sind einige der wichtigsten Stellen, die uns das Tageslicht als das eigentliche Lebenselement beider Götter nennen, und was diese Stellen andeuten, können wir noch aus vielen andern ersehn, da gerade hierfür der Veda reichhaltigstes Material bietet. Es könnten auch all die Verse hier noch angeführt werden, die uns beide Götter im Verein mit Agni zeigen, der ebenfalls des Morgens erscheint (1, 75, 5; 1, 136, 7; 1, 141, 9; 3, 4, 2; 4, 5, 4; 6, 3, 1; 6, 51, 10 u. v. a.) und dadurch jene beiden ebenfalls als des Morgens erscheinende Götter kennzeichnet; aber das bisher Gesagte genügt, um den Lichtcharakter Varuna's zu erkennen

<sup>\*)</sup> Roth: im richtigen Geleise laufend.

<sup>\*\*)</sup> Ich habe bisher noch keinen Grund gefunden, von dieser Deutung abzugehen; ich muss mich lebhaft gegen ihre Auffassung als eine Göttin des unermesslichen Raumes wenden, für die ich keinen genügenden Anhalt finden kann.

und wir können uns nun mit mehr Beweisen ausgerüstet noch einmal zu der Frage wenden: Ist'Varuna ausschliesslich oder vorwiegend mit der Nacht zu identificiren? Der hervorragendste Vertreter der zweiten Ansicht, dass Varuna vorwiegend der Nachthimmel sei, ist Roth, der Zeitschrift d. D. M. G. Band 6, S. 70 folgendes sagt: "Diejenige Stufe der Religionsbildung, welche uns in den Liedern vorliegt, lässt aber bereits den Unterschied durchschimmern, dass Mitra das himmlische Licht in der Tageszeit ist, Varuna - wiewohl ein Herr alles Lichtes und aller Zeit - doch vornehmlich am nächtlichen Himmel herrscht. Ein Lied Vasishtha's VII. 3. 3, 2 sagt: "Der eine von euch (Varuna) ist Herr und unantastbarer Lenker, und der welcher Mitra (d. h. der Freund) heisst, ruft die Menschen zur Thätigkeit." Hiermit und beinahe mit denselben Worten an einigen andern Stellen ist wenigstens das ausgesprochen, dass das lebenerweckende Freuden und Mühen in die Welt bringende Tageslicht Mitra's engeres Machtgebiet sei, ohne dass darum Varuna auf die Nachtzeit einzig verwiesen wäre; denn er bleibt der Herr und Wenn demnach solche Vorstellungen, wie sie die indische Vedenerklärung ausspricht, indem z. B. Sâjana zu VII. 5, 17, 1 sagt, Varuna sei die untergehende Sonne, viel zu einseitig und eng sind, so enthalten sie doch Wahres; und es lässt sich vermuthen, auf welchem Wege diese Weiterbildung erfolgen konnte. Ist Varuna, wie sein Name sagt, unter den lichten Aditja's derjenige, dessen Sitz und Herrschaftsgebiet der Lichthimmel ist, in dessen Schoss alles was lebt, umfangen liegt, darum auch die letzte Gränze, jenseit deren der menschliche Gedanke nichts Weiteres mehr sucht, so ist er auch der mit Auge oder Vorstellung schwer zu erreichende. Am Tage vermag die Sehkraft diese äusserste Gränze nicht zu finden, der lichte Himmel stellt ihr keinen Halt entgegen: bei Nacht aber scheint diese Hülle der Welt, in welcher Varuna thront, näher zu rücken und wird fassbar, denn das Auge findet eine Gränze. Varuna ist den Menschen näher. Ueberdiess sind die andern Göttergestalten, welche in Wolken, Luft, Strahlen den Raum zwischen der Erde und jenem unermesslichen äussersten Umkreis füllen, verschwunden; es steht kein anderer Gott mehr zwischen Varuna und dem sterblichen Beschauer."

Ich stimme vielfach mit den Ausführungen dieses Gelehrten überein, so darin, wenn R. Mitra auf ein engeres Machtgebiet beschränkt sein lässt als Varuna, wenn er Varuna den Obersten und Ersten sein lässt und in seiner Stellung als Aditva eigen Hinweis auf seinen Sitz im lichten Himmel sieht. aber die Anschauung, dass er "vornehmlich am nächtlichen Himmel" herrsche, bedarf einer wesentlichen Modification. Betrachten wir die Stellen, die Roth im Pet. Wört. dafür anführt, so sehen wir nur fünf und von diesen fünf fällt die eine wie wir oben sahen weg, da sie im Zusammenhange gefasst werden muss und dann V. gerade sowohl als Herrscher des Tages wie der Nacht bedeutet, 2 (3) andere sind den Bråhmana's entnommen, die einmal später sind, dann aber bald die eine bald die andere Seite an ihm betonen: eine fünfte gehört dem Atharvaveda an und ist in ihm die einzige, die durch Gegenüberstellung (nicht Verbindung) Varuna's und Mitra's den ersteren ausschliesslich auf die Nacht beziehen heisst (siehe darüber unten).

Wir werden nun im folgenden Capitel einige Stellen citiren, aus denen Varuna's Eigenschaft als Nachthimmel erhellt: aber aus diesen folgt nur, dass er auch der Nachthimmel sei, nicht aber vorwiegend derselbe. Die Zahl dieser Stellen ist ungleich geringer als die Reihe derer, die für Varuna als Lichthimmel anzuführen sind von der einfachen Vorstellung an, dass die Sonne sein Auge sei bis zu seiner Vereinigung mit Mitra hin, die doch schliesslich nur ein anderer Ausdruck für die erstere ist. Und nun bedenken wir die stete Wiederkehr seiner Bezeichnung als Sohn der Aditi, die doch allein seinen Lichtcharakter zum Grunde hat, so werden wir uns geneigt fühlen, wenn einer von beiden in V. vereinten Auffassungen der Vorzug gegeben werden soll, ihn eher als Lichtgott denn als Gott des Nachthimmels, gemäss der vedischen Anschauung von Licht und Finsterniss, zu bezeichnen. Ferner, wie wollten wir den Zorn Varuna's verstehen und den Wunsch ihn zu besänftigen, wenn wir nicht in ihm einen des Nachts nur zornig abgewendeten, des Tags aber freundlich weilenden Gott sähen. Wie würden wir weiter den Sinn der Worte erfassen, dass er mit dem Sonnenauge sehe, dass er mit Mitra früh den Wagen besteige, dass er (früh) in seinen Körper eingehe, wollten wir die Ansicht, dass Varuna ein Lichtgott sei, mindestens nicht für ebenso berechtigt halten, als die andere, dass er der Gott des Nachthimmels sei. Und ganz besonders muss noch auf die sittliche Seite des Himmelsgottes aufmerksam gemacht werden, die wir aus innern Gründen erst später folgen lassen, dass er nämlich ein Freund des Wahren und ein Feind des Falschen sei, ein Gegensatz, der ihn doch sicherlich mehr dem Tage zuweist als der Nacht.

Wir wenden uns nun zu den Stellen, die als Ergänzung hierzu die Eigenschaft Varuna's als Gott der Nacht hervorheben, zu den

# C. Stellen, in denen Varuna allein als Herr über die Nacht erscheint.

Das hierbei in Frage kommende Material führt uns über die Liedersammlungen selbst hinaus und in die Litteratur des Rituals hinein. Bekannt sind die vielen Sätze der Brahmana's, der Tag gehört Mitra, die Nacht Varuna und diese Anschauung findet sich in Folge dessen häufig in der Samhitâ des schwarzen Yajurveda, wo Yajus und Brâhmana eng verbunden sind. Aus dem Rigveda gehören hierher die wenigen Verse, die den Mond als Varuna's Auge zeigen und von den Gesetzen des Gottes handeln, nach denen der leuchtende Mond und die Sterne wandeln. Diese Gruppe haben wir oben citirt, so dass es hier genügt, darauf zu verweisen. Zahlreicher sind die andern in allen Theilen des Veda zu findenden Stellen, welche von Varuna's Fesseln handeln. Ich fürchte den Einwand nicht, dass sich die Fesseln nicht auf die Nacht beziehen, sondern in erster Linie auf die Wassersucht. Ich habe in der Einleitung bereits den Grund dieser doppelten Bedeutung genannt und erwähnt, dass sie sich aus zwei Gebieten varunischer Thätigkeit herleiten, nämlich aus seiner Eigenschaft als Wassergott und als Gott der Nacht. Wir wissen bereits. dass dem indischen Geiste die Nacht gleichbedeutend ist mit allem Unheil und so wird auch Varuna dadurch, dass er sein Licht von der Erde wendet, zu einem Unheil, Verderben und Tod sendenden Gott (man erinnere sich der obigen Vasishthahymne). Hieraus ergibt sich von selbst, dass der Sinn seiner Fesseln sich erweitert, dass sie im Gegensatz zum Tage alles

erdenkliche Ungemach für die Menschenwelt bedeuten. Somit dürfen wir Varuna's Fesseln in zwei Gruppen theilen, von denen die eine die Nacht und das mit ihr zusammenhängende Ungemach, die andere (eigentlich eine Unterabtheilung der ersteren) eine specielle Art dieses Ungemachs, die Wassersucht, bezeichnet. Ich wende mich zunächst zu der ersteren, zu

# a) Varuņa's Fesseln als Ausdruck für die Nacht (Ungemach, Tod)

und beginne mit RV. 1, 24, 11-15: 11. "Darum gehe ich dich an im Lied verehrend, darum fleht mit Havisspenden der Opferer: ohne zu zürnen, o Varuna, weile hier; weithin gebietender, nicht mögest du unser Leben von uns nehmen." 12. ..Das sagten sie mir bei Tage, das bei Nacht; das erkennt aus dem Herzen mein Sinn; welchen Sunassepa, als er ergriffen, rief, der König Varuna soll uns loslassen." 13. "Ś. rief ja den Aditya, als er ergriffen und an drei Pflöcke gefesselt war: loslassen möge ihn der König Varuna; der untrügliche, kundige soll die Fesseln lösen." 14. "Hinweg flehen wir, o Varuna, mit Verehrungen deinen Zorn, hinweg mit Onfern, hinweg mit Havisspenden. Herrschergewalt habend. weiser Asura, o König, mögest du unsere begangenen Sünden lösen." 15. "Löse von uns, o Varuna, die oberste Fessel, die unterste, mittlere; möchten wir dann in deinem Bereich sündlos sein gegenüber der Aditi, o Aditya." Dieser hier genannte Sunassepa kommt noch einmal im Rigveda 5, 2, 7 in einem an Agni gerichteten Liede vor, ein Umstand, der besondere Beachtung verdient: śunaś cic chepam niditam sahasrâd yûpâd amuñco aśamishta hi shah / evâsmad agne vi mumugdhi pâśân hotas cikitva iha tû nishadya // "du löstest den gebundenen S. von tausend Pfosten; denn dringend bat er (Ludwig: er hatte die Sühne vollbracht); löse so von uns, o Agni, die Fesseln, kundiger Hotar, lassend hier dich nieder." Wir sehen hierin Agni als den von den Fesseln Varuna's befreienden Gott und dies führt uns zurück auf einen der Abschnitte unsrer vorangehenden Darstellung. Wir fanden oben Agni als den Gott, der Varuna's Zorn abwendet und ihn versöhnt herbeiführt, wir sahen daraus, dass der zornige Varuna die Nacht bedeuten müsse, hieraus können wir für unsern Fall eine Lehre

ziehen. Der die Fesseln lösen sollende Agni bedeutet lediglich den Tag und Nacht scheidenden Gott und die Fesseln sind nur ein Symbol der Nacht. Diese unsere Auffassung wird bestätigt durch die Erzählung des Ait. Brâhm. 7, 14—17, von der ich hier das Wichtigste kurz mittheilen will.

Der König Hariscandra hatte keine männliche Nachkommenschaft und ging desshalb zu Varuna, ihn um einen Sohn zu bitten, den er ihm dafür zum Dank opfern wolle. Gott erhört des Königs Wunsch und schenkt ihm den Sohn Rohita. Als nun aber Varuna denselben für sich zum Opfer begehrt, zeigt Hariscandra sich nicht willfährig, er sucht den Gott hinzuziehen bis der Sohn waffenfähig werde, da der Sohn eines Kshatriya eher zum Opfer nicht geeignet sei. Zeit kommt heran, König H. ruft um sein Versprechen zu erfüllen seinen Sohn, aber Rohita gehorcht dem Willen des Vaters nicht, sondern geht in die Wildniss. Dafür wird jener von Varuna mit der Wassersucht bestraft. Rohita hört davon und will den Wald verlassen, als sich Indra in Menschengestalt zu ihm gesellt und ihn weiter wandern heisst. es ihm mehrere Jahre lang. Endlich im sechsten Jahre trifft er den Rishi Ajîgarta, der drei Söhne hat, deren zweiter Sunassena heisst. Rohita unterhandelt nun mit dem Rishi und verspricht ihm hundert Kühe, wenn er sich durch einen seiner Söhne loskaufen könnte. Sie kommen überein, den zweiten an Stelle von Rohita opfern zu lassen und R. begibt sich mit seinem Stellvertreter zu seinem Vater Hariscandra. Dieser will nun den Sohn des Ajîgarta dem Varuna darbringen, aber beim Beginne des Opfers sieht Sunassepa, dass er nicht wie ein Mensch getödtet werden soll und beschliesst seine Zuflucht zu den Göttern selbst zu nehmen. sich an Prajapati, der aber sendet ihn zu Agni, Agni zu Savitar, Savitar zu Varuna, an den er 31 Verse (RV. 1, 24, 6-1, 25, 21, also eine Hymne, in der die Erzählung von ihm schon angedeutet ist!) richtet. Varuna aber heisst ihn wieder zu Agni gehen, von diesem muss er sich an die Visve devâh wenden, dann an Indra, der ihn mit einem goldenen Wagen beschenkt und ihn die Asvins preisen heisst. Von den Asvins wendet er sich an die Ushas, und während er die Verse an sie hersagt, lösen sich seine Fesseln, H.' Leib

aber wird dünner, bis beim letzten Verse S. Fesseln ganz wegfallen und der König gesund wird.

Dies in allgemeinen Zügen der Inhalt der Erzählung, soweit er für uns von Interesse. Wir sehen die Lösung von Varuna's Fesseln gleichwie in der eben citirten Stelle durch Agni hier durch Ushas, die Morgenröthe, vollzogen, so dass wir dadurch noch bestimmter auf die Bedeutung der Fesseln hingewiesen Es ist wohl fraglos, dass wir es hier mit einem völlig entwickelten Ritus zu thun haben und jede Götteranrufung eine gewisse Bedeutung hat. Aber beachtenswerth ist, dass die meisten der genannten Götter in irgend einer Weise zum Tageslicht und zur Morgenfrühe in Beziehung stehen. Am Deutlichsten geben uns die am Schluss genannten Asvins, die als Götter des Zwielichts der Morgenröthe vorangehen, diesen Hinweis und beachtenswerth bleibt sicherlich auch die dem Agni durch zweimalige Nennung zuertheilte wichtige Rolle. Was die anderen Götter (Visve devah, Prajapati) anbetrifft, so ist die Erklärung ihres Auftretens hier schwierig, sie scheinen hier mehr durch ihre Stellung als wichtige Götter überhaupt ihren Platz gefunden zu haben. Doch lässt, wie dem auch sei, diese Stelle keinen andern Schluss zu als jener Rigvedavers, dass die Fesseln des S. ursprünglich die Nacht oder, was damit identisch ist, den Tod bedeuten, und dass die Befreiung von denselben als ein Gerettetwerden von dem Tode gilt. Diese Anschauung spiegelt uns nun auch die Taitt. Samh. wieder, wo es 5, 2, 1, 3 heisst: Śunaśśepam Âjîgartim varuno 'grihnât, sa etâm vârunîm apasyat, tayâ vai sa âtmânam varunapâsâd amuñcad, varuno vâ etam grihnâti ya ukhâm pratimuñcata; ud uttamam varuna pâśam asmad ity âha etc. "den S., den Sohn des Ajîgarta, ergriff Varuna: er sah die Varuna gehörige ukhâ und befreite sich durch sie von der Varunafessel; Varuna ergreift den, welcher die ukhâ an sich befestigt; er recitirt den Vers: löse die oberste Fessel von uns" etc. Hier ist die Geschichte von den Fesseln Varuna's im Zusammenhange einer Ceremonie erzählt. die sich, wenn wir uns die vorangehenden und folgenden Sprüche (- vishnoh kramo 'sy - agre brihann ushasâm ûrdhvo asthâd nirjagmivân tamasah u. s. f.) ansehen, unläugbar auf die Darstellung der Nacht und des Tagesanbruchs bezieht.

Wir finden dieselbe Ceremonie auch in der Vaj. Samh. dargestellt und wir wollen dabei einige Augenblicke verweilen. um zu zeigen, dass sich auch hier die Fesseln Varuna's auf Nacht (und Tod) beziehen, und daraus für jene obigen Fassungen eine weitere Bestätigung zu finden. Cf. Våj. Samh. 12, 1 ff. und Kâtyây. Śr. S. 16, 5, 1 ff. Nach Kât. 16, 5, 1 befestigt der Opferer am Halse eine Goldplatte mit 21 pinda's\*) versehen und in ein schwarzes (Antilopen-) Fell eingenäht u. s. w. und recitirt dazu Vâj. Samh. 12, 1 "aufleuchtete weithin bei ihrem Sichtbarwerden die Goldscheibe" etc. Er ergreift dann mit den beiden. Morgenröthe (Tag) und Nacht bedeutenden Indva's die ukhâ (16, 5, 3) auf beiden Seiten, trägt sie und setzt sie auf die mit dem Tragband (sikya) versehene Âsandî (16, 5, 4. 5) letzteres mit den Worten "devâ agnim dhârayan dravinodâh," aus denen hervorgeht, dass die ukhâ Agni darstellt\*\*). Hierauf befestigt er die aus sechs Strängen bestehende (shadudyama) śikvafessel am Halse (Nacken) (16, 5, 6) und streckt Agni zusammen mit dem Tragband nach Osten vor (wodurch der Aditya aufwärts, nach Osten gerichtet wird cf. Sat. Brâhm. 6, 7, 2, 9). Sûtra 11 folgt die Darstellung der Schritte Vishnu's, die den Weg der Sonne bezeichnen, wobei Agni immer aufwärts geführt wird und zuletzt blickt er nach allen Gegenden mit dem Yajus: diso 'nuvikramasva, wodurch Agni die Gegenden alle erlangt (Com. zu Vâj. Samh. 12, 5). Er nimmt darauf (Com. zu Vâj. Samh. 12, 7) Agni herab, hält ihn über den Nabel (wo auch die Goldplatte hängt) (Kât. 16, 5, 16) und unter Recitation der Worte ud uttamam varuna u. s. w. folgt die Lösung der beiden Fesseln, des rukma- und śikyapâśa. Wenn dies geschieht, so stösst er die ukhâ (= Agni) südöstlich vor und recitirt den Spruch: Vâi. Samh. 12, 13: agre brihannushasâm ûrdhvo 'asthânnirjaganvântamaso jyotishâgât / agnir bhânunâ rusatâ svanga â jâto visvâ

<sup>\*)</sup> Was diese 21 Knöpfehen bedeuten, zeigt Ait. Bråhm. 4, 18. Sie bezeichnen den längsten Tag des Jahres mit den zehn voraufgehenden und zehn folgenden. Der Tag (vishuvan) selbst repräsentirt die Sonne und ist ein hoher Festtag. — Die Goldplatte ist hier ein Symbol der Sonne; cf. Sat. Bråhm. 6, 7, 1, 3 ff.

<sup>\*\*)</sup> Vgl. auch die vorhergehenden Sprüche, die die ukhå ebenfalls als Agni bezeichnen (Våj. Samh. 12, 2).

sadmânyaprâḥ // "der gewaltige trat empor an der Spitze der Morgenröthen; dem Dunkel entstiegen kam er mit dem Glanz heran. Agni mit trefflichen Gliedern füllte mit leuchtendem Strahl alle Sitze bei seiner Geburt."

Diese hier nur kurz angedeuteten rituellen Vorgänge symbolisiren ohne Frage Anschauungen aus der Natur und zwar die Beziehungen des Sonnengottes (Agni) zum Tage und zur Die Fessel, welche die goldene Platte enthält und dem Yajamâna um den Hals gebunden wird, kann nur ein Symbol der Nacht sein, die in gleicher Weise, wie sie die Sonne gefesselt hält, den Opferer umschlingt. Eine ähnliche Idee muss dem śikyapâśa zu Grunde liegen, dessen sechs Stricke wahrscheinlich auf die sechs Gegenden zu deuten sind, über die das Dunkel ausgebreitet ist (cf. Sat. Brahm. 6, 7, 1, 16; dass sich dieselben auf die ritu's beziehen sollten, scheint weniger wahrscheinlich). Werden nun die Fesseln gelöst, so tritt Agni hervor und bringt, wie der Spruch "agre brihan" zeigt, den Tag herbei. Verstehe ich die Ceremonie recht. so wird zuerst vor der Lösung der Fesseln der Lauf Agni's symbolisch beschrieben und hierdurch angedeutet, dass er die Ursache der Befreiung von denselben ist. Worten "ud uttamam" beginnt dann die Ausführung des vorher angedeuteten.

Wir sehen, dass auch hier die Fesseln Varuna's denselben Sinn haben, auf den wir vorher geführt wurden, dass sie Repräsentanten der alles zwingenden Nacht sind, von deren Macht Agni befreit. Was nun die Sage von Sunassepa\*) anbetrifft, von der wir hierbei ausgingen, so hat schon Roth darauf aufmerksam gemacht, dass die Erzählung des Ait. Brähm. nicht aus einem Gusse ist und es scheint, — um anderes zu übergehen — gerade die Erzählung von Hariscandra mit Rohita einer- und von Sunassepa andererseits zusammengesetzt und vielleicht tendenziös verschmolzen worden zu sein; denn der Veda selbst kennt nur die Sage von S., wie jeder aus einer Vergleichung der angeführten Stellen ersieht. Bezüglich der ersteren verweise ich auf Späteres; was die letztere anbe-

<sup>\*)</sup> Weiteres über dieselbe siehe bei Roth: "Die Sage von Sunahsepa." Weber, Ind. Stud. I. pag. 457 ff. II. pag. 112 ff.

trifft, so können wir zweifeln, ob sie Historisches enthalte oder ob hier nicht wie so oft im Veda ein aus Naturanschauungen erwachsenes Geschichtchen vorliegt, welches ursprünglich nur eine poetische Ausschmückung von Tag und Nacht in ihrem Verhältniss zu den Menschen war - gerade so wie dasselbe in jener vorhin erörterten Vasishthahvmne dichterisch ausgemalt worden ist. Dies ist schwer zu entscheiden. Roth sagt. dass iene Angaben des Rigveda nichts enthalten, das auf Fesselung S.' vor dem Altare und zum Zweck des Geschlachtetwerdens im Opfer deutete und wendet sich gegen die Beziehung des Wortes yûpa auf Opferpfosten in der zweiten Stelle, was schon darum nicht zulässig sei, weil in der ersteren von 3 Pflöcken (drupada) die Rede sei. Letztere Schwierigkeit lässt sich indess dadurch beseitigen, dass wir für drupada die gewöhnlichere Bedeutung "Holzsäule, Pfosten" verlassen und "Baumstelle" wählen, so dass unter den drei drupada eine Fesselung an drei Stellen des Pflockes, oben in der Mitte und unten zu verstehen wäre, eine Art des Bindens, auf die der Spruch selbst "ud uttamam" auch hinweist. Mir scheint diese Auffassung mehr für sich zu haben als die andere, dass S. von den Feinden an drei Pflöcke mit dem Leibe und den ausgestreckten Armen gekettet sei, bis die ihm zugedachte Marter oder Strafe volkzogen wird (siehe II. pag. 110. 111), denn für diese liegt gar kein Anhalt vor. Wie dem aber auch sein mag, wir müssen jedenfalls davon ausgehen, dass die Fesseln, die Varuna anlegt oder abnimmt, Krankheit und Tod (wie auch Roth hervorhebt) bedeuten, wir müssen ferner erwägen, dass in der ersten Stelle des Rigveda der Schlussvers lautet: "löse, o Varuna, die oberste, unterste, mittlere Fessel, möchten wir dann, o Aditya, in deinem Bereich sündlos sein gegenüber der Aditi" und dass hierdurch die Lichtgöttin Aditi und der Lichtgott Varuna im bestimmten Gegensatz zu den Fesseln stehen, dass ferner in der andern Rigvedastelle Agni, der des Morgens Varuna versöhnt herbeiführende Gott, als der Befreier galt, dass der Taitt. Samh. zufolge der Opferer sich durch die ukhâ (= Agni) von Varuna befreit und im Ait. Brâhm. die Mantra's an die Ushas diesen Erfolg haben, wenn wir dies alles erwägen, so können wir zu keinem andern Schluss kommen als dass die Fesseln Varuna's ursprünglich

lediglich die Nacht bedeuten und hierin der Grund liegt, warum sie ein Ausdruck des Todes sind. Mag Sunassepa eine historische Person sein oder nicht, mag eine Opferung und Befreiung eines Sunassepa ein Factum sein oder nicht, die Erwähnung der Fesseln Varuna's und die Lösung von denselben durch den Gott selbst ist jedenfalls dabei nur ein aus der Anschauung von Varuna's Herrschaft über die Nacht (und den Tag) und aus der Identification von Leben und Tod mit Licht und Dunkel entstandenes Bild.

Einen weiteren Beweis, dass die Fesseln ursprünglich die Nacht bedeuten, sehe ich in dem Gegensatz, in welchem sie RV. 10, 85, 24 zu "ritasya yonih" und "sukritasya lokah" stehen, pra två muncâmi varunasya pásád vena tvábadhnát savitâ suśevah / ritasya yonau sukritasya loke 'rishtâm tvâ saha patyâ dadhâmi // "ich löse dich von Varuna's Fessel, mit der dich Savitar, der freundliche, band; in den Schoss des Wahren, in die Welt des Wohlgefügten bringe ich dich (o Weib) unversehrt zusammen mit dem Gatten." Es ist klar. dass in diesem dem Hochzeitsritual angehörigen Mantra, die Fesseln keinen andern Sinn haben können als den der in ihrer ursprünglichen Bedeutung von Nacht liegt, den des Schlechten. Unheilvollen. Sehr zu beachten ist für die Prüfung der Richtigkeit unserer Auffassung auch hier in den Fesseln einen Ausdruck für Nacht (= Unheil) zu sehen, der Umstand, dass Savitar, der Gott, der Tag und Nacht heraufführt, mit denselben bindet und dass der Schoss des rita, welches wir bereits als einen Ausdruck für das Wahre (= Licht) kennen lernten, den Gegensatz zu diesen Stricken bildet. Wir dürfen es als ein weiteres Beweismoment für unsere Argumentation ansehen, wenn Sat. Brâhm. 3, 7, 4, 1 die Schlinge Varuna's (rajjuh) darum als ritasya påsah bezeichnet wird, weil dann dieselbe nicht verletzt; påśa steht also hier indirect im Gegensatz zu rita. das als ein euphemistischer Ausdruck für sie verwandt wird. Es sei hierbei noch einer interessanten Stelle des Rigveda gedacht, die zwar nicht ausdrücklich die Fesseln Varuna's erwähnt, aber doch durch die Gegenüberstellung des Lichtes und des Wohnens ausserhalb desselben eine Art Paraphrase zu diesen vom Gegensatz des rita und der Fesseln handelnden Versen bietet: RV. 2, 28, 7: må no vadhair

varuna ye ta ishtav enah krinvantam asura bhrinanti / ma jyotishah pravasathani ganma vi shu mridhah sisratho jivase nah // "Nicht (vernichte) uns, o Varuna, mit den Waffen, o A., welche auf dein Geheiss den Frevler strafen; nicht wollen wir ausserhalb des Glanzes wohnen; die Feinde löse auf, damit wir leben;" — eine Stelle, die uns das Ausserhalb - des - Glanzes - wohnen deutlich als die Strafe Varuna's zeigt, uns also ganz offenbar nur eine Variation jener eben besprochenen Anschauung von der Fessel, dem Gegensatz des rita bietet.

Hiermit sind indess die Stellen noch nicht erschöpft, die die Fesseln Varuna's als die der Nacht erweisen. So erwähne ich Taitt. Samh. 1, 3, 41, wo dieselben im directen Gegensatz zu suvar, vaiśvânaram jyotih stehen: idam aham nir varunasya pását suvar abhi vikhyesha mvaisvánaram jyotih / "hier bin ich frei von V.' Fessel, sehen möge ich den Glanz, den Vaisvânaraschimmer." Man beachte ferner Vâj. Samh. 8, 23 namo varunâyâbhishthito varunasya pâsah "Verehrung dem Varuna; niedergetreten ist Varuna's Fessel." Dieser Spruch wird recitirt, wenn der Opferer in das Bad steigt und mit den Füssen in das Wasser tritt. Letzteres soll demnach die Fessel bedeuten: man darf sich indess durch den Anschein nicht täuschen lassen und hier die Fessel auf die Wassersucht beziehen, denn bei näherer Untersuchung liegt hierzu kein Grund vor. Sowohl in der Vâj. Samh. als bei Kâtyâyana (10, 8, 15) geht kurz vorher der Spruch: breiten Weg machte König Varuna für die Sonne etc. (s. o.!), welchen der Yajamana mit dem Gesicht nach Osten spricht und unmittelbar darauf wird ein Holzstück in die Wasser geworfen mit dem Yajus: "Agni's Angesicht drang in die Wasser ein, der Wasser Sohn, das Asurya beschützend (sic). In jeder Wohnung ehre die Samidh; deine Zunge strecke sich nach der Butter\*)." Erwägen wir nun ausserdem, dass kurz hierauf bei Kâtyâyana (10, 8, 27) einer Spende an Agni-Varuna gedacht wird, so glaube ich recht zu urtheilen, wenn ich hier die Fessel Varuna's auf nichts anderes beziehe als das in die Himmelswasser eingedrungene Dunkel; dass unter den Wassern Himmelswasser hier zu

<sup>\*)</sup> Es werden dabei auch âjyaspenden dargebracht.

verstehen sind, zeigt der citirte Spruch: Agni's Angesicht etc. Vaj. Samh. 8, 24 (cf. auch Taitt. Samh. 1, 4, 45, 1 und 6, 6, 3, 2).

Ebenfalls auf die Nacht scheint mir Varuna's Fessel sich in Taitt. Samh. 6, 2, 9, 1. 2 zu beziehen: baddham ava svati varunapásád evai 'ne muñcati, pra nenekti medhve evai 'ne karoti . sâvitriya 'rcâ hutvâ havirdhâne pra vartayati savitriprasûta evai 'ne pra vartayati . varuno vâ esha durvâg ubhayato baddho yad akshah, sa yad utsarjed yajamanasya grihân abhyutsarjet; suvâg deva duryân â vade 'ty âha grihâ vai duryâh, śântyai. "Die gefesselte bindet er los: von der Varunafessel befreit er die beiden; er reinigt sie; zum Opfer macht er sie geeignet. Mit einem Verse an Savitar geopfert habend setzt er die beiden havirdhâna's in Bewegung; von Savitar geheissen setzt er sie in Bewegung. Varuna ist mit ublem Wort die von beiden Seiten gefesselte Axe; knarrte sie, so knarrt sie zu des Opferers Wohnung hin "mit gutem Wort rede, o Gott, die Wohnung an" sagt er (duryah = grihâh) zur Śânti. Der Umstand, dass er "von Savitar geheissen" die havirdhana's in Bewegung setzt und dies mit einem Vers an Savitar geschieht und diesem die Fesseln Varuna's gegenüber stehen, beweist wiederum, dass die letzteren lediglich ein Symbol sind für die Nacht.

Es mag hier noch ein Gebrauch des Rituals eine Stelle finden, der von dem Verhältniss Agni's und Varuna handelt und ebenfalls hier Varuna als die Nacht zeigt, also gänzlich abweicht von der Seite 35 ff. besprochenen Auffassung dieser beiden Götter: Taitt. Samh. 5, 1, 5, 2. 3\*): sujâto jyotishâ sahe 'ty anushtubho 'pa nahyaty, anushtup sarvâni chandânsi, chandânsi khalu vâ agneh priyâ tanûh, priyayai 'vai 'nam tanuvâ pari dadhâti; veduko vâso bhavati ya evam veda vâruno vâ agnir upanaddha; ud u tishtha svadhvaro "rdhva û shu na ûtaya iti sâvitrîbhyâm ut tishthati, savitriprasûta evâ 'syo "rdhvâm varunamenim utsrijati. Mit den Worten: sujâto jyotishâ saha bindet er Agni in das Anushtubhmetrum ein; Anushtubh bedeutet alle Metra; die Metra sind Agni's liebe Körper; mit liebem Körper umgibt er ihn. Es kennt das Gewand wer so weiss; dem Varuna gehört der eingebundene

<sup>\*)</sup> Cf. auch 5, 1, 6, 1.

Agni. Mit den beiden an Savitar gerichteten Versen: ud u tishtha svadhvaro "rdhva û shu na ûtaye erhebt er sich; von Savitar geheissen entlässt er aufwärts sein Varunageschoss etc. Wir sehen diese Stelle weicht ab von den unter Agni-Varuna citirten, weil dort Varuna durch seine Verbindung mit dem Lichtgott zu einem freundlichen Gotte wurde, während er hier Agni feindlich gegenübertritt. Wir haben in ihr demnach ein Seitenstück zu dem S. 41 besprochenen Vedaverse, der von dem entflohenen Agni handelt; denn beide Anschauungen sind nur verschiedene Ausdrücke für dieselbe Naturerscheinung, dass Agni des Nachts verschwunden ist.

Ist nun die Nacht dem indischen Geiste mit Ungemach. Bedrängniss u. s. f. identisch, so haben wir jetzt natürlich auch die Stellen hier anzuschliessen, welche von derartigem handeln und ich beginne mit einigen Rigvedaversen 2, 28, 5 vi mac chrathâya raśanâm ivâga ridhyâma te varuna khâm ritasva / mâ tantuś chedi vavato dhivam me mâ mâtrâ śâry apasah pura ritoh // "Löse von mir gleich einem Strick die Sünde; mögen wir, o Varuna, fördern deines rita Quell; nicht reisse der Faden mir, der die Ceremonie ich webe; nicht werde das Mass des Werkes zertrümmert vor der Zeit (durch einen Fehler bei der Ceremonie)." 6. apo su myaksha varuna bhiyasam mat samrâl ritâvo 'nu mâ gribhâya / dâmeva vatsâd vi mumugdhy anho nahi tvad åre nimishas canese. // "Weg treibe in vortrefflicher Weise, o Varuna, die Furcht von mir; o Allherrscher, ritareicher, nimm dich meiner an. von einem Kalb die Fessel löse die Bedrängniss; nicht bin ich von dir fern über einen Augenblick Herr." 10, 97, 16: muñcantu mâ śapathyâd atho varunyâd uta / atho yamasya padbîsât sarvasmâd devakilbishât "(die Kräuter) sollen mich befreien von Unglück durch Fluch oder von Varuna her; von Yama's Fussfessel, von jeder Götterbeleidigung." 7, 86, 5: ava dugdhâni pitryâ srijâ no 'va yâ vayam cakrimâ tanûbhih / ava râjan pasutripam na tâyum srijâ vatsam na dâmno vasishtham // "Erlass die Uebelthaten unserer Väter, erlass worin wir selbst gefehlt (d. h. die Folgen unserer Fehler); lass, o König, gleich wie einen rinderlustigen Dieb (so G.K.R.) den Vasishtha von der Fessel los. 1, 25, 2 mâ no vadhâya hatnave jihîlânasya rîradhah / mâ hrinânasya manyave / "nicht

überantworte uns dem vernichtenden Schlage des Feindes, nicht dem Grimme des Zürnenden." 2, 28, 7 S. Seite 59. 2, 28, 9: para rina savîr adha matkritani maham rajann anyakritena bhojam / avvushta in nu bhûvasîr ushasa a no jîvan varuna tâsu śādhi. // "Beseitige die von mir begangenen Fehler, nicht will ich büssen anderer Schuld. Noch sind nicht aufgegangen zahlreichere Morgenröthen; diesen weise, o Varuna, uns lebend zu." 7, 86, 4: kim aga asa varuna jyeshtham vat stotåram jighånsasi sakhåvam / pra tan me voco dûlabha svadhavo 'va tvanena namasa tura iyam. // "Was war's, o V., für ein Vergehen, dass du den besten, den befreundeten Sänger tödten willst\*)? Das künde mir, schwer zu täuschender, svadhåreicher: sündlos möchte ich zu dir mit Verehrung eifrig kommen \*\*)." Aus dem Atharvaveda führe ich an: 2, 10, 1: kshetriyât två nirrityå jâmiśansåd druho muncâmi varunasya påsåt "ich befreie dich von dem kshetriya\*\*\*), von Nirriti, von dem Verwandtenfluch, von der schädigenden Fessel Varuna's." 4, 16, 6: ye te pâsâ varuna saptasapta tredhâ tishthanti vishitâ ruśantah / sinantu sarve anritam vadantam yah satyavâdyati tam srijantu // "deine sieben fältigen Fesseln stehen dreifach (zum Fange) geöffnet, die verletzenden; fesseln mögen alle den Unrechtes sprechenden; lassen sollen sie den, der wahres spricht." Vergl. noch A.V. 6, 121, 1. 2; 7, 83, 1. 2. 3. 4; 10, 5, 44; 14, 2, 49 u. a.

Wenn wir nun hinzunehmen, dass Varuna ein Gott der Wasser ist, so ist es erklärlich, dass auch die mit den Wassern zusammenhängende Krankheit als von ihm ausgehend betrachtet wird, und sie bildet eine specielle Art des von ihm gesandten Ungemachs, d. h. es wird

b) Varuna's Fessel ein Ausdruck für die Wassersucht.

Den Uebergang gibt uns ein Lied des Rigveda an, welches Varuna deutlich als den mit der Wassersucht strafenden

<sup>\*)</sup> Varuna erscheint daher auch einmal als Todesgott neben Yama RV. 10, 14, 7: gehe vor, vorwärts auf den alten Pfaden, wo unsere Vorväter gingen. Beide Könige wirst du sehen, die an der svadhå sich erfreuen, Yama und Varuna, den Gott.

<sup>\*\*)</sup> Weitere Stellen aus dem RV. sehe man Cap. IV.

<sup>\*\*\*)</sup> Roth: chronisches Uebel, - vielleicht Erbübel, von kshetra Mutterleib?

Gott kennzeichnet, wenn dieselbe auch noch nicht als eine Fessel desselben in ihm bezeichnet ist. Dasselbe lautet: RV. 7, 89, 1 "Nicht mög' ich, o König, eingehen in das Haus aus Erde; sei gnädig trefflicher Herrscher, Gnade gib. ich gleich wie ein aufgetriebener Schlauch, wie ein schwankender schreite, mit Waffen versehener, sei gnädig, trefflicher Herrscher, Gnade gib. 3. Durch der Einsicht Schwäche ging ich irgendwie, o reiner, fehl, sei u. s. w. 4. Obwohl er in der Wasser Mitte stand dürstete deinen Sänger, sei u. s. w. 5. Was auch immer für eine Beleidigung wir Menschen am Göttergeschlecht begehen, wenn wir aus Verblendung deine Satzungen verletzten, nicht tödte uns, o Gott, wegen dieser Sünde." Ferner vergleiche man eine zur Befreiung von der Wassersucht recitirte Hymne. A.V. 1, 10. daselbst heisst es Vers 2: "Verehrung sei, o König Varuna, deinem Zorn; jegliches Unrecht ahndest du ja, o Gewaltiger; tausend andere gestatte ich dir zugleich; dieser möge als der deine 100 Jahre leben," siehe auch Vers 4: "ich befreie dich von Vaisvanara (= Varuna) vom grossen Meer." A.V. 4, 16, 7: "Mit hundert Fesseln, o Varuna, umgib ihn, nicht werde der Unrechtes redende von dir befreit, o Männerschauender. Sitzen soll der Bösewicht den Leib hängen lassend gleichwie eine Tonne ohne Reif umwunden werdend," siehe auch Vers 8. 9.

Unter dieselbe Auffassung glaube ich nun auch einige Stellen der Taitt. Samh. rechnen zu sollen, die uns auch Varuna als Wassergott aber in einer besondern Weise zeigen. Samh. 2, 3, 12, 1 heisst es: "Prajapati führte dem Varuna das Ross fort; er griff seine eigene Gottheit an; er wurde ringsum wassersüchtig; er sah die Varuna gehörige Purodasgabe auf vier Scherben und nahm sie (darbringend) heraus; daher wurde er von Varuna's Fessel befreit. Varuna ergreift den, welcher ein Pferd nimmt; so viel Pferde er ergreift, so viel mal möchte er vierscherbige Purodâsgaben herausnehmen; Varuna geht er durch seinen eigenen Antheil an, der befreit ihn von der Varunafessel." Wie so oft bei Erzählungen der Vedalitteratur, dürfte auch die vorliegende einen tieferen Hintergrund haben als der erste Blick glauben lässt. Wir haben S. 34 Varuna in engster Verbindung mit dem Ross gesehen und die Erinnerung daran muss uns veranlassen auch hier

nach tieferen Beziehungen zu forschen. Ich glaube, dass derselbe Gedanke hier zu Grunde liegt, wie bei der Varunapraghasafeier. Diese wird nämlich zur Lösung von Varuna's Schlingen veranstaltet und ist das zweite Viermonatopfer, das auf den Vollmond des Ashadha oder Sravana fällt. Beides sind aber Monate der Regenzeit und so, glaube ich, werden Varuna's Fesseln ein Ausdruck für diese selbst sein sollen\*). Dies angewandt auf unsere Erzählung gibt einen sehr guten Sinn. Auch hier kann unter "Wassersucht" die Regenzeit zu verstehen sein, die eintritt beim Verschwinden des Sonnenrosses hinter Wolken und was Prajapati anbetrifft, so darf er sehrwohl als Repräsentant des Eintritts der Regenzeit gelten, da er ja Herr der Zeugungskraft ist. Die Wassersucht, mit der er gleichsam, beim Verschwinden der Sonne bestraft wird, bedeutet die Wasser, mit denen er scheinbar erfüllt ist und die Erde befruchtet \*\*\*). Eine Bestätigung für diese Fassung liegt auch darin, dass soviel Scherben gebraucht werden, als Monate der Regenzeit sind; denn der Grund der Taitt. Samh., dass das Ross vier Füsse habe und darum vier Scherben seien, ist doch schwerlich stichhaltig \*\*\*).

Gehen wir hiervon aus, so gewinnen wir auch eine Handhabe zur Erklärung der oben erzählten Geschichte von Hariscandra und Rohita, welche mit der von Sunassepa in einen

<sup>\*)</sup> Wenn dabei Varuna zu Ehren Gerste gegessen wird oder demselben sonst Gerste dargebracht wird, so bezieht es sich vielleicht auf die durch Regen entstehende Fruchtbarkeit. cf. Sat. Brâhm. 5, 2, 5, 13; 13, 3, 8, 5 u. a. — Die Regenzeit fesselt gleichsam die Geschöpfe selbst mit Wassersucht; daher heissen sie Sat. Brâhm. 2, 5, 2, 2 davon befallen, auch 5, 2, 4, 2. Prajapati befreit sie. — S. auch Taitt. Samh. 2, 1, 2, 1, wo wir wieder Beziehungen zwischen Prajapati und Varuna haben, zu welchem des ersteren Geschöpfe gehen. Schon die häufige Verbindung beider Götter deutet darauf hin, dass dies keine rein erfundenen Histörchen sind.

<sup>\*\*)</sup> Ueber Prajāpati als Veranlassung des Regens cf. Taitt. Samh. 2, 1, 8, 5 prājāpatyam krishņam ā labheta vrishţikāmah, prajāpatir vai vrishtyā iše, prājapatim eva svena bhāgadheyeno 'pa dhāvati, sa evā 'smai parjanyam varshayati; krishno bhavaty, etad vai vrishtyai rūpam etc.

Durch seine Beziehung auf die Regenzeit lässt sich RV. 6, 74, 4 deuten, wonach Soma-Rudra von den Fesseln Varuna's lösen sollen. Soma-Rudra sind Regengötter und sollen demnach von dem allzuvielen Regen befreien.

äusseren Zusammenhang gebracht ist. Hariscandra bedeutet den "Glänzenden" und wenn der Sohn des "Glänzenden" Rohita "der Rothe" sich entfernt, so dürfte der Gedanke an ursprüngliche Naturverhältnisse nahe liegen. Muir bezeichnet Rohita mit Recht als "a form of the Fire and of the Sun" und wenn der "Glänzende" (= Himmel) mit Wassern sich bedeckt, so verschwindet die Sonne. Dazu passt es vortrefflich, dass Indra sich zu dem abseits wandernden Sonnengott gesellt und ihn weiter wandern heisst, da Indra doch ein Gott der Wasser ist. Unklar bleibt mir nur, wie die Zahl der Jahre, welche Rohita im Walde sich befindet, zu deuten sei").

Wir können uns mit diesen Stellen begnügen, weil durch sie die Gesichtspunkte alle erledigt sind, die ich für die Fesseln Varuna's (= Nacht und Tod und = Wassersucht) gefunden habe und auch die andern etwa noch hinzuzufügenden Stellen mir keinen weiteren Gesichtspunkt eröffnet haben\*\*). Andere Stellen, die Varuna anders als durch das von ihm verhängte Ungemach oder Krankheit, auf die Nacht beziehen liessen, habe ich im Rigveda nicht gesehen und keine, die ausschliesslich ihn als Gott der Nacht zu bezeichnen geböte. Könnte Varuna ausschließlich oder vorwiegend in dieser Weise gefasst werden, so wäre der Zusammenhang zwischen dieser Seite seines Charakters und der andern als allumfassender Himmelsgott schwer zu ermitteln; wir gelangen nur zu einer ungezwungenen naturgemässen Anschauung von ihm, wenn wir ihn in gleicher Weise über die Nacht wie über den Tag regierend nehmen und davon ausgehen, dass die vedischen Dichter bald diesen bald jenen Charakterzug betonten, je nach ihren augenblicklichen Gefühlen und Neigungen. Wäre Varuna nur oder vorwiegend in der von uns bekämpften Weise zu

<sup>\*)</sup> Vielleicht ist mit Beziehung auf Varuna als Licht- und Regenhimmel auch Sat. Brahm. 5, 4, 5, 1 zu erklären, wenn es daselbst heisst, dass von Varuna, als er geweiht war (mit Wassern; === Regenhimmel), Glanz weg ging.

Wenn es RV. 7, 84, 2 heisst, dass Indra-Varuna mit Fesseln ohne Stricke fesseln, so scheint mir das nur ein allgemeiner Ausdruck für sie als Bewältiger und Vernichter des Unrechts zu sein; darum heissen RV. 7, 65, 3 auch Mitra-Varuna "die an Fesseln reichen" und "des Unrechts Knebler."

erklären, so würden wir erwarten dürfen, ihn viel weniger verehrt als fortgewünscht zu sehen, da er dann mit den Rakshas im Wesentlichen übereinstimmte, die Agni beseitigt.

Im Atharvaveda habe ich eine Stelle gefunden, die ihn durch seine Stellung Mitra gegenüber als Gott der Nacht erweist und mir darum ziemlich spät erscheint. 9, 3, 18: itasya te vi critâmyapinaddham apornuvan / varunena samubijtâm mitrah prâtar vyubjatu // "aufdeckend löse ich das Verhüllte der Matte (was an dir die Matte umhüllte). Die von Varuna verdeckte soll Mitra früh aufdecken" (die sâlâ) und ebenfalls hierher mag A.V. 6, 46, 1 gezogen werden, woselbst seine Gattin genannt ist, die hier mit der Nacht identisch sein muss: yo na jîvo 'si na mrito devânâm amritagarbho 'si svapna / varunânî te mâtâ yamah pitârarur namasi // "Nicht bist du lebend, nicht todt, der Götter unsterblicher Spross bist du, o Schlaf; Varunanî ist deine Mutter, Yama dein Vater. Araru ist dein Name"\*). Das reichhaltigste Material für Varuna = Nacht liefert uns erst die spätere Litteratur, wo sie ihn wie in der Atharvavedastelle in Gegensatz zu Mitra stellt: indem sie Mitra, seine ursprüngliche Bedeutung verlassend, als den freundlichen zum Tage macht, tritt jener in bestimmten Gegensatz zu dem freundlichen und wird der schreckliche Gott, so dass Varuna und Mitra in den Brâhmana's häufig\*\*) Tag und Nacht bedeuten, was für den andern älteren Theil des Veda entschieden in Abrede zu stellen ist. Diesen Charakter tragen denn auch Thiere etc., die beiden Göttern gemeinschaftlich gehören und durch ihre schwarz-weisse Farbe ihre Zugehörigkeit zu den beiden beweisen. So ist dies der Grund, wenn Taitt. Samh. 2, 1, 7, 4 eine zweifarbige Kuh\*\*\*) genommen wird. Oder man wählt gleichzeitig etwas weisses für Mitra und etwas schwarzes für Varuna; siehe z. B. Taitt.

<sup>\*)</sup> Nicht hierher gehört Våj. Samh. 29, 6, wo ushåsånaktå "antarå mitråvarunå caranti" heissen. Mahîdhara erklärt es durch "dyåvåprithivyor madhye;" es heisst aber "eingehend in M.V." (als Göttern des Tages).

<sup>\*\*)</sup> Sie gelten indess auch in den Brâhmana's als Götter des Regens, wofür der Grund später erkannt werden wird.

<sup>\*\*\*)</sup> Warum die Kuh ihnen gehört, s. unter Mitra-Varuna.

Samh. 2, 1, 9, 3, wo ein weisser Yûpa für Mitra, ein schwarzer für Varuna genommen wird etc.\*).

Ich will zum Schluss dieses Capitels, das uns Varuna als Herrscher über Tag wie Nacht zeigte, noch einer Erzählung des Sat. Brähm. (11, 6, 1) gedenken, die durch die vorangegangene Schilderung neues Licht empfängt. Weber hat dieselbe bereits früher unter dem Titel "Eine Legende des Satapatha-Brähmana über die strafende Vergeltung nach dem Tode" besprochen\*\*) und in feiner Weise darin viel altes Gut erkannt.

Wir sehen in ihr, wie Bhrigu, der Sohn Varuna's, sich über seinen Vater erhebt, weil er ihn an Wissen für geringer hält, als sich selbst. Darum wird Bhrigu von seinem Vater nach Osten und Süden, Westen, Norden gesandt, damit Bhrigu die verschiedenen Höllen kennen lerne. Zuletzt wandert er längs der oberen Zwischengegend, zwischen den beiden ersten, und trifft auf zwei Frauen, zwischen denen ein Mann steht, schwarz, mit gelben Augen, einen Stock in seiner Hand; wie er dies sieht, kehrt er mit Grausen heim.

Weber hat Recht, hier von einer alten Vorstellung zu reden und in diesem Manne Varuna selbst als Himmelsherrn zu sehen, obwohl er von Varuna nach der Erzählung getrennt ist. Ich möchte nun mit Zugrundelegung unserer vorangehenden Darstellung für einige weitere Punkte dieser Erzählung eine Deutung vorschlagen, die den Ursprung der Mythe zu enträthseln sucht. Die in ihr sich findende Wiedervergeltung scheint das Spätere zu sein, alles Uebrige dagegen altes Gut, denn der Rigveda legt die Strafen der Bösen, wie Weber auch hervorhebt, mehr in die rasche Vernichtung derselben als in eine Bestrafung derselben nach dem Tode in Höllen.

Was nun hier das Verhältniss Bhrigu's zu Varuna anbetrifft, so dürfte uns dieses zurückführen zu den oben darge-

<sup>\*)</sup> Man beachte auch in dieser Stelle die Worte: mitrenai 'va 'smai varunam samayati "durch Mitra besänftigt er ihm den Varuna," wodurch wir auf eine ganz dem Rigveda entsprechende Anschauung zurückgeführt werden, derzufolge die Lichtgötter früh den Varuna versöhnen (und ihn sein Licht herbeiführen lassen).

<sup>\*\*)</sup> Bezüglich des Näheren verweise ich auf: Weber, Indische Streif. I., S. 20 ff.

legten Beziehungen zwischen dem Himmelsgott und Agni. Bhrigu kann nur ein anderer Name sein für den Feuergott, denn die Bedeutung von Bhrigu ist, worauf Weber bereits aufmerksam machte (bhrig, φελγ, φλεγ), "der brennende, glänzende." Nun wissen wir, wie auch im Rigveda Agni sich von Varuna entfernt und er dem V. erzählt, er habe aus Furcht vor dem Hotaramt sich gestüchtet. Die Gründe seiner Entsernung sind hier nun freilich andere, aber die Thatsache von dem entfernten Agni bleibt bestehen. Diese bedeutet aber nichts anderes als den Nachts geschwundenen Lichtglanz, ohne den Varuna schrecklich erscheint, weil alle vier Gegenden mit dem hohen Himmel selbst Finsterniss deckt. Auf dies letztere deutet der "schwarze Mann" hin, der in der obern Gegend steht und durch seinen Stab seine Herrschaft über alles andeutet, und in den Schrecken der sich über alles hin verbreitenden Nacht liegt die Veranlassung, in den vier ebenfalls von ihr umfassten Himmelsrichtungen Wohnungen des Schreckens zu sehen. Dies dürfte der Rahmen sein, in welchen die Speculation der Brâhmana's ihre Lehre von der Verletzung der Thiere etc. beim Opfer und von der Wiedervergeltung hineinspannte, wobei Thiere und Bäume etc. den einzelnen Gegenden nach bestimmten Anschauungen zuertheilt wurden.

Wenn nun weiter Bhrign der Sohn Varuna's heisst, so gentigt zur Erklärung der Hinweis auf das nahe Verhältniss beider, nach welchem Agni Varuna's Bruder oder Gefährte heisst oder deutlich in einer gewissen Unterordnung steht (cf. RV. 10, 124, 3 sansâmi pitre asurâya sevam); es kann auch sein, dass die Idee von dem himmelentsprossenen Feuer zu Grunde liegt, denn wir werden unten sehen, dass Agni dem Himmels-asura entstammt, dessen bestimmterer Ausdruck Varuna ist (s. Cap. IX).

Der Umstand nun, dass Bhrigu sich an Wissen über Varuna erhebt, scheint ebenfalls auf vedische Anschauungen zurückzugehen. Weniger darin, dass Agni allwissend wie der Himmelsgott heisst (RV. 10, 11, 2), liegt der Grund hierzu, sondern vielmehr in dem Umstande, dass Varuna's Wesen erst durch Verbindung mit Agni voll wird, dass Agni ihn zum Lichtgott macht und ihn Morgens wieder herbeibringt, dass Agni darum gleichbedeutend ist mit Varuna, wie wir sie ja

auch beide wirklich identificirt finden. Wenn wir hieran denken, wenn wir uns weiter vergegenwärtigen, dass dieser Agni sich nun des Abends entfernt, so konnte solch eine Anschauung leicht der Anlass einer Legende sein, die den Sohn sich über den Vater überheben und von ihm (Abends) fortgeschickt werden lässt, damit er das andere Machtgebiet Varuna's auch kennen lerne, nämlich den schrecklichen Varuna. Eine Anspielung auf beide Machtgebiete des Himmelsgottes, auf Tag und Nacht, sehe ich, sowohl in den beiden gelben Augen (Sonne und Mond RV. 8, 41, 9), als auch in den beiden ihm zur Seite stehenden Frauen; die eine, die Schöne, ist die Repräsentantin des Tages und des mit ihm zusammenhängenden Guten, Wahren; die andere, die Ueberschöne (d. i. Geschminkte), bedeutet das Schlechte, Unwahre und ist darum ein Ausdruck für die Nacht.

Schwierigkeiten macht mir nur die Erklärung, warum Bhrigu gerade nach den vier Gegenden wandere; es ist möglich, dass darunter nur das Gebiet der Nacht, die sich überall hin ausbreitet, zu verstehen ist, aber vielleicht hängt diese Legende mit gewissen rituellen Vorgängen zusammen und ich will nur einen Hinweis darauf geben, da mir der Beweis fehlt. Wir sahen nämlich oben, als wir von der Lösung der Fesseln Varuna's handelten, dass die ukhå nach der Darstellung dreier Schritte Vishnu's bei dem vierten durch die Worte "diśo 'nuvikramasva" alle Gegenden erlangen soll (Kâtyây. 16, 5, 13) und dies bevor die Lösung der (die Nacht bedeutenden) Fesseln stattfand; es ist möglich, dass hier sich ein Stützpunkt zur Erklärung jener Legende findet, wenn ich dies auch nur vermuthungsweise aussprechen will.

# IV.

# Varuna als Schöpfer und Regent der Welt.

Die Stellung Varuna's als Gott des allumfassenden Himmels entwickelt ihn wie zum Herrn über Tag und Nacht, so noch nach andern Richtungen hin. Wenn er Himmel und Erde in sich fasst und den Luftraum, wenn Sonne und Mond in seinem Bereiche wandeln und die Flüsse in ihm rauschen, dann bot sich eine weitere Ausdehnung seines Begriffes ganz

von selber dar: Der alles in sich fasst, ist auch der Schöpfer der von ihm umschlossenen Welt. Diese Auffassung zeigt uns eine Reihe Verse des Rig- und Atharvaveda, von denen hier einige genannt seien. RV. 5, 85, 1: "dem Allherrscher singe ein hohes tiefes Lied, lieb dem berthmten Varana, der gleichwie das Fell der Schlächter die Erde für die Sonne ausgebreitet hat. 2. In den Bäumen breitete er den Luftraum aus, Kraft in den Rossen, in den Kühen Milch, in die Herzen setzte er Weisheit, in die Wasser den Agni, an den Himmel die Sonne. den Soma in den Fels. 3. Mit der Oeffnung nach unten goss Varuna die Tonne (Wolke) aus auf Himmel und Erde und Luftraum; damit benetzt des Weltalls Herrscher, gleichwie Regen das Getreide, die Erde\*). 4. s. u. unter "Varuna und die Wasser." 5. Ich will verkünden des berühmten Asuragottes, Varuna's grosse Zaubermacht, der gleichwie mit einem Massstab, im Luftraum stehend, die Erde mit der Sonne mass. 6. Noch keiner hat des Ersten der Kavi's, des Gottes grosse Weisheit angetastet, dass die eilig fliessenden Ströme mit ihrem Wogenschwall das eine Meer nicht füllen." 6, 70, 1: dváváprithiví varunasya dharmaná vishkabhite ajare bhûriretasâ "Himmel und Erde sind durch Varuna's Gesetz getrennt, die unvergänglichen, samenreichen." 7, 86, 1: dhîrâ tv asya mahinâ janûnshi vi yas tastambha rodasî cid urvî / pra nâkam rishvam nunude brihantam dvitâ nakshatram paprathac ca bhûma // "Durch die Grösse dessen, der Himmel und Erde auseinanderstützte, die weiten, sind weise die Wesen. Empor stiess er das hohe grosse Himmelsgewölbe\*\*), aus einander breitete \*\*\*) er das Gestirn (die Sonne) und die Erde."

<sup>\*)</sup> Die tiefere Begründung dieser Stelle werde ich später geben; aber ich glaubte die Beziehung Varuna's zu den Wassern nicht weglassen zu sollen, weil sie mit zu seiner kosmogonischen Thätigkeit gehört.

Sonne, Erde, Himmel, also auf die Weltschöpfung; daher heisst hier pranud emporstossen, bezieht sich aber nicht auf "die scheinbare Bewegung des Himmelsgewölbes," wie G.K.R. wollen.

<sup>\*\*\*)</sup> dvitâ fasst Ludwig (wohl nach Kern's Vorgang Z. d. D. M. G. 23, 223 "Zur Erklärung der altpers. Keilinschr.") als "vor alters." Es bezieht sich aber auf das Trennen von Sonne und Erde und dvitâ prath ist gleichbedeutend mit "verzwiefachen."

7, 87, 1 s. Seite 32. 2. âtmâ te vâto raja â navînot\*) pasur na bhûrnir yavase sasavân / antar mahî brihatî rodasîme visvâ te dhâma varuna priyâni // "Dein Athem durchbrauste als Wind den Luftkreis\*) wie ein wildes Thier, das auf der Weide graste (und verscheucht wird). Zwischen Himmel und Erde, den grossen hohen, sind alles deine lieben Wohnungen, o Varuna." Vers 5. 6 s. Seite 15. 32; 4, 42, 1. "Zwiefach ist mein, des Fürsten Herrschaft: so über alles Volk \*\*\*), wie unser alle Unsterblichen (sind). Der Weisheit Varuna's folgen die Götter; ich bin König über der Erde höchste Decke (= Himmelszelt, so Kern ib.). 2. Ich, Varuna, bin König; mir wohnen bei die ersten Göttereigenschaften . . . . 3. Auch Indra\*\*\*) bin ich Varuna; durch meine Macht besteht dies Weltenpaar, weit, tief und schöngestaltig; dem Tvashtar gleich schuf kundig ich alle Wesen, Himmel und Erde und erhielt sie. 4. Die netzenden Gewässer liess ich fliessen: ich hielt den Himmel in des rita Sitz. Durch das Wahre ist Aditi's Sohn wahrhaft, er breitete aus die (somit) dreigetheilte Welt." Siehe ferner 8, 41, 3 Seite 14. 4. yah kakubho nidhârayah prithivyâm adhi darsatah sa mata pürvyam padam tad varunasya saptyam sa hi gopâ iveryah . . // "welcher schauenswerth einsetzte auf der Erde die Bergesgipfel, der misst aus den alten Ort, der enthält die sieben (Schwestern) Varuna's; wie ein Hirte ist ja Varuna regsam." 5. yo dharta bhuvananam ya usranam apicyâ veda nâmâni guhyâ / sa kavih kâvyâ puru rûpam dyaur iva pushyati . . // "der die Welten erhält und der Morgen-

<sup>\*)</sup> Dadurch erklärt sich, warum A.V. 6, 38, 3 von Varuna's sushma gesprochen ist. — Eine tiefere Begründung liegt vielleicht in Varuna's Beziehung zum Regen, deretwegen er auch mit den Maruts verbunden wird.

\*\*\*) So G.K.R. ("die ganze Menschheit").

<sup>\*\*\*\*)</sup> Für "indrah" hat man allgemein den Vocativ "indra" vorgezogen. Dies ist schwerlich zulässig, weil auch der Accent gegen eine solche Aenderung spricht. Varuna will eben sagen, dass er noch mehr ist wie Indra, er ist König und umfasst auch Indra's Wesen mit; dass dies so ist, zeigt Vers 4, wo Varuna von sich "apo apinvam" sagt, sich also dieselbe Thättigkeit beilegt, die das Merkmal Indra's ist. Beachtenswerth bleibt auch der Anfang von Vers 2 und 3 und die Gegenüberstellung: aham råjå varunah und aham indro varunah, in welcher Varuna zwei Seiten seines Wesens betont. So fasst es auch Ludwig in seiner citirten Abhandlung pag. 48, während er in der Uebersetzung zum Rigveda davon abgeht.

röthen verborgene geheime Namen kennt, der Kavi lässt "viel Weisheit blühen, gleich wie der Himmel seine Pracht." (rûpam = Gestalt, Glanzgestalt. So Grassmann.) 10. . . . yah skambhena vi rodasî ajo na dyâm adhârayat "der mit einer Stütze das Weltenpaar, als der Ungeborene den Himmel auseinander hielt." 8, 42, 1: astabhnād dyâm asuro visvavedâ amimîta varimāṇam prithivyāh / âsîdad visvā bhuvanāni samrād visvet tâni varuṇasya vratāni . . . "Den Himmel festigte der allwissende Asura; er grenzte ab der Erde Weite; in alle Welten liess sich der Allherrscher nieder; alle diese sind Varuṇa's Bereich." — Hierauf bezieht sich auch das Wort "svapas" geschickt, das ihm 7, 88, 4 beigelegt wird. Siehe noch 2, 28, 4.

Der Gott, der die Welten schafft, ist nothwendiger Weise auch ihr Herrscher, der König, der sie leitet und lenkt. Darum heisst Varuna König der Welt, des Lebendigen und Todten, der Götter und der Menschen 5, 85, 3: viśvasya bhuvanasya râjâ. 2, 27, 10: tvam viśveshâm varunâsi râja ye ca devâ asura ye ca martâh u. s. w. Häufig heisst er auch samrâj wegen seiner Oberherrschaft über alles\*).

Mit dem Herrscher über die ganze Welt ist grosse Stärke und Macht verbunden, er ist unüberwindlich und unerreichbar. Siehe RV. 7, 34, 11: rājā rāshṭrāṇām peśo nadînām anuttam asmai kshattram viśvâyu: "König der Königthümer, Zierde der Ströme, unerschütterliche Herrschaft hat er über alle Wesen." 1, 24, 6: nahi te kshatram na saho na manyum vayaś canâmî patayanta āpuḥ / nemā āpo animisham carantīr na ye vātasya praminanty abhvam. "Weder deine Herrschaft noch deine Stärke noch deinen Geist erreichten selbst die Vögel in ihrem Flug; auch die Wasser nicht, die unablässig strömen, noch auch die, welche des Windes Schnelligkeit vernichten.\*\*)."

<sup>\*)</sup> Er ist daher auch Våj. Samh. 9, 35. 36 der Rishi der råjasûyamantra's. Auch erklärt sich RV. 10, 173, 5 (A.V. 6, 88, 2) hierdurch: "fest soll der König Varuna, fest der Gott Brihaspati, fest sowohl Indra als Agni dein Königthum halten," wo Varuna jedenfalls aus diesem Grunde aufgeführt ist. Cf. noch Taitt. Samh. 5, 6, 2, 1 und Ait. Brähm. 8, 13 (Königsweihe).

<sup>\*\*)</sup> Die vorangehenden Beispiele zeigen uns, dass hier hauptsächlich von der Schnelligkeit die Rede ist. Ich beziehe darum letzteres auf rasche Thiere, Rosse, Gazellen etc., die den Wind an Schnelligkeit zu übertreffen scheinen. Auch diese erreichen Varuna nicht; abhvam das Nichtsein d. i. das schnelle, ungreifbare Dahinsausen des Windes.

1, 25, 14: na yam dipsanti dipsavo na druhvâno janânâm / na devam abhimâtayah "welchen Gott (Varuna) die gern schadenden nicht zu schädigen versuchen, nicht die argen unter den Menschen, nicht die nachstellenden" etc. u. a. m.

Die Erwägung, dass Varuna König und Herrscher der Welt, führt uns noch einen Schritt weiter und zwar zu den Gesetzen Varuna's. Nicht Willkür herrscht in der von ihm gelenkten Welt; ewig folgt Tag auf Nacht, Mond und Sterne kehren wieder, auch wenn sie verschwunden scheinen, unablässig geht der Weltlauf seine Bahn. So heisst es RV. 1, 24, 10 (s. o. S. 23): "jene Gestirne, die hoch oben stehen, bei Nacht werden sie sichtbar, wohin sind sie bei Tage nur gegangen? Unverletzt sind Varuna's Gesetze. Leuchtend wandelt der Mond in der Nacht." 2, 28, 8: tve hi kam parvate na śritâny apraeyutâni dûlabha vratâni "auf dich sind gleichwie auf einen Berg gestellt, schwer zu trügender, deine unerschütterlichen Gesetze." Daher ist Varuna sehr häufig mit dhritavrata bezeichnet, "dessen Gesetze fest sind" oder "von dem sie fest gehalten sind." 1, 25, 10; 1, 44, 14 u. a. Er heisst auch dharmapati (Taitt. Samh. 1, 8, 10 a) "varuno dharmapatînâm" (ib. 1, 8, 10c) und ähnlich. Hierzu tritt noch ein anderes Moment: es mischt sich in Varuna's Gesetze ein sittlicher Gedanke, der uns zu Varuna's Gesetzen auf ethischem Gebiet hinüberführt.

Da Varuna auch Herrscher über die Menschenwelt, so vertieft sich die Bedeutung seiner Satzungen in demselben Masse, wie sie auf diese angewandt werden. Zweierlei ist im Menschen vereint, physisches und ethisches und somit tragen die Gesetze des Allherrschers auch diesen zwiefachen Charakter, er ist Herr über Leben und Tod, Krankheit und Wohlsein; aber er ordnet auch das sittliche Leben der Menschen und wie deren Gedanken, Worte und Thaten gut oder schlecht sind, so fordern seine Gebote das Gute, verbieten und bestrafen das Böse. Wollen wir dies recht verstehen, so müssen wir einige Augenblicke bei dem oben geschilderten Charakter unseres Gottes verweilen.

Wie Varuna des Tages sich freundlich zu den Menschen wendet, Abends aber zurnend über ihre Fehler sie verlässe und Dunkel dadurch über die Erde kommt (s. z. B. die Vasishtha-

hymne 7, 88), so liegt in seiner Lichtnatur seine Freundschaft für alles dem Lichte nachlebende begründet und seine Feindschaft gegen die Werke der Finsterniss; somit bestehen auch die Vorschriften des Aditisohnes in dem Fernhalten von schlechten Gedanken, Worten und Thaten und in dem Gebot von rechtem Wandel auf den Wegen des Lichts. Und stösst er jene aus dem Reiche des Glanzes und straft sie mit sehwerer Fessel, mit Tod, Krankheit und Ungemach aller Art, überlässt er sie den bösen Geistern der Finsterniss, so schirmt er die andern, gibt ihnen ein volles Lebensalter u. s. f. Einen Theil der hierauf beztiglichen Stellen mussten wir oben schon anziehen, als wir von Varuna's Fesseln handelten, hier trage ich nun einige weitere Beispiele nach. 7, 86, 2: "Und mit mir selbst gehe ich darüber zu Rathe: wann werde ich jetzt wieder in Varuna sein? Wird er ohne zu zürnen mein Opfer annehmen? Wann werde ich wohlgemuth ihn gnädig sehen? 3. Sie zu erkennen, frage ich, o Varuna, nach der Stinde; die kundigen gehe ich an sie zu erforschen. Ein und dasselbe sagten mir die Weisen: es zürnt dir Varuna\*). 4. 5. Seite 63. 62. 6. Nicht war's mein eigener Sinn, o Varuna, es war Bethörung, Berauschung, Zorn, Würfelspiel, Verblendung; es ist der ältere in des jüngeren Fehltritt\*\*) (? Sây. hat samîpe) und selbst der Schlaf wehrt nicht das Unrecht ab. 7. Gleichwie ein Sklave

<sup>\*)</sup> Diese Eigenschaft Varuna's als des zürnenden ist in einigen Stellen von ihm losgelöst und personificirt neben ihn gestellt, so dass der Sinn immer Varuna als der zürnende Gott bleibt. Den Uebergang dazu zeigt an: A.V. 1, 10, 2: namaste rajan varunastu manyave visvam hyugra nicikeshi drugdbam / sahasram anyân pra suvâmi sâkam satam jîvâti saradas tavâyam, "Verehrung sei, o Varuna, deinem Zorn; jedes Unrecht ahndest du, o Gewaltiger. Tausend andre gestatte ich dir zugleich, dieser (d. König) möge als der deine 100 Jahre leben." Nebeneinandergestellt sind sie RV. 10, 84, 7 (= A.V. 4, 31, 7). "Aufgehäuften und zusammengebrachten Reichthum beider Art. sollen uns Varuna und Manyu geben: mit Furcht in den Herzen sollen die Feinde besiegt sich verkriechen;" d. h. sie sollen sich beide gegen die Feinde wenden und Sieg verleihen. Diese Hymne, sowie RV. 10, 83 sind sogar ganz an Manyu gerichtet. In der letzteren ist er ausser mit Varuna mit andern Göttern identificirt, demnach ist eine noch grössere Erweiterung des Begriffes und eine ganz selbständige Entwicklung anzunehmen.

d. h. auch das Alter legt die Sünden der Jugend nicht ab. Uebersetzen wir mit Say., so ergiebt aich derselbe Sinn.

will ich dem gnädigen dienen, stindenrein dem strengen Gotte: es erleuchtete der edle Gott die Verblendeten; dem Weisen hilft der noch weisere Gott zu Reichthum. 1, 25, 1, 2: Was immer für Gebote von dir wir wie Unterthanen (die Gebote des Königs) verletzen Tag für Tag, o V., nicht überantworte uns dem vernichtenden Schlage des Feindes, nicht dem Grimm des Zurnenden. 3. Wir binden los, o Varuna, mit Liedern zur Besänftigung deinen Geist, wie der Wagenlenker ein angeschirrtes Ross (d. h. Varuna's Zorn ist gleichsam angeschirrt). 4. Wie Vögel zu ihrem Nest fliegen ja zornlos\*) sie hinweg, damit ich zum Wohl gelange. 5. Wann bringen wir den mannhaften Varuna her, der das Königsglück hat, zur Gnade den weitsehenden? 17. Lass uns wieder zusammen sprechen, da mein Honig hergebracht\*\*). Wie ein Hotar isst du den lieben\*\*\*). 18. Sehen möge ich nun den allsichtbaren, sehen den Wagen auf der Erde; er nehme meine Lieder an. 2, 28, 7. 9 s. S. 59. 63. 5, 85, 7: Was für ein Unrecht wir je dem Trauten (oder Gönner?), dem Freund oder Gefährten oder Bruder, dem eigenen oder fremden (= Gast) Hausgenossen gethan haben, dieses löse, o V. 8. Was die Würfelspieler gleichsam hinschmierten (schmutzige Redensarten) beim Spiel, was (von Stinde) wir gewiss wissen oder nicht wissen, all das löse, o Gott, als wenn es nur lose verbunden wäre†) (es soll nicht

<sup>\*)</sup> Sây. ergänzt "budhayah"; vimanyu ist vielleicht am besten activisch zu fassen "entzürnen, Varuna's Zorn besänstigen" und auf die vorhergenannten Lieder zu beziehen. Siehe Vers 16.

<sup>\*\*)</sup> Vielleicht ist åbhritam auch eine alterthümliche vedische Form von hri = bhri und heisst "ergriffen"; siehe Vart. zu Panini 8, 2, 32.

Wörtlich: Ihn zu essen, wie ein Hotar isst. Es erinnert dies möglicher Weise an einen alten Brauch. Der Hotar hat wahrscheinlich ursprünglich allein von allen Priestern den Soma trinken dürfen, was für ein grosses Privilegium galt. Selbst ein König, der doch vom Opferthiere ass, durfte ihn nicht geniessen, sondern erhielt ein anderes Getränk. Dass dies ein alter Brauch gewesen, zeigt das Parsiritual; denn bei der Jzeshneceremonie trinkt der Zotar allein Homa, den ihm der Raspi zeigt. (Nach einer mündlichen Erklärung Haug's.)

<sup>†)</sup> Sây. śithilabandhanâni phalânîva. Grassmann im Wörterbuch: "Das Verschlungene wie etwa ein Knoten im Flechtwerk." Diese Bedeutung ist indess wegen des Bedeutungsüberganges von "locker" aus schwerlich anzunehmen. Auch in der andern von G. dafür angeführten Stelle RV. 7, 71, 5: nir anhasas tamasah spartam atrim ni jåhusham sithire dhâtam antah

fest haften, sondern leicht zu lösen sein; wörtlich: loses gleichsam); mögen wir dir lieb sein, o Varuna. A.V. 6, 51, 3 (= RV. 7, 89, 5) s. oben. cf. noch 7, 28, 4; 7, 87, 7 u. a. AV. 19, 44, 8: bahvidam rājan varunānritam āha pūrushah / tasmāt sahasravīrya munca nah paryanhasah // 9. yad āpo aghnyā iti varuneti yadūcima / tasmāt . . . // "Viel Unrechtes sagt der Mensch, o König Varuna, davon löse uns, o tausend Krāfte habender, rings von Bedrängniss. Wenn wir "āpo aghnyāh," wenn wir "varuna" sagten (schworen) davon löse uns" u. s. w.").

Wie Varuna auf der einen Seite das Unrecht straft, so zeigt er sich auf der andern als ein den Seinen gutes spendender Gott. Er gibt langes Leben 2, 27, 10; er gibt gute Tage 1, 25, 12; 7, 88, 4 gibt Freunde, die reichlich spenden 2, 27, 17; verleiht Schutz 2, 28, 3. 10. A.V. 9, 2, 6; 6, 93, 3 u. a. Er gilt darum, weil er Schutz verleiht, als Führer 2, 28, 3; 1, 105, 15 (gâtuvid)\*\*). 4, 55, 4 ceti panthâm etc.; als Erhalter S.V. 1, 3, 2, 5, 6\*\*\*).

Zum Schlusse dieser Aufzählung erwähne ich noch eine Stelle des A.V., die ein Zauberspruch ist und zugleich mit Beziehung auf Varuna's Stellung als Wassergott zu erklären ist. A.V. 5, 13, 1: dadir hi mahyam varuno divah kavir vacobhir ugrair ni rinâmi te visham und eben dahin mag A.V. 5, 19, 10 gezogen werden: visham etad devakritam râjâ

steht sithira im Gegensatz zu etwas Festem, Engen, zu anhas und heisst daher "locker, frei": "Aus der Bedrängniss des Dunkels befreitet ihr den Atri; den Jahusha brachtet ihr in Freiheit."

<sup>\*)</sup> Dieses pada findet sich auch Våj. Samh. 6, 22 jedoch mit abweichender Lesung; es heisst daselbst yad åhur aghnyå iti varuneti sapåmahe tato varuna no mutica.

Was es in diesem Verse heisst, Varuna mache das Brahma, habe ich nicht recht erklären können; es steht neben mati und rita und scheint hier die geheimnissvolle Kraft zu bedeuten, die vom Opfer und dem Lied unzertrennbar ist. Siehe auch RV. 8, 41, 8, wo es heisst "ni.. åsu yajur dadhe."

die Wasser" und "Mitra-Varuņa", da die einzelnen Gaben des Gottes zumeist unter diesen Gesichtspunkten zu erklären sind,

varuno 'bravît / na brâhmanasya gâm jagdhvâ râshtre jâgâra kascana // "Geber ist mir ja Varuna, des Himmels Kavi. mit kräftigen Worten zerstöre ich dein Gift," und "es nannte Varuna das von dem Gott bereitete Gift; nicht wachte mehr einer über ein Königreich, wer eines Brahmana Kuh gegessen." In der einen Stelle erscheint Varuna indirect als Vernichter des Giftes, in der andern ist seine Strafe für den brahmajya bestimmt und zwar die Todesstrafe. Sehen wir ihn dort als Schützer, so sehen wir ihn hier als Freund des Brâhmana und Feind der Gegner desselben. Was nun die Erklärung anbetrifft, so ist sie für das letztere am Leichtesten zu geben. Varuna ist Besitzer und Geber der Kuh, wie wir später sehen werden, und darum ist er gerade hier als Schtitzer derselben genannt. Wenn er dabei mit dem Gift zusammen genannt ist. so durfte hierin ebenfalls eine Reminiscenz an seine Stellung zu den Wassern liegen. Wie die Wasser als Heilmittel und desshalb Rudra, ja auch, wie wir sehen werden, Varuna als Aerzte gelten, so liegt es nahe dieses Heilmittel dem zu Gifte werden zu lassen, der ein Gegner des Gottes ist. eine Anschauung sehr wohl damit verbunden werden kann. zeigt uns ein Beispiel aus anderem Gebiet RV. 10, 87, 18: visham gavâm yâtudhânâh pibantu "als Gift sollen (die Milch) der Kühe die Yâtudhâna's trinken" (eig. das Gift der Kühe). Somit konnte sich wohl auch einmal die allgemeinere Auffassung mit Varuna verbinden, dass er Geber des Giftes sei. In der ersteren Stelle dagegen hilft er das Gift zerstören was sich auf seine heilende Kraft hezieht.

Sehen wir in diesem Abschnitt Varuna als Schöpfer der Welt und als Herrscher über Götter und Menschen, die er nach seinen Gesetzen lenkt, lernten wir ihn zugleich als Vertreter des sittlichen Gedankens kennen, dass er ein Freund des Guten und Wahren sei, so führt uns die Rückkehr zu Varuna als Gott des Firmaments, von dem wir bei jedem Capitel wieder auszugehen haben, zu einer weiteren Eigenschaft des hohen Himmelsgottes, zu

# V.

# Varuna's Allwissenheit.

Wenn Varuna als das hohe Himmelszelt unerschütterlich derselbe bleibt, es sei Tag oder Nacht, so sieht er auch beständig aus seinen Höhen nieder auf die Welt und nichts bleibt dem Auge des stets Wachen verborgen. Ihn umgeben Tausende von Spähern, die Geister des Lichtes, das das eigentliche Wesenselement des Aditisohnes ist und zwar sind diese seine Späher, wollen wir Bestimmtes mit diesem Begriff verbinden, des Tages wohl die lichten Aditya's, die ihn als ihren ersten umgeben, des Nachts wahrscheinlich die am Himmelszelt flimmernden Sterne. So entwickelte und erklärt sich leicht der Begriff varunischer Allwissenheit. Man sehe RV. 7, 49, 3: yasam (apam) raja varuno yati madhye satyanrite avapasyañ jananam / "in deren Mitte König Varuna wandelt, herabschauend auf der Menschen Wahrheit und Trug." 8. 41. 5 ya usrânâm apîcyâ veda nâmâni guhyâ "welcher der Morgenröthen verborgene, geheime Namen kennt" (d. h. welcher weiss, was Niemand weiss\*)). RV. 1, 25, 7 "welcher der Vögel Bahn kennt, die durch den Luftraum fliegen, kennt im Meere den Weg der Schiffe, 8. kennt die zwölf Monate mit ihrer Nachkommenschaft (= Tagen), auch den (13.) nachgeborenen (Monat) kennt, 9. welcher kennt des Windes Bahn, des weiten, hohen, grossen, welcher kennt die, die darüber wohnen -10. nieder liess sich Varuna, dessen Satzungen fest sind, in die Wohnungen (des Himmels), der opferreiche zur Ausübung der Gesammtherrschaft. 11. von da schaut er alles wunderbare erkennend auf Vergangenes und Zukunftiges." A.V. 4, 16, 1. "Aus der Nähe gleichsam sieht der Welten gewaltige Oberherr; wenn ein Mensch denkt, er handle verstohlen, dies alles wissen die Götter. 2. Welcher steht und welcher geht, welcher sich duckt im Verborgenen oder schleichend handelt, was zwei sich zusammen setzend besprechen, das kennt als dritter Varuna. 3. Sowohl die Erde hier als dort der Himmel.

<sup>\*)</sup> S. hierzu 7, 87, 4 "die aghnyâ trägt 3 Mal sieben Namen", sprach zu mir weisem Varuṇa.

der grosse, weite gehört König Varuna; die beiden Meere sind Varuna's Leiber und auch in kleinem Gewässer ist er verborgen. 4. Auch wer über den Himmel hinausschliche, nicht möchte er entrinnen dem König Varuna; vom Himmel gehen seine Späher zu der Welt; mit tausend Augen übersehen sie die Erde. 5. Alles sieht König Varuna, was zwischen Himmel und Erde und darüber hinaus: gezählt von ihm sind die Augenblicke der Menschen; all dieses setzt er fest gleichwie der Würfelspieler die Würfel." So heisst Varuna als der Allsehende und Allwissende "urucakshas" (RV. 1, 25, 5, 16). sahasracakshas (RV. 7, 34, 10), er heisst visvavedas (8, 42, 1), und weil ihm nichts entgeht düdabha (2, 28, 8), adabdha Seine Eigenschaft als "Allsehender" hat (1, 24, 13) u. a. noch einen andern Ausdruck gefunden, indem die vedische Dichtung ihn mit Spähern umgab, die ihm alles künden. Eine Stelle hierfür haben wir bereits aus dem A.V. erwähnt, aus dem RV. füge ich noch bei: 1, 25, 13: "tragend den goldenen Harnisch zog Varuna die Hülle an; die Späher sitzen rings um ihn her. "(dass sich dieser Vers auf das Tageslicht bezieht. ist oben schon gesagt worden. pag. 19), 7, 87, 3: Varuna's Späher überwachen von ihm beauftragt (so "mit einem Auftrag versehen" Pet. Wört.) die beiden schöngestaltigen Wel-9, 73, 4: "Seine eifrigen Späher schliessen das Auge nicht; an jedem Orte sind seine an Schlingen reichen Fesseln\*)." Wenn wir oben die Späher des Gottes auf Tag und Nacht bezogen, so lag der Grund für uns darin, dass weder eine einseitige Beziehung derselben auf den Tag oder die Nacht von einem Verse (ausser 1, 25, 13) geboten ist; der Himmel sieht immer auf die Erde nieder und somit umgeben ihn immer seine Späher. Ich glaube nicht, dass man 1, 25, 3 auf die Nacht beziehen möchte, denn das Verbum "nishedire" verlangt noch durchaus nicht, dass wir darunter die auf dem Himmelsgewand gleichsam sitzenden Sterne verstehen. Wollte man einen Beweis dagegen haben, dass nur des Nachts von Spähern geredet werden könne, so ist derselbe leicht gegeben durch den Hinweis auf die Mitra-Varuna-Stellen, wo diesen beiden Göttern ebenfalls Wächter beigelegt werden, die doch nur auf den

<sup>\*)</sup> Bezieht sich auf Varuna, nicht auf Soma.

Tag, resp. die spähenden Geister des Lichtes bezogen werden können (s. u. 6, 67, 5; 7, 61, 3 unter Mitra-Varuna). Erst dann, wenn wir mit diesen Spähern bestimmte Begriffe verbinden wollten, könnten wir unter den nächtlichen Hütern die Sterne, unter denen des Tages dann die Geister des Lichts verstehen, die wahrscheinlich keine andern sind als die Âditya's, letzteren Namen allgemein gefasst.

Bedenken wir, dass der Gott, der alles weiss und sieht. auch Kenntniss von allen Dingen derart haben muss, dass er das Richtige von dem Unrichtigen zu unterscheiden weiss, so wird uns iene oben geschilderte Bezeichnung als Führer, die zum einen Theil auf seiner Eigenschaft als Regent und weiser Ordner durch Gesetze beruht, noch klarer. Wir verstehen auch jetzt, warum der alles lenkende Gott der weise genannt werden kann, der in seiner Allwissenheit das Richtige stets erkennen muss und den rechten Weg vom falschen zu trennen versteht. So heisst er pracetas (RV. 1, 24, 14) mâyin (RV. 6, 48, 14; 7, 28, 4 u. a.), vipra, gritsa, amûra, kavi (RV. 2, 28, 1. AV. 5, 13, 1), kavitara (RV. 7, 86, 7), kavitama (RV. 5, 85, 6). Ueber das Kavithum gibt es eine schöne Stelle im AV. 5, 11, 3 "in Wahrheit bin ich (Varuna) tief durch die Kavieigenschaften (kâvyena), in Wahrheit durch das Wesen ein Wesenkenner." 4. "es gibt keinen grösseren Kavi denn dich, keiner ist an Einsicht weiser als du, o Varuna, du svadhå-reicher." So wie nun Varuna weise ist, gibt er auch "kratu" Einsicht in die Herzen (RV. 5, 85, 2), beschützt die Gedanken der Menschen (RV. 8, 41, 1) und schärft die Einsicht (RV. 8, 42, 3). Ja er tritt sogar, allerdings in beschränkter Weise, als Lehrer der Götter auf; seine Thätigkeit hierin wird nämlich durch die Art der von ihm unterwiesenen Götter näher bestimmt. A.V. 2, 29, 4: indrena datto varunena sishto marudbhir ugrah prahito na âgan / esha vâm dyava prithivî upasthe mâ kshudhan mâ trishat: "der von Indra gegebene, von Varuna angewiesene, von den Maruts ausgesandte gewaltige kam zu uns heran; dieser möge nicht in eurem Schoss, o Himmel und Erde, hungern oder dürsten." Dieser Vers bezieht sich augenscheinlich auf Agni, den Sohn des Himmels und der Erde, bei dessen Geburt im Blitz demselben Speise und Trank durch die Wasser gespendet wird.

Die Beziehungen zu Indra und den Maruts würde damit erklärt Wenn er aber noch mit Varuna verbunden ist, so liegt der Grund dafür nicht allein in dem Verhältniss, in dem wir ihn oben zu dem Gotte sahen, sondern ebenso in Varuna's Beziehungen zu den Wassern, die wir später erörtern, wie in Varuna's Eigenschaft als "kundiger" "wissender" "Führer;" beides zusammengenommen lässt ihn hier als Lehrer Agni's erscheinen. Ganz derselbe Sinn liegt nun auch RV. 10, 66, 2 zu Grunde, wo von den Maruts die Rede ist. indraprasûtâ varunaprasishta ye (marutah) sûryasya jyotisho bhagam anasuh / "die von Indra entsandt, von Varuna belehrt Antheil am Sonnenglanz erlangten." Dieselben zwei Gründe, die oben mit dem Gewitteragni Varuna verbunden sein liessen, liegen auch hier vor. Während Indra, der ungestüme Krieger, die Sturmgötter zum Kampfe ruft, zeigt in Varuna sich mehr das ruhige, berathende Element, indem er die Maruts belehrt; dass er gerade mit den Sturmgöttern zusammen vorkommt, hat seinen Grund wieder in der erwähnten Beziehung zu den Wassern. Dieselbe Erklärung kann angewandt werden für A.V. 3, 5, 4 wo er mit Soma zusammen erscheint: somasva parnah saha ugram agannindrena datto varunena sishtah / tam priyasam bahu rocamano dîrghayutvaya satasaradaya. "Soma's parna (= mani?) kam heran zu grosser Kraft, von Indra gegeben, von Varuna belehrt; ihn möchte ich füllen sehr glänzend zu langem Leben von hundert Herbsten." Wir werden später sehen, dass Varuna in nahem Verhältniss zu Soma steht; der Sinn aber, der hier zu Grunde liegt, dürfte kein wesentlich von dem in den vorigen Versen verschiedener sein; wie Indra den Soma herabströmen lässt, so gilt Varuna hier wieder in seiner Weisheit als Berather und Führer.

Diesen Stellen steht eine vierte des A.V. gegenüber, wo die Âditya's in gleicher Weise wie die Maruts als des Gottes Schüler bezeichnet sind; erinnern die letzteren an Varuna's Beziehung zum Regen, so weisen die ersteren auf sein Verhältniss zum Tage hin und kraft seiner Weisheit erscheint er wieder als Unterweiser der Lichtgötter, der Âditya's. 19, 56, 4: trite svapnam adadhur aptye nara adityaso varunenanusishtäh: "zu Trita Aptya brachten den Schlaf die mannhaften von Varuna belehrten Âditya's."

Ich wende mich nun zu einer andern Seite varunischer Thätigkeit, zu:

#### VI.

# Varuna und die Wasser.

Der Bereich der Hymnen und Verse, die bei dieser Erörterung in Betracht kommen, erstreckt sich nicht minder über die Taitt. Samh. und die Brâhmana's als über die Atharvaund Rigsamhitâ hin. Auch habe ieh nicht bestimmte einzelne Bücher, die man z. Th. mit Recht, z. Th. mit Unrecht später nennt, wie z. B. das 10. Mandala des Rik, als besondere Vertreter dieser einen Anschauung kennen gelernt, und ich muss mich lebhaft gegen die Meinung wenden, es sei dieselbe erst später mit Varuna verbunden worden. Ich kann keinen Grund für die letztere Auffassung finden, es müsste denn der sein. dass die spätere Litteratur ihn so oft ausschliesslich mit den Wassern verbindet. Dieser letztere Umstand beweist uns aber nur eins, dass nämlich diese eine Seite seiner Thätigkeit länger als jene andern dem Wechsel mythologischer Anschauungen widerstanden hat, nicht aber dass sie erst später dem Gott übertragen worden ist. Wenden wir uns jetzt zur Erörterung der Frage, auf welchem Wege sich diese Auffassung Varuna's entwickelt haben kann, so wie zu derjenigen, wie weit diese Anschauung sich in den vedischen Büchern findet. Der letztere Punkt verlangt zugleich noch, dass wir den Unterschied besprechen, der trotz ihrer Wesensverwandtschaft zwischen Indra und Varuna obwaltet, und die Beweise dafür geben, dass bei ihrer engen Verbindung in den Indra-Varunahymnen doch dem indischen Geiste die gänzliche Verschiedenheit ihres Charakters nicht verborgen war.

Kehren wir nun zurück zu dem Ausgangspunkt unserer gesammten Erörterung, zu Varuna als dem allumfassenden Himmel und erinnern wir uns, dass dieser derselbe unvergängliche Himmel bleibt, ob ihn das Tageslicht durchglänzt oder das Dunkel der Nacht erfüllt, dann drängt sich uns eine weitere Frage auf. Ist damit alles erschöpft, was der Himmel dem Menschen bietet, erfassen wir ihn damit in der Allgewalt seines Wesens? Ich meine nicht. Was der Himmel ausser

Licht und Dunkel der Erdenwelt bietet und die segensreichste seiner Gaben ausmacht, zeigt uns fast jede Vedahymne. Am Himmel wohnen die Kühe, die dem Menschen die Regenmilch herabträufeln lassen und die Welt mit ihrem Nass erquicken. Der Dvaus ist der Sitz der Wasser und heisst unzählige Male so im Veda. Bald ist es dieser, bald Indra, bald Trita, der alte Name für den Himmel, dessen Beiname aptya nichts anderes als den Regen hängenden Himmel bedeutet, die den Regen herabströmen lassen. Haben doch auch die Römer ihren Jupiter pluvius und die Griechen ihren aegisführenden Zeus, der nichts anderes bedeutet als den Horizont, wie er sich dem Auge des Beschauers von der schwarzen Regenwolke umhüllt zeigt. Daher dürfen wir auch erwarten, dass auch bei den Indern der höchste Himmelsgott an dieser wesentlichsten Eigenschaft des Himmels theilhabe und wir dürfen voraussetzen. dass mit seiner sich vollziehenden Personificirung auch die Eigenschaft des Dyaus ihm beigelegt wurde, die dem Menschen als die vielleicht am meisten zu preisende Gabe der oberen Welt erschien. Varuna trug im Grunde seines ganzen Wesens die Entwicklung zum Wassergott in sich, dies ist keine Anschauung der späteren Zeit, kann auch keine solche sein, weil mit dem Himmel der Regenhimmel wesenseinheitlich verbunden ist. So erklären sich von selbst die Stellen RV. 7. 49, 3 (= A.V. 1, 33, 2) yâsâm râjâ varuno yâti madhye satvânrite avapasyañ janânâm: "(die Wasser), in deren Mitte König Varuna wandelt, auf Wahrheit und Trug der Menschen sehend." Vaj. Samh. 10, 7: sadhamado dyumninîr apa eta anâdhrishta apasyo vasanah / pastyasu cakre varunah sadhastham apam sisur matritamasvantah // "In die gemeinsam sich erfreuenden, die glänzenden Wasser, die unwiderstehlichen, wirksamen\*) sich einhüllend\*\*): in (sie als) seine Wohnung hat Varuna seinen Sitz gemacht, der Spross der Wasser unter den besten Müttern." (cf. Taitt. Samh. 1, 8, 12, 1.) A.V. 7, 83, 1: apsu te râjan varuna griho hiranyayo mitah: "in die Wasser, ist, o König Varuna, dein goldnes Haus gebaut \*\*\*)." Es möge

<sup>\*)</sup> Mahîdh: apasyah apa iti karmanâma apasi karmani sâdhvyah apasyâh.

<sup>\*\*)</sup> Es ist für vasånåh gewiss vasånah zu lesen.

<sup>\*\*\*)</sup> Diese Anschauung, dass Varuna's Haus im Himmel Sitz der Wasser hat, ist die Veranlassung gegeben ihn später mit dem Meer selbst zu ver-

bald hier bemerkt werden, dass unter diesen Wassern nicht durchweg die im Regen niederströmenden, wie sie Indra oder Parianva führen, verstanden zu werden brauchen: sondern die stehenden, die in der oberen Hälfte des Himmels (man vgl. R.V. 1, 164, 12) gedacht werden, gehören auch zu seinem Bereich. Dies ist der Sinn, wenn es Sat. Brâhm. 4, 4, 5, 10 heisst: welches ein stehender See (hrada) unter den fliessenden ist, zu dem möchte er in die Wasser hinabsteigen. Die unter den Wassern sind von Varuna ergriffen, welche unter Dem Varuna gehört der den strömenden nicht strömen. Taitt. Samh. 6, 4, 2, 3. 4; na sthavaranam grihnîyâd, varunagrihîtâ vai sthâvarâ; yat sthâvarânâm grihnîyât varunenåsya vajnam gråhaved. "Nicht soll er von den stehenden (Wassern) nehmen; von Varuna ergriffen sind die stehen-Nähme er von den stehenden, so liesse er durch Varuna sein Opfer ergreifen." Dies ist auch der Sinn, warum er apam adhipatih (cf. z. B. A.V. 5, 24, 4) heisst und in dieser Beziehung als wesentlich verschieden angesehen werden muss von den vrishtyå adhipatî, wie er und Mitra zusammen heissen.

An den Herrn der stehenden Gewässer (die im Himmel wohnen; denn die Auffassung der letzterwähnten Stellen gehört dem Ritual an und führt auf die ersteren zurück) schliesst sich von selbst die Anschauung an, welche ihn zum Herrn des herabströmenden Regens macht und zum Herrn der Flüsse, die ja ihren Ursprung am Himmel haben. Man vergleiche RV. 2, 28. 4: prâ sîm âditvo asrijad vidhartân ritam sindhavo varunasya yanti / na śrâmyanti na vi muñcanty ete vayo na paptû raghuya parijman. "Es entliess sie der Aditya, der Erhalter; der Ordnung Varuna's folgen die Ströme, nicht ermüden sie, nicht lassen sie ab; Vögeln gleich fliegen sie rasch im Umkreis." 4, 42, 4: aham apo apinyam ukshamana "ich liess die benetzenden Wasser strömen (schwellen)." 5, 85, 3: nîcînabâram varunah kavandham pra sasarja rodasî antariksham / tena viśvasya bhuvanasya râjâ yavam na vrishtir vyunatti bhûma. 4. unatti bhûmim prithivîm uta dyâm yadâ dugdham

binden. So sagt das Varâha Purâna sect. 121 (Aufrecht Cat. p. 59b) "sarve lokâh hi jânanti Varuṇah pâti sâgaram" u. a. Die Uebertragung Varuṇa's auf das irdische Meer ist sicher erst später als seine Verbindung mit den Himmelswassern.

varuno vashty ad it etc. "Mit der Oeffnung nach unten goss Varuna die Tonne aus auf Himmel, Erde und Luftraum. Es benetzt damit des Weltalls König wie der Regen das Getreide die Erde. 4. V. benetzt die Welt, Erde und Himmel, wenn er Gemolkenes wünscht\*)" . . . 7, 34, 11, wo er "peśo nadînâm," "Zierde der Ströme" heisst. 7, 87, 1 "vorwärts liess er strömen die zum Meer gehörigen Wasser der Ströme" 8, 41, 2: nabhakasya praśastibhir yah sindhûnâm upodaye saptasvasâ sa madhyamo "(den preise) mit des Nåbhåka Lobgesängen, der beim Hervorbrechen der Ströme steht mitten unter seinen sieben Schwestern" Vers 9. sa saptânâm irajyati. 8, 58, 11 apâd indro apad agnir viśve deva amatsata / varuna id iha kshayat tam apo abhy anûshata vatsam samśiśvarîr iva // 12. sudevo asi varuna yasya te sapta sindhavah / anuksharanti kâkudam sûrmyam sushirâm iva // 11. "Es trank Indra, es trank Agni, alle Götter berauschten sich; Varuna möge hier weilen; ihm rauschten die Wasser zu gleich wie einem Kalbe die Kalbeskühe. 12. Ein guter Gott bist du, o Varuna, dessen Schlund die sieben Flüsse entlang strömen gleichwie in einer leicht rinnenden Röhre." 10, 75, 2: pra te 'radad varuno yâtave pathah sindho yad vâjan abhy adravas tvam "es öffnete Varuna, o Sindhu, dir zum Strömen die Pfade, als du zu den Speisen (?) 10, 124, 7: aprabhûtî varuno nir apah srijat / kshemam krinvana janayo na sindhavas ta asya varnam sucayo bharibhrati // "(durch Nichtgewalt d. h.) ohne Mühe liess Varuna die Wasser los. Den Frauen gleich schaffen angenehmes die Flüsse; schimmernd tragen sie gewaltig seinen Glanz\*\*)." Eben dahin ziehe ich auch aus 9, 73 Vers 3: mahah samudram varunas tiro dadhe dhîrâ ic chekur dharuneshv

<sup>\*)</sup> Mich bestimmt zu der abweichenden Erklärung von bhûmi die folgende gleichsam explicative Nebenstellung von prithivîm uta dyâm sowie die durch Uebersetzung von bhûmi mit Erde sich ergebende lästige Wiederholung desselben Begriffs. Ein weniger zu empfehlender Ausweg wäre prithivîm die ihm ab und zu, aber selten eigene adjectivische Bedeutung beizulegen.

<sup>\*\*)</sup> Dieser Vers lässt sich durch A.V. 10, 5, 33 erklären, wo es heisst: "mit Varuna's Glanz bist du in den Wassern bereit." Die Wasser selbst sind eben glänzend und da auch Varuna der Glanz gehört, die Wasser aber sein eigen sind, so liegt diese Ideenverbindung, dass sie seine "Farbe," seinen "Glanz" tragen, sehr nahe.

arabham ..der grosse Varuna beseitigt (d. h. giesst aus) das Meer; die Weisen (= Tropfen, cf. Vers 4 und 7) konnten sich auf die festen stützen." A.V. 4, 15, 12 apo nishiñcannasurah pitâ nah śvasantu gargarâ apâm varuna / ava nîcîr apah srija vadantu priśnibahavo mandûka irinanu // "Die Wasser ergiesst der Asura unser Vater. Rauschen sollen die Wasserstrudel. o Varuna. Lasse die Wasser niederströmen. Quaken sollen die Frösche mit gescheckten Armen in den Löchern." RV. 10, 65, 8: dyavaprithivî varunaya savrate ghritavat payo mahishaya pinvatah // "die gleichen Satzungen folgenden Himmel und Erde strömen Varuna dem Stiere ghritareiche Milch." Cf. A.V. 3. 3, 4 u. a. Ich übergehe es, die zahlreichen Stellen hier anzuführen, die in allen Veden sowie in den Brâhmana's uns eben nur "Varuna und die Wasser" zeigen, da sie nichts weiter zur Auffassung Varuna's beitragen als bisher von uns gegeben worden ist\*). Ich will nur noch eins erwähnen, das durch Varuna's Stellung zu den Wassern erklärt wird, seine Beziehung zum Westen. Wir dürfen nicht mit Roth daraus ein Verhältniss zur untergehenden Sonne entnehmen, welches durch nichts sonst bestätigt würde. Den Beweis dafür, dass sie allein auf Varuna's Verbindung mit den Wassern beruht, gibt uns vielmehr der Veda selbst. Ich will nicht Belege aus der Sruti dafür anführen, wo mehrfach der Westen als Gegend der Wasser gilt (cf. z. B. Ait. Brahm. 1, 7), sondern entlehne meine Beweise direct einer Samhita: so heisst es A.V. 15, 2, 3 sa udatishthat sa pratîcîm diśam anuvyacalat / tam vairûpam ca vairajam

<sup>\*)</sup> Am häufigsten kehrt die Formel "apsu vai varunah" wieder, die vielleicht für die Erklärung von RV. 2, 38, 8 verwandt werden kann, wo Varuna mit märtända und pasu parallel steht; dieser Parallelismus deutet darauf hin, dass wir V. mit Roth = Fisch zu setzen berechtigt sind, nur dürfte dessen Conjectur "väruna" nicht nöthig sein; der in den Wassern wohnende Gott steht für das in den Wassern lebende Thier. Cf. Bhagavadgitä 10, 29, wo Krishna "varuno yädasämaham" sagt und varuna nach Analogie der folgenden Verse nicht als der Gott der Wasserthiere, sondern nur als das oberste, vornehmste derselben angesehen werden kann. Auch im Lateinischen finde ich einmal Neptunus für Fisch gebraucht. Cf. Naevius (Ribbeck, com. lat. reliquiae) 121 und P. Diaconus (Festus ed. K. O. Müller) pag. 58, 14. Bei letzterem heisst es: Cocum et pistorem apud antiquos eundem fuisse accepimus. Naevius: "Cocus," inquit, "edit Neptunum, Venerem, Cererem." Significat per Cererem panem, per Neptunum pisces, per Venerem olera.

capasca varunasca rajanuvyacalan / vairūpaya ca vai sa vairajaya cadbhyasca varunaya ca rajāa a vriscate ya evam vidvansam vratyam upavadati u. s. f. Ferner 15, 14, 3: sa yatpratīcīm disam anuvyacaladvaruno raja bhūtvanuvyacalad apo 'nnadīh kritva / adbhir annadībhir annam atti ya evam veda. Es kann hiernach darüber kein Zweifel mehr sein, welches Varuna's Stellung zum Westen ist und wir vermögen nun auch den richtigen Grund zu erkennen, warum er ohne dass die Wasser genannt sind mit dieser Himmelsgegend verbunden ist. Man vgl. A.V. 12, 3, 24 "Varuna festige dich vom Westen aus;" 12, 3, 57: pratīcyai tva dise varunaya dhipataye etc., wo es fast als identisch mit dem oft wiederkehrenden apam adhipatih angesehen werden kann\*).

### a) Varuna und die Kuh.

Sehen wir so Varuna in seiner Eigenschaft als Gott der himmlischen wie irdischen Gewässer, welch' letztere ihren Ursprung in der Himmelswelt haben, so verstehen wir auch eins seiner weiteren Attribute. Wir sahen ihm als Tagesgott das Ross gehörig, als Herrscher über die Finsterniss eignet ihm ein schwarzes Thier; das Charakteristicum seiner Thätigkeit als regenspendender Gott ist die Kuh. Der Himmel heisst ja selbst die Kuh. die Regenwolken heissen Kühe, weil sie die Erde mit ihrem Nass erquicken und so gilt Varuna, der die Milch strömen lässt, als Besitzer oder Spender der Kuh. Eine der bezeichnendsten Stellen hierfür finden wir A.V. 5, 11, wo ein Gespräch des Atharvan mit Varuna sich findet, indem ersterer den Gott um die Kuh bittet. 1) katham mahe asurayabravîr iha katham pitreharaye tveshanrimnah / priśnim varuna dakshinam dadavan punarmagha tvam manasacikitsîh // "Wie sagtest du dem grossen Asura, wie ungestümen Muthes dem gelbleuchtenden Vater\*\*)? Die gefleckte Kuh, o Varuna,

<sup>\*)</sup> Varuna's Stellung als Regengott ist wohl auch der erste Grund dazu, dass er Reichthümer u. s. w. spendet.

<sup>\*\*)</sup> hari ist Varuna genannt, weil das glänzende Firmament gemeint ist, das die Kuh weggeführt zu haben scheint. Ludwig liest (Anschauungen des Veda pag. 43) schwerlich mit Recht: punarmaghatvam für punarmagha/tvam, da es aus der Erwiderung des Gottes hervorgeht, dass er mit punarmagha angeredet worden sein muss. An die Schaffung der Erde durchs Opfer ist hierbei kaum zu denken.

hast du gegeben; habsüchtiger! (so Roth), du führtest sie geflissentlich fort." (Westergaard, rad. s. v. kit: Desid. act. cikitsati 1) sanare. 2) coercere. 3) abducere, auferre. Roth hat: lüstern sein (Pet. Wört.).) 2) na kâmena punarmagho bhavâmi sam cakshe kam prisnim etâm upâje // "Nicht bin ich aus Verlangen habsüchtig; ich betrachte: "zu wem führe ich die Kuh heran." 7) tvam hy anga varuna bravîshi punarmagheshvavadyani bhûri / mo shu panînr abhyetavato bhûn / mã två vocannarâdhasam janâsah // "Du sprichst ja, o Varuna, unter den Habsuchtigen viel unsagbares; (doch) nicht möge es die derartigen Pani's übertreffen; nicht mögen dich gabenlos (geizig) die Menschen nennen. 8) må må vocannarådhasam janåsah punaste prišnim jaritar dadāmi / stotram me viśvam â vâhi śacîbhir antar viśvâsu mânushîshu dikshu // ..Nicht sollen mich geizig die Menschen nennen; wieder gebe ich dir, o Sänger, die Kuh. Komme heran zu meinem ganzen Lobpreis mit Eifer in allen bewohnten Ländern." Ebenfalls in Verbindung mit der Kuh sehen wir Varuna A.V. 7, 104: kah prišnim dhenum varunena dattām atharvane sudughām nitvavatsâm / brihaspatinâ sakhyam jushâno yathavasam tanvah kalpayati // "Er möge die gefleckte von Varuna dem Atharvan gegebene Kuh, die schön melkende beständig ein Kalb besitzend (d. h. immer fruchtbar) machen; sich erfreuend der Freundschaft mit Brihaspati möge er (Tvashtar?) nach Belieben Körper bilden." Hierher gehört ferner der bereits mehrfach genannte Abschnitt des Sat. Brahm. 4, 3, 4, den ich hier um so lieber erwähne, als er durch die Verbindungen Varuna's mit dem hiranya (= Sonnenscheibe), asva (= Sonnenross) u. s. w. beweist, dass die Brahmana's ihn nicht nur als Gabe der Nacht kennen. Es heisst dort 29: gam pratyeti / rudraya tva mahyam varuno dadatviti rudraya hyetam varuno 'dadat. wo wir aus der Zusammenstellung von Varuna-Go-Rudra deutlich den Sinn der Verbindung der Kuh mit Varuna erkennen\*) und wir sehen daraus, dass auch dem Brâhmana diese Seite varunischer Thätigkeit bekannt ist. Man vergleiche fer-

<sup>\*)</sup> Nicht erklärlich ist mir die Zusammenstellung von Varuna-våsas-Brihaspati; bezieht sich diese auf die Nacht oder auf das alles umhüllende Firmament? Ich vermuthe auf erstere.

ner Taitt. Samh., wo eine schwarze Kuh als Varuna gehörig bezeichnet wird. 2, 1, 9, 1: varunam sushuvanam annadyam no 'pânamat, sa etâm vârunîm krishnâm vasâm apasvat, tâm svâyai devatâyâ â 'labhata tato vai tam annâdyam upânamad / yam alam annâdyâya santam annâdyam no 'panamet sa etâm vârunîm krishnâm vasâm â labheta: varunam eva svena bhâgadheyeno 'pa dhâvati etc. "Als Varuna geweiht war, fiel ihm keine Nahrung zu: er sah die Varuna gehörige schwarze Kuh und nahm (= opferte) sie für die eigene Gottheit; daher fiel ihm Nahrung zu. Wem keine Nahrung zufällt, obwohl er dazu tauglich, der soll die Varuna gehörige schwarze Kuh nehmen: Varuna geht er durch seinen eigenen Antheil an u. s. w." Was das Beiwort der Kuh "schwarz" anbetrifft, so glaube ich nicht, dass darin eine Hindeutung auf Varuna als Nachthimmel gesehen werden muss und ebenso wenig in den andern Stellen der Taitt. Samh., wo die Kuh als Varuna gehörig bezeichnet wird: 5, 6, 21, 1 vârunî krishne vase "dem Varuna gehören zwei schwarze Kühe." cf. auch 5, 6, 11, 1. Grund dafür scheint mir vielmehr ein anderer zu sein. der Himmel voller Regen hängt, so scheint er nicht mehr glänzend, sondern verhüllt und umdüstert, so dass er fast der Nacht verglichen werden könnte und ich sehe darin, dass von schwarzen Kühen Varuna's die Rede ist, lediglich eine Hindeutung auf den finstern Regenhimmel. Bestätigt wird diese unsere Auffassung durch die eine bereits citirte Stelle der Taitt. Samh. (2, 1, 8, 5), dass man für Prajapati ein schwarzes Thier opfern mitsse, wenn man Regen wünsche, und Niemand wird behaupten wollen, dass hierin eine Hindeutung auf die Nacht liege.

Ehe ich nun den Weg fortsetze, auf den mich diese Erörterung führt, sei es mir gestattet noch aus dem Rigveda eine Stelle anzugeben, die jetzt auch das rechte Licht empfängt, weil wir den Grund wissen, warum die Kuh zu Varuna in näherer Beziehung steht: RV. 10, 65, 6 så (gauh) prabruvånå varunåya dåsushe devebhyo dåsad dhavishå vivasvate // "diese (Kuh) ehre preisend mit Havisspende den gnädigen Varuna, die Götter, Vivasvat." Auch A.V. 11, 5, 15 lässt sich durch die Beziehung Varuna's zur Kuh erklären, wenn es daselbst heisst, dass Varuna, nachdem er Åcårya geworden, sich die Butter zu eigen mache.

# b) Varuna und das Schaf.

Jenes Verhältniss der Kuh zu dem Wassergott Varuna gibt uns nun auch einen Hinweis auf die Deutung zweier dunklen Stellen der Vâj. Samh.: 13, 44 und 13, 50. 1) varûtrîm tvashtur varunasya nâbhim avim jajñânâm rajasah parasmât / mahîm sâhasrîm asurasva mâvâm agne mâ hinsîh parame vyoman // "die Schützerin des Tvashtar, leibliche Verwandte des Varuna, die aus dem fernen Weltkreis geborne Schafmutter (= Schaf), die grosse Weisheit (oder = Zauberwerk) des Asura, tausendfältige, tödte, o Agni, nicht im höchsten Himmel." 2) imam ûrnâvum varunasva nâbhim tvacam nasîînâm dvipadâm catushpadâm / tvashtuh prajanam prathamam janitram agne mâ hinsîh parame vyoman // "diesen wolligen leiblichen Verwandten Varuna's, das Fell der Zwei- und Vierfüssler, die erste Geburtsstätte der Geschöpfe des Tvashtar, tödte, o Agni, nicht im höchsten Himmel." Was die vielen dunklen Beziehungen des Schafes hier andeuten, lassen wir hier dahin gestellt: es handelt sich uns nur um die Beziehungen, die zwischen avi und Varuna bestehen. Wo dieselben zu suchen sind, zeigt der Schluss der beiden Verse, die vom "höchsten Himmel" sprechen, und auf den eigentlichen Grund derselben weist das Wort ûrnâyu hin; ûrnâyu ist eines Ursprungs mit Varuna und hat die Wurzel var zur Grundlage "bedecken," von der das Schaf wegen seiner bedeckenden Wolle diesen Namen hat. Betrachten wir nun den Regenhimmel, so scheint auch er von den herabhängenden Wolken gleichsam wie von einem zottigen Fell bedeckt, und wenn wir in Varuna diesen Regenhimmel sahen, so ist auch der Grund naheliegend, aus dem das durch sein zottiges Fell dem Regenhimmel gleichende Schaf sein Thier werden konnte. Wir finden dies Fell im Veda oft genannt und zwar erscheint es zumeist als Wohnsitz der feindlichen Dämonen, die den Regen nicht auf die Erde strömen lassen, wofür ich Beispiele anzuführen wohl unterlassen kann. Man könnte hieraus schliessen, dass das Fell etwas feindliches bedeute, also nicht in dieser Weise wie wir oben thaten mit Varuna in Zusammenhang gebracht werden dürfe; aber wer den Veda kennt, weiss wie verschieden seine Bilder sind, wie die Rishi's dieselben Gedanken in der wunderbarsten Weise variirten und die mannigfachsten, zum Theil ganz

entgegengesetzten Anschauungen von derselben Naturerschei-So dürfen wir von vornherein annehmen, nung herleiteten. dass auch dies Bild des den Himmel bedeckenden Fells nicht nur nach der einen Richtung hin gedeutet worden sei und wir finden in der That Spuren von einer andern Auffassung. Man vergleiche RV. 4, 22, 2: vrisha vrishandhim caturasrim asyann ugro bâhubhyâm nritamah śacîvân / śriye parushnîm ushamâna ûrnâm yasyâh parvâni sakhyâya vivye // "Es schleudert der Stier den vierschneidigen Regenbehälter (Ludwig), der starke mit seinen Armen, der mannhafteste, kräftige; zur Schönheit in die Parushnî als Wolle (Wollengewand) sich hüllend, deren Glieder (= Knoten = Flocken) er anlegte zur Freundschaft (seine F. zu zeigen)." 5, 52, 9 uta sma te parushnyâm ûrnâ vasata śundhyavah / uta pavyâ rathanâm adrim bhindanty ojasa // "die glänzenden kleideten in der Parushnî sich in Wolle (= Wollengewänder); mit ihrer Macht spalten sie den Fels durch ihre Wagenschiene." Was den ersten der beiden Verse anbetrifft, so habe ich für parushnîm die Fassung als nom. pr. vorgezogen wegen des folgenden parvâni; "parvan" ist gerade ein Charakteristikum dieses Flusses, der unter Anderm Nir. 9, 25 parvavatî genannt wird, jedenfalls wegen der vielen Knoten und Biegungen des Flusslaufes, auf die der Erklärer durch den weiteren Zusatz "kutilagâminî" hindeutet. In der Interpretation dieser Stellen haben wir nun der vedischen Anschauung vom Lauf der Flüsse am Himmel zu gedenken und anzunehmen, dass auch hier von einer himmlischen Parushnî die Rede ist. Wie im ersteren Verse Indra, so sind es im zweiten die Maruts, welche sich in dem Strom (= Wassern des Himmels oder Luftraums) befinden und gegen die Feinde Dort ist der Fluss direct als Wolle (= Wollengekämpfen. wand) bezeichnet und hierdurch jedenfalls mit den wie Flocken erscheinenden herabhängenden Wolken gleichgestellt, hier im letzteren Verse sind diese flockenartigen Wolken nur als Gewand bezeichnet, das die im Strome befindlichen Götter anlegen. Ist hiermit schon die Verbindung des wolletragenden Schafes mit Varuna zur Genüge erklärt, so liegt ein noch weiterer Beweis darin, dass die Somaseihe aus Schafwolle gemacht und als avvas vårah oder avi selbst bezeichnet wird. Dies kann nur den einen Grund haben, der in der Bedeutung der

Seihe, durch welche der Soma gereinigt wird und in das pütabhritgefäss niederrauscht, zu suchen ist, dass nämlich die Somaseihe lediglich eine Darstellung des Regenhimmels (oder Luftraums) ist, durch welchen der Regen nieder auf die Erde strömt.

Der Umstand nun, dass das Schaf mit Varuna verwandt genannt wurde, rechtfertigt unsere obige Uebersetzung und Deutung des Wortes avi in A.V. 5, 1, 9 = Varuna. Wir sahen in diesem Verse gerade auf die Thätigkeit Varuna's, der "durch das obere das untere" fördert, hingewiesen und wir dürfen ausser der bisherigen Erörterung der Beziehungen zwischen avi und Varuna gerade diesen Inhalt der Stelle als einen Beweis für die Richtigkeit unserer Behauptung ansehen\*).

# c) Varuņa und Vibhvan.

Die Fassung Varuna's als Gott des Regenhimmels gibt uns ferner den Schlüssel zur Erklärung von RV. 4, 33, 9 woselbst der Ribhu Vibhvan mit Varuna zusammen erwähnt wird: apo hy eshâm ajushanta devâ abhi kratva manasa dîdhyanah / vajo devanam abhavat sukarmendrasya ribhuksha varunasya vibhvå // ..denn an ihrem (der Ribhu's) Werke erfreuten sich die Götter, als sie es mit Einsicht und Verstand beschauten. Våja wurde der geschickte Künstler der Götter, Ribhuksha Indra's, Vibhvan Varuna's." Wiewohl die Eintheilung der Ribhu's in die schöpferische Thätigkeit wechselt und öfter dem einen die Funktionen des andern übertragen werden, so wird doch gerade Vibhvan's Wirksamkeit mit einem bestimmten Gebiete in Verbindung gebracht, dessen Berücksichtigung uns hier zur richtigen Erklärung verhilft; man vgl. RV. 6, 61, 13: ratha iva bribatî vibhvane kritopastutyâ cikitushâ sarasvatî / "Zu preisen ist von dem kundigen Sarasvatî, die gleichwie ein Wagen gross für Vibhvan gefertigt ist" (Ludwig: zur auszbreitung gefertigt. Grassmann conjicirt vibhvana: erhaben gleichwie ein von einem geschickten Werkmeister gefertigter Wagen). Man betrachte ferner RV. 3, 49, 1: (indram) vibhvatashtam ghanam vritrânâm, wo durch seine Beziehung zu

<sup>\*)</sup> Man erwäge auch, dass Varuṇa RV. 10, 65, 8 geradezu mahisha genannt wird.

dem Gewittergott auf sein nahes Verhältniss zu den Wassern hingedeutet wird. RV. 5, 58, 4: "râjânam . . . janâya vibhvatashtam janayatha yajatrah," ebenfalls auf Indra bezüg-Abgesehen von einigen andern weniger wichtigen, aber von diesem Gesichtspunkt ebenfalls zu erklärenden Stellen nenne ich noch eine, die die Richtigkeit unserer Auffassung der bisherigen bestätigt und klar sagt, warum Vibhvan mit Varuna vereint ist: 5, 42, 12: vrishnah patnîr nadyo vibhvatashtah: "des Stieres Frauen, die Ströme, sind von Vibhvan gebildet." Erwägen wir den Inhalt dieser Stelle und bedenken wir. dass nicht nur in dieser einen, sondern auch in andern auf irgend eine Weise dieser Ribhu mit den Wassern zusammengebracht ist, dann kann kein Zweifel darüber obwalten, dass auch hier (4, 33, 9) Vibhvan mit Varuna darum vereint ist. weil er als Bildner der diesem Gotte gehörenden Ströme aufgefasst wird.

#### d) Varuna und Trita.

Die Stellung Varuna's als Wassergott erklärt uns ferner seine Verbindung mit Trita. Trita ist ursprünglich der Gott des leuchtenden Himmels, der wie Indra die Dämonen schlägt und den Wassern die Wege öffnet. So begegnen sich beide in ihrer Thätigkeit und wir finden darum RV. 8, 41, 6 Varuna mit Trita identisch: vasmin viśvâni kavyâ cakre nabhir iva śrita / tritam jûtî saparyata . . . "in welchem alle Weisheit gleichwie im Rad die Nabe ruht, den Trita verehrt eifrig . . . " wo der Zusammenhang der Hymne keine andere Wahl als Trita = Varuna zu setzen lässt. Zweifelhaft scheint es mir, ob die andere sich im Rigveda findende Stelle, die Varuna und Trita im Zusammenhang zeigt, hierher oder vielmehr zu einem andern Abschnitt "Varuna und Soma" gehört. in einem an Soma gerichteten Liede enthalten und lautet (9, 95, 4): tam vavasanam matayah sacante trito bibharti varunam samudre // "dem brüllenden gehen nach die Lieder; Trita trägt den Varuna im Meere" (Ludwig: als Trita erhält er Varuna im meere). Das Hauptbedenken, in dem Namen eine Bezeichnung unsers Gottes selbst zu sehen, liegt in dem Charakter der ganz ausschliesslich Soma gewidmeten Hymne, denn wir müssten uns fragen, was denn die unvermittelte

Nennung V.'s hier bezwecke. Ludwig hilft sich damit, dass er Trita = Soma setzt und dies ist in der That zulässig, da Trita öfter in Beziehungen zu Soma steht; aber der Hinblick auf diese Beziehungen gibt uns eine, wie ich glaube, bessere Erklärung dieser Stelle. Wir wissen, dass der Presstrank mit Wasser gemischt wird und können unzählige Stellen aus dem Veda für den mit den Wassern vereinten Gott Soma anführen. Nun ist aber Trita der Gott der Wasser und wir können hieraus entnehmen, dass hier auf diese Stellung angespielt ist und der Vers nichts anderes als: "Soma ist mit den Wassern vereint" bedeutet, wenn wir die poetische Ausdrucksweise verlassen und nach dem Sinn derselben fragen. Ich habe hier "Soma" direct für "Varuna" gesetzt und dies dürfte das einzige sein, woran man bei unserer Interpretation Anstoss nehmen könnte: aber zu dieser Gleichsetzung berechtigt uns der Veda selbst und ich wende mich desshalb für einige Augenblicke zu

## e) Soma und Varuna.

Die Berührungspunkte beider Götter sind zahlreich und der bedeutsamste unter denselben ist der, dass Varuna wie Soma im hohen Himmelshaus wohnen und beide von den himmlischen Gewässern umgeben sind. Von den Stellen, die uns der Rigveda über die Beziehungen bietet sind folgende zu nennen: 5, 85, 2: (varuno) divi sûryam adadhât somam adrau / "Varuna setzte an den Himmel die Sonne, Soma in den Stein." 1, 91, 3: râjño nu te varunasya vratâni brihad gabhîram tava soma dhâma / "dein ist des Königs Varuna Gebiet (d. i. der Himmel), gross und tief ist, o Soma, dein Haus." 9, 77, 5: cakrir divah pavate kritvyo raso mahân adabdho varuno hurug yate / "der thätige wirksame Saft des Himmels strömt geläutert, der grosse für den bösen untrügliche Varuna." 9, 90, 2: vaná vasáno varuno na sindhûn vi ratnadha dayate varyani / "in die Wasser\*) gleich wie Varuna in die Ströme sich hüllend vertheilt der Reichthumspender Güter." cf. auch 10, 167, 3: somasya rajño varunasya dharmani brihaspater anumatyâ u śarmani, wo die enge

<sup>\*)</sup> vana (Ngh. 1, 12) udakanâma.

Zusammenstellung von Varuna und Soma gewiss auf die Verwandtschaft beider zurückzuführen ist. Wir sehen also hier Soma in verschiedenen Verbindungen mit Varuna; bald ist er sein Geschöpf (diese Anschauung ist die naheliegendste, da Varuna die Wasser spendet), bald gleicht er ihm als strafender und untrüglicher Gott gegenüber dem Bösewicht, bald wird er mit ihm wegen der Wasser verglichen, in die sie beide gehüllt sind. Diese letztere Anschauung ist es nun, die etwas modificirt in der citirten Stelle RV. 9, 95, 4 wiederkehrt und Veranlassung gab Soma mit Varuna geradezu zu identificiren, denn "varunam" ist = varunam iva somam = varunam iva apo vasânam somam. Auch das Ritual gibt uns einige Beiträge für die Beziehungen zwischen Varuna und Soma, und zwar so, dass es wie in dem erwähnten Verse Varuna oft ohne weiteres für Soma braucht. So heisst es Vâj. Samh. 4, 36: a) varunasyottambhanam asi, b) varunasya skambhasarjanî sthah, c) varunasya 'ritasadanyasi u. s. f. In all diesen Yaius bedeutet Varuna den Soma und wohl darum. weil Soma eingebunden ist; denn "varuna upanaddhah" (cf. Taitt. Samh. 4, 4, 9, 1) oder varuno vai krîtah soma upanaddhah (Taitt. Samh. 6, 1, 11, 1. 5) u. s. w. Ich glaube. der Grund dieser Ansicht, der eingebundene Soma gehöre Varuna, liegt darin, dass der Somatrank eigentlich im Himmel aufbewahrt ist, ehe er zur Erde niederkommt, Varuna demnach in seiner alten Auffassung als Himmelsgott hier zu neh-Sonst vgl. man noch aus der Våj. Samh. 8, 56: men ist. soma âgatah / varuna âsandyâm âsannah / "Soma ist er zurückgekehrt" (Mahîdhara: śakatâdâgato 'varûdhah), "Varuna auf die Asandî gesetzt," wo wir also einer zweiten Auffassung von Soma-Varuna begegnen, die vielleicht den "König" Soma andeuten soll. --

Nach diesen versuchsweise gegebenen Deutungen kehre ich nun noch einmal zurück zum Ausgangspunkt unserer Erörterungen, um einige durch Varuna's Fassung als Wassergott leicht erklärbare Stellen nachzutragen. Dahin gehört die leicht verständliche Bezeichnung der Wasser als Varuna's Frauen, welche wir Taitt. Samh. 5, 5, 4, 1 in den Worten "åpo varunasya patnaya åsan" sehen, sowie die durch RV. 8, 41, 2 vertretene Ansicht, dass die sieben Ströme Varuna's Schwestern

seien und er in deren Mitte (am Himmel natürlich) stehe. Wir verstehen ferner, warum Varuna im Besitze vieler Heilmittel gedacht wird und er sich zum "Herrn der Aerzte" entwickelt. Man vgl. RV. 1, 24, 9: "satam te räjan bhishajah sahasram" (= Taitt. Samh. 1, 4, 45b). Väj. Samh. 21, 58: "savitä varuno bhishag ishto devo vanaspatih etc." 21, 40: "savitäram varunam bhishajäm patim." Hierher ziehe ich auch Väj. Samh. 19, 80: sīsena tantram manasā manīshina ūrnāsūtrena kavayo vayanti / ašvinā yajñam savitā sarasvatīndrasya rūpam varuno bhishajyan "mit dem Weberblei weben im Geist das Gewebe die weisen, mit dem Wollenfaden die Kavi's, die Ašvins, Savitar, Sarasvatī das Opfer, Varuna Indra's Gestalt heilend;" dazu vgl. man Vāj. Samh. 21, 22, wo Varuna das Opfer zu einem Heilmittel (für Indra, wie Mahīdh. hinzufügt) machen soll\*).

Sahen wir so Varuna als Gott, der die Wasser beherrscht und sie vom Himmel herabströmen lässt, so führt uns diese Erörterung einen Schritt weiter, nämlich zu den Göttern selbst, welche mit dem die Erde erquickenden Regen im engsten Zusammenhang stehen. Dies sind vor allem die Götter des Sturmes und der ihnen im Kampf gegen Vritra mit seinem Blitz zur Seite stehende Indra, deren beider Verhältniss zu Varuna jetzt zu besprechen unsere Aufgabe ist.

## f) Varuna mit Indra und den Maruts.

Es ist von besonderem Interesse und für die Aufhellung anderer Probleme der vedischen Mythologie von Wichtigkeit, zu beobachten, wie Varuna mit Indra und den Maruts auf der einen, Mitra-Varuna und die Âditya's auf der andern Seite nichts anderes sind als mythologische Ausdrücke oder Sigel für verschiedene Gebiete im grossen Wirkungskreis

<sup>\*)</sup> Mit Rücksicht auf dieses Gebiet Varuna's ist es zu erklären, wenn er (durch die befruchtenden Wasser) Fruchtbarkeit gibt. Dies scheint der Sinn seiner Nennung z. Beispiel A.V. 5, 25, 6; 6, 132, 1, Zaubersprüche, welche als Befruchtungssegen angesehen werden können und im Gegensatz hierzu 7, 90, 1. 2, wo dem Feinde Impotenz gewünscht wird. Dass der Gott der Wasser nicht nur über ihre gute, heilsame Wirksamkeit herrscht, sondern auch über Mangel daran und Trockenheit ist wohl selbstverständlich und zu beweisen überflüssig. Was bedeutet aber A.V. 4, 4, 1?

unsers Gottes: es ist dies ein Punkt, der verallgemeinert von principieller Bedeutung werden kann für die Beseitigung des tiber der vedischen Mythologie und damit tiber dem ganzen Veda lagernden Dunkel: durch Verbindung einzelner hervorvagender Götter mit andern treten sie aus der weiten Sphäre ihrer Thätigkeit heraus und hinein in das speciellere Gebiet. das nun bestimmt wird durch den Charakter des Gottes, mit dem sie sich verbinden. So sind Indra-Agni, Indra-Varuna, Indra-Vishnu, Indra-Soma wahrscheinlich verschiedene Gebiete im Gesammtbereich Indra's, specialisirt durch die einzelnen Götter, mit denen er sich verbunden. In gleicher Weise sind auch Indra-Varuna und Mitra-Varuna lediglich Ausdrücke für zwei wichtige Gebiete im Herrschaftsbereich unsers Gottes, indem der eine den Wasser- und Regenhimmel, der andere das vom Sonnenlicht durchflossene Firmament mit dem an ihm wandelnden Sonnengott bezeichnet. Eine bedeutungsvolle Stelle hierzu bietet uns Rigveda 7, 82, 5: indravaruna vad imáni cakrathur visvá játáni bhuvanasva majmaná / kshemena mitro varunam duvasvati marudbhir ugrah subham anya iyate // ..Seit ihr, o Indra-Varuna, durch (eure) Macht all die Wesen der Welt schufet, ehrt Mitra im Frieden Varuna, der andere. (Indra), der gewaltige zieht mit den Maruts aus zum Glanz\*)." Wir treffen in diesem Verse beide Anschauungen zugleich an und sehen unter besonderer Betonung des resp. Gebietes Mitra sowohl als Indra mit dem Himmelsgott verbunden: es ist ohne weiteres klar, dass kshemena duvasvati nur auf den friedliehen Glanz des Sonnenhimmels\*\*), marudbhir subham îyate nur auf den tobenden Kampf des Gewitters bezogen werden kann, und dass dem kshemena u. s. w. die zweite Vershälfte gegenübersteht, wenn auch dies Bild selbst in anderer Weise fortgesetzt wird. Dieser Vers zeigt uns die Stellung afler drei Götter am Ursprünglichsten; aber dies schliesst natürlich nicht aus, dass in beiden Fällen eine Weiterentwicklung stattge-

<sup>\*)</sup> subham erklärt Såy. mit udakam (Ngh.) prorayati und sobhanam alamkaram pråpnoti. Ich ziehe letztere Auffassung vor und deute subh auf den Glanz der Blitzwaffen beim Vritrakampf.

<sup>\*\*)</sup> Ich mache darauf aufmerksam, wie sehr diese Verbindung Varuna's mit Mitra zu unserer oben gegebenen Erklärung desselben als Lichthimmel stimmt.

funden hat und jede von beiden Gruppen erhöhte, kosmogonische Thätigkeit erlangt. Führen wir nun Stellen an. die uns Varuna im Verein mit den Maruts zeigen: RV. 1, 161, 14 divå vanti maruto bhûmyagnir ayam vato antarikshena vati / adbhir yati varunah samudrair yushman ichantah savaso napåtah. "Am Himmel wandeln die Maruts, auf der Erde Agni, durch den Luftraum der Wind, in den Wassern des (Himmels-) Meeres wandelt Varuna: nach euch verlangend, o Söhne der Kraft" (d. h. damit ihr das die Wasser herabführende Gewitter hervorruft). 8, 41, 1: asmå û shu prabhûtaye varunaya marudbhyo 'rca vidushtarebhyah yo dhîta manushanâm paśvo gâ iva rakshati . . . "Singe zur Macht dem Varuna, singe den weiseren Maruts, der der Menschen Gedanken gleichwie die Kühe der Heerde beschützt." Und ebenso sind in den folgenden beiden Versen die Maruts gemeint, obschon ihr Name nicht genannt ist: 5, 85, 4 ab siehe Seite 85, cd.: sam abhrena vasata parvatāsas tavishīyantah śrathayanta vîrâh // "Mit der Wolke umhüllten sich die Berge; es lösten sie (die Wolke) die ungestum vordringenden Männer" (d. h. die Maruts bewirkten, dass die Wolke sich ausregnete und verschwand)\*). 8, 41, 6: tritam jûtî saparyata vraje gâvo na samyuje yuje aśvan ayukshata / "den Trita verehrt mit Eifer, sie (die Maruts) schirrten an die Rosse zum Gespann, gleichwie Kühe in der Hürde zum vereinen sind (?)." Wir begegnen dieser selbigen Anschauung von Varuna und den Maruts sogar im Sat. Brâhm., wo es 2, 5, 2, 6 heisst: "die Herrschaft ist Varuna; die Maruts die Stämme." Beide, Varuna und die Maruts, treten uns ferner mit Mitra (wofür ich auf Späteres verweise) und mit Indra verbunden entgegen, für letzteres citire ich RV. 3, 62, 2. 3 ayam u vâm purutamo rayîyan chasvattamam avase johavîti / sajoshav indravaruna marudbhir divâ prithivya śrinutam havam me // "dieser euer eifrigster (Verehrer) ruft fort und fort euch inständig zu Hilfe nach Schätzen verlangend; vereint, o Indra-Varuna, mit den

<sup>\*)</sup> Aehnlich auch Ludwig. Grassmann dagegen: "Und müde werden selbst die starken Wanderer;" nehmen wir an der transitiven Fassung des Mediums Anstoss, so können wir auch übersetzen: es lösten sich (los) die Maruts d. h. als die Wolke die Berge verhüllte, da stürmten sie los zum Vritrakampf.

Maruts, mit Himmel und Erde höret meinen Ruf." 3. asme tad indravaruna vasu shyad asme rayir marutah sarvavîrah / "bei uns sei, o Indra-Varuna, dieser Schatz, bei uns Reichthum, o Maruts, mit voller Nachkommenschaft." 9, 33, 3 und 34, 2: "der Soma strömt für Indra, Vayu, Varuna, die Maruts, er strömt für Vishnu\*)" u. s. w.

Wir wenden uns zu Indra-Varuna und führen bald die auf sie bezüglichen Stellen an. RV. 7, 82, 3: anv apam khany atrintam ojasa sûrvam airayatam divi prabhum / indravaruna made asya mayino 'pinvatam apitah pinvatam dhiyah // "ihr bohrtet die Wasserkanäle durch eure Kraft; die mächtige Sonne setztet ihr an den Himmel; im Rausche dieses Zaubertranks schwelltet ihr die trockenen, schwelltet ihr die Ceremonien (machtet sie wirksam)." 7, 85, 3: âpaś cid dhi svayaśasah sadahsu devîr indram varunam devatâ dhuh / "All die göttlichen Wasser, selbstleuchtend in ihren Sitzen machten Indra-Varuna zu Götteru." Vâlakh. 11, 4: ghritaprushah saumyâ jîradânavah sapta svasârah sadana ritasya / yâ ha vâm indrâvaruna ghritascutas tâbhir dhattam yajamanaya sikshatam // "Butter sprengend mit Soma vereint, schnell spendend sind die sieben Schwestern in des rita Sitz. Mit euern Butter-triefenden Kühen (oder Schwestern) spendet, o Indra-Varuna, dem Opferer und helft." Cf. noch Vers 3, wo sie subhas patî, Vers 7 wo sie Spender von Nachkommenschaft und Nahrung genannt worden sind. Hierher gehört ferner A.V. 3, 13, 2, wo etymologisirend das Naturverhältniss beider besprochen ist: yat preshita varunenacchibham samavalgata / tad apnod indro vo yatis tasmad apo anushthana // "als von Varuna entsandt ihr schnell euch in (rollende, hüpfende) Bewegung setztet, da erreichte euch Indra auf dem Wege; desshalb bietet ihr euch als "apas" dar." Cf. noch Vaj. Samh. 19, 48; A.V. 3, 4, 5. 6, wo Varuna als der bezeichnet wird, der Indra aus der äussersten Ferne rief u. a.

<sup>\*)</sup> Hier ist noch Våyu, als Gott des Windes, sehr bezeichnend hinzugetreten. Beachtenswerth ist auch, dass Vishnu, der Freund Indras, der beim Vritrakampf bei Seite tritt, um nachher hell zu strahlen, mit diesen Göttern verbunden ist, zwar als mit ihnen zusammengehörig, seinem Wesen nach aber doch andrer Natur, in dem 3. Verstheil für sich allein steht.

Gehen wir nun von diesem Charakter der beiden Götter aus und ziehen wir die Folgerungen, die aus ihrer Stellung als Wassergötter sich ergeben, so sehen wir (wie oben bei Varuna), dass die Kuh ihre Gabe ist, wir lernen sie als Erhalter der Menschen, als Spender von Reichthum und Nahrung, von Nachkommenschaft kennen; dem der sie preist, verleihen sie Ruhm, und wie sie beide selber kämpfen stehen sie auch den Ihren gegen die Feinde bei und verleihen ihnen den Sieg.

So erscheinen sie RV. 4, 42, 10 als Spender der Kuh: tâm dhenum indravaruna yuvam no visvaha dhattam anapasphurantîm / "gebet uns, o Indra-Varuna, alltäglich die nicht wegstossende Kuh." Von weiteren auf ihre Thätigkeit als Spender von Hilfe, Schutz, Reichthum etc. bezüglichen Versen führe ich an RV. 1, 17, 2: gantara hi stho 'vase havam viprasya mavatah / dhartara carshanînam // "ihr kommt ja zu Hilfe auf den Ruf des mir gleichen Sängers, ihr Erhalter der Menschen." 6. tayor id avasa vayam sanema ni ca dhîmahi / syad uta prarecanam // "durch der beiden Hilfe möchten wir erwerben und aufspeichern, möchte auch Ueberfluss sein." 7. indravaruna vam aham huve citraya radhase / asmant su jigyushas kritam. // "euch rufe ich, o I.V., zu glänzender Gabe, machet uns trefflich zu Siegern." 6, 68, 2: tá hi śreshtha devatata tujá suránám savishthá tá hi bhûtam / maghonám manhishthá tuvišushma ritena vritratura sarvasena // "die beiden sind ja die besten durch ihren Eifer unter den Göttern, die kräftigsten der Helden seid ihr geworden; die freigebigsten unter den Maghavans, grosse Kraft besitzend, durch das rita den Vritra besiegend, Führer der ganzen Scharen." ib. 5. sa it sudánuh svaváň ritavendrá yo vám varuna dásati tman / ishá sa dvishas tared dasvan vansad rayim rayivatas ca janan // "der ist mit trefflicher Gabe und Hilfe versehen und mit rita versehen, der euch, o I.V., selbst verehrt, er übertrifft, spendend, an Speise seine Feinde, erlangt Reichthum und reiches Volk." 4, 41, 2: indra ha yo varuna cakra apî devau martah sakhyaya prayasvan / sa hanti vritra samitheshu satrûn avobhir vå mahadbhih sa pra śrinve // "wenn ein Mensch die beiden Götter I.V. sich zu Freunden machte, an Speise reich um die Freundschaft zu erlangen (d. h. spendend), der tödtet die Vritra's, die Feinde in den Kämpfen; durch eure grosse Hilfe

wird er berühmt." 4. indrå yuvam varuna didyum asminn ojishtham ugra ni vadhishtam vajram / yo no durevo vrikatir dabhîtis tasmin mimāthām abhibhûty ojah // "Schleudert ihr, I.V., o starke, das stärkste Geschoss, den Donnerkeil auf ihn, welcher uns ein feindseliger schädigender Verderber, an dem zeiget eure überlegene Macht\*)." Dass sie auch zu Nachkommenschaft behilflich sind, zeigt RV. 7, 84, 5; 7, 82, 9 u. a. Diese drei Punkte: Sieg - Reichthum - Nachkommen sind überhaupt der wesentliche Inhalt aller an Indra-Varuna gerichteten Hymnen und darum kann ich mich mit den citirten Stellen begntigen. Aber trotz der engen Verbindung beider Götter ist ihr Wesen nicht ganz verschmolzen, beide sind nach derselben Richtung hin thätig, und doch ist ihr ursprünglicher Charakter nicht ganz verwischt, hier wie dort finden wir in den Indra-Varunahymnen Spuren, dass den Dichtern ein auf dem ursprünglichen Charakter beider Götter beruhender Unterschied wohl bekannt war. Ich führe alle Verse an. die ich gefunden habe. 6, 68, 3: vajrenanyah savasa hanti vritram sishakty anyo vrijaneshu viprah / "der eine tödtet durch seine Kraft mit dem Donnerkeil den Vritra, der andere der weise schenkt bei den Mühen seine Gunst." 7, 82, 2: samrâl anyah svarâl anya ucyate. "Allherrscher heisst der eine, Selbstherrscher der andere." ib. 6. ajamim anyah śnathayantam atirad dabhrebhir anyah pra vrinoti bhûyasah / "den Vernichter von fremdem Stamme überwand der eine; mit wenig Gefährten wehrt der andere viel mehr Feinde ab." 7, 83, 9: vritrâny anyah samitheshu jighnate vratâny anyo abhi rakshate sada / "die Feinde tödtet der eine in den Schlachten, die Satzungen schirmt stets der andere." 7, 84, 2: pari no helo varunasya vrijyâ urum na indrah krinavad u lokam / "Uns meide der Zorn Varuna's, Indra schaffe uns weiten Raum (d. h. mache die Herrschaft weit)." 7, 85, 3: krishtîr anyo dhârayati praviktâ vritrâny anyo apratîni hanti / "der eine hält die erschreckten Stämme, der andere tödtet die unwiderstehlichen Vritra's." Ausserdem sei nochmals 7, 82, 5 erwähnt, wo es heisst, dass im Frieden Mitra den Varuna

<sup>\*)</sup> Cf. namentlich noch RV. 7, 83, wo sie dem befreundeten Sudâs beistehen.

verehre, Indra aber mit den Maruts gegen die Feinde ausziehe: zu letzterem kann in gewisser Weise A.V. 3, 4, 5 gezogen werden: "komme herzu aus der weitesten Ferne; günstig sollen dir Himmel und Erde sein: dies sagte so König Varuna: er rief dich; komme dazu heran." Sehen wir in den beiden letzten Stellen noch die ursprüngliche Naturanschauung, die uns den Himmelsgott als den beständig bleibenden zeigt, zu dem erst zu Zeiten Indra hinzutritt, so führen uns die andern Stellen über dieses ursprüngliche Verhältniss hinaus: wir sehen aus jenen einfachen Naturvorstellungen den Gegensatz von samråj und râjan erwachsen, indem Varuna's Gebiet, der Himmel, sich zu allen Zeiten, Indra's Gebiet hingegen nur dann sich zeigt, wenn er mit den Maruts auf die Kriegsfahrt geht: wir sehen den ethischen Charakter Varuna's hervorgehoben gegentiber dem kriegerischen Wesen Indra's, und diesen Gegensatz ausgedrückt dadurch, dass der erstere die Satzungen beschirmt, der andere hingegen die Feinde selbst bekämpft. Ich möchte diese uns hier entgegentretenden Ideen vergleichen mit dem Verhältniss von Herrscher und Feldherr, von denen der erstere das Reich regiert und ordnet, während der andere es gegen seine Feinde von aussen schutzt\*). Wir sehen daher Varuna als den vipra bezeichnet im Gegensatz zum Krieger und mussen die von ihm geschenkte Gunst auf die Mühe und Arbeit im Frieden beziehen. Wir finden ferner in jenen Versen den Zorn Varuna's genannt, und haben damit eine directe Beziehung auf den sittlichen Charakter des Gottes; denn der diesen Worten "uns meide der Zorn Varuna's" zu Grunde liegende Wunsch kann nur der sein, geschehenes Unrecht zu verzeihen und die Sünde nicht dadurch zu strafen, dass er die Feinde, gegen die Indra kämpft, hereinbrechen lässt. Dass

<sup>\*)</sup> Ganz in gleicher Weise tritt Indra als Vertheidiger der Gesetze Mitra-Varuna's gegen die dieselben angreisenden Feinde aus. cf. 10, 89, 8 und 10, 113, 5 des RV. — Erwähnt möge auch A.V. 3, 6, 2 sein, wo der asvattha angeredet wird als "vritratödtender Genoss durch Indra, durch Mitra-Varuna." Ueberall tritt oben Indra's Kriegsnatur hervor, bei Varuna und M.V. dagegen das Gesetzmässige, Ordnungsmässige, Sittliche und Weise. Man vergleiche auch die in Capitel V. erwähnten Stellen, wo die Maruts von Varuna unterwiesen, von Indra gegeben heissen u. a. Es hat dies ganz denselben Sinn.

wir dies so fassen dürfen, zeigt ganz deutlich RV. 7, 28, 4: ebhir na indrahabhir dasasya durmitraso hi kshitayah pavante / prati yac cashte anritam anena ava dvita varuno mayî nah sat // "in diesen Tagen, o Indra, beschütze uns; mit (Waffen-) glanz strömen ja herbei die feindlichen Stämme: das Unrecht, das der sündenlose sieht, möge uns doppelt der weise Varuna lösen." Also auch hier sehen wir einen Unterschied beider angedeutet, wobei Varuna in dem ihm eigenen sittlicheren Charakter hervortritt\*). Am deutlichsten tritt uns nun der grosse Gegensatz beider Götter RV. 4, 42 entgegen, wo sie beide sich ihrer Vorzüge rühmen. Die ersten vier Verse der Hymne haben wir bereits oben citirt und können hier darauf verweisen. Was den vierten anlangt, so hat Ludwig ihn dem Indra zugeschrieben, aber mit Unrecht; er hat jedenfalls dies daraus geschlossen, dass "aham apo apinvam" den Vers einleitet; aber wir wissen bereits, dass diese Anschauung von Varuna als Wassergott dem ganzen Veda eigen ist und wir haben demnach keinen Grund hier davon abzugehen. Dazu kommt noch, dass Vers 3 Varuna sich selber Indra nennt, um in dem Rangstreit seine Ebenbürtigkeit zu beweisen, und noch deutlicher spricht für die Zugehörigkeit unseres Verses die gerade Varuna eigenthümliche Verbindung mit rita, sowie seine Bezeichnung als Sohn der Aditi und ferner die Anspielung auf seine kosmogonische Thätigkeit. Was die Bedeutung dieses Rangstreites beider Götter anbetrifft, so will ich zur Erklärung desselben zunächst die Indraverse selbst anführen. 5. "mich rufen die mit trefflichen Rossen versehenen Männer, nach Beute verlangend; mich die im Kampf umschlossenen (Say. santah. Gr. die Erlesnen); ich rufe die Schlacht hervor, ein Maghavan bin ich Indra; ich wirble den Staub auf, überlegen an Macht." 6. "Dies alles that ich. Göttermacht wehrt mir, dem Unbezwungenen. die Somatränke berauschten und die Recitationen, dann stehen in Furcht Himmel und Erde, die unbegrenzten."

<sup>\*)</sup> Hierher kann man auch RV. 7, 84, 4 ziehen, wenn man (syntaktisch) yah aus yad durch Attraction entstanden sein lässt und dem âditya gegenüber sûra auf Indra bezieht: pra ya âdityo anritâ minâty amitâ sûro dayate vasûni.

7. (Sänger:) "die ganze Welt kennt dich als solchen; deine Thaten verkündest du, o Weiser, dem Varuna; du bist berühmt als Vernichter der Feinde; du liessest frei die eingesperrten Ströme."

Was von entscheidender Bedeutung für die Beurtheilung unserer Hymne sein dürfte, ist die Art und Weise, wie beide Götter einander gegentiber gestellt werden; wir sehen keine Verengerung der Machtbefugnisse des einen und Erweiterung der des andern, wir haben nur eine Gegentiberstellung der gesammten von Anfang an mit ihnen verbundenen Wirksamkeit. Durch die Worte des Dichters am Schluss wird nun Indra direct der Vorzug vor seinem Nebenbuhler gegeben und offenbar, wenn wir an Vers 5 denken, seiner Eigenschaft als kriegerischer Gott zu Liebe. Man könnte glauben, dass wir hier nichts als einen Brauch der vedischen Dichter haben. die sich ia darin gefielen, den augenblicklich besungenen Gott höher zu stellen als alle andern; dies ist ein Punkt, auf den auch Muir (or. S. t. V. Seite 125) aufmerksam macht, wenn er sagt: All these texts which are so laudatory of Indra, may be paralleled in the Rigveda, not only by similar ones referring to Mitra and Varuna . . . but also by a farther set of texts in which other gods are magnified in the same style of panegyric. This is in accordance with the practice of the Indian poets to exaggerate (cf. Müller's history p. 532 ff.) (in a manner which renders them often mutually inconsistent) the attributes of the particular deity who happens at the moment to be the object of celebration. Er führt nun zum Beweise seiner Behauptung mehrere lehrreiche Beispiele an, wo verschiedene Götter andern untergeordnet sind. Und in der That lässt sich ia fast bei allen Göttern das specielle Gebiet ihrer Wirksamkeit zum Herrschaftsbereich über alle andern Götter machen, die ihnen darin untergeordnet erscheinen müssen. Wir werden uns daher veranlasst finden müssen für verschiedene Vedastellen dies untergeordnete Verhältniss von Varuna in gleicher nur poetischer Weise zu erklären, ohne einen weiteren Schluss von historischer Tragweite daraus zu ziehen, so in RV. 1, 101, 3: "welches (Indra) grosser Mannskraft Himmel und Erde (folgen), in dessen Gebiet Varana und Sûrya sich befinden, dessen Satzung die Ströme folgen" etc. cf. A.V.

20, 106, 3. — Vâj. Samh. 8, 37, wo er aus demselben Grunde samrâi heisst. Varuna râjan u. s. w. Solche Verse scheinen demnach weniger geeignet, aus ihnen einen Schluss zu ziehen auf den allmähligen Machtübergang Indra's an Varuna, und ebenso wenig kann ich Roth (S. 73) beistimmen, wenn er als Beweis für diesen Uebergang den Umstand anführt. dass im 10. Mandala kein einziges Lied an Varuna gerichtet sei. Schliessen wir uns Muir an, der S. 121 seines oben citirten Buches zu diesen Worten Roth's bemerkt: "I have not observed in the hymns themselves anything that can be construed as a decisive proof that the worship of Indra was superseding that of Varuna during the period of their composition. It is true that even in the earlier parts of the Veda the number of hymns addressed to the former god is much greater than that in which the latter is celebrated. But I have not discovered any expressions which would distinctly indicate that the popularity of the one was waning, and that of the other increasing." Gleichwohl seien, fährt Muir fort, doch einige Stellen vorhanden, die mit der Annahme eines solchen Machtüberganges nicht unvereinbar sind; er beruft sich zum Theil auf die Stellen, die wir zur Charakterisirung des Unterschiedes zwischen beiden Göttern anführten. Aber wie wir sahen, zeigten uns diese Stellen eben nur eine Unterscheidung beider, aber von einem Machtübergang fand sich darin keine Spur. was das 10. Buch anbetrifft, so möchte ich aus seinem Schweigen keinen Schluss weiter ziehen; der Beweis, dass das ganze 10. Buch ein späteres sei, beruht mehr auf allgemeiner Annahme, als auf wirklichen Beweisen - wenn auch für viele Lieder diese Annahme gelten kann und wir durfen fragen, ob nicht vielleicht Anordnungsprincipien den Sammler des Veda veranlassten, die an Varuna vorhandenen Lieder ihrer Wichtigkeit wegen vorauszunehmen und ob nicht eben der Varunakult einzelnen Familien besonders eigen war. Haben wir auch keine Hymnen im 10. Buch, so haben wir doch einzelne Stellen, die von Varuna handeln und diese zeigen uns zusammengestellt keine von dem übrigen Veda abweichende Auffassung. Z. B. 10, 8, 5 wird Agni mit Varuna identificirt (also Varuna Gott des Tages). 10, 11, 1 wird Agni allwissend wie Varuna genannt. 10, 14, 7 ist er als Todesgott genannt (= Varuna

als Gott der Nacht). 10, 51, 4 erzählt Agni dem Varuna, er sei aus Furcht vor dem Hotaramt weggegangen (desgl.). 10, 65, 6 Varuna in Verbindung mit der Kuh. 8. mit ghrita (Varuna als Gott der Wasser). 10, 66, 2 sind die Maruts von ihm unterwiesen, von Indra ausgesandt (desgl.). 10, 66, 5 heisst er dhritavrata. 10, 93, 4 ist er mit den Lichtgöttern Aryaman, Mitra zusammen. 10, 98, 1 ist Brihaspati mit ihm identificirt. 10, 99, 10 heisst er weise ("weise wie V."). 10, 123, 6 ist die Sonne sein "goldgestügelter Bote" genannt (Varuna als Tageshimmel) u. a. — Wir sehen, es sind sämmthich Stellen, die uns keinen Anhalt zur Annahme eines Machtüberganges geben.

Gleichwohl bietet uns der Veda Beweise für eine solche Annahme und zwar in zwei Hymnen, von denen die eine der Ausgang unserer Erörterung war. Der Gegensatz der beiden Charaktere Indra's und Varuna's ist in ihr zu bestimmt ausgedrückt, das Wesen Indra's als eines Kriegergottes zu scharf dem Varuna's entgegengesetzt\*) und die Aeusserung des Dichters in Vers 7 so bestimmt dem Varuna abhold, dass wir diese Hymne kaum anders denn für ein Glaubensbekenntniss eines dem Indrakult ergebenen Inders ansehen können. Als ein Beweis für die Interpretation berufen wir uns auf die für die indische Religionsgeschichte hochwichtige Hymne RV. 10, 124, 1-5. Die ersten fünf Verse (die andern gehören wahrscheinlich nicht hinzu) lauten: 1. Komme her, o Agni, zu diesem unserm Opfer mit seinen fünf Gängen, dem dreifachen, mit sieben Fäden; sei unser Opferführer und Leiter. Lange bist du in tiefem Dunkel gelegen. 2. Von dem Ungöttlichen (d. i. Verehrung anderer falscher Götter, wie Vers 3. 5 zeigt) wandle ich, den Göttern gehörig (wörtlich: göttlich) im Verborgenen, heimlich gehend, ausschauend zur Unsterblichkeit. Wenn ich lieblos den lieben verlasse, da gehe ich vom eigenen Freund zu fremdem Geschlecht\*\*). 3. Sehend

<sup>\*)</sup> Darin liegt zugleich auch ein weiterer Grund, Vers 4 dem Indra abzusprechen.

Dies erwäge ich und kehre von der Verehrung der Nichtgötter (der falschen Götter) zurück und gehöre den wahren heimlich an, wodurch ich die Unsterblichkeit erlange.

Gast\*) des andern Zweiges, messe ich die vielen Wohnungen des Opfers \*\*) aus: ich verktinde preisend dem Vater Asura den lieben \*\*\*); von dem "ayajñiya" (d. h. des Opfers nicht werthem) gehe ich zu dem des Opfers werthen Theil. 4. Viele Jahre verbrachte ich bei ihm. Wenn ich Indra mir wähle, verlasse ich den Vater (Asura-Varuna). Agni, Varuna. Soma, diese wanken; es wandte sich die Herrschaft (ging über); ich gehe heran und stütze sie. 5. Truglos wurden die Asuras (vor meinen Augen; ich erkenne dass sie die richtigen Götter und keine trügerischen sind) und du, o Varuna, mögest mich lieben. Der du vom Wahren trennst das Unwahre, komme heran zur Oberherrschaft über mein Reich." Ich fasse all die Verse zusammengehörig und kann sie nicht an Agni, Indra und vielleicht die Sänger vertheilt betrachten, da auf diese Weise ein klares Verständniss nicht erreicht werden kann. Die Hymne ist offenbar das Lied eines dem alten Varuna-Agniglauben angehörigen oder zu demselben zurückkehrenden Sängers, denn zwei verschiedene Glaubenssysteme stehen in ihr einander gegenüber, auf der einen Seite Agni, Soma, Varuna (Asura), auf der andern Indra, dessen bestimmter Gegensatz zu dem Vater Asura Vers 4 durch die Worte "Indra mir wählend verlasse ich den Vater" deutlich gekennzeichnet ist. Verschiedene andere hinzutretende Momente verdienen die höchste Beachtung: so, dass der Dichter sein bisheriges Verhalten als "adeva" bezeichnet, dass er ayajñiyo bhâgah dem yajñiyah gegenüberstellt, dass Agni lange im Dunkel gelegen habe, dass er das Verlassen des Agni ein Verlassen des Freundes nennt und Nachfolge fremder Sippe, dass er wieder ihn "dem Vater A. preisend verkündet." Ja noch mehr, er spricht von der wankenden Herrschaft der drei

<sup>\*)</sup> Hier ist Agni als Gast der Götter bezeichnet; sein Aufenthalt ist sonst immer bei den Menschen, deren Freund er ist. — Die beiden Zweige sind Götter und Menschen.

<sup>\*\*)</sup> Bereite den Opferplatz in seinen einzelnen Theilen; die verschiedenen Altäre, auf denen Agni brennt etc.

<sup>\*\*\*)</sup> Vater Asura ist Varuna, der oft so benannt wird und der "liebe" ist Agni, wozu das oben Gesagte über das Verhältniss von Agni-Varuna zu vergleichen ist. Die des Opferns nicht werthen Götter sind die vorher mit adeva bezeichneten, denen deva gegenübersteht.

Götter und seinem Entschluss sie zu stützen, er kommt zur Erkenntniss, dass die Asuras truglos sind und allein die wahren Götter und bittet den Vater Varuna, den obersten Asura, die Herrschaft anzutreten über sein, des Sängers, Reich. In solchen Worten kann ich nichts anderes finden als eine Rückkehr zum alten Glauben und ein Abschwören neuer Götter, und ich zweifle nicht, dass in dieses Lied der alte Glaubensgegensatz klingt, der Inder und Iranier schied in die Anhänger der Asura- und Devareligion. Dass die Hymne selbst so weit hinauf reicht, liegt mir zu behaupten fern; wohl aber scheint sie ein Nachton aus späterer Zeit zu sein, wo wohl solche Gegensätze fortbestanden haben mochten. Anschein nach weist uns dies Lied hin auf den im Gegensatz zu Indra stehenden Feuerkult und damit zu den Vertretern dieses Feuerkult, zu den Atharvans. Es ist wahrscheinlich und von Haug schon mehrfach bemerkt worden, dass diese Atharvans in nahem Verhältniss hinsichtlich ihres Cultes zu den Zoroastriern standen, und wir können aus ihrer dadurch bedingten religiösen Gegnerschaft gegen die Brahmânen erklären, warum sie bei den Indraverehrern verachtet waren, warum der Atharvaveda, wenigstens lange Zeit, nicht gleiches Ansehen wie die andern Veden genoss\*).

Ich halte nun 10, 124, 1—5 für das Lied eines solchen indischen Anhängers des alten Feuerdienstes, welcher der neuen, Agni und Asura entgegen gesetzten Indrareligion abschwört. Hierfür spricht ausser dem allgemeinen oben skizzirten Gedankengang namentlich die Stellung Varuna's gegentiber dem Sänger. Varuna ist wenigstens seiner Gestalt nach

<sup>\*)</sup> Wenn es befremdlich erscheinen dürfte, dass auch "Soma" genannt ist, so darf darauf aufmerksam gemacht werden, dass der Homakult ja auch in das Parsiritual aufgenommen wurde und dies jedenfalls, weil er anfänglich wahrscheinlich von Zarathustra ausgeschieden, doch im Glauben des Volkes sich erhielt. Es kann sein, dass der Dichter (und die Atharvans) einer besonderen Secte angehörten, dass er den sowohl von den Iraniern als Indern gemachten Neuerungen fern blieb, dass er den gewiss altarischen Soma-Asura-Feuer-kult, von dem die ersteren durch die anfängliche Aufgabe des Homakult, die letzteren durch die wahrscheinlich anzunehmende Aufgabe des Asura-kult abgewiehen sein mögen, beibehielt, jedenfalls steht er aber den Indraverehrern ungleich entschiedener entgegen, als der anderen Richtung, mit der er den Asura- und Feuerkult gemeinsam hat.

eine in die arische Zeit hinaufreichende Göttererscheinung\*) und hat sich von demselben Stamme aus entwickelt, dessen anderer Zweig Ahuramazda ist; der Name selbst, der in arischer Zeit eine Bezeichnung für den Himmel ist, dürste zum Gottesnamen erst später geworden sein und zwar dadurch, dass man die Varuna zu Grunde liegende Gestalt des pità asurah mit varuna benannte. Dieser Asura oder Varuna scheint nun nach den Angaben des Atharvaveda in näherer Beziehung zu dem Atharvan gedacht zu werden. Man vergleiche z. B. das Seite 88 citirte Zwiegespräch zwischen ihm und dem oft mit "Varuna" angeredeten Vater Asura; man sehe ferner Vers 11 derselben Hymne, welcher ebenso eine nahe Beziehung beider bezeugt; denn es heisst daselbst ausdrücklich, dass Varuna den Atharvan, den gottverwandten Vater erzeugt habe; es darf auch nicht unbeachtet bleiben. dass in demselben Verse sich der Priester "deva" nennt \*\*), genau so wie wir ihn in unserer Rigvedahymne "deva" sich bezeichnen sahen, kurz alles weist hier auf alte historische Beziehungen hin. Beachten wir nun, wie eng das Verhältniss zwischen Agni und Varuna in jedenfalls uralter Zeit gewesen sein muss, denn wir finden es so häufig im Veda angedeutet, beachten wir, wie unzählige Male dem im 3. Verse (cd) ausgesprochenen engen Verhältniss Agni's (seva) zu Varuna (Vater Asura) analog, der Zendavesta das Feuer "âtarem ahurahê mazdâo puthrem" nennt, so scheint der Hinweis auf alte culturhistorische Beziehungen aus dieser Hymne mit Recht entnommen zu werden.

Wenn ich die letzten vier Verse unseres Liedes ausser Acht gelassen habe, so geschah es, weil ich in ihnen keinen Zusammenhang mit den ersten sehen kann. Als äusserer Beweggrund tritt hinzu, dass Vers 7 im Jagatimetrum gedichtet ist und dieses Versmass dem Trishtubh folgt und vorausgeht, ohne dass ein solcher Wechsel des Metrums durch einen beab-

<sup>\*)</sup> Das Nähere siehe Cap. IX.

<sup>\*\*)</sup> devo devâya grinate vayodhâ vipro viprâya stuvate sumedhâh / ajîjano hi varuna svadhâvannatharvânam pitaram devabandhum / tasmâ u râdhah krinuhi suprasastam sakhâ no asi paramam ca bandhuh. Und Vers 10 sagt der Sänger: samâ nau bandhur varuna samâ jâ vedâham tadyannaveshâ samâ jâ etc. (A.V. 5, 11.)

sichtigten Strophenwandel erklärt werden kann. Wir sehen sodann in Vers 9 plötzlich Indra nicht in der polemischen Weise der Verse 1—5, sondern als einen hochgepriesenen Gott genannt und ebenso wohl Vers 6, wo die vritra-Tödtung doch nur auf Indra sich beziehen kann, dessen Heldenthaten\*) besungen werden; wir finden ferner zwischen den Versen 6—9 keinen Gedankeng ang, der diese Verse als zusammengehörig kennzeichnete, — Gründe genug, um diese Verse als hier angefügte Theile anderer Hymnen bezeichnen zu dürfen, wie wir dies so oft im Veda thun müssen.

Was sonst noch von Indra-Varuna bemerkt werden kann, ist unbedeutend. Ihr Charakter als durch den Regen schöpferische Götter konnte sie zu kosmogonisch thätigen Wesen entwickeln und wir finden sie ab und zu, wenngleich selten in dieser Beziehung genannt (cf. RV. 7, 82, 5), oder wie sie Schutz im Kampf gewähren, so werden sie allgemein zu schützenden Göttern und sind in diesem Verhältniss öfter angerufen.

Ich wende mich zum letzten Theil meiner Aufgabe und zwar zur eingehenden Besprechung der Verbindung Varuna's mit Mitra und sende dieser Erörterung voraus eine Charakteristik des Gottes

## VII. Mitra\*\*).

Das Material, welches uns der Veda für Mitra bietet, ist nicht gross; wir können nicht, wie in den vorigen Capiteln, das Bezeichnendste herausgreifen und einzelne Stellen als Beispiele geben, sondern müssen sorgsam mit dem geringen Vorrath an solchen Stellen, wo er allein und fassbar auftritt, haushalten, um eine Möglichkeit, seine verwischten Charakterzüge zu unterscheiden und die schon sehr verblasste Gestalt desselben zu beleben, zu gewinnen. Wir befinden uns dabei in sofern in günstiger Lage, als wir nicht auf den Veda allein

<sup>\*)</sup> Vielleicht mit Varuna zusammen im Sinne eines anderen aber nicht dieses Liedes.

<sup>\*\*)</sup> Leider war die von Ludwig in "die philosophischen Anschauungen" eitirte Schrift (pag. 58) "Ueber die Zoroastrische Gottheit Mithra" mir nicht zugänglich.

angewiesen sind, sondern uns der Zendavesta durch den Mithra allein gewidmeten 10. Yesht zur Interpretation zu Hilfe kommt.

Dass Mitra und Mithra völlig dieselben seien, wie sie gegenwärtig uns aus den alten Urkunden entgegen treten, darf Angesichts der Verschiedenartigkeit beider Religionssysteme nicht behauptet werden. Während Mitra eine gleiche Stellung einnimmt wie Savitar, Püshan, Varuna und andere, coordinirt und nur durch den steten Fluss mythologischer Begriffe von neu erstehenden Göttergestalten in den Hintergrund gedrängt, erscheint Mithra als ein Yazata von höchster Macht, den Ahuramazda von gleichem Wesen wie er selbst ist schuf, als der Sonnengenius κατ' ἐξοχὴν, nur noch mannigfach modificirt durch die Anschauungen der zarathustrischen Religion; aber bei aller Verschiedenheit begegnen uns in ihrem Bilde so viel übereinstimmende Züge, dass wir ihn mit Recht als einen mächtigen Gott der arischen Zeit bezeichnen dürfen.

Betrachten wir zunächst die bisherigen von dem vedischen Gott gebotenen Auffassungen und wenden wir uns zu Roth's genanntem Aufsatz, wo es pag. 70 heisst: "das Wesen beider (Varuna's und Mitra's) in ihrem gegenseitigen Unterschiede ist in den Liedern nirgends scharf ausgesprochen und war wohl auch in den Ursprüngen nicht ein begrifflich ganz sicher zu sonderndes. Diejenige Stufe der Religionsbildung, welche uns in den Liedern vorliegt, lässt aber bereits den Unterschied durchschimmern, dass Mitra das himmlische Licht in der Tageszeit ist, Varuna - wiewohl ein Herr alles Lichtes und aller Zeit - doch vornehmlich am nächtlichen Himmel herrscht." Was den letzten Punkt anlangt, so haben wir oben schon unsere abweichende Ansicht zu begründen und darzuthun gesucht, dass Varuna sowohl Herrscher über den Tag als die Nacht sei. Diese Erörterung veranlasst uns von selbst von der Annahme abzuweichen, dass beider Götter Wesen ursprünglich kein begrifflich ganz zu sonderndes gewesen sei. Roth hat allerdings Recht, wenn er nirgends, oder sagen wir lieber selten, den Unterschied beider scharf ausgesprochen nennt, aber den Grund dafür möchte ich nicht mit Roth darin suchen, dass ihr Wesen in seinen Ursprüngen kein begrifflich ganz zu sonderndes gewesen sei, sondern vielmehr in der Anschauung und Sprache des Veda, welche das Firmament dadurch als

Tageshimmel kennzeichnet, dass sie es mit Agni, Vishnu, Mitra verbindet. Darum erscheinen sie so oft zusammen, darum besteigen sie zusammen den Wagen beim Aufleuchten der Morgenröthe. Beide sind ja dann Söhne der Aditi, beide participiren am ewigen Licht und desshalb scheinen sie so nah verwandt, so verschieden sie auch sind, von einander selbst wie vom "himmlischen Licht in der Tageszeit."

Muir stützt sich in seinen Angaben auf Roth und die Erklärungen der vedischen Exegeten, Angelo de Gubernatis weist an mehreren Stellen seiner "Letture" darauf hin, dass Mitra der Sonnengott gewesen sei, ohne indess auf dessen Wesen tiefer einzugehen (z. B. pag. 66. 190. 80) und ebenso Ludwig pag. 51 seiner eitirten Abhandlung.

Was die indische Erklärung anbetrifft, so habe ich bei Yâska ausser einigen Etymologien nichts gefunden, was den Gott selbst erklärte, dagegen bieten Såvana und Mahîdhara einige Deutungen. Sie geben im Wesentlichen zwei Erklärungen, die eine nennt Mitra einen "aharabhimânî devah" (worin sie jedenfalls auf die Anschauungen der Brâhmana's zurückgehen), die andere einen "Sonnengott." (Für letzteres cf. zu RV. 1, 151, 1; 1, 156, 1; 5, 10, 2 u. a.; zu Vâj. Samh. 4, 19; 27, 5 u. a. cf. auch den Commentar zu Taitt. Samh. 1, 8, 16. 1.) Beide Ansichten können nun nicht nebeneinander bestehen, eine allein muss die ursprüngliche sein und wir werden sehen, dass dies die letztere ist. Ich will tibergehen, dass beide Erklärer mitra auch adjectivisch und substantivisch verwenden, weil darüber nirgend ein Zweifel besteht; nur darüber können wir bei mancher Stelle im Unklaren sein, ob in ihr mitra als nom. propr. oder als app. zu fassen ist und ich werde desshalb in einer Reihe von Versen die bisherige Fassung verlassen müssen, wie sich aus dem Gange der Untersuchung ergeben wird.

Die Etymologie selbst ist dunkel und auch das, was ich hier gebe, soll nur eine Vermuthung sein. Selbstverständlich ist, dass mithra und mitra von derselben Wurzel gebildet sein müssen, entweder durch tra oder ra. Nun hat man von Seiten der Zendphilologie mithra von mit verbinden, nahen abgeleitet und Mithra als den Mittler zwischen dem Urlicht und der Urfinsterniss hingestellt. Letztere Deutung kann jedoch

wohl nur eine Anwendung auf den zoroastrischen Glauben finden, der Name "Mittler" ist schwerlich zulässig für den Namen eines alten so concreten Gottes, wie es Mithra ist; diese Bedeutung ist sicher nicht ursprünglich, sondern erst abgeleitet. Man hat diesem mit im Sanskrit mith (meth) gegenübergestellt und auf diese Wurzel führt das Pet. Wört. durch Vermittlung einer Form mit-tra das Wort mitra zurück. Indess ist eine Ableitung mit Hilfe von tra desshalb nicht zulässig. weil nach zendischen Lautgesetzen der dem t (th) vorangehende t-laut in die Spirans übergehen müsste, wir also nicht mithra allein erwarten könnten\*); es bleibt uns also nur die Möglichkeit, dass das Wort aus mit + ra besteht. Nun wissen wir, dass mitra im Skr. befreundet, Freund bedeutet, wir wissen ferner, dass die indischen Erklärer mitra sehr oft mit medyati = snihyati erklären und es scheint daher mit dem Pet. Wört. mith als Wurzel angenommen werden zu müssen. Derselben Quelle zufolge heisst nämlich mith 1) sich zu Jemandem gesellen, 2) (auf einen Nebenbuhler stossen) hart an einander kommen etc., zu der ersteren Bedeutung stellt sich mithas, mithuna, von denen das zweite Wort ein "Zusammengeselltsein," "Paar" also eine Genossenschaft bezeichnet. Gehen wir von dieser Grundbedeutung aus, so ist mith dieselbe Wurzel wie zd. mit und stimmt auch in der Bedeutung überein, da letzteres "nahen, weilen" heisst. Wir haben demnach wie es scheint auf eine Nebenform zu mith mit zu schliessen. So ergibt sich denn für mitra durch die Bedeutungen "sich zu Jemandem gesellen, mit Jemandem verbinden" (bes. freundschaftlich) hindurch die Bedeutung Freund und derselbe Begriffsübergang könnte auch für mithra angenommen werden.

Von Stellen, die zum Ausgangspunkt unserer Untersuchung über Mitra dienen können, führe ich zunächst RV. 5, 81, 4 an, in der Mitra mit dem Sonnengotte Savitar identificirt erscheint: uta yâsi savitas trîni rocanota sûryasya raśmibhih sam ucyasi / uta râtrîm ubhayatah parîyasa uta mitro bhavasi deva dharmabhih // "du wandelst, o Savitar, zu den drei

<sup>\*)</sup> Das Wort müsste dann mistra lauten, die Tenuis "t" durch den vorhergehenden Zischlaut bewahrt.

Rojana's, du triffst zusammen (Sây. samgacchasi) mit des Sûrva Strahlen. Die Nacht umgehst du von beiden Seiten, Mitra bist du durch die Satzungen, o Gott." Wenn wir hier Savitar direct mit Mitra bezeichnet sehen, so müssen wir nach dem Grunde dieser Gleichstellung fragen und auf diesen weist Die Satzungen, durch deren Befolgen "dharmabhih" hin. Savitar zu Mitra wird, sind die, welche im vorhergehenden Theil des Verses ausgesprochen sind, dass nämlich Savitar mit den Sonnenstrahlen vereint sei, dass er Tag und Nacht begrenze — kurz dass er der unveränderlichen, festen Satzungen folgende Sonnengott sei. Eine solche Auffassung tritt uns auch Vâl. 4, 3 entgegen, wenn es heisst: vasmai vishnus trîni padâ vicakrama upa mitrasya dharmabhih // "welchem (Indra) Vishnu die drei Schritte that nach Mitra's Satzungen." Wir sehen auch hier Mitra mit einem Sonnengott identificirt und zwar wieder wegen des nach der Ordnung sich vollziehenden Sonnenlaufes - denn dieser ist unter den drei Schritten Vishnu's zu verstehen - wir müssen demnach zum Mindesten in Mitra einen den Lauf der Sonne ordnenden Genius Noch deutlichere Winke gibt uns RV. 1, 14, 10: viśvebhih somyam madhy agna indrena vâyuna / piba mitrasya dhamabhih // "den stissen Soma trinke, o Agni, mit Indra, Vâyu, mit allen dhâman's des Mitra." Für dhâman gibt Grassmann (Wörterbuch) zu dieser Stelle die Bedeutung "begleitende Schar" und Ludwig übersetzt mit "Mächte." Dies ist aber anders zu fassen und wir dürfen um so eher von der bisherigen Deutung abgehen, als von Scharen Mitra's sonst keine Rede ist. Kehren wir zurück zu der eigentlichen Bedeutung von dhâman: Sitz, Wohnsitz, so erhalten wir einen sehr guten Sinn. Die Wohnsitze der Sonne sind die verschiedenen Jahreszeiten, die ritu's und auf diese ist hier "dhâmabhih" zu beziehen. Dass wir dies so zu fassen berechtigt sind, erweist nicht nur der dann sich ergebende ansprechende Sinn, sondern eine ganz deutliche Stelle A.V. 3, 8, 1: â yâtu mitra ritubhih kalpamanah samvesayan prithivîm usriyabhih / athasmabhyam varuno vayur agnir brihadrashtram samvesyam dadhâtu. // "Heran komme Mitra mit den Ritu's in Einklang kommend ("in Einklang kommen." Pet. Wört.), vereinigend die Erde\*) mit den röthlichen Kuhen; es gebe uns Varuna, Vâyu, Agni die grosse Königsherrschaft zum Besitz." Die ersten Worte zeigen uns durch die Erwähnung der Jahreszeiten ganz deutlich, dass mitra nichts anderes als der mit den Jahreszeiten wechselnd vereinte Sonnengott ist und gleichsam bestätigend ist hinzugefügt, dass er die Erde mit den Kuhen vereine d. h. sie erleuchte — was doch nur dem Sonnengotte zugedacht werden kann. Dass dem indischen Geiste die Bezeichnung der Jahreszeiten als Häuser wohl bekannt, will ich durch eine Stelle des Ait. Brahm. 5, 25 "asau vai grihapatir yo 'sau tapatyesha patir ritavo grihah" noch bestätigen.

Einen weiteren Beweis, dass Mitra als die Sonne galt, haben wir bereits oben besprochen in A.V. 13, 3, 13, wo Varuna mit Agni auf der einen, Mitra auf der andern Seite, um anzudeuten, dass er Herr über den Schimmer des Lichtes in der Nacht wie am Tage sei, gleichgesetzt war. Wir sahen dort auch, dass der indischen Anschauung zufolge dem Agni der Nacht der Aditya des Tages entspreche und durften hieraus entnehmen, dass Mitra an dieser Stelle ganz dasselbe bedeuten müsse wie anderweitig der dem Agni gegenüberstehende Âditya. Dies beweist nun auch noch ein Vers des RV. 10, 8, 4, in dem wir genau die oben erwähnte Gegenüberstellung von Agni und Sonne sowie die Anschauung, dass Agni in die Sonne (früh) übergehe, wiederfinden, wenn es heisst: usha usho hi vaso agram eshi tvam yamayor abhavo vibhava / ritaya sapta dadhishe padâni janayan mitram tanve svâyai // "du gehst, o Vasu, an der Spitze aller Morgenröthen; du entstandest leuchtend aus dem Zwillingspaare (die Asvins als Erzeuger des Sonnenagni); für das Opfer setztest du ein die sieben Stationen, Mitra erzeugend zum eignen Leib." Es istwohlklar, dass unter dem "eignen Leib," den Agni erzeugt, nichts anderes als der mit Mitra benannte Sonnenkörper gemeint sein kann, den Agni früh herbeiführt, um in ihn überzugehen. Eine Bestätigung hierzu ergibt sich aus der Parallelstelle RV. 10, 88, 6, die ganz dieselbe Anschauung enthält, wir dürften nur Mitra für Sûrya einsetzen: mûrdhâ bhuvo bhavati naktam agnis tatah

<sup>\*)</sup> sam + viś zusammen-gehen = sich vereinen. cfr. RV. 10, 56, 1: tritîyena jyotishâ samviśasva. Davon hier das Caus. "zusammen gehen lassen mit."

sûryo jâyate prâtarudyan / "Agni ist Nachts das Haupt der Erde, aus ihm wird die Sonne geboren, wenn sie des Morgens aufgeht." Nach dieser Erörterung und insbesondere mit Bezug auf die beiden letzten Stellen wird uns A.V. 2, 6, 4 verständlich: kshatrenagne svena sam rabhasva mitrenagne mitradha yatasva / "nimm Besitz, o Agni, von deiner eigenen Herrschaft; in Freundschaft vereinige dich mit Mitra," weil der Sinn dieser Worte ganz derselbe, nur anders ausgedrückt, ist wie der der vorigen Verse\*). Wir können nach diesen Stellen nicht mehr daran zweifeln, dass Mitra die Sonne sei.

Die nahe Beziehung zwischen Agni und Mitra, die in den vorliegenden Stellen entgegentrat, führt uns einen Schritt weiter und zwar zu den zahlreichen Versen, in denen Agni mit Mitra verglichen wird und für Mitra als nom. prop., nicht als Substantiv in Anspruch genommen werden müssen. sen Vergleichen liegt deutlich der Gedanke zu Grunde, dass Mitra das grössere, hellere Licht sei und Agni's Glanz dadurch ganz besonders hoch gepriesen werde, wenn er mit dem hellflammenden Licht aller Lichter, dem Sonnengott vergleichsweise zusammengestellt wird: der Glanz des auf dem Feueraltar hellaufflammenden Agni soll an Herrlichkeit dem des Sonnengottes gleichen. Wir sehen daher Agni öfter mit Sûrya selbst zusammengebracht; so heisst es RV. 1, 66, 1 von ihm "sûro na samdrik," 1, 149, 3 "sûro na rurukvân," 6, 4, 3 "sûryo na śukrah" u. s. f. Für sûrya steht nun oft Mitra. Man vgl. RV. 3, 5, 4: mitro agnir bhavati yat samiddho mitro hota etc. / "Mitra ist Agni, wenn er entflammt ist, Mitra der Hotar" u. s. w. 5, 3, 1: tvam agne varuno javase vat tvam mitro bhavasi yat samiddhah / "du bist, o Agni, Varuna wenn du geboren wirst; Mitra bist du wenn du entflammt bist." 1, 38, 13: agnim mitram na darśatam (preise) "den Agni, der wie Mitra anzuschauen ist\*\*);" Mitra selbst heisst "darsatah" 5, 65, 1. Darum ist auch in folgenden Stellen Mitra als nom. prop., keineswegs aber als blosses Substantivum, wie man gethan hat, zu fassen: RV. 1, 151, 1: mitram na yam śimyâ

<sup>\*)</sup> Als eine Parallelstelle hierzu vgl. Vaj. Samh. 3, 19 "sam tvam agne sûryasya varcasâgathâh."

<sup>\*\*)</sup> Auch Soma "der gelbliche Stier" ist wegen seines Glanzes RV. 9, 2, 6 mit ihm verglichen.

goshu gavyavaḥ svādhyo vidathe apsu jījanan / "welchen dem Mitra gleich sie in den (Wolken) kühen, nach den Kühen verlangend, durch das Ceremonienwerk erzeugten, in den Wassern die achtsamen beim Opfer\*) (vor dem — erzitterten Himmel und Erde)" d. h. Agni, der in den Wolken geboren wird, gleicht Mitra an Glanz. Ebenso ist das Wort 1, 143, 7 Eigenname: agnim mitram na samidhāna riñjate "er erstrebt den Agni, dem Mitra gleich ihn entslammend" (so dass er dem Mitra gleicht). 5, 16, 1: yam mitram na praśastibhir martāso dadhire puraḥ / "welchen dem Mitra gleich die Menschen unter Lobsprüchen voranstellten" u. a.

Diese Erwägungen geben uns auch die Handhabe mitramahas richtig zu erklären und zwar so, wie Ludwig es bereits gethan (pag. 51 seiner Abhandlung) ,die herlichkeit Mitra's besitzend.' Das Pet. Wört. erklärt es als "eine Fülle von Freunden habend" und diese Deutung entspricht auch manchen Angaben des Veda, wenn sie von Agni's weit verbreitetem Cult reden. Aber die hier vorangeschickte Erwägung lässt eine andere Fassung richtiger erscheinen, die noch durch die Anwendung des Wortes gestützt wird. mitramahas ist nämlich nicht ein Beiwort beliebiger Götter, sondern kommt im Rigveda (und auch in den andern Veden, wo ich es fand) ganz allein Agni oder der Sonne zu und zwar vorwiegend dem ersteren. (Cf. 1, 44, 12; 1, 50, 11 (Sûrya); 1, 58, 8; 2, 1, 5; 4, 4, 15 u. a.) Somit werden wir auch dem mitramahas einen specielleren Sinn beilegen dürfen und in ihm speciell eine Andeutung seiner Beziehung zu Mitra sehen; wir müssen es daher mit Ludwig als "Mitra's Grösse, Glanz oder Herrlichkeit habend" übersetzen. Als eine Unterstützung für diese Uebertragung kann es angesehen werden, wenn in den meisten Versen, wo dies Wort sich findet, gerade Agni's Glanz in irgend einer Weise betont ist. Man vgl. desshalb 1, 44, 12: "Wenn du als der Götter Purohita, o mitramahas, als ihr Vertrauter antrittst dein Botenamt, da glänzen Agni's Strahlen gleichwie des Stromes vorwärts rauschende Wogen (schimmern)."

<sup>\*)</sup> d. h. die ihre Ceremonien mit Aufmerksamkeit verrichten und dadurch des dabei gethanen Wunsches theilhaftig werden. Wie der Nachsatz (cd) beweist, bezieht sich das Ganze auf die Herbeiführung des Gewitters durch das Opfer und die dabei geschehende Geburt Agni's.

4, 4, 15: "Verbrenne die ... Raksha's; o mhs., schirme vor Trug ..." 1, 58, 8 ... "Schutz verleihe, o mhs., den Sängern" ("durch dein Licht" ist natürlich gemeint). Und so wie hier ist auch in den andern Versen meist in irgend einer Weise auf Glanz angespielt.

Kehren wir nochmals zurück zu unserem Beweise, dass Mitra ein Name für die Sonne ist, um einige bestätigende Momente nachzutragen. Wir sahen oben Agni nahe verwandt mit Mitra, wir lernten Mitra gleichsam nur als einen andern Körper Agni's kennen, in den Agni des Morgens eingeht. Hierzu bietet uns nun auch das Ritual einige interessante Belege und es beweist uns, gerade wie jene obigen Stellen, durch die eigenthümliche rituelle Verwendung des Gottes Mitra, dass er durchaus nicht allgemein das Tageslicht bezeichne. sondern einzig und allein den Sonnengott. Wir finden ihn dort, wo von der ukhâ die Rede ist und wir wissen, wie die sich an die Ceremonien anknüpfende Speculation all die Geräthe des Opferplatzes zu höherer kosmogonischer Bedeutung erhob, wie Agni nicht als das blosse Feuer und der Feuertopf nicht als blosser Topf galt, sondern jener das grosse Himmelsfeuer, dieser oft die Welt darstellen sollte. Demgemäss ist es leicht zu verstehen, wenn für Agni der grössere und doch wesensgleiche gesetzt wird und Mitra gelegentlich seine Stelle vertritt. Dies ist der Sinn von Taitt. Şamb. 4, 1, 6, 2. mitrai 'tam ukhâm pacai, 'sha ma bhedi etam te pari dadamy abhittyai. "Mitra, koche diesen Topf; nicht werde er zersprengt; ich übergebe ihn dir zum Nicht-zersprengen," und gleichsam zur Bestätigung, dass wir hier an höhere kosmische Dinge denken sollen, folgt darauf der Rigvedavers 3, 59, 7: abhî' mâm mahinâ etc., der von dem weit über Himmel und Erde (durch seinen Glanz) hinausragenden Mitra handelt; Himmel und Erde sollen dabei wahrscheinlich durch die ukhâ repräsentirt sein\*). Dieselbe Anrufung, nur mit "tapa" für "paca," findet sich 4, 1, 9, 2, wo Mitra ebenfalls den Sonnengott bedeutet, der

<sup>\*)</sup> Sat. Brâhm. 6, 5, 4, 14 wird als Grund für die Uebergabe der ukhâ an Mitra angeführt, dass von Mitra die Welten bewacht seien, somit keine von denselben zu Grunde gehe; auch dies ist eine Reminiscenz an Mitra's Charakter als Sonnengott; das Brâhm. deutet Mitra freilich anders,

durch seine Gluth die Erde nicht vernichten soll. cf. Taitt. Samh. 5, 1, 7, 3: vâruny ukhá 'bhîddhâ; maitriyo 'paiti, śântyai. 5, 1, 9, 3 u. a.\*).

Ich glaube nicht, dass man mir einwenden wird, für Agni sei nur "mitra" euphemistisch gewählt, lediglich in dem Sinne von "Freund," um zugleich anzudeuten, dass er ein freundlicher sein solle. Ein Euphemismus mag allerdings vorliegen, aber dieser besteht eben darin, dass man Agni mit dem Namen des Sonnengottes bezeichnete, der als der Freund κατ' έξοχην galt. Dies führt uns auf eine Stelle der Taitt. Samh. 5, 1, 6, 1, die den Charakter Mitra's als den freundlichen zeigt. Wenn nämlich der Adhvaryu Agni aufgebunden und er "von Savitar geheissen" sein Varunageschoss (nicht "Zorn") entlassen hat, entsendet er die freundlichen Wasser, um durch sie Agni's Gluth zu mildern. Hierauf wird der Spruch (4, 1, 5, 1) "mitrah samsrijya prithivim \*\*)" etc. recitirt; denn Mitra, heisst es, sei der freundliche unter den Göttern; mit dem vereinige er ihn zur Santi. Wir sehen also hier für Agni dann Mitra eintreten, nachdem Agni's Gluth durch die Wasser besänftigt ist\*\*\*) und wir können hieraus schliessen, dass dem indischen Geiste Mitra zumeist als der "Freund" galt, d. h. als der Sonnengott in seiner freundlichen Thätigkeit. Wir kommen nochmals auf dieselbe zurück und ebenso auf einen andern Punkt, den die vorige Auseinandersetzung anregte, nämlich auf die Verbindung Mitra's mit den Wassern. Ich will nun noch einige Stellen des RV. nachtragen, die jetzt durch die Beziehung Mitra's auf die Sonne ihre Erklärung finden. 5, 40, 7: tvam mitro asi satyarâdhâs tau mehavatam varunas ca râjâ / eine Bitte der von Svarbhanu verhüllten Sonne an Atri sie zu

<sup>\*)</sup> Hierdurch wird auch erklärt, warum A.V. 19, 19, 1 Mitra einmal mit der Erde zusammen vorkommt.

<sup>\*\*\*)</sup> cf. 4, 1, 5, 1 mitraḥ saṃsṛijya pṛithivîṃ bhûmiṃ ca jyotishā sahā / sujātaṃ jātavedasam agniṃ vaiśvānaraṃ vibhum / ayakshmāya tvā.saṃsṛijāmi prajābhyaḥ. / Vāj. Saṃh. 11, 53. Unter Mitra ist natürlich wieder nur die Sonne zu verstehen. —

form Agni's gesprochen wird; dieselbe besteht darin, dass einer ihn zum Freunde macht und in seiner Nähe weilt, obwohl er gefährlich zu berühren ist.

befreien, in der Atri mit "dem das Wahre spendenden Mitra," d. h. dem die Sonne an den Himmel setzenden Sonnengott identificirt wird\*).

Wir schliessen noch an die bisherige Darstellung die aus Mitra's Stellung als Sonnengott sich ergebenden Eigenschaften Wenn der Sonnengott des Morgens aufgeht, so erweckt er alles zur Thätigkeit und zum Leben, desshalb heisst Mitra, "yâtayajjana." cf. 3, 59, 1: mitro janân yâtayati bruvâno mitro dâdhâra prithivîm uta dyam "Mitra setzt mit seinem Wort die Menschen in Bewegung; Mitra hält Erde und Himmel." ib. Vers 5 "yâtayajjanah." 8, 91, 12 "mitram na yâtayajjanam." Vorwiegend ist aber das Eigenthum des Sonnengottes der helle Glanz, den er ausstrahlt, weit über Himmel und Erde hinaus. Eine darauf bezugliche Stelle der Taitt. Samh. haben wir oben kennen gelernt, "dem Bereich des glänzenden Mitra wurden wir angehörig" (Seite 16), ferner ist er "śucih" genannt in einer Stelle des RV. (1, 91, 3), wo Soma wegen des Glanzes mit ihm verglichen ist: sucish tvam asi priyo na mitrah "glänzend bist du wie der liebe Mitra." (Cf. auch 9, 2, 6 mitro na darśatah.) Wir sehen ihn sich über die ganze Welt ausbreiten. 3, 59, 7: abhi yo mahinâ divam mitro babhûva saprathâh / abhi śravobhih prithivîm: "welcher Mitra durch seine Grösse den Himmel weithin überragte, durch seine Herrlichkeit die Erde." Heisst er hier saprathah, so ist es ebenfalls eine Anspielung auf seinen Glanz, wenn es A.V. 19, 49, 2 heisst, dass die Nacht die Gattin Savitar's sich "gleichwie Mitra" ausbreite u. s. f.\*\*). Wir verstehen jetzt auch, warum es RV. 10, 132, 4 "asav anyo asura sûyata

<sup>\*)</sup> Dass hier Mitra von der Sonne getrennt ist, darf nicht Wunder nehmen; der Sonnengott ist eben oft als höher stehend und geistiger denn die Sonne aufgefasst. Daher ist es auch zu erklären, wenn die Sonne das Auge Mitra-Varuna's heisst. Våj. Samh. 5, 34 finden wir das Auge Mitra's allein erwähnt, indem die Priester den Opferer mit Mitra's Auge d. h. freundlich ansehen sollen. cf. Taitt. Samh. 1, 1, 4, 1.

<sup>\*\*)</sup> Man könnte diese Stellen als einen Beweis dafür nehmen wollen, dass Mitra das Tageslicht bedeute, das auch sich über alles ausbreitet; indess ist dies eine Anschauung, die man oft mit dem Sonnengott, nicht mit Mitra allein, verband. So heisst es z. B. RV. 7, 61, 1 "sûryas tatanvân" 4, 14, 2 "es erfüllte Sûrya Himmel, Erde, Luftraum mit seinen Strahlen" u. a.

dyauh", jener andere, o Asura, ward als Himmel geboren"heisst\*), oder mit Bezug auf das Tageslicht RV. 6, 13, 2 "(agne) mitro (na) brihata ritasyâsi kshattâ": "du bist, o Agni, gleichwie Mitra des grossen rita Vertheiler," oder das rita 4, 56, 7 als sein eigen genannt ist. Man vgl. noch Taitt. Samh. 4, 4, 12, 3, wo mitravad ojah und kshatram mitravad genannt sind.

Der Charakter Mitra's als des freundlichen Sonnengottes zeigt sich noch aus seinem Beistand und Schutz, den er den Seinen verleiht. Wir sehen seine Hilfe als "saprathastama" (5, 65, 5 RV.) bezeichnet; er schafft von Bedrängniss Freiheit und schenkt sein Wohlwollen (5, 65, 4), schützt die Seinen vor Tod, Niederlage, Krankheit (3, 59, 2. 3) u. s. f. Cf. 5, 9, 6. 5, 64, 3. 8, 46, 4. 4, 55, 5. A.V. 2, 28, 1 u. a. Er heisst "kshetrasådhas" das Besitzthum fördernd (8, 31, 14) (indem er Sieg verleiht) und gibt den Menschen Gesundheit. 10, 22, 2: mitro na yo janeshv å yasas cakre asamy å // "welcher dem Mitragleich völlige Gesundheit in die Menschen gibt."(?) Wegen dieser seiner wohlthuenden Wirksamkeit heisst er priya, priyatamo nrinâm, suseva und ähnlich.

Mitra's Charakter als Sonnengott bedingt noch einige andere ihm beigelegte Epitheta. Wenn der Sonnengott das Dunkel durchbricht, dringt er siegreich durch die finstern Mächte der Nacht hindurch und ist ein unbezwinglicher Bewältiger der Feinde. Diese Eigenschaft sehe ich in den Ausdrücken durniyantn, durdharîtu, pratûrvat angedeutet. RV. 1, 190, 6: durniyantuh pariprîto na mitrah "schwer zu hemmen (ist Brihaspati) gleichwie der rings verehrte (erfreute) Mitra\*\*)." 10, 20, 2: agnim îļe bhujām yavishtham śāsā mitram dhurdharîtum / "Agni verehre ich, den jugendlichsten der Genies-

<sup>\*)</sup> Vgl. hierzu auch die Stellen, welche von Mitra's Pfade handeln, unter dem der leuchtende Himmel zu verstehen ist; von da aus entwickelt er sich allgemein zum Pfade des Lichtes, auf dem der Mensch wandelt. Taitt. Samh. 1, 2, 4, 2<sup>n</sup>. — 6, 1, 7, 8. — 6, 6, 1, 3. — 1, 4, 43<sup>h</sup>. — RV. 5, 64, 3. 1) rudras två "vartayatu mitrasya pathå. 2) desgl. (Möglicher Weise steht hier aber mitra nur zur sånti (für rudra) wie die Samhandeutet.) 3) tan mitrasya pathå naya. 4) desgl. 5) yan nûnam asyâm gatim mitrasya yâyâm pathâ.

<sup>\*\*)</sup> Die Uebersetzung mit Freund ist hier wohl zu matt. — RV. 1, 135, 9, der einzigen Stelle, wo durniyantu im Rigveda noch vorkommt, ist es bemerkenswertherweise eine Bezeichnung der Sonnenstrahlen.

senden, mit Preis\*) den schwer aufzuhaltenden Mitra" (wobei eine Identification mit Mitra vorliegt). Ebendahin gehört es, wenn Mitra (unter Identification mit Agni) 2, 1, 4 dasma genannt wird oder wenn 7, 62, 4 vom Zorne Mitra's gesprochen wird: "nicht wollen wir in Varuna's, in Vâyu's, nicht in Mitra's Zorne sein, des liebsten der Männer."

Für diesen Zorn Mitra's finden sich noch mehrere Stellen in Mitra-Varunahymnen. Es ist dies jedenfalls eine uralte Anschauung, die sich als echt arisch durch ihr Vorkommen im Mir Yesht documentirt und schon Spiegel hat bei den betreffenden Stellen darauf aufmerksam gemacht, dass solch eine Vorstellung keine rein zoroastrische sei, sondern in ältere Zeiten hinaufreichen müsse. Im Zendavesta finden wir die Idee des zornigen Gottes noch viel häufiger und dieser Umstand scheint mir auf uralte Kämpfe hinzuweisen zwischen Mithraverehrern und Gegnern dieses Cultes. Ob der Name skr. "amitra" Feind nicht vielleicht ursprünglich religiöse Bedeutung hatte und von da aus allgemeineren Sinn erlangte, kann ich nicht entscheiden, aber ich will nicht unterlassen auf eine solche Möglichkeit aufmerksam zu machen.

Der Lichteharakter unsers Gottes führt uns wie bei allen im Lichte wohnenden Göttern hinüber sodann zu seiner sittlichen Seite und zu seiner Eigenschaft als "wahrhaft" gegentüber dem "Unwahren" der Nacht, dem Hort alles Bösen und alles Sündhaften. So heisst es RV. 10, 29, 4 "mitro na satyah." Taitt. Samh. 1, 8, 10 ist er "satyah" genannt; 3, 4, 5, 1 als "satyânâm adhipatih" bezeichnet; RV. 5, 40, 7 als "satyarâdhâs" dessen Gabe das Wahre ist; er bewahrt vor Sünde 5, 65, 5. — Erwähnt sei ausserdem noch RV. 10, 132, 5, welchen Vers ich glaube unter demselben Gesichtspunkt erklären zu müssen: asmint sv etac chakapûta eno hite mitre nigatân hanti vîrân / "Bei Sakapûta tödtet die Sünde, wenn Mitra (den Seinen) freundlich ist, die ihr verfallenen Helden" (d. h. Mitra lässt in seiner Freundschaft für uns unsere sündigen Feinde die Folgen ihrer Sünde geniessen und getödtet

<sup>\*)</sup> Oder vielleicht "mit der Anweisung" d. h. mit den einzelnen Befehlen bei dem Opfer "anubrühi" etc., womit auf das Opfer selbst angespielt sein dürfte, durch welches Agni geehrt wird.

werden); doch bin ich selbst dieser Erklärung nicht ganz gewiss. — \*).

Ich habe jetzt noch einen Punkt nachzutragen, auf den uns die oben erfolgte Besprechung des Verhältnisses von Agni und Mitra führte, die Stellung Mitra's zu den Wassern. darf erwartet werden, dass man nicht ohne zu Grunde liegende Naturanschauung darauf kam, dadurch Agni zu Mitra (s. oben) werden zu lassen, dass man nachdem man ihn aufgebunden, die Wasser entliess. Ich glaube, dass man dabei davon ausging, den mit den Wassern vereinten Gott der Sonne d. h. den, welcher nicht nur mit seiner Gluth die Erde sengt. sondern auch sie durch Regen, den er mit seinen Strahlen aufsog, erquickte - diesen Sonnengott als "Freund" zu bezeichnen. Ausführlicher finden wir die Auffassung Mitra's als Regen spendender Gott in den Mitra-Varunaliedern, die nachher zu betrachten unsere Aufgabe sein wird. Aber ich meine auch für Mitra allein Spuren gefunden zu haben, die auf eine solche Anschauung schliessen lassen, welche wenn auch jetzt nur spärlich, früher vielleicht, zur Zeit eines ausgebreiteteren Cultes, einen weiteren Umfang hatte. Von einigen unsichern Belegen zu schweigen, will ich hier RV. 6, 47, 28 anführen, welche Stelle ich nur unter diesem Gesichtspunkt zu erklären vermag. indrasya vajro marutam anîkam mitrasya garbho varunasya nabhih / semam no havyadatim jushano deva ratha prati havya gribhaya // "Indra's Donnerkeil, der Maruts Angesicht, Mitra's Spross, Varuna's Verwandter: als solcher die Opfergabe freundlich annehmend, nimm unsre Gaben an, o göttlicher Wagen." Ich bestreite nicht, dass diese Verse an den "Streitwagen" gerichtet sind, aber es ist gewiss, dass man ihn nicht als den gewöhnlichen Wagen betrachtete, sondern seine Bedeutung höher fasste und in ihm den Streitwagen κατ' ἐξογὴν sah, der gegen die Dämonen kämpft, den Blitz, der als Indra's Donnerkeil dahin fährt und durch sein

<sup>\*)</sup> Einmal habe ich Brihaspati mit Mitra identificirt gefunden (10, 98, 1). Ich wage aus dieser einen Stelle nicht zu entscheiden, welche Bedeutung dieser Auffassung zu Grunde liegt; doch scheint sie öfter geltend gemacht worden zu sein. Taitt. Samh. 1, 8, 9, 2 und 5, 6, 11, 1 finden sich wenigstens Gaben für Mitra-Brihaspati, was auf einen Cult dieser Gruppe schliessen lässt.

Leuchten die Gegenwart der Maruts verkündet. Damit muss auch die Erwähnung Mitra's im Zusammenhang stehen und auf sein Verhältniss zum Blitz hingedeutet sein. Den Grund, warum der Wagen mit Varuna verbunden ist, können wir aus den obigen Indra-Varunahymnen leicht ersehen; der Anlass seiner Bezeichnung als Spross Mitra's kann nur in dessen Verhältniss zu den Wassern liegen. Der Sonnengott zieht die Wasser an sich und vom Himmel strömen sie wieder erquickend auf die Erde, wobei der "Wagen" gegen die Dämonen fährt. Das ist auch die Veranlassung ihn Vers 27 mit "gobhir ävritam" zu bezeichnen, das man irrthümlich "mit Riemen verbunden" gefasst hat; es heisst nichts anderes als "von Kühen reichlich umgeben" und ist von den Wolkenkühen zu verstehen, unter denen der Wagen dahinfährt. Dass dies keine willkürlich hineingelegte Bezeichnung, sondern eine vom Sinn erforderte und sehr wohl statthafte ist, zeigen uns die vorhergehenden Worte des Verses "apam ojmanam," die in Verbindung mit den andern Bezeichnungen des Wagens in diesem selbigen 27. Verse uns veranlassen, hier den Wagen in einer höheren kosmischen Bedeutung zu fassen. Dies ist im 26. Verse nicht der Fall. Dort ist nur der Streitwagen selber gemeint, den der Kämpfer besteigt und erst die beiden folgenden Verse, 27. 28, vertiefen seine Auffassung und erheben ihn zum Symbol. Darum ist auch das "gobhih samnaddhah"\*) jenes Verses sehr wohl zu unterscheiden von dem "gobhir avritah", wollen wir einen gewissen Zusammenhang constatiren, dann könnten wir in dem letzteren Ausdruck eine speculative Erweiterung des ersteren sehen. Finden wir somit den Donnerkeil direkt den Spross des Sonnengottes Mitra genannt, so verstehen wir auch, warum RV. 6, 52, 11 Mitra "tvashtrimân" heisst. Schon die Zusammenstellung Indra und die Maruts auf der einen, der die Kühe melkende Aryaman\*\*) auf der andern Seite, gibt uns den

<sup>\*)</sup> In diesem Verse heisst es: "mit Riemen verbunden;" aber nicht in dem folgenden.

Acussere Umstände veranlassen mich, von einer gleichzeitigen Behandlung desselben, zu der ich das Material gesammelt habe, abzustehen. Ich halte ihn für eine ähnliche Erscheinung wie Trita und definire ihn als Gott des Lichthimmels.

Bereich an, den wir hier dem von Tvashtar begleiteten Mitra anweisen müssen. Tvashtar ist, wie wir wissen, der Verfertiger des Donnerkeils für Indra, und wenn wir ihn nur allgemein als Verfertiger dieses Donnerkeils ansehen und uns dabei erinnern, dass der Donnerkeil Mitra's Spross hiess, so ist völlig klar, dass Tvashtar auch einmal in Verbindung mit Mitra treten kann.

Dies sind im Wesentlichen die für die Erkenntniss Mitra's wichtigen Stellen, von denen ich diejenigen ausschied, die wenig oder nichts zur Feststellung des Begriffes beitragen oder eine sicher substantivische Fassung des Wortes enthal-Einige bedeutungsvolle Stellen kommen dann noch in Betracht, wenn wir Mitra in Verbindung mit Varuna darzustellen haben. Nur auf einen Punkt will ich noch aufmerksam machen, der für Mitra's Cult und seine Stellung im indischen Pantheon nicht ohne Bedeutung ist. Betrachten wir nämlich die Stellen selbst, die von Mitra handeln, so muss uns der Umstand wunderbar erscheinen, dass nur eine einzige Hymne direct an ihn gerichtet ist, die andern Stellen dagegen ihn mehr gelegentlich, vergleichsweise erwähnen und in andern Göttern gewidmeten Hymnen sich finden. Wir dürfen hieraus den Schluss ziehen, dass die im Veda uns vorliegende Culturepoche ihm viel von seiner Selbständigkeit geraubt hatte und sein Name mehr der Vergangenheit angehört, als dass er noch kräftig im Volksbewusstsein oder vielmehr im Geiste der vedischen Dichter sich erhalten hätte. Es gibt indess doch manche Reminiscenz dafür, dass sein Cult ein weit verbreiteter gewesen sein muss und ich sehe solche Reminiscenzen in manchen an andere Götter gerichteten Versen, deren Verehrung mit der Mitra's verglichen wird, und weil im Veda von Mitra allein nur wenig die Rede; so können solche Vergleiche sich nur auf eine vorhergehende oder vielleicht von andern Stämmen geübte Verehrung beziehen, Fälle, von denen der erstere mir der ungleich wahrscheinlichere erscheint. Man vergleiche RV. 2, 2, 3: tam (agnim) devâh . . . ny erire / mitram na kshitishu praśańsyam / "die Götter setzten Agni ein, der gleich wie Mitra unter den Stämmen zu preisen ist." 6, 48, 1: pra-pra vayam amritam jâtavedasam priyam mitram na śansisham: "laut wollen wir rühmen den unsterblichen Wesen-

kenner wie den lieben Mitra." 1, 190, 6: durniyantuh pariprîto na mitrah s. Seite 122. 5, 10, 2: "mitro na yajñiyah." 8, 63, 2: vam (agnim) janaso havishmanto mitram na sarpirasutim / prasansanti prasastibhih // "welchen Agni die Menschen mit Havis versehen durch Lieder preisen wie Mitra, dessen Trank zerlassene Butter ist." 10, 22, 1: kuha śruta indrah kasminn adya jane mitro na śrûyate "Wo hört man von dem berühmten Indra, bei welchem Volke heut wie von dem Mitra?" All diese Verse beweisen durch einander selbst. dass wir von einer Fassung des Namens als blosses Substantiv in ihnen Abstand nehmen mussen, denn eine solche Uebertragung mit "Freund" wäre in ihnen nicht nur sehr matt, sondern auch unrichtig, da man einen Freund nicht wie einen Gott preist. Es verdient hinzugefügt zu werden, dass in allen angeführten Stellen, nur eine ausgenommen, es wieder Agni ist, der mit Mitra verglichen wird und schon dieser Umstand ist eine Stütze für die Fassung als nom. propr. Wir müssen ausserdem bedenken, dass die oben genannten Vergleiche Agni's mit dem Glanze Mitra's diesen letzteren als eine viel genanntere Gottheit kennzeichnen und dadurch auf eine viel grössere Verbreitung seines Cults schliessen lassen als seine spärliche Glorification erwarten lässt. Kurz mehrere Anzeichen führen auf eine einstige grössere Verehrung unsers Gottes.

So sehen wir uns auf denselben Weg gewiesen, zu dem uns die Betrachtung des Zendavesta führt, zu der Zeit des gemeinsamen Glaubens beider arischen Stämme. bereits oben sagten, sind Mithra und Mitra die gleichen gewesen, ehe die Völker sich trennten und hierdurch auch in ihrem Wesen manches modificirt wurde. Es ist nicht meine Absicht eine Darstellung Mithra's zu geben, wofür uns bereits die sorgfältige Arbeit Windischmann's vorliegt, sondern nur einige wesentliche Punkte hervorzuheben, die für das Verständniss des iranischen Gottes von Wichtigkeit sind. Mitra bei den Indern als Sonnengott kennen und wir werden annehmen dürfen, dass auch die Zendquellen solch eine Fassung bestätigen. Windischmann bestimmt nun S. 52 seiner Abhandlung Mithra als "das geschaffene, alles durchdringende, alles belebende Licht und zwar in seinem Unterschied yon Sonne, Mond und Gestirnen" und stützt diese Ansicht auf

die Zendtexte wie die Anftihrungen späterer Autoren des Abendlandes. Es ist nun allerdings kein Zweifel, dass Mithra in den einen wie den andern Quellen nicht mit der Sonne identisch ist; aber diese Scheidung schliesst durchaus nicht seine engste Beziehung zur Sonne aus, sowenig im Veda Savitar aufhört Sonnengott zu sein, wenn wir ihn die Sonne herauf- oder hinabführen sehen. Und wenn, um von den abendländischen Schriftstellern einen anzuführen. Curtius von den Persern Mithra neben der Sonne und neben dem Feuer angerufen werden lässt, so beweist dies doch nur, dass ihn die Perser von der Sonne trennten aber gibt noch in keiner Weise dafür einen Anhaltspunkt in ihm eine Beziehung auf das Licht zu sehen. Das gilt denn auch von den meisten Stellen. die Windischmann und Spiegel (letzterer in: Avesta oder die heiligen Schriften der Parsen III. Bd. pag. XXV.) zum Beweise der Beziehung Mithra's auf das Licht anführen. vergleiche Yt. 10, 145: mithra ahura berezanta aithyejanha ashavana vazamaidê stréuśca mâonhemca hvareca . . . . mithrem vîspanam daqyunam danhupaitîm yazo "Mitra und Ahura die beiden hohen, unvergänglichen, heiligen verehren wir; Sterne, Mond und Sonne, Mithra den Länderherrn aller Länder verehren wir." Khurshed Nyayish 6: hvare-khshaêtem ameshem raêm aurvat-aspem vazo, mithrem vouru-gaoyaoitîm vazo arś-vacańbem vyâkhanem hazańra-gaoshem u. s. w. "die unsterbliche glänzende Sonne mit schnellen Rossen verehren wir; Mithra, der über weite Triften herrscht, verehren wir, den wahrsprechenden weisen\*) mit tausend Ohren" etc. 7. mithrem . . . . yazamaidê yim fradathat ahurô mazdâo qarenanhastemem mainyavanam yazatanam tat no jamyat avanhê mithra ahura berezanta. hvare-kshaêtem ameshem . . . . yazamaidê: "Mithra verehren wir, den Länderherrn aller Länder, welchen Ahuramazda schuf als den glänzendsten der himmlischen Yazatas: da möge zu Hilfe uns kommen Mithra und Ahura, die hohen; die Sonne . . . . verehren wir." Diese Stellen beweisen weiter nichts als die Trennung der Sonne und Mithra's; aber sie geben noch in keiner Weise ein Zeugniss dafür ab, worauf Mithra zu beziehen sei. Ein scheinbar

<sup>\*)</sup> So Haug an einigen Stellen in seinen Essays.

sicherer Beweis dafür, ihn als Gott des Lichtes zu bezeichnen, ist dagegen Yt. 10, 13: vô paoirvô mainvavô vazatô tarô haram asnaoiti paurva-naemat ameshahe hu yat aurvat-aspahe. vô paoirvô zaranvô-pîsô srîrâo bareshnava gerewnâiti . adhât vîspem âdidhâiti airyô-shayanem sevistô: "welcher als der erste himmlische Yazata über die Hara steigt vor der Sonne. der unsterblichen mit schnellen Pferden, welcher zuerst in goldener Gestalt die schönen Gipfel ergreift; dann schaut der heilbringendste auf den ganzen Ariersitz." Hier haben wir allerdings nicht nur eine Trennung von Sonne und Mithra, sondern wir sehen ihn auch vor der Sonne selbst erscheinen und die Gipfel der Berge vergolden, so dass scheinbar kein anderer Schluss als auf das Licht gestattet ist. wir alles recht erwägen, so dürfte doch unsere Beziehung auf den Sonnengott nicht alterirt werden. Wenn es dem Sonnengott zukommt das Licht über Himmel und Erde auszubreiten und die Sonne selbst heraufzuführen, so ist es auch natürlich, dass man die ersten Strahlen des Lichtes bei fliehender Nacht auf sein Kommen deutet, dass er mit den ersten Strahlen gleichwie mit Händen die Berge des Ostens ergreift, um bald ganz hervorzusteigen. Hatte man erst einmal den Sonnengott abstracter gefasst und von dem Sonnenkörper selbst losgelöst, wie wir dies so oft in der vedischen Mythologie sehen, so lag auch nichts näher als die Anschauung, dass er vor der Sonne, die seinem Gebote folgt, erscheint und das erste Zeichen seines Erscheinens ist das die Berge umstrahlende Morgengold. das lichte Gewand, in welches der Gott sich hüllt. auch diese Stelle kein Beweis für Mithra als das Tageslicht und wir müssen davon abstehen, ihn hier in diesem Sinne zu fassen. Die Stelle, welche Spiegel noch aus unserem Yesht (95)\*) hinzufügt, ist wie Haug (Zustand der Zendphilologie S. 19) gezeigt hat, anders zu fassen und auf den beim Hereinbruch

<sup>\*)</sup> yô (mithrô) zem-frathâo aiwyâiti pasca hû-frâshmô-dâitîm marezaiti va karana aúhâo zemô yaţ...dûraêpârayâo. vîspem imaţ âdidhâiti yaṭ añtare zα̃m asmanemca. "welcher breit wie die Erde einherschreitet nach Sonnenuntergang (H.—Spiegel: nach Sonnenaufgang) und berührt die beiden Enden der Erde ... von weiten Grenzen. Alles sieht er, was zwischen Himmel und Erde ist." — Cf. dazu 10, 141 den "von der Finsterniss aus wachenden."

der Nacht an der Grenze des Horizonts wachenden Mithra zu beziehen; sie würde aber auch auf den Tag angewandt noch nichts beweisen, da man in dem wie die Erde breit einherschreitenden Mithra immer noch den Sonnengott mit seinem alles erfüllenden von ihm ausgehenden Lichtgewande verstehen könnte.

Sind also die für Mithra als Tageslicht angezogenen Stellen nicht stichhaltig, so müssen wir nach den Beweisen für Mithra als Sonnengott, demnach ursprünglich als Sonne fragen. Die bedeutsamste Stelle hierfür ist Yt. 10, 104, worüber Haug (Zustand der Zendph. S. 62. 63) gehandelt hat: yêńhê dareghacit bazava fragereweñti mithrôaojanhô yatcit ushastairê hindvô agéurvayêiti yatcit daoshatairê nighnê "dessen lange Arme die ergreifen, welche in Freundschaft stark sind (d. h. sie beschützen), wenn er aufgeht in dem östlichen Indien, wenn er untergeht in dem westlichen." Diese Stelle zeigt deutlich, dass Mithra lediglich der Sonnengott ist und dieser einen schliessen sich noch einige weitere Stellen an. So kann ich es nur auf den Sonnengott beziehen, wenn von einem Wagen Mithra's gesprochen wird und ebenso nur auf die Rosse des Sonnengottes, wenn es heisst, dass weisse Pferde seinen Wagen ziehen, aber nicht allgemein auf Licht, es müsste denn sein, dass man (was nicht zulässig ist) Licht und Sonne für identisch erklären will. Yt. 10, 124. 125: uzbâzuś paiti amerekhtîm fravazaiti mithrô ... haca raokhshnât garô nmânât vâshem srîrem vavazânem hâmô-takhmem vîspô-paêsanhem zaranaênem. 125. ahmya vâshê vazâoñti cathwârô aurvañtô spactita etc. "Mit emporgehobenen Armen fährt Mithra... zur Unsterblichkeit aus dem leuchtenden Garônmâna den schönen rollenden Wagen von gleicher Festigkeit, den allgestaltigen\*), goldenen. 125. an diesem Wagen ziehen (pflegen zu ziehen) vier weisse Rosse" etc. 136. yahmâi aurusha aurvañta yûkhta vâsha thañjayâoñti aêva cakhra zaranaêna asânasca vîspô-bâma, "dem weisse Renner an den Wagen gespannt einherlaufen, der durch ein goldenes Rad und hinsichtlich der Speichen ganz glänzend ist \*\*\*)." Auch diese Stelle zeigt, dass

<sup>\*)</sup> So wie im Veda der Wagen des Savitar "visvarûpa heisst.

<sup>\*\*)</sup> Ich ziehe vîspô-bâma als Instrum. zu vâsha und fasse asânasca als determinirenden Accusativ.

wir unter Mithra und seinem Wagen mit einem Rade nichts anderes als den Sonnengenius und den einräderigen Sonnenwagen verstehen können. Ebenso in Verbindung mit diesem Wagen sehen wir ihn 67: yô (Mithra) vâsha mainyu-ham-tâsta berezi-cakhra fravazaitê haca karshvare yat arezahi upa karshvare at qanirathem bâmîm rathwya cakhra hacimnôgarenaihaca mazdadhâta verethraghnaca ahuradhâta. ..welcher auf einem gottgeschaffenen Wagen\*) fährt mit hohem Rade vom Karshvare Arezahi bis zum Karshvare Qaniratha dem glänzenden, vereint mit dem Rade der Herrschaft (?), mit dem von Mazda gegebenen Glanze und dem von Ahura gegebenen Sieg." Hier möchte ich eine Stelle anschließen, die in gewisserweise dem S. 116 citirten Verse RV. 10, 8, 4 entspricht und uns Mitra wohl auch als Sonnengenius zeigt: Yesht 10, 142: mithrem . . . jaghaurvaonhem, yô paoiris vaêidhis sûrem fradhâiti speñtahê mainyéus dâman hudhâtô mazistô vazatô vatha tanûm raocayêiti yatha mâonhô hvâraokhshnô . . . , "welcher als der erste Verkündiger den Starken (Sonne) fördert unter den Geschöpfen des Spentamainyus, der wohlgeschaffene grösste Y. wenn er den Körper erleuchtet, wie der selbstleuchtende Mond\*)." So kann kein Zweifel bestehen, dass Mithra, obwohl verschieden von der Sonne selbst, doch im engsten Zusammenhange mit ihr steht, dass er nicht das "Licht" allgemein ist, sondern höher steht als dieses, höher als die Sonne selbst und als der Sonnenengel bezeichnet werden muss, der diese lenkt und leitet, und damit auch Herrscher über das von dem Himmelskörper überall hin entsandte Licht wird. Somit bestätigt der Avesta die Resultate, die wir aus dem Veda zogen und wir wenden uns dazu, einige übereinstimmende, jedenfalls uralte Züge anzuführen. - Als Sonnengott kommt ihm vor allem die stete Wachsamkeit zu und wie die Sonne in alle Tiefen und auf alle Flecken ihr spähendes Auge wirft, so werden ihm seine Allgegenwart bezeichnende Attribute und Epitheta beigelegt und er wird als der allwissende gepriesen.

<sup>\*)</sup> In 143 yênhê vâshem hangerewnâiti adhavis paoiris spitama yatha dâmãn sraêstâis hubâmya khshaêtâi bezieht sich yênhê wahrscheinlich gleichfalls auf die Sonne, ebenso wie sraêstâis, das Singular ist und s nur dem folgenden h zu verdanken hat. (Siehe Spiegel, Gramm. S. 65 § 68.) Subject zum Verbum ist Mithra.

So heisst es RV. 3, 59, 1: mitrah krishtîr animishâbhi cashte "Mitra sieht auf die Menschen ohne das Auge zu schliessen," mit Varuna zusammen wird er RV. 1, 136, 3 "jâgrivânsâ, die heiden wachsamen" wachsam genannt. Diesem stellt der Avesta unzählige Male "mithrem aqafnem jaghaurvaonhem" gegenüber. Wir sehen ihn Yt. 10, 141 als temanhadha jaghâurâm "von der Finsterniss aus wachsam" und dies näher arläutert 10, 95 (s. o.!). Es heisst ferner von ihm, er habe tausend Ohren und zehntausend Augen (hazanrô-gaosha und baêvare-cashman)\*), er habe seine Späher auf allen Höhen. auf allen Warten sitzen, die auf den Mithratrüger sehen (45); er heisst darum "baêvare-spasanô" (82) der zehntausend Späher hat, "der Zehntausend-späher" und, weil er alles hört und sieht, ist er allwissend, untrüglich. ("vîspô-vîdhvåo," "adhaoyamnô" 46. 82. 141 u. a.) Im Veda sehen wir seine Späher (mit Varuna's zusammen) 6, 67, 5; 5, 62, 1 (?); 7, 61, 3 (s. u.!) \*\*); wir finden ihn (und Varuna) visvavedas genannt (8, 25, 3) u. s. w.

Wir lernten ferner Mitra im Veda als einen Freund der Seinen kennen, die er schützt und vor Fährlichkeiten behütet: wir sehen aber auch seinen Zorn erwähnt, und aus den Mitra-Varunaliedern ergibt sich, dass er gegen die Feinde kämpft und ein Feindevernichter (risâdas) ist. So erscheint auch Mithra als Freund und Feind, wenn es Yt. 10, 29 heisst: tûm akô vahistasca mithra ahi danhubyô tûm akô v. m. a. mashvâkaêibyô: "du bist böse und der beste zugleich, o Mithra, für die Länder; du bist böse und der beste zugleich für die Menschen." Worin erkennen wir aber ihre Ansprüche an ihre Verehrer, was bezeichnet die Frommigkeit und welches sind Mitra und Mithra's Belohnungen oder Strafen? Auch hier bieten Mitra und Mithra verschiedene Vergleichungspunkte. Der vedische Gott heisst der "wahrhafte" und dem entsprechend unterscheiden sich seine Verehrer von den andern dadurch dass sie dem "Wahrhaften" zustreben, Ltige und Unrecht

ì

<sup>\*)</sup> Die ungleich häufigeren Benennungen Mithra's erklären sich von selbst durch das ungleich grössere Material, das der Zendavesta im Veraltniss zum Veda bietet.

<sup>\*\*)</sup> Da er zumeist mit Varuna zusammen genannt wird, so muss ich mich begnügen auf Späteres zu verweisen und hier nur diese Stellen zu nennen.

meiden. Dieser Anschauung entspricht genau der Zendavesta. Es heisst 10, 16: ... [yô vîspâhu karshvôhu mainyayô vazatô vazaiti khshathrô-daol. aêsham gûnaoiti verethraghnem vôi dim dahma vîdus asha zaothrâbyô frâyazeñtê: "deren Sieg fördert (?) er. die mit magischer Kraft begabt ihn des Wahren (= rita) kundig mit Zothras verehren." 10, 3: âsu-aspîm dadhâiti mithrô yô vourugaoyaoitis yôi mithrem nôit aiwidruzheñti etc. "schnelle Rosse verleiht Mithra, der über weite Triften herrscht, wenn man den Mithra nicht belügt" u. s. w. Wir sehen hieraus dass Wahrheit und Recht die erste Pflicht seiner Verehrer ist und dieser Gedanke durchzieht den ganzen Yesht. Solchen gibt er Gesundheit für den Leib. Kraft für die Rosse, Vernichtung der Feinde und trägt sie aus Angst und Verderben hinweg. Ein feindlicher Gott ist er dagegen für die Länder, wo man ihn trügt, er vernichtet die Feinde und während er jene "vîduś-asha" fördert, tilgt er "ashavajanô" (76); die Länder der Schlechten zerstört er (78); er bringt zum feindlichen Heer Strafe und Furcht (36). Spiegel bemerkt pag. 85 seiner Uebersetzung, dass die Auffassung seines Wesens als Krieger in Mithra's Amte als "Mittler" seine Begründung zu finden scheine. "Er weiss alles weil er alles sieht, folglich weiss er auch, welcher der kämpfenden Parteien er den Sieg zu verleihen hat." Ich kann über Mithra als "Mittler" hier mich nicht verbreiten, aber wenn er ein solcher ist, dann liegt hierin keineswegs der Anlass zu seinem Kriegerthum. Mithra ist Sonnengott, somit ist er der Freund derer die im Lichte leben, der Feind derer, die das Licht fliehen und im Dunkeln wandeln, dies ist eine im Charakter der Lichtgötter eo ipso involvirte Anschauung, über die der Veda uns hinreichend Aufschluss gibt. Der Zorn des Sonnengottes, der gegen das Dunkel kämpft, erstreckt sich eben auf alle, die die Werke der Finsterniss lieben und ich glaube. dass wir in der Erscheinung des "zornigen" Mithra eine Auffassung aus alter Zeit haben, die Spiegel (pag. 82) sehr mit Recht als nicht rein zoroastrisch bezeichnet und die wahrscheinlich in die alte Zeit gemeinsamen Glaubens hinauf zu verlegen ist.

Ich glaube in der Aufsuchung gemeinsamer oder verwandter Ideen noch weiter gehen zu müssen. Wir sahen oben

Mitra mit Tyashtar zusammen und sahen den Blitz seinen Spross genannt, dies führte uns auf seine Verbindung mit den Wassern, welche in den Mitra-Varunahymnen häufig zu beobachten sein wird. Solch eine Beziehung zeigt uns auch der Mir Yesht in zwei Worten: "frat-apa" und "tacat-apa" (61), durch die er ihn also als "den die Wasser mehrenden" und "die Wasser fliessen lassenden" bezeichnet. Wir finden auch an einer Stelle Mithra mit den Kühen verbunden, aber dies bezieht sich wohl nicht auf "Wolkenkühe," sondern auf die Lichtstrahlen des Sonnengottes: und es sei mir gestattet hierbei ausführlicher zu verweilen, weil dies uns auf eine alte Anschauung zurückweist, die auch mit Mitra verbunden gewesen sein kann, wenn sich auch gegenwärtig davon nichts fin-Ich glaube, dass uns diese Stelle hinausführt über den Kreis zoroastrischer Vorstellungen und eine Reminiscenz ist an die arische Zeit. Bereits Windischmann scheint derselbigen einen tieferen Sinn beigelegt zu haben, wenn er in seinem Commentar Rosen zu RV. 1, 6, 5 citirt, wo derselbe von der Befreiung der Kühe durch Indra handelt. Betrachten wir die Stelle selbst Yt. 10, 86: ya vareta azemna badha ustânazastô zbavêiti avanhê gavaithîm paitis-maremna . kapô nô arsha gavaithîm apayât paskât vazemnô mithrô yô vourugaoyaoitis kadha no fraourvaesavaiti ashahe paiti pantum druio vaêsmenda azemnam: "es ruft die als Beute fortgeführte") (Kuh) mit erhobenen Händen um Hilfe an den Stall gedenkend: wann wird mich der starke zum Kuhstall führen hinterher eilend, Mithra, der über weite Triften herrscht, wann wird er mich hinbringen auf den Pfad des Asha. die in die Wohnung der Druj geführte?" Der Sinn dieser Stelle ist schwierig zu verstehen und darum kann ich meine Ansicht mehr als Vorschlag geben, denn als sichere Auffassung: die Wohnung der Druj ist die Nacht, die Heimath alles Bösen, in welcher die Rinder des Sonnengottes gefangen gehalten werden und erst des Morgens wieder von ihm befreit und in den rechten Stall geführt. Zu solcher Fassung stimmt mehreres sehr gut; so der Gegensatz, in welchem die Wohnung der Druj zu dem "ashahê pañta" steht, das von Windisch-

<sup>\*)</sup> Zu vareta cf. Haug: "Das 18. Capitel des Wendidad" pag. 28.

mann sehr richtig mit dem "ritasya panthâ" des Veda verglichen wird, und lediglich eine Bezeichnung für den Tag und das mit ihm zusammenhängende Wahre ist. Sodann bestärkt mich in meiner Vermuthung der Ausdruck "paskåt vazemnô mithrô" "der hinterher fahrende (oder eilende) Mithra," was einen sehr guten Sinn gibt, wenn wir ihn im Zusammenhange unserer Erklärung als den hinter den Strahlen (= Kühen) her eilenden Sonnengott ansehen, der die Kühe vor sich hertreibt. Als einen weiteren Beweis für die Richtigkeit meiner Behauptung führe ich den Inhalt von dem vorangehenden Abschnitt (10, 85) an, wo trotz einiger andern Unklarheiten ganz deutlich von der Nacht die Rede ist: vênhê vakhs gerezanahê us ava raocão ashnaoiti ava pairi imam zam jasaiti vî hapta karshvan jasaiti yateit nemanha vacim baraiti yat gaoshacit: "seine, des weinenden, Stimme dringt empor zu den Stern en, sie vertheilt sich auf die sieben karshvare's und verbreitet sich über die Erde, sei es dass er mit Verehrung seine Stimme erhebt, oder mit dem Ohr (hört)"\*). Die letzten Worte zeigen an. dass die Stimme des Weinenden die des Menschen ist und der Sinn scheint der zu sein, dass er Mithra herbeiruft, wenn er Nachts sich von ihm verlassen glaubt\*\*).

Die ganze Stelle erscheint in ihrem Zusammenhang mit dem Yesht etwas befremdlich und wir werden in der Annahme schwerlich irre gehen, dass hier eine Reminiscenz des alten Volksglaubens eingefügt ist, wie ja wohl die ganze Verehrung Mithra's eine Concession rein zarathustrischer Lehre an die alte im Volk erhaltene Tradition gewesen sein mag. Denn es ist beachtenswerth, dass Mithra's Name sich nicht in den

<sup>\*)</sup> Windischmann macht mit Recht auf den Gegensatz aufmerksam, in welchem nemanha und gosha stehen und bezieht das erstere auf das laute Erheben der Stimme, letzteres auf das Ins-Ohr-sprechen. Auch Spiegel übersetzt so "laut oder leise." Sollte man nicht füglicher dies auf active und passive Verehrung beziehen, der eine, indem er recitirt, der andere, indem er dies anhört? In diesem Falle ist våcim baraiti nur zu dem einen yaţciţ zu beziehen und zu gaosha ein anderes Verbum, etwa surunaoiti zu ergänzen.

<sup>\*\*)</sup> Die andere Stelle, wo Mithra mit Kühen zusammen vorkommt hat nicht diesen Sinn, sondern bezeichnet wahrscheinlich die von den Feinden der Mithraverehrer fortgeschleppten Kühe, die Mithra den seinen wiedergeben soll. (Yt. 10, 38.)

Schriften findet, die zunächst die Lehre des Propheten ausmachen, in den Gâthâ's und wir sind daraus zu dem Schluss berechtigt, dass seine Lehre ursprünglich den Mithracult wie den des Homa ausschloss, dass aber die spätere Zeit den Gegensatz seines Glaubens zu den im Volksbewusstsein lebenden Göttern auszugleichen suchte und auch Mithra eine Stelle im Glaubenssystem anwies, mit manchen Aenderungen freilich, die ihn hineinpassend machten aber doch so, dass viele seiner Charakterzüge erhalten blieben. Und wir finden in Wirklichkeit im Mir Yesht (gleichwie z. B. im Hom-Yesht) Spuren von einer Aufnahme seines Cult. Man sehe 54, 55 und 74: dort spricht Mithra: åat må nôit mashvåka aokhtô-nâmana vasna vazeñtê yatha anyê yazatâonhô aokhtô-nâmana yasna yaziñti\*)/ "doch verehren mich die Menschen nicht mit Opfer, bei dem mein Name genannt wird, wie den andern Yazata's - geopfert 55. yêdhi zî ma mashyaka aokhtô-namana yasna vazavañta yatha anyê yazataonhô — yazîñti \*\*). fra nuruyô ashâvaoyô shushuyam / "denn wenn mir die Menschen mit einem Opfer opferten, wobei mein Name genannt wird - würde ich zu den frommen Männern — herzukommen." Und auf diese Worte Mithra's folgt 59 das Gelöbniss: ich will dir opfern. o Mithra, mit einem Opfer, wobei dein Name genannt wird \*\*\*). Es ist klar, dass durch solche Worte nur die Aufnahme maneher Götter in den Cult angedeutet und gewissermassen gerechtfertigt wird und wie bei andern Göttern werden wir auch für Mithra diesen Schluss ziehen müssen. Wie viel dem altarischen Gott von seiner alten Herrlichkeit genommen, welches die Veränderungen in seiner Auffassung gewesen sein mögen, liegt weder in dem Zweck unsers Vorwurfs noch hinsichtlich des ersteren Punktes in dem Bereich unsers Könnens; nur so viel dürfen wir mit Sicherheit annehmen, dass seine Stellung im Glauben der Vorfahren der Iranier und Inder eine hoch bedeutende gewesen sein muss.

Wir wenden uns zum letzten Abschnitt unseres Thema's, zu

<sup>\*) \*\*)</sup> Ich lese für yazentê das von den Handschriften zu der gleichlautenden Stelle Yt. 8, 11 gegebene passivisch zu nehmende yazinti. Für diese letztere Stelle nimmt dies auch Hübschmann an. "Zur Casuslehre" S. 179. Anm. 3. \*\*\*) Hierauf macht auch Spiegel aufmerksam.

#### VIII.

## Mitra-Varuna.

Der Charakter beider Götter ist schon oben in allgemeinen Umrissen gezeichnet worden und wie wir hoffen, ihr ursprünglicher Begriff auf den richtigen. Umfang zurückgeführt. Wir sahen Mitra als alten Sonnengott und seine Verbindung mit dem allumfassenden Firmament war uns nur ein Ausdruck für das lichtdurchflossene hohe Himmelszelt, an dem Mitra seine Bahnen wandelt. Wir haben auch die Stellen angeführt, die dieses ursprüngliche Wesen beider Götter zeigten und wir haben jetzt nur noch die Folgerungen zu ziehen, die aus diesem sich ergeben d. h. die andern Gebiete zu betrachten, über die sich ihre Wirksamkeit verbreitete.

Wir können es unterlassen die Verse anzuführen, die ihren Sitz am Himmel nennen und sich in der Schilderung dieses Sitzes ergehen. Das Erstere ist nach unsern bisherigen Erörterungen so selbstverständlich, dass es keiner Belege mehr bedarf, das Andere sind eben nur verschiedenartige Benennungen des Himmels mit all den Epitheten, die dem Himmel und besonders dem Lichthimmel zukommen oder es sind mannigfache Namen für die Sonne, den himmlischen Wagen, auf welchem Mitra-Varuna dahinfahren.

Dagegen muss das hervorgehoben werden, dass in ihrer Eigenschaft als Herrscher über das Licht auch der Grund zu ihrer Herrschaft über die Welt liegt. Soweit das Licht seine hellen Strahlen sendet, soweit erstreckt sich Mitra-Varuna's lichtes Reich und mit dem Tagesgrauen, wo sie den Sonnenwagen besteigen, treten sie ihre Herrschaft an. So heisst es 8, 25, 3 tå måtå visvavedasåsuryåya pramahaså / mahî jajanåditir ritävarî: "die beiden allwissenden grossen hat zur Ausübung ihrer Göttermacht die Mutter, die grosse rita-reiche Aditi geboren." 8, 25, 8: ritävänä ni shedatuh sämräjyäya sukratû / dhritavratā kshatriyā kshatram äsatuh // "die rita-reichen, opferreichen liessen sich nieder zur Ausübung ihrer Gesammtherrschaft. Die fest die Satzungen haltenden Herrscher traten die Herrschaft an" u. v. a. wie 1, 15, 6; 5, 67, 1, die z. Th. Seite 45 flg. schon erwähnt sind. Sie heissen

darum Könige ("rajana") oder Herrscher ("kshatriya"). Weil das Licht siegreich über alle Feinde triumphirt, heisst ihre Herrschaft nirgendher anzugreifen (1, 136, 1: "athainoh kshatram na kutaś canadhrishe devatvam nû cid âdhrishe") und ihre Stärke wird oft der Gegenstand der Bewunderung der So sind sie "dakshapitara" genannt, das nicht "Väter des Daksha," sondern "Daksha zum Vater habend" zu übersetzen ist, wie die Ausdrücke savaso napata u. s. w. Man vergleiche auch Ausdrücke wie tuvijäta 1. 2, 9; 7, 66, 1 oder sudaksha 7, 66, 2 u. s. w.; von Stellen sei RV. 1, 2, 9, eine für viele, erwähnt: kavî no mitrâvarunâ tuvijata urukshaya / daksham dadhate apasam: "unsere beiden Kavi's, MV., die kräftigen, weitherrschenden haben wirksame Kraft angenommen." Erwähnt sei noch ihre Bezeichnung mit pûtadakshas (5, 66, 4; 8, 23, 30 u. a.), welche ich ebenso wie pûtabandhu (6, 67, 4) auf ihren Charakter als dem reinen Lichte angehörig oder entstammend, im reinen Lichte thätig beziehen zu müssen glaube und ausserdem ihre Benennung als dhritadaksha (5, 62, 5), deren Kraft fest ist oder die die Kraft fest halten d. h. die ihnen unentreissbar ist.

Durch Beziehung auf das lichte Reich ihrer Herrschaft ist ferner sucivrata zu erklären "ein lichtes, glänzendes Gebiet habend," mit dem sie 6, 16, 24 bezeichnet sind; da das Licht sich ausbreitet, so heissen sie "urukshayå" (1, 2, 9) oder (mit den andern Åditya's zusammen) "paprathånåh" (3, 54, 10 s. oben).

Das Licht macht uns noch eine andere Seite in Mitra-Varuna's Wesen verständlich. Der freundliche Tag ist dem Menschen heilbringend und Verkünder des Lebens; darum heisst es RV. 5, 62, 7: hiranyanirnig... aśvajanîva siehe S. 47 bhadre kshetre nimitâ tilvile va sanema madhvo adhigartyasya: ".... in glücklichem fruchtbarem Bereich ist (ihrer Herrschaft Säule)\*) aufgerichtet. Möchten wir von dem madhu des Wagens bekommen." Weil das Licht das zum Leben erweckende oder das Leben gebende ist, heissen sie 5, 67, 2: "dhartara

<sup>\*)</sup> kshetra ist die Herrschaft Mitra-Varuna's über den Tag und darum heisst sie glückbringend. Eigentlich heisst kshetra Grundbesitz, Feld; davon Gebiet, Bereich; das Gebiet M.V.'s ist die Tagesherrschaft.

carshaninam." 10, 132, 2: "dhârayatkshiti." 5, 65, 6: yuvam mitremam janam vatathah sam ca navathah: "ihr treibt, o M.V., das Volk an und führt es zusammen." (Ludwig), 6, 67, 1: sam vâ raśmeva vamatur vamishthâ dvâ janân asamâ bâhubhih svaih "die gleichwie mit einem Zügel lenkten, die besten Lenker, die beiden ohne gleichen, mit ihren Armen die Menschen" cf. Vers 3. 5, 72, 2 heissen sie "yatayajjana" u. s. w. Von dem Bereich der Menschen aus erweitert sich ihre Wirksamkeit zu Erhaltern der ganzen Welt und Erde, Himmel, Luftraum bestehen durch sie. 5, 69, 1: trî rocanâ varuna trîňr uta dyûn trîni mitra dhârayatho rajânsi / "ihr erhaltet, o M.V., die drei Rocana's, die drei Himmel, die drei Rajas." Vers 4: yâ dhartârâ rajaso rocanasyotâdityâ divyâ pârthivasya / "die ihr des Himmels und Erdenraums Träger seid, o himmlische Aditva's." 5, 62, 3: adhârayatam prithivîm uta dyâm . . . . mahobhih: "ihr festigtet durch eure Macht die Erde und den Himmel" u. s. w.

Indess nicht darauf ist Mitra-Varuna's Wirksamkeit beschränkt. Von ihrem Charakter als Lichtgötter aus bildet sich ihr Wesen nach mehreren Richtungen hin weiter und zwar macht das Licht sie zu alles sehenden, alles wissenden Göttern und damit zu weisen, zu kavi's: andererseits werden sie zu Feinden der Sünde und Kämpfern gegen das Böse, damit auch zu Schützern der Ihren gegen die Feinde. Für die erstere Auffassung führe ich 8, 90, 2 an, wo sie "urucakshasa" genannt werden, 5, 66, 6, wo sie "fyacakshasa" heis-Man sehe ferner 5, 62, 8: à robatho varuna mitra gartam atas cakshathe aditim ditim ca: "ihr besteiget, o Mitra-Varuna, euren Wagen, von dem ihr seht auf Aditi und Diti." 8. 25. 9: akshnaścid gatavittaranulbanena cakshasa / ni cin mishanta nicira ni cikyatuh // "die besser als jedes Auge den Pfad finden mit unverhülltem Schauen (Ludwig. Grassmann: mit unumwölkten Blick) geben selbst dann wachsam Acht, wenn sie das Auge schliessen." 7, 61, 5: na vâm ninyâny acite abhûvan: "kein Geheimniss gab es, das ihr nicht wusstet" u. s. f. Aus den Geistern des Lichtes, in welchem Varuna und Mitra leben, entwickelt sich die Vorstellung von den alles erkundenden Spähern: 6, 67, 5: pari yad bhûtho rodasî cid urvî santi spaso adabdhâso amûrâh / "wenn ihr Himmel und Erde umfasst, die weiten (d. h. wenn euer

Licht sich über sie verbreitet), dann sind euch untrügliche und weise Späher." 7, 61, 3: proror mitravaruna prithivyah pra diva rishvád brihatah sudánû / spašo dadháthe oshadhîshu vikshv ridhag yato animisham rakshamânâ // "von der weiten Erde aus, vom hohen grossen Himmel, o trefflich spendende M.V., schickt ihr unablässig wachsam in Haus und Wald (Grassmann) die sich vertheilenden (oder sich verbergenden) Späher." Siehe auch Vers 4. Sie heissen daher (mit Arvaman) 7, 60, 7 "ime divo animishā prithivyās cikitvānsah" "die unablässig auf Erd und Himmel achten" "allwissend" (viśvavedasâ), "Hüter der Welt" (viśvasya oder bhuvanasya gopå) etc. Bedenken wir ferner, dass mit ihrem Wissen sich Weisheit verbindet (da sie durch ihre Gesetze, wie wir bald sehen werden, alles ordnen), so vermögen wir uns den Ausdruck kavi, der ihnen 1, 2, 9; 3, 54, 10 und sonst beigelegt ist, leicht zu erklären, denn sie sind an Wissen reich und reich an Klugheit.

Wir haben oben aus ihrer Eigenschaft als Lichtgötter ihre Gegnerschaft gegen alles Böse gefolgert und gesagt, sie beschirmen den Wahrhaften gegen jeden Feind. Einige sehr lehrreiche Beispiele mögen nun hier dafür angeführt werden, um zu zeigen wie die Vorstellung Mitra-Varuna's als schutzverleihender Götter zunächst fusst auf ihrem Charakter als Götter des Tageslichtes: RV. 10, 132, 2: tå våm mitråvarunå yajamasi yuvoh kranaya sakhyair abhi shyama rakshasah / "als solche verehren wir euch; durch eure Freundschaft für den Wirksamen (= Opferer) möchten wir die Rakshas besiegen:" die Rakshas sind die bösen Geister der Nacht und die hilfreiche Freundschaft kann natürlich nur in der Spende des Lichtes bestehen. 7, 65, 3: ritasya mitravaruna patha vam apo na nava durita tarema: "auf eurem Pfade des rita (des Wahren = Tag) möchten wir gleichwie auf einem Schiffe über die Wasser so über die Gefahren hinwegsetzen" (vgl. über diese Anschauung die oben besprochene Vasishthahymne). cf. 1, 139, 2, wo sie rita und anrita scheiden und die Athavavedastellen, die wir Seite 49 angeführt haben. Somit ist es leicht zu verstehen, wenn ihr Schutz angerufen wird und sie gebeten werden, über Bedrängniss u. s. w. hinweg zu setzen: RV. 2, 27, 5: yushmâkam mitrâvarunâ pranîtau pari śvabhreva duritâni vrijyâm / "unter eurer Führung, o M.V., möchte ich

wie Klüste die Fährlichkeiten umgehen." 5, 62, 9: yad bahhishtham nätividhe sudänü achidram sarma bhuvanasya gopā / tena no mitrāvaruņāv avishtam sishāsanto jigīvānsah syāma // "welches euer stärkster, unüberwindlicher, unzerstörbarer Schutz, ihr reichspendenden, ihr Hüter der Welt, mit dem steht uns bei, o M.V.; wenn wir gewinnen wollen, möchten wir siegreich sein." cf. 7, 50, 1; 7, 66, 3; 8, 47, 1 und sehr viel andere mehr. Darum weil sie Gegner des Schlechten, Dunklen sind, befreien sie auch von Sünde den schwachen Menschen und schützen vor Götter beleidigendem Werk und ähnliches mehr, sowie vor Unrecht gegen die Menschen, während sie für den schlechten furchtbar sind (R.V. 6, 67, 4: ghorā martāya ripave).

Es versteht sich von selbst und wir wurden schon durch einige der citirten Stellen darauf hingeführt, dass in jenen Eigenschaften ihre Entwicklung zu Göttern des Krieges einbegriffen war, sind sie ja doch selbst Götter des Kampfes gegen die Rakshas und sie werden demgemäss auch Förderer in den Kämpfen des Getreuen gegen seine Feinde und helfen ihm zum Sieg. So glaube ich 5, 66, 3 fassen zu müssen, wo es heisst: tâ vâm eshe rathânâm urvîm gavyûtim eshâm / râtahavyasya sushtutim dadhrik stomair manamahe // "euch preisen wir, wenn ihre der Maghavans (cf. Vers 6: vayam ca sûrayah) Wagen eilen nach weitem Weideplatz (ihn zu erobern) mit Lobgesängen, uns anschliessend an Råtahavyas trefflichen Gesang""). 2, 31, 1 asmåkam mitråvarunåvatam ratham âdityai rudrair vasubhih sacâbhuvâ / pra yad vayo na paptan vasmanas pari śravasyavo hrishîvanto vanarshadah // "Steht unsrem Wagen bei, o Mitra-Varuna, mit den Aditya's, Rudra's, Vasu's vereint, wenn Vögeln gleich aus ihrem Sitz hervor eilen die ruhmbegierigen, (kampf-) lustigen, im Holz (= Kampf-

<sup>\*)</sup> dadhrik, fest, adv. wird von Grassmann zu dieser Stelle mit "ernst" übersetzt, Ludwig: mit überwältigenden stoma's." Ich schlage vor dadhrik als praep. zu gebrauchen und von ihm mit ursprünglicher Bedeutung "festhalten" sushtutim abhängig zu machen: "im Festhalten von". Ob Grassmann eshåm auf den Dual våm bezieht, ist nicht erkenntlich. Der Sinn ist der, dass der Sänger den Sieg seiner in das Feld ziehenden Maghavan's wünscht.

wagen?) befindlichen\*)" (die Maghavan's etc.) ef. auch Vers 2.

Freunde und Feinde Mitra-Varuna's werden nun unterschieden, je nachdem sie Mitra-Varuna's Satzungen befolgen und dies führt uns einen Schritt weiter zu den Satzungen selbst. Fragen wir nach ihrem Ursprung und nach dem Ausgangspunkt ihrer Entwicklung zu sittlicher Bedeutung, so werden wir wieder auf die Natur zurückgeführt und auf die Stabilität der Naturerscheinungen, aus denen beide Götter personificirt worden sind: Tag für Tag erglänzt das Firmament im Sonnenlichte, Tag für Tag wandelt die Sonne an ihm ihre Bahn: keiner der Götter, keiner der Menschen vermag diese Satzungen zu hindern. Die Berechtigung, hierin ihren Ausgangspunkt zu sehen, gibt uns der Veda selbst. So heisst es RV. 4, 13, 2: anu vratam varuno yanti mitro yat sûryam divy ârohayanti / "es folgen Mitra-Varuna der Satzung, wenn sie die Sonne am Himmel emporsteigen lassen." 3, 55, 6: śayuh parastad adha nu dvimatabandhanas carati vatsa ekah / mitrasya tâ varunasya vratâni mahad devânâm asuratvam ekam // ..das (Nachts) in der Ferne ruht, zwei Müttern (Himmel und Erde) angehörig, wandelt jetzt ohne Fesseln umher das eine Kalb: das sind Mitra-Varuna's Gesetze. Gross ist der Götter einziges Asurathum." 10, 65, 5: yayor dhâma dharmanâ rocate brihad "deren grosses Haus nach der Satzung (er-) glänzt." 5, 69, 1: våvridhånåv amatim kshatriyasyånu vratam rakshamanav ajuryam / "mächtig geworden, den Glanz des Herrschers (= Sonne), nach der Satzung das Unvergängliche bewahrend," wobei ich ajurya gleichbedeutend mit dem sonst auf das Licht im höchsten Himmel bezuglichen amrita fasse. 5, 72, 2: vratena stho dhruvakshema dharmana yâtayajjanâ "durch die Satzung ist fest euer Wohnsitz (d. h. ihr wohnt stets am Himmel, wo euer Licht sich ausbreitet); durch das Gesetz die Menschen in Bewegung setzend"\*\*).

<sup>\*)</sup> Grassmann bezieht "vanarshadah" auf Vögel; Ludwig auf Rosse "die an der Stange festgebundenen."

<sup>\*\*)</sup> Durch die Beziehung auf das Himmel und Erde wieder sichtbar machende Licht ist auch RV. 7, 61, 4 zu erklären: śańsa mitrasya varunasya dhama śushmo rodasi badbadhe mahitva: "preise Mitra-Varuna's Gesetz: (ihre) Kraft hat Himmel und Erde gedrängt (= aus einander gedrängt)

dahin gehört es, wenn Agni als Vertheidiger der Satzungen M.V.'s gilt, da er das Dunkel zurück drängt und dem Lichte die Bahn frei macht; die Uebertragung seiner Vertheidigung auf seinen Kampf gegen die Bösen (4, 5, 4) ist erst eine Erweiterung jener ersteren Anschauung.

Es muss hinzugefügt werden, dass in demselben Maasse als das Herrschaftsgebiet der beiden Götter sich erweiterte, auch der Wirkungskreis ihrer Gesetze an Umfang zunahm. Wir werden bald Mitra-Varuna als Götter über den Regen kennen lernen, hierin kann auch nur der Grund liegen, wenn am Schluss einer vom Regen handelnden Hymne sich die Worte finden (5, 63, 7): dharmanâ mitrâvarunâ vipaścitâ vratâ rakshethe asurasya mâyayâ / "durch eure Satzung weise, o Mitra-Varuna, schützt ihr die Satzungen durch des Asura Zaubermacht" (d. h. wohl: ihr bewirket, dass der Himmel zur rechten Zeit Regen spendet) und ebenso dürfte zu erklären sein RV. 9, 107, 15 arshan mitrasya varunasya dharmanâ pra hinvâna ritam brihat: "Soma möge strömen nach M.V.'s Satzung, das grosse Wahre fördernd"\*).

Es liegt in der Natur der Satzungen, die aus den ewig wiederkehrenden Naturerscheinungen sich herleiten, dass sie "fest" heissen (s. z. B. 5, 69, 4) und dass von hieraus die durch sie die Welt regierenden Götter "dhritavrata" genannt werden "die feste Satzungen haben" oder "von denen die Satzungen fest gehalten werden" d. h. die sie nie überschreiten und überschreiten lassen. Selbst die Götter sind nicht im Stande ihnen zu trotzen. Man sehe RV. 5, 69, 4: na våm devå amritå å minanti vratåni mitråvarunå dhruvåni / "Eure festen Satzungen, o M.V., verletzen nicht die unsterblichen Götter."

durch ihre Grösse." Grassmann: "des Varuna und Mitra Herrschaft preis' ich, ihr hoher Muth bestürmet Erd' und Himmel." In diesem Falle können wir sushma nur auf das E. und H. umhüllende Licht beziehen, das am Morgen mit "Kraft" hervordringt.

<sup>\*)</sup> Mit Bezug auf die Gesetze möchte ich die Bezeichnung Mitra-Varuna's als "prasastarau" "Anweiser" erklären, in dem ich in dieser Benennung einen Hinweis sowohl auf ihre Weisheit als auf die Aeusserung dieser Weisheit in den Gesetzen, die sie vorschreiben, sehen zu müssen glaube. cf. Taitt. Samh. 1, 8, 15, 1 mitravarunayos två prasastroh prasisha yunajmi yaynasya yogena.

### Mitra-Varuna als Regengötter.

Es bleibt uns nur noch ein Capitel im Bereich von "Mitra-Varuna" zu besprechen übrig, dessen oben schon bei Erwähnung der Satzungen Mitra-Varuna's gedacht werden musste, ihre Beziehung zum Regenhimmel. Der Grund, den wir dieser Auffassung der beiden Götter unterzulegen haben, ist offenbar ein anderer als der, welcher uns in Indra-Varuna Regengötter Führte uns die letztere Gruppe zu dem regenhängenden, finstern Himmel, so hindert uns bei der ersteren die lichte Gestalt Mitra's und damit die Varuna's jene Anschauung auf diese zu übertragen und nöthigt uns bei der Sonne selbst und dem in Licht gehüllten Firmament zu bleiben. Und in der That liegt von da aus nach vedischer Anschauung der Uebergang zum Regenhimmel nahe genug, näher als es auf den ersten Anblick scheinen möchte. Der Inder sieht nicht nur im finstern Wolkenhimmel eine Bezeichnung für die oben befindlichen Wasser, sondern er weiss auch im strahlenden Dvaus den Sitz der Kühe, die die Wasser fliessen lassen; dafür ist ein Beweis die oben citirte Varunastelle, nach der der Gott des Firmaments sein goldenes Haus in die Wasser gebaut hat, also indirect der leuchtende Himmel als Sitz der Wasser bezeichnet ist. Somit wäre leicht zu erklären, wie Varuna auch in seiner Eigenschaft als Lichtgott sich zum Regengott entwickeln kann. Schwieriger scheint dies bei Mitra, aber auch hier geben uns die vedischen Anschauungen selbst Aufschluss. Wir lernten Mitra oben als Sonnengott kennen, wir sahen in dem Blitz seinen Spross, in Tvashtar seinen Genossen, der Zendavesta zeigte ihn uns als den, welcher die Wasser fliessen lässt - die Vermittelung zwischen diesen beiden scheinbaren Gegensätzen liegt gerade in seiner Stellung als Sonnengott. Die Sonne zieht mit ihren Strahlen die Wasser an sich und sammelt sie im Himmel um sich, um sie nachher als Regen herabrauschen zu lassen und wir begegnen bald hier, bald dort im Veda dem Sûrya im Zusammenhang mit den Wassern. RV. 7, 47, 4 heisst es von den Sindhu's: yâh sûryo rasmibhir âtatâna\*) "welche Sûrya

<sup>\*)</sup> Ich sehe hier keinen Grund zu übersetzen durch: "bestrahlen mit," wir sind völlig berechtigt es so zu fassen, wie oben geschehen ist. Man sehe die folgenden Verse,

mit den Strahlen ausbreitete; 4, 38, 10: å dadhikrâh śavasâ pañca krishtîh sûrya iva jýotishâpas tatâna "Dadhikrâ hat mit seiner Macht die fünf Stämme ausgebreitet (d. h. machte sie früh sichtbar) gleichwie Sûrya mit seinem Glanz die Wasser." Taitt. Samh. 3, 34, 1 heisst es sogar: sûryasva rašmayo vrishtyå îśate, dass die Sonnenstrahlen Herren über den Regen seien. RV. 8, 61, 16: adhukshat pipyushîm isham ... arih sûrvasya sapta rasmibhih "es molk der fromme fette Speise mit der Sonne sieben Strahlen." Sehr bezeichnend und für unsern Fall bedeutsam ist RV. 1, 164, 7: "hier soll reden, wer wohl kennt die Spur des schönen Vogels, die geblieben, aus dessen Haupt die Kühe Milch träufelten (und) in (sein) Gewand sich hüllend das Wasser mit den Füssen tranken" (s. Haug, Vedische Räthselfragen und Räthselsprüche pag. 19). Wir sehen hier die Sonne im directesten Bezug zum Regen, wenn die Kühe, die Strahlen oder die um sie gesammelten Wolken, das Wasser aus seinem Haupte fliessen lassen, und können es daher wohl verständlich finden, wenn auch Mitra als Regengott zusammen mit Varuna erscheint. Von den vielen sich darbietenden Stellen führe ich an: RV. 7. 60. 4: ud vâm prikshâso madhumanto asthur â sûryo aruhac chukram arnah "herauf kamen euer beider madhureiche Rosse; Sûrya erstieg das leuchtende Meer." 5, 62, 7: sanema madhvo adhigartyasya "möchten wir erlangen von dem madhu (süssen) auf (eurem) Wagen." 5, 68, 5: vrishtidyava rîtyapeshas patî danumatyah / brihantam gartam âsâte // "denen der regnende Himmel gehört und die strömenden Wasser, die Herren der gabenreichen Speise, sie haben ihren hohen (Sonnen-) Wagen erlangt." 5, 69, 2: irâvatîr varuna dhenavo vâm madhumad vâm sindhavo mitra duhre / "reich an Labtrunk sind, o Varuna, eure Kühe; Süsses molken euch, o Mitra, die Ströme." Diesen einzelnen Stellen schliesse ich die sehr charakteristische Hymne 5, 63 an, die uns Mitra-Varuna ganz im Zusammenhange mit andern Göttern des Regenhimmels, den Maruts und Parjanya zeigt und uns aller weiteren Belege enthebt: 1) des Wahren Hüter, ihr besteigt den Wagen im höchsten Himmel, wahrer Satzung Herrn! wem ihr hier beisteht, o M.V., dem strömt der Regen Süsses vom Himmel. 2) Als Allherrscher herrscht ihr über die Welt,

o M.V., beim Opfer das Lichtreich schauend; wir flehn um Regen, eure Gabe, um Unsterblichkeit; Himmel und Erde durchwandern die Donnerer. 3) Allherrscher seid ihr gewaltigen Stiere, des Himmels und der Erde Herrn, M.V., die spähenden (cf. Ngh. 3, 11), mit glänzenden Wolken beginnt ihr zu tosen und lasst den Himmel regnen durch des Asura Zaubermacht. 4) Eure Zaubermacht ist an den Himmel gesetzt: in den Glanz geht die Sonne ein, die schimmernde Waffe; ihr verbergt sie mit der Regenwolke (mit Regen und Wolken) am Himmel, es eilen, o Parjanya, die sussen Tropfen. schönen Wagen schirren die Maruts an zum Prunk, gleichwie ein Held beim Beutezug, o M.V. Durch die glänzenden Regionen wandern die Donnerer; benetzt uns, o Allherrscher, mit des Himmels Milch. 6) Es erhebt Parjanya, o M.V., laut seine an Labung reiche (durch den Regen dabei), schimmernde (durch Blitze), ungestüme (durch Sturm) (Donner-)stimme; in Wolken kleideten sich trefflich die Maruts durch die Zauberkraft; ihr liesst den rothen fleckenlosen Himmel regnen." Vers 7. s. o.! Die Hymne enthält alles, was in dieser Beziehung von M.V. zu sagen, auf's Vollständigste und zeigt uns zugleich auch das andere Gebiet ihrer Herrschaft, indem Vers 1 von ihrem Wagen gesprochen wird, unter welchem nur der Sonnenwagen verstanden werden (s. auch Vers 7) kann. Derselbe Gedanke, der uns aus dem genannten Liede entgegentritt, findet sich noch angedeutet 1, 2, 7; 1, 122, 11 (nabhojuvah); 1, 167, 8; 1, 152, 6, 7; 3, 62, 16; 5, 62, 2, 3; 6, 67, 11; 7, 64, 2, 4; 7, 62, 5; 7, 65, 4; 8, 25, 5 u. v. a. Man vergleiche auch ihre Bezeichnung als "sindhupatî" "Herrn der Ströme" (7, 64, 2), in der Taitt. Samh. als "apâm netârau" "Führer der Wasser"\*) 6, 4, 3, 3 u. a.) oder vrishtyâ adhipatî. Dadurch ist es jedenfalls auch zu erklären, warum Soma so oft für Mitra-Varuna strömt, er ist gleichwie Indra's, so auch Mitra-Varuna's zugehöriger Trank, den sie stets auf die Erde herabsenden und wir ersehen eben daraus den Grund, warum ihnen oft eine "payasyâ," eine Milchspende (s. Sat. Brâhm.) gehört. Es gibt uns ferner diese Auffassung die Handhabe zu der ihnen RV.

<sup>\*)</sup> Man beachte wohl, dass sich auch von Mitra-Varuna mehr denn eine Auffassung, gleichwie von Varuna findet.

5, 70, 2. 3 gegebenen Benennung "Rudra's"\*), deren Anlass in der nahen Beziehung Mitra-Varuna's zum Regen und Gewitter, zu den Maruts zu suchen sein dürfte\*\*).

Noch eins kann hier bemerkt werden. Wir finden bisweilen die Vorstellung, dass Varuna und Mitra die Kühe schwellen lassen (s. RV. 5, 62, 2. 3 und andere) und hieraus hat sich die Anschauung von der ihnen gehörigen Kuh (Sat. Brahm. 2, 4, 4, 14; 4, 5, 1, 6 u. a.) ergeben und diese ist in kleine Geschichten übergegangen. So heisst es z. B. Taitt. Samh. 2, 6, 7, 1: Manuh prithivya yajñiyam aichat, sa ghritam nishiktam avindat so 'bravît: ko 'sye "śvaro yajñe 'pi kartor iti, tâv abrûtâm mitrâvarunau: gor eva "vam îśvarau kartoh sva iti, tau tato gâm sam airayatâm sâ yatra-yatra ny-akrâmat tato ghritam apîdyata, tasmâd ghrîtapady ucyate etc. .. Manu ging die Erde um zum Opfer Passendes an und fand vergossene Butter; da sprach er: wer ist im Stande sie auch beim Opfer zu machen; Mitra-Varuna entgegneten hierauf: wir sind im Stande die Kuh zu machen; daher liessen sie die Kuh entstehen; wohin dieselbe auch ging, träufelte Butter (wurde gepresst) hervor und sie heisst desshalb ..deren Fussspur Butter ist" (cf. 4: asyai padåd ghritam apîdyata)." Wenn nun an manchen Stellen diese Kuh als zweifarbig (dvirûpa) bezeichnet wird (z. B. Taitt. Samh. 2, 1, 7, 4), so liegt dies schwerlich darin, dass Parjanya durch Tag und Nacht regne, wie die Taitt. Samh. meint, sondern darin, dass die Brâhmana's den Mitra verbundenen Varuna als die Nacht erklären, dass darum die zweifarbige Kuh gleichsam die Abzeichen der beiden Götter tragen soll.

Wenn somit Mitra-Varuna als Schöpfer der Kuh gelten, so dürfen wir annehmen, dass diese Ansicht sich auch erweitert habe und wie der Besitz an Kühen das Zeichen des Reichthums war, sie auch hierdurch zu Güter verleihenden Göttern werden. Es liegt dies unmittelbar im Charakter von Regengöttern. Sie spenden Fruchtbarkeit des Bodens, sie machen

L.

<sup>\*)</sup> Vielleicht gehört die Bezeichnung "indra" Vaj. Samh. (10, 16.) auch dahin.

<sup>\*\*)</sup> Die Beziehung Varuna-Mitra's zu den Wassern erklärt uns auch ihre Bezeichnung als Väter des Rohres (sara) A.V. 1, 3, 2. 3, da dies an Wassern wächst.

die Felder ertragreich, geben den Kühen gute Weide und mit der Spende von Fruchtbarkeit hängt eng zusammen der Reichthum an milchenden, tragenden Kühen, an Rossen, ja auch an Nachkommenschaft, die sie dem Verehrer spenden. Hierzu kommt noch, dass M.V. in den Kämpfen den Ihren beistehen, dass sie ihnen den Sieg verleihen und dadurch Beute geben. so dass auch hierin ein Grund zu der Bitte liegt, sie möchten Reichthum und Nahrung spenden, wofür wir denn zum Theil schon Stellen citirt haben. Für jene Anschauungen seien noch als Belege genannt: 5, 68, 3: tâ nah śaktam parthivasya maho râyo divyasya / "spendet uns grossen himmlischen und irdischen Reichthum." 5, 69, 3: râye mitrâvarunâ sarvatâtele tokâya tanayâya sam yoh / "um Reichthum, o Mitra-Varuna, rufe ich euch bei Unversehrtheit, um Kind und Kindeskinder. um Heil und Glück." 5, 64, 6: uru no vâjasâtaye kritam râye svastaye "schafft weiten Platz uns zum Erwerb von Gut (Speise), zum Reichthum und Wohlergehen." 1, 153, 3: pîpâya dhenur aditir ritâya janâya mitravarunâ havirde: "es ist voll (an Milch) die unversiegliche Kuh dem wahrhaften, havisspendenden Menschen, o M.V." 5, 62, 3: vardhayatam oshadhîh pinvatam gå (ava vrishtim srijatam jîradânû), "gedeihen liesst ihr die Kräuter, ihr schwelltet die Kühe, (den Regen sandtet ihr herab, o schnell spendende)" etc.

An diese Erörterung sei es mir gestattet noch einen Punkt anzuschliessen, den ich nur unter Bezugnahme auf Mitra-Varuna als Regengötter erklären zu können glaube; er betrifft die an die wunderbare Geburt Vasishtha's sich anknüpfenden Sagen. Das eine Mal ist die übernatürliche Entstehung des Rishi RV. 7, 33, 10 ff. erwähnt, das andere Mal im Commentar Sâyana's zu RV. 10, 95 und ich vermuthe, dass die Vasishthiden, um ihr Gotrahaupt zu feiern, ihn mit Legenden umgaben, deren Kern wie bei so vielen der vedischen Geschichtchen aus Naturanschauungen hervorgegangen ist, in unserem Fall aus solchen, die dem Namen des "Glänzendsten, Herrlichsten, Besten" das passendste Relief bieten mochten. Und in Wirklichkeit zeigen die oben erwähnten Vedaverse auf den Ausgangspunkt der Sage, ich setze dieselben hierher, um mich nachher auf dieselben zu beziehen. Es heisst Vers 10: "alsdich Mitra-Varuna sahen, wie du dich des Blitzesglanzes entkleidetest\*), war dies, o Vasishtha, dein Ursprung und zwar der alleinige, dass dich Agastya aus der Behausung brachte. 11. Du stammst von Mitra-Varuna, Vasishtha, erzeugt, o Brahman, durch die Liebe zu Urvasî; als einen durch das göttliche Brahman herabgefallenen Tropfen haben alle Götter dich in der Kufe aufgefangen. 12. Der weise Kenner beider Welten, der tausendfach spendende und spendenreiche Vasishtha ward von der Apsaras geboren, zu weben den von Yama ausgespannten Aufzug (Umrahmung). 13. Beim Somaopfer geboren, durch die Verehrungen angeregt, haben sie ihren gemeinsamen Samen in die Kufe ergossen; aus ihrer Mitte ging der Dichter (?) hervor; dorther, sagen sie, sei der Rishi Vasishtha geboren." Bei Såyana heisst es am citirten Ort, Mitra-Varuna seien geweiht gewesen und hätten ihren Samen träufeln lassen als sie die Nymfe Urvasî sahen.

Was nun die Interpretation dieser Sagen anlangt, so scheint die Vorstellung, dass Mitra-Varuna den Himmel regnen lassen, der Ausgangspunkt derselben gewesen zu sein. Wenn der Regen niederströmt im Gewitter, wird "der schönste, lichteste" geboren und er verlässt gleichsam seine Glanzgestalt und verwandelt sich in herniederfallende Tropfen. Was die Nymfe Urvasî hier anbetrifft, so dürfte in ihr als der Mutter des "vasishtha" die Wetterwolke des Luftraums zu sehen sein. der der Blitz entstammt; wenigstens weist auf dies RV. 10, 95. 17 hin: antarikshapram rajaso vimanîm upa sikshamy urvasîm vasishthah, wo sie also "die den Luftraum erfüllende. die Region durchmessende" genannt wird \*\*). Für unsere Deutung des Sagengrundes findet sich eine indirecte Bestätigung an dem Eingang unsrer Hymne. Indra, heisst es vom 2. Verse an, wird aus der Ferne von den Vasishtha's herbeigeführt und allen andern Sängern zieht er diese vor. Auf ihr Lied hin hilft der Gott dem Sudas in der Zehnkönigsschlacht: dem Preislied des Vasishtha zu Liebe drängt er die Feinde zurück und schafft den Tritsu's freien Raum. Nun ist es allerdings

<sup>\*)</sup> Grassmann: sich (mit etwas) umhüllen. Ludwig: kommen (als Licht [gestalt] aus dem Blitze). Pet. Wört. auffahren (aus). Westergaard, rad. relinquere, deponere (jyotis).

<sup>\*\*)</sup> cf. Müller, Essays II. pag. 88.

nicht zu bezweifeln, dass historische Dinge diesem Liede zu Grunde liegen, aber der Kampf des Sudas gegen die Feinde hat ein Prototyp am Himmel, wo ebenfalls Indra der Hauptkämpfer ist und gegen viele Gegner siegt. Auch in dieser Himmelsschlacht ist ein "vasishtha" der Führer, gleichwie der Rishi Vasishtha der puraëtar im Kampfe der Tritsus heisst, und in Wirklichkeit ist auch "vasishtha" mehrfach eine Bezeichnung für Agni und an einer Stelle für Indra selbst. So, glaube ich, hat man irdische Vorgänge mit himmlischen zu vereinen gesucht, um der Thätigkeit des Stammeshauptes einen tieferen Hintergrund zu geben und man hat seine Herkunft von Mitra-Varuna herleiten wollen, die als Regen spendende Götter den Blitz erzeugen, dessen ursprüngliche Gestalt die Vasishtha's gewesen ist, die er verliess (vidyuto jyotih pari samjihanah), und zur Erde niederstieg.

## Mitra-Varuna als Tag und Nacht,

Es mag zum Schluss unserer Darstellung der beiden Götter noch einer Auffassung gedacht werden, die sich ganz so sicher in den Brâhmana's findet, als sie für die Riksamhita und für den grössten Theil des Atharvaveda zu verneinen ist, ich meine die Beziehung der Verbindung Mitra-Varuna auf Tag und Nacht. Ich glaube diese abweichende Deutung der späteren Zeit auf den Unterschied zurück führen zu müssen, den man zwischen ihnen machte, indem man Mitra ausschliesslich als den freundlichen, Varuna dagegen als den schrecklichen bezeichnete. Durch das stärkere Betonen des ursprünglich unter Varuna als den grösseren Gott untergeordneten Gottes, wurde jener auf eine engere Machtsphäre beschränkt und man vergass den ursprünglich dieser Verbindung zu Grunde liegenden Sinn vom Firmament und der dasselbe erleuchtenden Sonne, welche wir in der ältest vedischen Zeit bald so, bald so, immer aber als abhängig von Varuna bezeichnet fanden. So wurde aus den anfänglich wesensgleichen Söhnen der Aditi der Gegensatz von Tag und Nacht, ohne dass indess die Brâhmana's, wie ich nochmals glaube betonen zu müssen, sich darauf beschränkten, nur diese eine Seite an ihnen hervorzuheben (cf. Seite 89).

Hiermit schliesse ich die Darstellung Varuna's und Mitra's, soweit sie uns aus vedischen Quellen entgegentreten. Ich weiss sehr wohl, dass dieser Erörterung noch manches hinzuzufügen sein und manches in helleres Licht gestellt werden wird, je mehr der Blick der vedischen Forschung von seiner auf den Rigveda gerichteten Einseitigkeit sich befreit und auch die anderen Bücher der grossen Vedalitteratur der verdienten Berücksichtigung unterzieht. Ich zweisle nicht, dass wie im Einzelnen manches verbesserungsfähig ist, so auch mit der Vertiefung der vedischen Forschung neue höhere Gesichtspunkte erreicht werden dürften, darum ist es wohl nicht erst nöthig hinzuzufügen, dass diese Blätter nur ein Beitrag zur Erreichung dieses Zieles sein sollen, das selbst noch in weiter Ferne liegt.

Es bleibt uns noch übrig mit wenigen Worten unsern Himmelsgott zu betrachten in der Verbindung

#### IX.

# Varuna — varena — οδρανός.

Wir sagten zu Anfang unsers Capitels über die Bedeutung des Namens "varuna," dass er gleichwerthig sei mit dem varena des Zend und es liegt uns nun ob den Beweis für diese Behauptung zu führen. Varena findet sich nach Justi an vier Stellen des Zendavesta, die sämmtlich beachtet zu werden verdienen. Vend. 1, 18 steht es unter den von Ahuramazda geschaffenen Ländern und es ist folgendes von ihm gesagt: (frâthweresem azem yô ahurô mazdâo:) varenem yim cathrugaoshem. yahmâi zayata thraêtaonô jañta azhôis dahâkâi (ich schuf, ich Ahuramazda) "Varena das viereckige, welchem zu Nutzen Thraêtaona geboren wurde, der Erleger des Azhi Dahâka." Wir haben hier eine uralte Anschauung, deren Idee sich hier zu einem wirklichen Lande verengt hat, während der Anlass derselben auf den Himmel und auf Naturanschauungen zurückzuführen ist. Zunächst bestätigt diese Annahme der Beiname cathrugaosha viereckig, welcher ganz ähnlichen Sinn hat wie das oben genannte Beiwort Varuna's "caturanîka," und ursprünglich den aus vier Gegenden bestehenden rings um die Erde sich ziehenden hohen Himmelsraum

bezeichnet, dann aber, und dies ist vor allem wichtig, die Nennung Thraêtaona's und Azhi Dahâka's in unmittelbarster Verbindung mit dem Landesnamen. Thraêtaona ist der Sohn des Âthwya, dessen Name genau dem vedischen aptya entspricht, einem Beinamen Trita's, durch welchen derselbe als der regenhängende Himmel charakterisirt wird. Diesem Thraêtaona tritt der Schlangendämon gegenüber, welcher den lichten Himmel verhüllt und das Herabströmen der Wasser verhin-So passt es gut, wenn wir in dem Sohne des Âthwya den Vertheidiger des Himmels (cf. Ys. IX, 10. 11) mit seinen segensreichen Eigenschaften und in dem vierwinklichen Varena eine Bezeichnung des Himmels mit seinen vier Richtungen Sehr bemerkenswerth ist nun, dass nicht nur an dieser Stelle Thraêtaona mit varena zusammen erwähnt wird, sondern auch in den drei andern; man sehe Yt. 9, 13: tam yazata vîsô puthrô âthwyânôiś vîsô sûrayâo thraêtaonô upa varenem cathru-gaoshem satéê aspanam hazanrê gavam etc. "Ihr (der Dryaspa) opferte Thraêtaona, der Sohn des athwyanischen Ortes, des heldenhaften Ortes bei dem viereckigen Varena mit hundert Rossen, tausend Kühen" etc. Yt. 15, 23 ihm (dem Râma) opferte . . . . . (ebenso wie 9, 13) . . . . auf goldenem Throne etc. und schliesslich Yt. 5, 33 (ähnlich nur mit Bezug auf die Ardvîsûra Anâhita und mit dem Locativ upa varenaêshu cathru-gaoshaêshu). All diese Stellen zeigen uns also Thraêtaona und varena in engster Verbindung und wir haben ein Recht in varena denselben Namen desselben Gegenstandes zu sehen wie im "varuna" des Veda. Damit soll nicht gesagt sein, dass wir hieraus auf eine alte Verehrung eines Gottes varana oder ähnlich schliessen wollen. denn hierzu liegt keine Berechtigung vor, die etwa ausgenommen, die allgemein in jeder Bezeichnung des Himmels liegt. Noch eines Punktes sei dabei gedacht, des zd. Namens für böse Geister "varenya." Darf einer Vermuthung hier Raum gegeben werden, so ist es die, dass dies Wort anfänglich eine Bezeichnung für "himmlische" war, gerade so wie die parsischen Devs ursprünglich die Götter bezeichneten. Gleich wie die letzteren durch Verfeindung der Iranier mit den indischen Stämmen zu Teufeln wurden, kann die Bezeichnung der "varenya's" ebenfalls auf Grund solcher Verhältnisse zu einem

Namen für böse Geister sich entwickelt haben. Das skr. varunya gibt uns hierüber darum keinen Aufschluss, weil es nur "Varuna gehörig" heisst und meist auf von Varuna herstammendes Uebel oder auf rajju, granthi etc. angewandt Dagegen scheint mir das griechische genau übereinstimmende οδράνιοι ein Beweis dafür zu sein, dass auch varenya einst "die himmlischen" bezeichnete. — Wenn nun auch auf eine alte Verehrung eines dem Varuna dem Namen nach entsprechenden Wesens nicht zu schliessen ist, so scheint doch ein ihm der Bedeutung nach analoges und oft in ihn hinübergreifendes Wesen im alten Glauben eine Stelle gehabt zu haben; ich sehe den Namen dieses Wesens in dem Worte asura = ahura und ich vermuthe, dass ein solcher Gott sich entwickelt habe zu Ahura mazda nach der einen, zu Varuna unter Namensänderung nach der andern Seite hin. Roth hat im Wesentlichen jedenfalls Recht, wenn er s. v. asura im Pet. Wört. dies Wort eine Bezeichnung für den höchsten Himmel nennt und für den dort waltenden Geist, dessen bestimmtere Auffassung Varuna sei (wie Ahura Mazdâ). Der höchste Gott des Zendavesta und der alte Himmelsgott des Veda sind sicher nur Fortsetzungen, Umbildungen und Erweiterungen ein und desselben Wesens, die freilich sicher zu bestimmen nicht leicht möglich ist, ohne genaue Durchforschung des iranischen Glaubens und ohne weitere Nachrichten über jenes Wesen selbst. Spiegel erkennt keine Aehnlichkeit zwischen Ahuramazda und Varuna an, wie ich aus Muir (V. pag. 120) ersehe und auch Windischmann (Zor. Stud. 122) hält den ersteren für einen rein iranischen Gott. Aber etwas andres ist es. wenn wir nach dem gegenwärtigen Ahuramazda fragen und nach dem gegenwärtig im Veda sich zeigenden Varuna; etwas anderes, wenn wir nach den Spuren ihres Herkommens suchen. da der Gott der Parsen nicht immer so ausgebildet und bestimmt charakterisirt gewesen sein kann. Von geringer Bedeutung scheint mir das Factum, dass Varuna ein Aditya und Ahuramazda einer der Ameshaspenta's ist, da die historische Verwandschaft noch lange nicht genügend nachgewiesen und auch von den namhaftesten Zendforschern geleugnet worden ist; denn schon das eine Moment, dass Mithra und Airyaman nicht unter die Zahl der letzteren aufgenommen sind, darf als

ein bestimmter Beweis dagegen gelten, den man schwer hinwegdeuten kann. Wesentlicher ist die Bezeichnung des iranischen Gottes mit Ahura, der bald mit diesem, bald mit seinem vollen Namen, bald nur als Mazda etc. benannt wird und diesem Ahura steht die häufige Benennung Varuna's im Veda durch asura gegenüber. Grössere Beachtung hingegen verdienen zwei andere Punkte, von denen der eine in der Verbindung Mitra-Varuna und Mithra-Ahura, der andere in der Stellung Ahura's und Varuna's zum Himmel besteht. Wie wir nämlich im Veda Varuna und Mitra zusammen finden, so tritt uns im Avesta derselbe Mithra bisweilen mit Ahura zusammen entgegen. So heisst es Ys. 1, 11 nivaêdhayêmi hañkâravêmi ahuraêibya mithraêibya berezenbya aêthyêjanhaêibya ashavanaêibya etc. "ich rufe an und zähle auf mit Titel und Namen Ahura und Mithra, die hohen, ewigen, heiligen" etc., ebenso genannt sind sie Ys. 2, 11 und auch Yt. 10, 113 sowie 145 sind beide zusammen erwähnt. Da nun Mitra = Mithra gewesen ist, so lässt die enge Verbindung mit Varuna resp. ahura einen Schluss auf einstige Identität auch dieser beiden (dem Wesen nach) zu. Dahinzu tritt bestätigend der andere Punkt. Wir sahen oben den weiten Himmelsraum als Varuna's Leib, Mund oder Körper; wir sahen V. den goldenen Harnisch anlegen oder sich wie ein Gewand über alles legen. Eine ganz ähnliche Anschauung zeigt uns vom Himmel und Mazda der Fravardin Yesht 2. 3: âonham (fravashinam) raya garenanhaca vîdhâraêm zarathustra aom asmanem yô usca raokhshnô frâderesrô yô imam zam âca pairica bavava 3. manayen ahê yatha vîs aêm yô histaiti mainyûsâstô handarakhtô dûraê-karanô ayanhôkehrpa qaênahê raocahinô ayi thrishva yim mazdâo vastê vanhanem stehr-paêsanhem mainyutåstem\*) "durch der Fravashi's Glanz und Schönheit erhalte ich den Himmel, o Z., welcher so schön glänzt, welcher die Erde berührt und umgibt. Er gleicht einem Vogel, welcher von Gott hervorgerufen dasteht, fest, weit ausgebreitet, mit ehernem Leib, sein eigenes Licht habend in den drei Welten

<sup>\*)</sup> Die beiden letzten Worte finden sich auch Yasht 10, 143; ich vermuthe, dass dieselben dort eingeschoben sind, wie überhaupt der ganze Abschnitt nicht sin Ganzes bildet.

(so Haug, essays 187); welchen Himmel Ahuramazda anlegt wie ein Gewand, ein "sternbesticktes, gottgewobenes." Die gleiche Anschauung finden wir Ys. 30, 5: ashem mainyuś spénistô yé khraozhdisténg asénô vastê: "die Tugend (wählte) der Gedeihen spendende Geist, dessen Kleid der feste Himmel ist." Wir sehen, es liegen hier nicht zu unterschätzende Anhaltspunkte vor und ich glaube, dass eine weitere Durchforschung des Zendavesta und insbesondere eine eingehende Darstellung Ahuramazda's noch manches Material beibringen wird. Namentlich dürfte eine genaue Behandlung des Feuerkult bei den Parsen sowohl als den Indern von grossem Belange sein. Es ist bereits auf das nahe Verhältniss Agni's zu Varuna aufmerksam gemacht worden und wir verweisen hier nochmals besonders auf das nahe Verhältniss. das zwischen dem Atharvan und dem Vater Varuna sich oben zeigte, sowie auf die besprochene Hymne RV. 10, 124, wo wir Varuna und Agni in einer dem Verhältniss von Ahuramazda und dem Feuer ganz analogen Beziehung sehen. Genannt sei auch noch der erste Vers jener Atharvavedahymne (5, 11), die uns Varuna ganz unzweifelhaft nur als "pitâ asurah" zeigt.

Wenn wir nun Varuna eine Fortsetzung dieses Asura nannten, so seien zur Charakteristik des letzteren noch einige Stellen angeführt. R.V. 3, 29, 14: na ni mishati surano divedive yad asurasya jatharad ajayata "nicht schliesst (Agni) der erfreuende Tag für Tag sein Auge, seit er aus dem Leib des Asura geboren ward\*)." 10, 124, 3 "ich preise den Vater Asura den lieben (Agni); von dem zum Opfer nicht gehörigen gehe ich zu dem des Opfers werthen Theil." 5, 47, 3 . . . suparnah pürvasya yonim pitur a vivesa / madhye divo nihitah prisnih etc. "Der Vogel ist in des alten Vaters Schoss eingegangen; in die Mitte des Himmels ist der bunte gestellt." Wir sehen ferner den Asura ebenso in Beziehung zu Indra und den Maruts stehen, wie Varuna 1, 131, 1: indraya hi dyaur asuro anamnatendraya mahî prithivî. " . . Vor Indra beugte sich der Himmelsasura, vor Indra die grosse

<sup>\*)</sup> Diese Stelle ist darum besonders beachtenswerth, weil sie uns Agni als Sohn des Asura zeigt; siehe oben Seite 69, wo Bhrigu Varuna's Sohn heisst.

Erde." 5, 83, 6: arvān etena stanayitnunehy apo nishincann asurah pitā naḥ / "als unser Vater Asura die Wasser fliessen lassend, her komme mit diesem Donner." (Parjanya mit ihm identisch.) 8, 20, 17 heissen die Maruts Söhne des Asura. Jedenfalls die Hauptstellen für die Annahme, dass Vater Asura derselbe im Wesentlichen gewesen sei wie (wahrscheinlich nach ihm) Varuna, bleiben A.V. 5, 11, 1 und R.V. 10, 124, 1—5 und es bleibt abzuwarten, welch weitere Bestätigung uns andere Untersuchungen, namentlich eine genauere Durchforschung des Zendavesta und des Feuerkult hierfür geben werden. —

Einen weiteren Vergleich Varuna's können wir mit dem griechischen οδρανός anstellen. Auch hier wagen wir nicht zu behaupten, dass οδρανός ein in ältester Zeit verehrter Gott gewesen sei, vielmehr glauben wir, dass οδρανός gerade sowie varena lediglich ein Name für Himmel gewesen, den nur die Inder zu einem Gott mit hoher Macht entwickelten, während zu einem selbstständigen Gott bei den Griechen ihn zu gestalten erst Hesiod vorbehalten gewesen zu sein scheint; denn wenn Ilias 15, 36 oder Odyss. 5, 184 bei dem Himmel geschworen wird, so bezeichnet dies wohl, dass derselbe als etwas Heiliges galt, aber beweist nichts darüber hinaus. Es handelt sich indess auch hier nicht darum zu erörtern, ob odpavós als Gott verehrt worden sei oder nicht, sondern wir wollen nur dastir einige Dichterstellen anftihren, dass man dieselben Vorstellungen mit Varuna wie mit οδρανός verband, dass er der hohe, feste Himmel ist bei Tag und Nacht oder im Wolkengewand. Wie Varuna unvergänglich und ewig ist, so heisst es von οδρανός Ilias XVII. 425: σιδήρειος δ'όρυμαγδός γάλκεον οὐρανόν ἶκε(ν). Pindar Nem. 6, 5: ό δὲ γάλχεος ἀσφαλὲς αίὲν έδος μένει οδρανός. Gleichwie Varuna mit der Sonne verbunden, die an ihm als dem Firmament ihre Bahn beschreibt, heisst es Soph. Ajax 845: ω τον αίπον οδρανόν διφρηλατών ήλιε. cf. auch Odyss. 20, 357. Am Himmel sind die Gestirne befestigt und er heisst desshalb ἀστερόεις und entspricht damit genau Varuna als Nachthimmel. Ilias 18, 485: ἐν δὲ τὰ τείρεα πάντα τάτ' οὐρανὸς έστεφάνωται, Πληϊάδας δ' Υάδας τε etc. ib. 22, 318. cf. auch Hesiod. Theog. 126, 178. Wie Varuna in Wolken sich htillt. heisst οδρανός Pind. Nem. 3, 16 πολυνεφέλας; cf. Odyss. 5, 302:

τά δὲ δὴ νῦν πάντα τελεῖται, οδοισιν νεφέεσσι περιστέφει οδρανδν εδρύν oder Hias 15, 192: Ζεύς δ' έλαγ' οδρανόν εδρύν έν αίθέρι καὶ νεφέλησιν u. s. f. Dies genügt, um zu zeigen wie völlig der griech. "Himmel" mit Varuna übereinstimmt, wenn auch die Personification nicht in eine hohe arische Zeit hinauf reichen sollte. Was über odogyóc sonst noch bemerkt werden könnte, wollen wir hier als dem Gebiete der griechischen oder vergleichenden Mythologie angehörig bei Seite lassen. ein Punkt sei aus diesem Gebiet erwähnt, die Bezeichnung des Uranos als 'Ακμονίδης Sohn des 'Ακμων (cf. Preller. Griech. Myth. I3. 40). Axuw ist dasselbe Wort wie das skr. asman und zd. asman, die beide den Himmel bedeuten und zwar aus demselben Grunde, aus welchem er yalxeos oder σιδήρεος heisst, wegen seiner Unerschütterlichkeit und Festigkeit. Wenn nun Uranos Sohn des Axμων ist, so ist dies lediglich ein Ausdruck zur Bezeichnung seiner Festigkeit. Beides sind ursprünglich Namen für "Himmel" gewesen, von denen der eine denselben als den Umfassenden, der andere ihn als den Festen kennzeichnete. Wahrscheinlich gingen oboavoc und dxμων ursprünglich nebeneinander her, bis sie personificirt wurden und aus einfachen Benennungen mythische Wesen sich bildeten; hinsichtlich dieser mag nun noch eine gewisse Gemeinsamkeit und Verwandtschaft der Begriffe in der Erinnerung fortbestanden haben, die der Anlass war, sie in ein solches Verhältniss zu bringen.

# Nachträge.

- Seite 14, Zeile 6 von unten: Nimmt man an der Verbindung von dem zweiten pari mit sasvaje Anstoss, so ist zu übersetzen: "er (setzte ein) ringsum sichtbar das All." Die Bedeutung der Stelle für unsere Zwecke wird dadurch nicht geändert.
- Seite 18, Anm. \*\*. Ludwig übersetzt: "dreimal trifft die Schneide, viermal die schreckliche Schneide." Ich bekenne, dass diese Conjectur viel bestechendes hat. Bedenken erregt aber dann die weitere Conjectur von asrim zu asrih, der dann noch die Auflösung von caturasri zu catur asri folgt. Dies scheint mir, sind mehr Conjecturen an einer Stelle, als erlaubt sein dürfte. Επαξ λεγόμενα sind aber im Veda nicht so selten und vielleicht führt das vorliegende auf einen dialektischen Gebrauch zurück. Ich kann mich noch nicht entscheiden, hielt es aber für erforderlich, die wohlerwogene Conjectur des sorgfältigen Forschers hier nachträglich noch zu erwähnen.
- Seite 23, Zeile 20 flg.: RV. 8, 41, 10 könnte auch übersetzt werden: "welcher als Hüllen die Schwarzen und Weissen nach der Ordnung schuf" mit Rücksicht auf Taitt. Samh. 3, 2, 2, 1. "ekah keší" ist daselbst der Sonnengott.
- Seite 27, Z. 12 v. ob. Herr Prof. Stenzler hat die Güte mich darauf aufmerksam zu machen, dass der Commentar jatharâ als Locativ sg. (nicht als Acc. plur.) fasst und derselbe "wenden sich (abwechselnd) herzu" übersetzt.
- Seite 40, zu Zeile 13. Mir scheint, dass "anhura" die Sonne und die eine der 7 Gegenden, zu welcher er kommt, der Himmel ist. "Bedrängt" oder "unglücklich" heisst sie darum, weil sie kaum geboren immer wieder sterben muss. Daher ist, wie ich Anm. \*\*\* Seite 40 sagte, anhura in der That vielleicht mit dem 8. Sohne Aditi's Martanda, dem einzigen unter ihnen, der eine greifbare Gestalt hat die andern sind dort allgemein Wesen des Lichts identisch.

- Ich bin darum zweiselhaft geworden, ob meine in "Ueber die Göttin Aditi" pag. 30 niedergelegte Anschauung über diese merkwürdige Erscheinung nicht in obigem Sinne zu berichtigen ist.
- Seite 56. Die Darstellung der Ceremonie macht auf Vollständigkeit keinen Anspruch; es handelt sich dort nur um den speciellen Zweck des Capitels.
- Seite 72. RV. 4, 42, 1 ist wohl besser mit Ludwig zu übersetzen: "Mein des Fürsten reich ist von altersher, so dass mir unterstehn, dem über allen lebenden stehnden, alle unsterblichen."
- Seite 76, Vers 17 verbinden wir vielleicht richtiger kshadase mit yatah. So auch Ludwig.

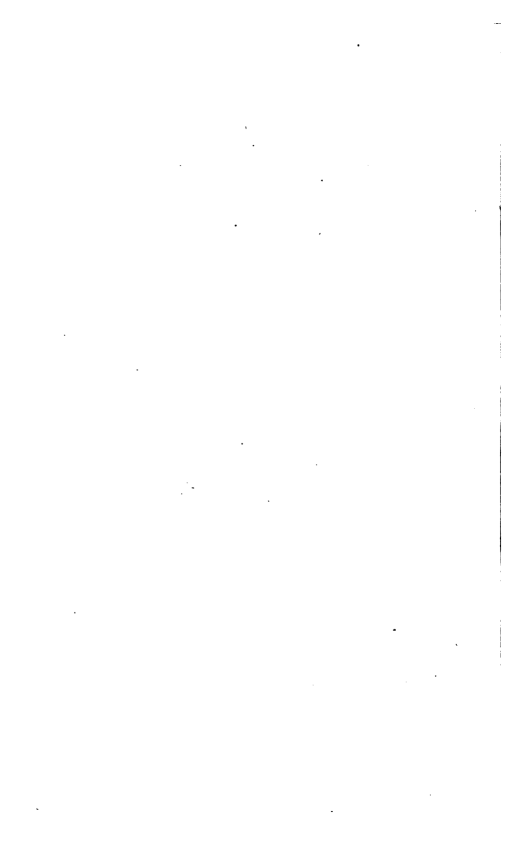
3

- Seite 102. RV. 6, 68, 3 "vrijaneshu viprah" könnte auch so verstanden werden, dass Varuna als "vipra" Weiser bei dem Kampf Rath ertheilt, während Indra als der kräftige, der mit dem Donnerkeil kämpft, Kraft verleiht. Dann würde vrijaneshu sich auf Kampfesmühen beziehen.
- Seite 115. RV. 1, 14, 10 "dhâmabhih" unter Uebersetzung mit "Scharen" etwa auf die Späher zu beziehen, ist schon wegen der Anrede "trinke den Soma mit den dhâman's Mitra's" nicht zulässig. Ein Somatrinken dieser Späher ist meines Wissens dem Ritual gänzlich fremd, während die Ritu's sehr häufig in demselben genannt sind.
- Seite 133, Zeile 14 von unten: erleuchtend den Körper d. h.: die Sonne, welche Mithra's Leib ist, also doch schliesslich Mithra selbst erglänzt.
- Seite 140. In RV. 7, 61, 3 nehme ich prithivyah als abhängig von dem Genitiv uroh an.
- Seite 142. Der Weg, auf dem die Satzungen Mitra-Varuna's ethische werden, ist leicht zu erkennen. Mitra-Varuna sind eben Lichtgötter und so schreiben ihre Satzungen naturlich auch ein Wandeln auf den Pfaden des Lichtes vor.

Wo Vâj. oder Taitt. Samh. steht, ist natürlich überall Vâj. oder Taitt. Samh. zu lesen; für R.V. 1, 25, 3 — 1, 25, 13 Seite 80.

Druck von Robert Nischkowsky in Breslau.

• 



.

. ·