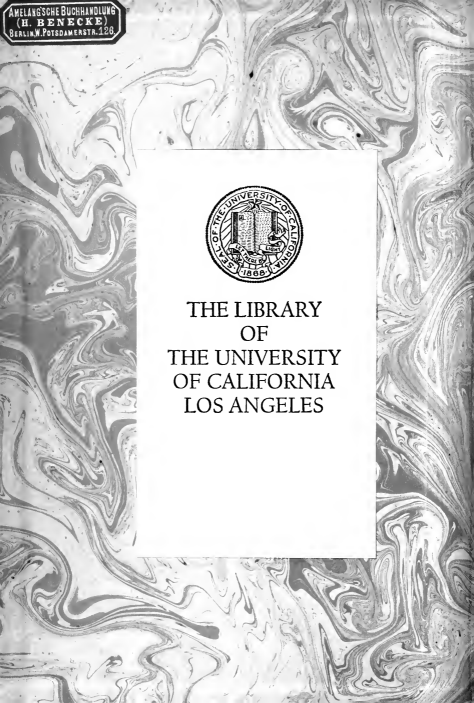
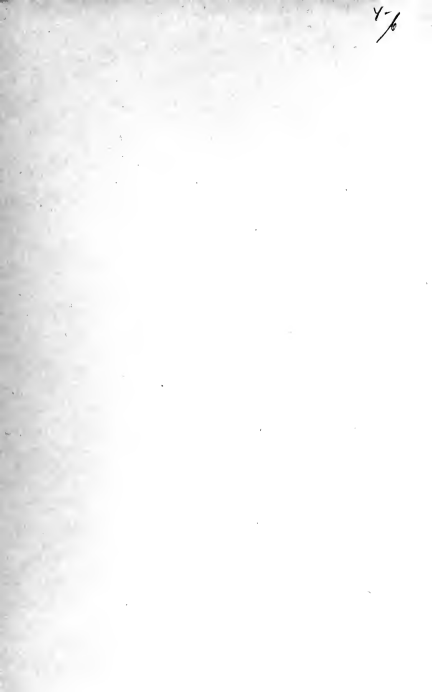
R. W. Emerson Vertreier der Menschheit









Aus dem Englischen übertragen von Heinrich Conrad Buchausstattung von Fritz Schumacher

## R. W. Emerson Vertreter der Menschheit

134. I

Eugen Diederichs, Leipzig 1903

## Inhaltsverzeichnis

| *                                |      |      |    |    |     |    | Sett |
|----------------------------------|------|------|----|----|-----|----|------|
| Die Bedeutung großer Menschen    |      |      |    |    |     |    | 1    |
| Plato oder der Philosoph         |      |      |    |    |     |    | 31   |
| Plato, Neue Lesefrüchte          |      |      |    |    |     |    | 67   |
| Swedenborg oder der Mnstiker     |      |      |    |    |     |    | 77   |
| Montaigne oder der Skeptiker     |      |      |    |    |     |    | 125  |
| Shafespeare oder der Dichter .   |      |      |    |    |     |    | 159  |
| Napoleon oder der Mann des u     | oelt | lich | en | Er | fol | gs | 187  |
| Goethe oder der Schriftsteller . |      |      |    |    |     |    | 218  |



Es liegt in unserer Natur, an große Menschen zu glauben. Wenn die Spielgefährten unserer Jugend sich plöglich als helden, als Sprossen königlichen Stammes erwiesen — es würde uns nicht überraschen. Alle Völkersage beginnt mit halbgöttern, bewegt sich in erhabenen, dichtungverklärten höhen; denn helden müssen auf höhen wandeln. In den Gautama-Sagen aßen die ersten Menschen Erde und fanden sie von köstlicher Süße.

Die Natur scheint für die Trefflichen da zu sein. Die Welt besteht durch die Wahrhaftigkeit guter Menschen: durch sie wird die Erde ein gesunder Aufenthalt. Wer je mit solchen lebte, der fand das Leben heiter und nahrhaft. Ja, nur das durch, daß wir an die Möglichkeit einer solchen Gemeinschaft glauben, wird uns das Leben süß und erträglich; darum streben wir stets danach, mit überlegenen Menschen umzugehen oder wenigstens im Geiste mit ihnen zu verkehren. Wir benennen unsere Kinder und unsere Länder nach ihnen. Unsere Sprache bildet nach ihren Namen neue Wörter; ihre Werke, ihre Bilder sind in unseren häusern, und jede Alltagsbegebenheit ruft uns einen Jug aus ihrem Leben ins Gedächtnis.

Das Suchen nach großen Menschen ist der Traum des Jünglings, ist die ernsteste Sorge des gereiften Mannes. Wir reisen in fremde Cander, um ihre Werke zu seben, um womöalich einen Anblick ihrer Persönlichkeit zu erhaschen. Statt dessen werden wir mit anderem abgespeist, was uns als reine Zufälligkeit gleichgültig ist. Man rühmt uns den Engländer als praftisch, den Deutschen als gastfreundlich; in Dalencia sei das Klima köstlich und in den Bergen am Sacramentofluß liege das Gold umber, daß man sich nur zu bücken brauche, um es aufzuheben. Ja - aber ich reise nicht, um bequeme, reiche und gastfreie Ceute oder einen klaren himmel oder Goldbarren zu finden, die des Besitzens nicht wert sind. Aber gabe es eine Magnetnadel, die nach Gegenden und häusern wiese, in denen die innerlich reichen und gewaltigen wohnen - ja, die würde ich mir um den Preis aller meiner habe kaufen und würde mich mit ihr desselbigen Tages noch auf den Weg machen!

Wir schätzen das ganze Menschengeschlecht nur nach diesen Großen. Die Wertschätzung, die wir dem Erfinder der Eisenbahn zollen, kommt seinem Wohnort und allen seinen Mitbürgern zu gute. Aber riesige Ansammlungen von Nichtsals-Menschen sind ekelhaft wie überreifer Käse, wie hausen von Ameisen oder Slöhen — je mehr, desto schlimmer.

Unsere Religion ist die liebevolle Verehrung dieser Schutzheiligen. Die Götter der Sage verkörpern die leuchtenden Eigenschaften großer Menschen. Wir formen alle unsere Gez fäße nach einem Vorbild. Unsere gewaltigen Religionsz susteme: Judentum, Christentum, Buddhismus, Mohammedaz nismus — sie sind nichts weiter, als die naturnotwendige Bez thätigung des Menschengeistes. Der Geschichtsforscher gleicht einem Mann, der in einem Kaushaus Tücher oder Teppiche



ersteht. Er bildet sich ein, er habe etwas ganz Neues befommen. Geht er aber in die Fabrik, so entdeckt er, daß sein Zeugmuster dieselben Schnörkel und Rosetten wiederholt, die wir bereits auf den Innenwänden der Pyramiden von Theben sinden. Unser Gottesbegriff ist nur die geläuterte Darstellung des menschlichen Geistes. In seiner Kunst, in seinem Schaffen, in seinem Denken kommt der Mensch niemals über den Menschen hinaus. Er glaubt, die großen Elementarstoffe seien aus seinen Gedanken entstanden. Und unsere Philosophie sindet eine einzige Urkraft, auf deren Dereinigung oder Derteilung alles beruht.

Wenn wir nunmehr untersuchen, was andere uns nützen tonnen, so wollen wir uns por allem por der Gefahr moderner Sorschung hüten: wir muffen recht niedrig beginnen. Wir dürfen nicht behaupten, daß dem Sortpflanzungstrieb jenes Gefühl fehle, das wir Liebe nennen; wir dürfen nicht das körperliche Dasein unserer Mitgeschöpfe überhaupt in Abrede stellen. Denn wohin könnte uns das führen! In unserer Sähigkeit, Gemeinschaften zu bilden, liegt unsere Stärke. In unserer Liebe zum Mitmenschen besitzen wir einen unschätzbaren Vorzug. Ich kann durch einen anderen thun, was ich nicht selber vermag. Einem anderen gegenüber tann ich aussprechen, wofür ich zuvor im Selbstgespräch nicht die Worte fand. Anbere Menschen sind Cupen, die es uns ermöglichen, unsere eigene Seele zu erkennen. Ein jeder sucht dazu einen Menschen, der anders als er selbst, in seiner Art aber gut ift; das heißt: er sucht nicht nur einen anderen, sondern geradezu "ben anderften". Je ftarter ein Menich, defto größer feine rudwirfende Kraft. Darum suchen wir reines Menschentum; ein fleiner Geift fann uns nichts bieten; nach einem solchen wollen wir nicht suchen. Eins hauptsächlich unterscheidet den

1\*

einen Menschen vom andern: ob er den seinem Wesen ent= sprechenden Beruf hat oder nicht. Der Mensch ist eine edle inwüchsige Pflange: gleich der Palme entwickelt er sich von innen nach außen. Was seines Berufes ist, das vollbringt der Mensch schnell und spielend, mag es auch anderen unmöglich sein. Zuder ist ohne Mühe suß, Salpeter ist ohne Mühe salzia. Wir stellen mit großer Mühe Schlingen und Sallen aus, um eine Beute zu erjagen, die uns von selber in die hande fallen muß. Den nenne ich einen großen Mann, der eine höhere Gedankensphäre, zu der andere Menschen mühselig emporklimmen muffen, als Eingeborener bewohnt. Er braucht nur die Augen zu öffnen, und er sieht die Dinge im rechten Licht und in großen Beziehungen - die anderen aber muffen sich mit Verbesserungen plagen und vor vielen Sehlerquellen auf der hut sein. Gleicher Art ist auch der Dienst, den er uns leistet. Einem schönen Weibe koftet es feine Mühe, ihr Bild unserem Auge einzuprägen - und welch köstliches Labsal ist das für uns! Nicht mehr Mühe tostet es einem Weisen, sein Eigenes anderen mitzuteilen. Gerade sein Bestes kann jeder am leichtesten. "Peu de moyens, beaucoup d'effet." Der ist groß, der, was er ist, von Natur ist, und uns nie an andere erinnert.

Aber er muß uns wesensverwandt sein, und wir müssen hoffen können, durch ihn Erklärung ungelöster Fragen zu empfangen. Ich kann nicht immer meine Wißbegierde in Worte kleiden, aber ich habe bemerkt, daß es Menschen giebt, die schon durch ihre Denkungsart, durch ihr Thun Antworten sind auf Fragen, die ich nicht in eine bestimmte Form zu fassen vermag. Die vergangenen und vergehenden Religionen und philosophischen Systeme geben uns Antwort auf die eine oder andere Frage. Gewisse Menschen berühren uns als

reichbegabte Geifter, die aber, unbehülflich, weder sich selbst, noch ihrer Zeit genug thun können - vielleicht offenbart sich in ihnen nur die launenhafte Kundgebung eines Unfaß= baren, das noch in der Luft liegt; sie erfüllen uns kein Bedürfnis. Aber die Großen sind nahe; wir erkennen sie als Große auf den ersten Blick. Sie befriedigen unsere Erwartung; sie stehen auf ihrem rechten Platz. Was gut ist, ist auch wirksam, zeugungsfräftig; es schafft sich selber Raum, Nahrung. Beiständer. Ein echter Apfel hat Samen, ein Bastard nicht. Ein Mann, der auf seinem Plate steht, ist schöpferisch, frucht= bar und von magnetischer Anziehungskraft; Armeen flößt er seinen Willen ein, und sie führen ihn aus. Der Strom schafft sich selber seine Ufer, und jeder berechtigte Gedanke macht sich seine eigenen Kanäle und findet Anklang — findet Ernten zur Nahrung, Gesetze zur Offenbarung, Waffen zum Sechten, Jünger zur Weiterverbreitung. Dem wahren Künstler ist der Erdball ein Sociel seiner Größe; der Abenteurer hat nach Jahren des Mühens von der ganzen Welt nichts, als die zwei Schuhbreit Erde, darauf er steht.

Unser hausbackener Verstand schätzt zwei Arten von Diensten, durch welche höherstehende Menschen sich uns nützlich erweisen. In ihrer Jugendzeit glaubt die Menschheit gern an unmittelbare Gaben; als Geschenke von hand zu hand faßt sie materielle oder metaphysische hilfe auf, wie z. B. Gesundheit, ewige Jugend, seine Sinne, heilkünste, Zaubermacht und die Gabe der Weissagung. Der Knabe glaubt, es gebe einen Sehrer, der ihm Wissen verkausen könnte. Kirchen glauben an übermenschliche Verdienste einzelner. Aber bei näherem Zusehen sinden wir nicht viel unmittelbares helsen. Der Mensch ist inwüchsig; er bildet sich, indem er sich entsaltet. Die hilse, die wir von anderen empfangen, ist nur mechanisch

im Dergleich mit den Entdeckungen, zu denen in unserm Tief= innersten die Natur uns leitet. Solches Cernen ist schon an lich foitlicher Genuf, und dieses Gelernte bleibt. Echte Ethif wirkt gleichmäßig nach allen Richtungen; sie geht von der Seele nach außen. Geben widerspricht dem Weltgesetz. Anderen dienen heißt uns selber dienen. Ich muß mich für mich selbst freimachen. "Kümmere dich um beine eigenen Sachen!" sagt der Geist. "Narr! willst du dir über die Unendlichkeit der Welten den Kopf gerbrechen, oder bich in die Angelegenheiten beines Nächsten mischen?" So bleibt denn nur ein mittelbarer Nuten. Es giebt Menschen mit irgend einer auffallenden oder porbildlichen Eigenschaft, und diese dient unserem Geiste. Böhme und Swedenborg erkannten, daß Dinge etwas vorstellen. Auch Menschen stellen etwas vor: sie repräsentieren erstlich Dinge, zweitens Ideen.

Wie Pflanzen die Mineralien in Nahrungsstoffe für Tiere verwandeln, so verwandelt jeder Mensch das eine oder andere in der Natur roh vorhandene Material in eine Sorm, die der Menschheit dienen kann. Die Entdecker des Seuers, der Elektrizität, des Magnetismus, des Eisens, Bleies, Glases, der Leinwand, Seide, Baumwolle; die ersten Verfertiger von Werkzeugen; der Mann, der das Dezimalinstem ersann; der Geometer, der Ingenieur, der Musiker — sie alle bahnen, jeder auf seine Art, einen für alle leicht gangbaren Weg durch unbekannte und unwirtliche Wildnisse. Jeder Mensch ist durch eine geheime Anziehungskraft einem bestimmten Gebiet der Natur zugewiesen und handelt als ihr Vertreter und Dolmetscher. So haben die Pflanzen ihren Linné, die Bienen huber, die flechten fries, die Birnen van Mons, die Atombildungen Dalton, die Linien Euklid, die Differentialrechnung Memton.

Jeder Mensch ist in der Natur ein Mittelpunkt. Derbindende Säden laufen von ihm aus und gehen durch alles Flüssige und Seste; durch alles Materielle und Elementare. Der Erdball rollt; durch jede Scholle, durch jeden Stein geht täglich einen Augenblick lang die Mittagslinie: so hat auch jedes Organ, jede Junktion, jede Säure, jeder Kristall, jedes Stäubchen Beziehung zum menschlichen Gehirn. Es mag lange zu warten haben, aber es kommt an die Reihe. Jede Pflanze hat ihren Schmaroher, und jedes erschaffene Ding hat einen Menschen, der es liebt, einen Dichter, der es besingt. Dampf, Eisen, Holz, Kohle, Magneteisenstein, Jod, Korn, Baumwolle sind bereits in ihrem Werte erkannt - und doch, wie wenig Stoffe werden bis jekt von uns verarbeitet und verwandt! Die große Menge der Geschöpfe und nukbaren Eigenschaften ist noch unerkannt und harrt noch ihrer Verwendung. harren gleichsam, wie die verwunschene Prinzessin im Märchen, des Menschen, der sie befreien soll. Jedes muß entzaubert werden, muß in der Gestalt, die es von Menschen empfängt, ans Tageslicht treten. Sehen wir uns die Geschichte der Ent= bedungen an; jede Wahrheit, die im Verborgenen zur Reife gediehen war, scheint sich selbst das hirn ihres Entdeders ge= modelt zu haben. Ein Magnet muß in einem Gilbert oder Swedenborg oder Bersted Mensch geworden sein, ehe die große Masse imstande ist, seine Kräfte zu begreifen.

Doch betrachten wir nur die nächstliegenden Vorzüge: eine strenge Anmut eignet dem Mineral- und dem Pflanzenreich und offenbart sich, auf der höchsten Stufe der Entfaltung, als der eigentliche Reiz der Natur — das Gligern des Spats, die Sicherheit der chemischen Wahlverwandtschaft, die unbedingte Richtigkeit der Winkel. Sicht und Dunkelheit, hitze und Kälte, hunger und Nahrung, Süß und Sauer, Körper

in festem, flussigem und gasförmigem Zustand: dies alles umgiebt uns mit einem Krang von Freuden und vertreibt uns durch das angenehme hin und her des Widerstreites die Langeweile unseres Alltaglebens. Täglich wiederholt unser Auge das erste Cob, das der Schöpfung zu teil wurde: "Und Gott sahe an Alles, was Er gemacht hatte, und siehe da, es war sehr gut." Wir wissen, wo diese Dinge zu finden sind, und wir gewinnen ihrem Schauspiel um so mehr Geschmack ab, nachdem wir die Anmakungen der Menschen etwas näber fennen gelernt haben. Aber wir haben allerdings ein An= recht auf höhere Vorteile. Die Wissenschaft ist unvollständig. solange sie nicht dem Menschen angepaft ist. Die Logarithmen= tafel an sich ist eine große Leistung. Aber wie kommt sie erst zu beseeltem Leben durch ihre Anwendung in Botanik, Musik, Optik und Architektur! Wie oft werden auf den Gebieten der Zahlen, der Anatomie, der Architektur, der Astronomie Entdeckungen gemacht, von denen man anfangs wenig hält; aber menschlicher Verstand und Wille beschäftigen sich mit ihnen, sie treten in unser Leben ein und beherrschen Unter= haltung, Charaktere, Politik!

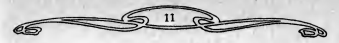
Doch dies kommt erst später. Jetzt sprechen wir nur von der Erscheinung, in der sie uns in ihrer eigenen Sphäre entzgegentreten, von der faszinierenden Weise, wie sie einen menschlichen Genius anzuziehen scheinen, so daß er sein ganzes Leben lang sich mit einem einzigen Gegenstand beschäftigt. Eine Erklärung und Verdolmetschung ist nur möglich, wenn der Beobachter mit dem Beobachteten eins wird. Alles Irzbische hat auch etwas simmlisches an sich; durch Vermittelung der Menscheit gelangt es in die höhere geistige Sphäre, in die es gehört und in die es kommen muß, weil es da einen Platz auszusüllen hat. Und zu diesen ihren Zielen steigen

die Dinge beständig empor. Gase verdichten sich zum festen Weltförper; die chemische Verbindung wird gur Pflanze und wächst; wird zum Dierfügler und läuft; wird zum Menschen und denkt. Aber die Wählerschaft bestimmt zugleich das Dotum ihres Vertreters. Er ist nicht nur ihr Vertreter, sondern bildet selbst einen Teil von ihr. Gleiches kann nur von Gleichem erkannt werden. Don denen, deren Dertreter er ist, weiß er nur deshalb etwas, weil er einer der ihren ist: er hat eben noch zu ihnen gehört, er steht ihnen noch ganz nahe. Als belebtes Chlor weiß der Mensch vom Chlor, als fleischgewordenes Jink weiß er vom Jink. Durch ihre Eigen= schaften lebt er, und er kann mannigfach ihre Eigenschaften beschreiben, weil er aus ihnen zusammengesett ist. Der Mensch ist aus Erdenstaub geschaffen, und er vergift seines irdischen Ursprungs nicht. Und alles, was jest noch unbelebt ist, wird eines Tages sprechen und denken. Die unerforschte Natur wird den Tag erleben, da ihr ganges Geheimnis verkündet Quarzfelsen 3. B. werden sich in Staub auflösen, und aus diesem Staub werden ungählige Werners, von Buchs, Beaumonts erstehen, und im Caboratorium der Luft befinden sich in aufgelöstem Zustande ich weiß, nicht wie mancher Berzelius und Danns.

So sigen wir an unserem Kaminseuer und umfassen die Pole des Erdballs! Dies ist auch eine Art von Allgegenwart, und sie ist ein Ausgleich für die Unzulänglichkeit unseres Menschenkörpers. Wenn an einem jener überirdisch schönen Tage himmel und Erde sich begegnen und einander verherrlichen, dann kommen wir uns armselig vor, daß wir nur einen Leib, nur eine Seele haben, solcher Pracht zu genießen. Wir wünschen uns tausend häupter, tausend Körper, um solche unendliche Schönheit an tausend Orten und in

tausend hommen lobpreisen zu können. Ift dies nur eine Ausschweifung der Phantasie? Nein, allen Ernstes, wir sind vervielfältigt durch das Erbe derer, die vor uns maren und für uns schufen. Wie leicht wir uns ihre Arbeiten gneignen! Jedes Schiff, das nach Amerika segelt, erhielt seine Seekarte von Kolumbus. Jeder Roman ist homers Schuldner. Jeder Zimmermann, der den hobel führt, borgt von dem Geiste eines vergessenen Erfinders. Unser Ceben umgürtet ein Sonnenkreis von Kenntnissen, die Beiträge von Menschen. die gestorben sind und unseren himmel um ihr Lichtfünkten bereichert haben. Der Ingenieur, der Kaufmann, der Jurist, der Arzt, der Moralist, der Theologe und überhaupt jeder. der etwas weiß und kann - sie alle entwerfen die Karte unserer Eristenzbedingungen und zeichnen Cängen= und Breiten= grade darauf ein. Weil diese Wegbahner auf allen Seiten für uns schaffen, deshalb sind wir reich. Wir mussen das Seld unseres Cebens erweitern, muffen unsere Beziehungen vervielfältigen. Wenn wir an unserer alten Erde eine neue Eigenschaft entdeden, so ist der Gewinn für uns ebenso groß, wie wenn wir einen neuen Planeten in Besit nähmen.

Wir sind zu gleichgültig bei der hinnahme dieser materiellen oder halbmateriellen hilfeleistungen. Wir sollten nicht bloß Wanst und Magen sein. Oder um uns eine Stufe höher zu stellen: unsere Sympathie bedient uns besser. Thätigkeit wirkt anstedend. Um den Zauber zu begreisen, der andere lockte, brauchen wir nur unsere Augen dorthin zu richten, wohin sie blickten, brauchen wir uns nur mit denselben Dingen zu beschäftigen, für die sie sich interessierten. Napoleon sagte: "Wir dürsen nicht zu oft mit demselben Seinde kämpsen, sonst lehren wir ihn unsere ganze Kriegskunst," Wir brauchen nur oft mit einem Mann von kräftigem Geist zu sprechen,



und wir gewöhnen uns sehr schnell, die Dinge in demselben Sicht wie er anzusehen, und wir ahnen bei jeder Gelegenheit seine Gedanken.

Unsere Nebenmenschen können uns nüklich werden durch ihren Geift und durch ihre Freundschaft. Andere Bulfe beruht meiner Meinung nach nur auf falschem Schein. Wenn jemand vorgiebt, er schenke mir Brot und Seuer, so bemerke, ich bald, daß ich den vollen Preis dafür bezahle, und am Ende stehe ich mich dabei nicht besser noch schlechter als zuvor — aber jede geistige und sittliche Kraft ist positiv ein Gut. Sie geht von dir aus, du magst wollen oder nicht, und kommt mir zu statten, an den du niemals gedacht haft. Ich brauche nur von persönlicher Kraft irgend welcher Art, von großer Leistungsfähigkeit zu hören, und sofort erhalt meine Willensfraft frischen Antrieb. Wir sind eifersüchtig auf alles, was ein anderer fann. Cecils Wort von Sir Walter Raleigh: "Ich weiß, er ist mit einer gräßlichen Arbeitstraft begabt" durchfährt uns wie ein elektrischer Schlag. So auch Clarendons Porträts, wenn er 3. B. von hampden sagt: "Er war von einem Sleiß und einer Sorgfalt, die sich im Wetteifer mit ben Arbeitsamsten nicht ermatten und ermüden ließen, von Sähigkeiten, die sich vom feinsten Schlautopf nichts vormachen ließen, und von einem persönlichen Mut, der seinen besten Sähigkeiten gleichkam" — oder von Salkland: "Er war ein so strenger Verehrer der Wahrheit, daß er des heuchelns so wenig fähig war, wie er hatte stehlen können." Wir können Plutarch nicht lesen, ohne daß unser Blut in Wallung gerät, und ich unterschreibe das Wort des Chinesen Meng-Tse: "Ein Weiser ist der Cehrmeister für hundert Menschengeschlechter. Wenn von Cao-tse's Cebensmandel die Rede ist, da wird der Stumpffinnige aufgewedt und der Schwankende entschlossen."

Darum muffen denn auch die Lebensläufe bedeutender Menschen beschrieben werden. Doch können längst abgeschiedene nicht so leicht zu unserer Seele sprechen wie Zeitgenossen, deren Andenken vielleicht nicht so lange dauern wird. Was ist mir ein Mensch, an den ich niemals denke? In jeder Einsamkeit aber sind mir die nabe, die meinem Geist zu hilfe kommen und in wunderbarer Weise mich zu Liebe besitt ein besonderes Vermögen, höherem treiben. eines Nebenmenschen Bestimmung zu ahnen, besser als dieser selbst es vermag, und Liebe weiß ihn durch heroische Er= mutigung bei seiner Aufgabe fest zu halten. Was ift das höchste an Freundschaft? Daß sie sich in so wundervoller Weise zu jeder Tugend angezogen fühlt, die in uns ist. haben wir Freundschaft gefunden, so werden wir niemals wieder kleinlich von uns und unserem Leben denken. haben einen Ansporn, einem Ziele zuzustreben, und der Sleiß von Arbeitern, die an einem Bahndamm schaffen, wird uns fein stiller Dorwurf mehr fein.

Hierher gehört auch die, wie ich glaube, sehr reine Dersehrung, womit alse Stände dem Helden des Tages huldigen, von Coriolan und Gracchus dis auf Pitt, Casanette, Wellingston, Webster, Camartine. Hört die Ruse des Volkes in den Straßen! Die Ceute können sich nicht satt an ihm sehen. Ein großer Mann erfüllt sie mit Entzücken. Das ist eines Helden Haupt, eines Helden Brust! Was für eine Stirn, was für Augen! Schultern hat der Mann wie ein Atlas, und er schreitet einher wie ein Held, und in ihm da lebt die Krast, die große Maschine zu leiten! Diese Freude an voll entwickelter Menschenkraft giebt sich um so begeisterter kund, da die Ceute sie in ihrer Alltagsumgebung meist nur verskümmert und eingezwängt sehen. Dies ist auch das Geheims

nis der Freude des Cesers an litterarischen Geisteswerken. Sie ist rüchaltlos. Hier ist Feuers genug, einen Berg von Erz zu schmelzen. Als Shakespeares größte Eigenschaft können wir vielleicht anführen, daß er von allen Menschen am besten die engliche Sprache versteht und sagen kann, was er will. Und doch sind diese strömenden Kanäle, diese offenen Schleusen des Ausdrucks nur ein Zeichen der Gesundheit oder glücklicher Naturanlage. Der Name Shakespeare ruft uns andere und rein geistige Wohlthaten in den Sinn.

Einem Menschen fann feine höhere Ehre wiederfahren, als daß sich ein Genius mit Gedanken von einer gewissen höhe an ihn wendet. Das ist eine Anerkennung, die seiner Intelligenz gezollt wird, und kein Compliment, das Senate oder herrscher mit ihren Orden, Ehrendegen und Wappenschildern erweisen können, kommt dem gleich. Diese Ehre, die ein Mensch im persönlichen Verkehr kaum zweimal während seiner ganzen Lebenszeit kostet, das Genie streut sie fortwährend aus, und ist zufrieden, wenn ab und zu einmal im eines Jahrhunderts das Anerbieten angenommen Sobald Kündiger von Ideen auf den Plan treten, sinken Entdecker, die uns nur materielle Werte nachweisen, zum Range von Köchen und Zuderbäckern herab. Das Genie ist der Naturforscher oder Geograph, der uns die Candkarte der übersinnlichen Welt entwirft, und, indem es uns auf neue Gebiete der Bethätigung hinweist, unsere Dorliebe für die bisherige Wirksamkeit abkühlt. Diese neuen Gebiete sind hinfort für uns eine Wirklichkeit, von der die bis dahin uns umgebende Welt nur ein Abbild ist.

Wir besuchen den Ringplatz und die Schwimmschule, um die Kraft und Schönheit des Körpers zu sehen. Ein gleiches

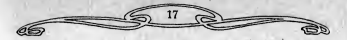
Dergnügen, aber höheren Cohn gewährt uns die Beobachtuna von geistigen Ceistungen aller Art: wie 3. B. Ceistungen des Gedächtnisses, mathematische Kombinationsgabe, große Abstraftionsfähigkeit, lebhafte Einbildungstraft, und ware es auch nur Vielseitigkeit und Konzentration, denn alle diese Bethätigungen zeigen die unsichtbaren Organe und Glieder des Geistes, die Glied für Glied den Teilen des Körpers ent= sprechen. Denn damit betreten wir einen neuen, geistigen, Ringplat und lernen Menschen nach ihren zuverlässigigten Kennzeichen auswählen, jene Menschen, die, wie Plato sagt, "ohne hülfe der Augen oder anderer Sinne zur Wahrheit und zum Grunde der Dinge gelangen." Don größter Wichtig= feit unter diesen Chätigkeiten sind die Purzelbäume der Phantasie, Zaubereien und Auferstehungen, in denen sich die Einbildungstraft gern ergeht. Sobald diese erwacht, scheint die Kraft eines Menschen sich zu verzehnfachen oder zu vertausendfachen. Sie erschließt das köstliche Verständnis für unbestimmte Größen und giebt dem Geift eine fühnere haltung. Wir sind so ausdehnungsfähig, wie die Gase des Schiefpulvers und ein Sat, den wir in einem Buche lesen, ein Wort, das in der Unterhaltung fällt, entfesselt unsere Phantasie, und augenblicklich badet sich unser haupt in der Milchstraße, und unsere Suße stehen auf dem Boden des höllenschlundes. Und dies ist in Wahrheit eine Wohlthat für uns; denn wir haben ein Anrecht auf solche Erweiterung der Schranken, die uns Menschen hemmend umgeben; haben wir aber einmal diese Grenzen überschritten, so können wir niemals wieder so unglückliche Dedanten werden, wie wir vorher waren.

Die hohen Sunktionen unseres Intellekts stehen in so engen Wechselwirkungen zu einander, daß für gewöhnlich eine

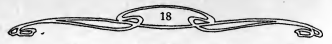
gewisse Einbildungskraft an allen hervorragenden Geistern zu bemerken ist, sogar an Arithmetikern ersten Ranges, ganz besonders aber an Denkern von intuitiver Begabung. Diese Geister sind uns von Nutzen, denn sie nehmen an einem Dinge nicht nur seine Wesensbeschaffenheit, sondern auch seine Wesensäußerung wahr. Platos, Shakespeares, Swedenborgs, Goethes Augen verschlossen sich vor keinem dieser Gesetz, deren Wahrnehmung als eine Art von Maßestab des Geistes dienen kann. Kleine Geister sind klein, weil sie diese Gesetz nicht zu sehen vermögen.

Doch auch bei solchen geistigen Schwelgereien können wir uns übersättigen. Unser Entzuden am menschlichen Derstande entartet zu Abgötterei vor seinem Verfündiger. Besonders wenn ein solcher Geist seine Stärke in einem Snstem suchte und fand, sehen wir, daß ein Cehrmeister der Menschheit gu= weilen ihr Bedrücker wird. hierher gehört das Übergewicht der aristotelischen Philosophie, der ptolemäischen Astronomie, ber Einfluß Luthers, Bacons, Codes - auf religiösem Gebiet die Geschichte der Priesterherrschaften, der Heiligen, der Sekten, die sich alle nach ihren Gründern nennen. Ach! jeder Mensch ist so ein Opfer. Die Geistesschwäche der Menschen ist immer eine Verlodung für den Übermut der Kraft. Das gewöhnliche Talent findet sein Entzücken darin, den Zuschauer zu blenden und unfrei zu machen. Das echte Genie aber sucht uns por sich selber zu beschützen. Wahres Genie will uns nicht arm machen, sondern uns befreien und unserem Empfinden neue Gebiete erschließen. Wenn in unserem Dorf ein Weiser erschiene und mit den Leuten sich unterhielte, so würde er in ihnen ein bis dahin ungekanntes Bewuftsein erweden, daß sie reich sind, denn er würde ihnen die Augen öffnen, und sie würden Dorteile bemerken, die ihnen bisher entgangen waren; er würde uns mit dem Bewußtsein eines unverrückbaren Gleichgewichtes erfüllen, und wir würden ruhig sein in der Überzeugung, daß wir nicht können betrogen werden; denn ein jeder würde die Vorteile und Nachteile seiner Lage selber zu ermessen wissen. Die Reichen würden ihre Mißgriffe und ihre Armseligkeit erkennen, die Armen ihre hilfsmittel und die Möglichkeiten, aus ihrer bes drängten Lage herauszukommen.

Aber dies alles bringt die Natur von selber ins richtige Geleise, wenn man ihr Zeit läßt. Umdrehung im Kreislauf ist ihr Allheilmittel. Die Seele will keine herren dulden und. lechzt nach Veränderung. Eine hausfrau sagt von einer Magd, die gute Dienste gethan hat: "Sie ist lange genug bei mir gewesen." Wir Menschen sind nur Tendenzen, oder besser gesagt, Symptome; und keiner ist etwas Ganzes. berühren uns und gehen weiter und schlürfen den Schaum vieler Leben. Rotation ist das Gesetz der Natur. Wenn die Natur einen großen Menschen hinwegnimmt, da spähen wir nach dem Horizont und erwarten, seinen Nachfolger auftauchen zu sehen; aber es kommt keiner, und es wird auch keiner kommen. Seine Art ist mit ihm erloschen. Auf einem anderen und gang verschiedenen Selde wird der nächste Mann er= scheinen; kein Jefferson, kein granklin, sondern jest ein großer Kaufmann, dann ein Eisenbahnunternehmer, dann ein Ichthn= ologe, dann ein büffeljagender Sorschungsreisender oder ein halbwilder General des Westens. So werden wir mit unseren rauheren Meistern fertig, aber gegen die besten giebt es ein feineres Heilmittel. Die Kraft, die sie mitteilen, ist nicht ihre eigene. Wenn uns Ideen begeistern, so verdanken wir dies nicht Plato, sondern der Idee selbst, deren Schuldner auch Plato war.



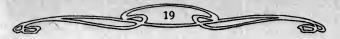
Ich darf nicht vergessen, daß wir einer besonderen Klasse ganz besonders verpflichtet sind. Das Ceben steigt in Stufen an. Zwischen Rang und Rang unserer großen Männer sind weite Stufenräume. Zu allen Zeiten hat die Menschheit sich einigen Wenigen angeschlossen, die durch die höhe der von ihnen perkörperten Idee oder durch die Großartigkeit ihres Wollens Anspruch darauf hatten, Führer und Gesetgeber zu sein. Diese lehren uns die Eigenschaften der Natur in ihrem Urzustande — führen uns in die Entwickelung der Dinge Tag für Tag schwimmen wir auf einem Strom von ein. Trugbildern dahin und ergötzen uns thatsächlich an Luft= gebilden von häusern und Städten, die die Menschen um uns her für Wirklichkeiten nehmen. Aber Ceben bedeutet auch Wahrhaftigkeit. In lichten Augenbliden sagen wir: "Jest will ich ins Gebiet der Wirklichkeit eintreten, nur gu lange schon hab' ich die Narrenkappe getragen!" Wir wollen wissen, was unser wirtschaftliches Leben, was unsere Politik eigentlich bedeuten. Gebt uns den Schlüssel, und wenn Menschen und Dinge wirklich nur Noten einer himmlischen Musik sind, so wollen wir die Melodien ablesen. Mit unserer Dernunft ist ein Possenspiel getrieben worden — aber aleich= zeitig haben doch Menschen gelebt, die im vollen Besit ihrer Vernunft waren und sich eines reichen Daseins erfreuten, das der wahren Natur nicht fremd war. Was sie wissen, sie wissen's für uns. Mit jedem neuen Geist dringt ein neues Geheimnis der Natur ans Licht, und die Bibel kann nicht ge= schlossen werden, ehe nicht der lette große Mensch geboren ist. Diese Männer bändigen das Tier, das in uns Menschen raft, sie machen uns bedachtsam und weisen unseren Kräften neue Ziele. Derehrungsvoll stellt die Menschheit diese Großen auf die höchsten Plage. Dies bezeugt die Menge von Stand-



bildern, Gemälden und Gedenktafeln, die in jeder Stadt, in jedem Dorf, haus, Schiff uns ihr Genie ins Gedächtnis rufen:

"Allüberall umschweben ihre Schatten uns; Wohl sind sie größer als wir — doch Brüder eines Bluts. Bei Tisch und Bett stehn sie als unsre Herren nah, Schönheit im Blick und gütiges Wort im Mund!"

Wie soll ich die in ihrer Art einzige Wohlthat der Ideen verdeutlichen, den Dienst, welchen uns die Männer erweisen, moralische Wahrheiten der Allgemeinheit zugänglich In meinem ganzen Leben und Treiben plagt mich die Notwendiakeit, überall einen bestimmten Preistarif auf-Wenn ich in meinem Garten arbeite und einen Apfelbaum beschneide, so macht mir dieses Thun Vergnügen genug, und ich könnte nur immer so fortfahren. Aber dann tommt es mir zum Bewuftsein, daß ein Tag verstrichen ist, an dem ich nur dies hübsche Nichts fertig gebracht habe. Ich fahre nach Boston oder New Nork und renne hin und her, um meine Geschäfte zu erledigen; ich erledige sie, aber der Tag ist hin. Und da ärgert mich der Gedanke, daß ich einen solchen Preis für einen winzigen Vorteil gezahlt habe. Ich denke an die Eselshaut, auf die man sich nur zu setzen brauchte, um jedes Wunsches Erfüllung zu erlangen, aber für jeden Wunsch schwand ein Stück der haut dahin. Ich besuche eine Versammlung von Menschenfreunden. Trot allen meinen Anstrengungen wandern meine Blicke immer wieder nach der Uhr. Aber wenn in der Versammlung eine freundliche Seele erschiene, die wenig von Personen= ober Parteifragen, von Carolina oder Cuba wüßte, dafür aber ein Geset verfündete. wodurch diese Einzelfragen von selbst entschieden würden, so daß ich der Gerechtigkeit gewiß wäre, die jeden Salschspieler schachmatt sett, jeden Selbstsückling bankerott macht und mir



meine Unabhängigkeit von Staat, Zeit oder Mitmenschen gewährleistet — dieser Mann befreit mich; ich vergesse der Uhr. Ich werde der schmerzhaften Beziehungen zu anderen Personen sedig. Meine Verletzungen sind geheilt. Ich bin unsterblich geworden, indem ich erkenne, daß ich unverderbbare Güter besitze.

Auf unserer Erde herrscht ein großer Kampf zwischen Arm und Reich. Auf unserem Weltmarkt ist nur so und so viel Weizen oder Wolle oder Cand vorhanden, und wenn ich so und so viel mehr davon habe, so müssen andere entsprechend weniger besitzen. Wenn ich Eigentum habe, so scheine ich damit Recht und gute Sitte zu brechen. Niemand freut sich der Freude seines Nächsten, unser ganzes System beruht auf Krieg, auf einer verletzenden Überlegenheit. Jedes Kind der angelsächsüschen Rasse wird zu dem Wunsch erzogen, der Erste zu sein. Das ist unser System, und der Erfolg ist, daß einer seine Größe nach dem Neid und haß seiner Mitbewerber bemißt. Aber auf diesen neuen Gebieten ist Raum; da giebt es keine Selbstüberhebung, kein Ausschließen anderer.

Ich bewundere große Männer jeder Art, helden der That und helden des Gedankens, ich liebe Wilde wie Milde, "Gottesgeißeln" und "Lieblinge des Menschengeschlechts". Ich liebe den ersten Cäsar und Kaiser Karl den Sünsten; Karl den Iwölsten von Schweden, Richard Plantagenet und Frankreichs Bonaparte. Mein Beifall gilt dem Manne, der der Welt genügt, einem Beamten, der seinem Amt gewaschen ist, sei er Seldherr, Minister, Senator. Ich liebe einen herrenmenschen, der sest auf eisernen Füßen steht, von guter Geburt, reich, schön, beredt, von glänzenden Geistesgaben — einen Mann, dessen bezaubernde Persönlichkeit alle Menschen in ihren Bann zieht und zu helfern seiner Gewalt macht. Zepter und Schwert,

oder Talente, die das Zepter oder das Schwert zu handhaben wissen, lenken die Angelegenheiten unserer Welt. Aber den sinde ich noch größer, der sich selbst und alle Helden übers stülssig machen kann, indem er in unsere Gedanken das Element der Vernunft einführt, die nichts nach Personen fragt, die unendlich verseinernde, unwiderstehliche, auswärts reißende Kraft, die jedem Eigenwillen und Eigenstreben ein Ende macht, diese gewaltige Macht, die so groß ist, daß der Machtshaber Nichts wird. Dieser Große ist dann der Herrscher, der seinem Volke eine Versassung giebt — der Hohepriester, der die Gleichheit aller Seelen predigt und seine Diener ihrer barbarischen Huldigungen entbindet — der Kaiser, der seines Reiches entbehren kann.

Doch ich wollte ja auf zwei oder drei Arten des Nutiens, den wir von ihnen haben, etwas näher eingehen. Die Natur spart niemals mit Opium oder schmerzbetäubenden Mitteln, sondern wenn sie eins ihrer Geschöpfe mit einer Verunstaltung ober einem Gebrechen entstellt, dann legt sie ihm auch reich= lich Mohnsamen auf die Schäden, und der Leidende geht fröhlich durchs Leben, denn er weiß nichts von seinem Matel und kann ihn nicht sehen, obwohl alle Welt mit Singern darauf zeigt. Die wertlosen und schädlichen Mitglieder der menschlichen Gesellschaft, die geradezu ein sozialer Krebs= schaden sind, sie halten sich unfehlbar für höchst schnöde ver= leumdet und können sich gar nicht fassen vor Erstaunen, wie undankbar und selbstsüchtig doch ihre Zeitgenossen seien. Unser Erdball bethätigt seine geheimen Kräfte nicht nur in der hervorbringung von helden und Erzengeln, sondern auch von Klatschbasen und Ammen. Ist es nicht ein wunderbarer Kunstgriff, daß jedes Geschöpf sein gutes Maß angeborener Trägheit zugeteilt erhalten hat, nämlich die erhaltende Kraft

des Widerstandes, den Ärger über Störungen und Neuerungen? Ein jeder hat, mag seine geistige Kraft groß oder gering sein, den Stolz seiner eigenen Meinung, das sichere Bewußtsein, daß er recht hat. Das zitteriaste Großmütterchen, der dümmste Ackerknecht, sie benuken das lekte Sünkchen Verstand, um über die Cächerlichkeiten aller Nebenmenschen sich triumphierend lustia zu machen. Was anders ist als ich, ist absurd — und um so absurder, je mehr es anders ist. Keinem fällt es ein, er tönnte vielleicht selber unrecht haben. War's nicht ein glanzender Gedanke, mit diesem festesten Bindemittel alles zusammenzukitten? Aber durch all diese selbstgefällig kichernden Menschlein geht ab und zu eine Gestalt, die selbst ein Thersites loben und bewundern kann. Das ist denn der held, der uns auf unserem Wege führen sollte! Seine hilfe wird überall gebraucht. Wäre nicht Plato, so könnten wir kaum an die Möglichkeit eines vernünftigen Buches glauben. Wie es scheint, brauchen wir nur eines — aber dieses eine, das muffen wir haben. Gerne gesellen wir uns heldenhaften Menschen bei, denn unsere Aufnahmefähigkeit ist unbegrengt, und im Derkehr mit Großen wird leicht auch unsere Denkund handlungsweise groß. Die Kraft des Wollens besitzen nur wenige, aber aufnahmefähig sind wir alle. In einer Gesellschaft braucht nur ein Weiser zu sein, und sofort sind alle weise, so schnell wirkt die Übertragung.

So sind also große Männer eine Art Augenwasser, welches die Ichsucht aus unseren Augen wegwischt und uns befähigt, andere Menschen und ihr Thun zu sehen. Aber es giebt Caster und Thorheiten, von denen ganze Völker und Zeitalter befallen werden. Menschen gleichen ihren Zeitgenossen noch mehr, als ihren Vorsahren. An alten Ehepaaren oder an Ceuten, die jahrelang hausgenossen waren, habe ich die Be-

obachtung gemacht, daß sie einander ähnlich werden; und wenn sie nur lange genug lebten, so würden wir sie gulett nicht mehr auseinander kennen. Die Natur aber verabscheut derlei Gefügigkeiten, durch die die Welt in Gefahr geraten würde, zu einem Klumpen zu verschmelzen, und beeilt sich, solchen weichlichen Mischmasch wieder auseinander zu reißen. Eine ähnliche Anpassung findet statt bei Bewohnern derselben Stadt, bei Anhängern einer Glaubenssette, einer politischen Partei. Die Ideen einer Zeit liegen in der Luft und infizieren jeden, der diese Luft atmet. Betrachten wir von einer höheren Warte herab hier die Stadt New Pork, dort die Stadt Condon, so möchten wir meinen, sie und die ganze westliche Zivilisation seien nichts, als ein haufen wahnwitziger Albernheiten. Wir alle leisten einander Vorschub und treiben durch unseren Wetteifer die Raserei der Zeit auf die Spike. Wir würden Ge= wissensbisse verspuren, aber wir sagen uns: so machen's ja alle unsere Zeitgenossen. Auf der anderen Seite aber ist es auch sehr leicht für uns, ebenso weise und gut wie unsere Gefährten zu sein. Was unsere Zeitgenossen wissen, lernen wir ohne Anstrengung - wir nehmen es gleichsam durch unsere hautporen in uns auf. Wir eignen es uns durch Sympathie an, oder wie ein Weib zu der geistigen und sitt= lichen höhe ihres Gatten gelangt. Aber wo sie halt machen, da stehen auch wir still. Sehr schwer gelingt es uns, nur um einen einzigen Schritt weiter zu kommen. Die Großen, jene, die es von Natur sind, die den allumfassenden Ideen treu bleiben und darum über dem Wechsel der Tagesmoden stehen - sie sind unsere Erlöser von den Irrtumern der Gemeinschaft, sie beschützen uns gegen unsere Zeitgenossen. Sie sind die Aus= nahmen, deren wir bedürfen in diefer Zeit der Gleichmacherei. Eine fremde, frische Geistesgröße befreit uns von Geheimdeutelei.

So bietet der Genius uns Speise und labt uns nach dem ermüdenden Verkehr mit unseresgleichen, und frohlodend er= fennen wir, dak sein Weg uns zu den Tiefen der Natur Ein großer Mann wiegt gange Dolferschaften von Dygmäen auf. Jede Mutter wünscht, daß doch einer ihrer Söhne ein Genie sei - mögen dann auch alle anderen mittelmäkig bleiben. Aber eine neue Gefahr erhebt sich in dem Übermaß des Einflusses, den der große Mensch ausübt. Seine glänzenden Eigenschaften verrücken uns unser inneres Gleichgewicht. Wir sind seine hörigen, sind geistige Selbstmörder Ah — aber dort am horizont zeigt sich schon die Rettung: andere große Männer, neue Geistesgrößen, die einander die Spike bieten und das Gleichgewicht halten. Die Suge jeder Größe wird uns zum Überdruß. Jeder held langweilt uns auf die Dauer. Voltaire war wohl tein bosherziger Mensch und doch sagte er vom guten Jesus: "Bitte, last mich nie wieder dieses Menschen Namen hören!" lobpreisen George Washingtons Tugenden. "Zum Geier mit George Washington!" — ist des armen Proletariers ganze Rede und Widerlegung. Aber das ist Selbstverteidigung, un= erläklich für des Menschen Natur. Je größer die Zentripetal= fraft, desto stärker auch die Zentrifugalfraft. Wir erhalten das Gleichgewicht, indem wir jedem großen Mann sein Gegenstück entgegenseken, und das heil des Staates beruht auf solchem Schaufelinstem.

Übrigens gelangen wir bald an die Grenze, wo der Nuten von Heroen aushört. Wir kommen dem Genie nicht so leicht nahe, weil es von vielen unnüten und abstoßenden Eigenschaften umgeben ist. Die Genies sind sehr anziehend, und in der Ferne meinen wir, sie seien unser; aber auf allen Seiten begegnen wir hindernissen, die uns die Annäherung

verwehren. Je stärker wir angezogen werden, desto stärker werden wir auch zurückgestoßen. Es liegt etwas Unsolides in dem Guten, das für uns gethan wird. Das Beste an einer Erfindung behält der Erfinder für sich. Sie hat für seinen Nebenmenschen etwas Unwirkliches an sich, bis auch er sie sich erworben hat. Dann erst besitzt er sie. Es ist, als hätte die Gottheit jede Seele, die sie in die Welt schickt, mit ge= wissen Kräften und Eigenschaften bekleidet, die sich anderen nicht mitteilen lassen, als hätte sie vor dem Antritt jeder neuen Reise durch den Kreis des Seins auf diese Kleider der Seele die Worte geschrieben: "Nicht übertragbar!" und: "Nur für diese Strecke giltig!" Dem Verkehr der Geister haftet etwas Trügerisches an. Die Grenglinien sind unsichtbar, aber sie werden niemals überschritten. Es ist so viel guter Wille por= handen, mitzuteilen, und so viel guter Wille, zu empfangen, daß ein jeder zum anderen zu werden droht; aber das Gesetz der Individualität sammelt seine geheime Kraft: "Du bist du, und ich bin ich!" Und so bleiben wir; denn die Natur will, daß alles seine Eigenart bewahrt. Jedes Individuum bestrebt sich, zu wachsen und auszuschließen, auszuschließen und zu wachsen, bis zu den äußersten Grenzen des Weltalls, und seine eigenen Daseinsgesetze allen Mitgeschöpfen aufzuerlegen. Die Natur aber bemüht sich unverdrossen, alles vor einander zu schützen. Jedes trägt den Selbstschutz in sich. Keine Kraft ist so auffällig ausgebildet, wie die Sähigkeit, seine eigene Individualität gegen andere Individualitäten zu behaupten. Sehr nötig in einer Welt, wo jeder Wohlthäter so leicht zum Übelthäter wird, indem er nur an Plagen zu wirken braucht, wo seine Thätigkeit nicht hingehört; in einer Welt, wo Kinder so sehr auf thörichte Eltern angewiesen sind, wo fast alle Menschen zu sehr am Geselligkeitstriebe leiden und sich zu leicht in die Angelegenheiten anderer einmischen! Wir sprechen mit Recht von einem Schukengel der Kinder. Wie überlegen sind sie uns in ihrer Sicherheit vor den Einsstälsen schlechter Menschen, vor Gewöhnlichkeit und hinterhältigen Gedanken! Sie überströmen mit ihrer eigenen Schönheit die Gegenstände, die sie erblicken. Deshalb sind sie auch so armseligen Erziehern, wie wir Erwachsenen sind, nicht auf Gnade und Ungnade preisgegeben. Wenn wir sie anranzen und ausschelten, so kommen sie bald dahin, nicht darauf zu achten. Sie werden selbständig. Und wenn wir ihren Thorsheiten freies Spiel sassen, so lernen sie die Selbstbeschränkung auf andere Weise.

Wir brauchen nicht zu befürchten, daß wir übermäßig könnten beeinfluft werden. Darum dürfen wir uns einem edleren Vertrauen hingeben. Diene den Großen! feine. demütige Unterordnung! Drude dich vor keinem Dienst, den du leisten kannst! Sei ein Glied ihres Körpers, ein Atemzug ihres Mundes! Sinde dich mit deiner Ichsucht ab! Was kommt es darauf an, so du anderes Größeres und Ed= leres gewinnst. Mögen sie dir Boswellismus vorwerfen: hingebung kann gar wohl größer sein, als der jämmerliche Stolg, der ängstlich darauf bedacht ist, sich nichts zu vergeben. Sei ein anderer: nicht mehr du selbst, sondern ein Schüler Platos, keine Seele mehr, sondern eine Christenseele, kein Naturforscher, sondern ein Cartesianer, kein Dichter, sondern ein Shakesperianer. Alles vergebens — die Räder der Dorwärtsbewegung halten nicht still, mit allen Kräften der Trägheit, der gurcht, ja sogar der Liebe, wirst du nicht auf demselben Punkt bleiben. Vorwärts, und immer vorwärts! Du beobachtest mit dem Mifrostop eine Monade oder ein Rädertierchen unter den Infusorien, die sich im Wasser be=

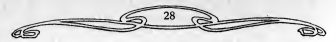
wegen. Plöhlich erscheint an dem Tier ein Pünktchen, das sich zu einem Spalt erweitert, und es bilden sich zwei vollstommene Tierchen. Solchen immerwährenden Ablösungsprozeß beobachten wir nicht minder überall in der Welt des Gesdankens, im Leben der menschlichen Gesellschaft. Kinder glauben, sie könnten nicht ohne ihre Eltern leben. Aber lange bevor sie's merken, ist das schwarze Pünktchen erschienen, und die Ablösung ist erfolgt. Es braucht nur ein Zusall einzutreten, und sie werden ihrer Unabhängigkeit gewahr.

Aber: "Große Menschen" — das Wort ist beleidigend. Giebt es also Kasten? Giebt es ein Satum? Was wird aus dem Lohn, der der Tugend verheißen ward? Der nach= denkliche Jüngling beklagt die Überfruchtung der Natur. "Edel und ichon", so spricht er, "ist dein held; aber sieh dort den armen Paddy, dessen Heimat sein Karren ist; sieh hier ein ganges Dolk von Paddys!" Warum ist seit den ersten Dämmertagen der Weltgeschichte die große Menge nichts als Schwertermahd und Kanonenfutter? Die Idee um= kleidet einige wenige Sührer mit Würde. Sie haben Gefühl. Urteil, Liebe, Selbstaufopferung, und sie machen Krieg und Tod heilig - aber wie ist's mit den armen Teufeln, die in ihrem Solde sterben? Die Wohlfeilheit des Menschen ist die Tragödie des Alltags. Daß andere niedrig stehen, ist so schlimm, als wenn wir selber niedrig ständen; denn wir brauchen Geselligkeit.

Auf diese Einwendungen könnten wir antworten: Die Gessellschaft gleicht einer Pestalozzischen Schule — ein jeder ist abwechselnd Lehrer und Schüler. Empfangen und Mitteilen ist gleichermaßen zu unserem Besten. Leute, die dieselben Kenntnisse haben, sind nicht auf lange Zeit ein geeigneter

Umgang für einander. Aber gieb jedem von ihnen einen anderen Freund, der etwas anderes weiß, und es ist, wie wenn ein Damm durchstochen und das Wasser eines Sees in ein tiefer gelegenes Beden abgelassen würde. Man möchte glauben, bei solchem Gespräch eine mechanische Wirkung zu beobachten; jedenfalls aber ist es für jeden Sprecher eine große Wohlthat, denn er kann jest seine eigenen Gedanken mit farben beleben. Wir gehen in unseren inneren Stimmungen sehr rasch von erhabener Würde zu demütiger Dienstbarkeit über. Mancher scheint uns niemals den Dorsik zu übernehmen, sondern immer als Diener dazustehen; aber das ift nur ein Irrtum von uns; wenn wir ihn und feine Gesellschaft lange genug beobachteten, so würden wir sehen, daß mit der Umdrehung des Rades auch er nach oben kommt. Wir reden von der großen Masse, von gemeinen Ceuten gemeine Ceute giebt es gar nicht! Im Grunde genommen hat jeder Mensch eine gewisse Größe. Echte Kunft ist nur denkbar, wenn die Überzeugung herrscht, daß jede Begabung irgendwann und irgendwo einmal ihre Anerkennung finden wird. Ehrlicher Wettkampf und freies Seld, und die grünften Corbeeren allen, die sie verdient haben! Aber der himmel wölbt sich ja in gleicher Größe über jedem Geschöpf. Und keines kennt weder Ruh noch Rast, bis es nicht seinen eigenen Strahl auf dies Gewölbe geworfen und so sein Talent in der edelsten Vollendung, die ihm möglich ist, erblickt hat.

Die Größe der Tageshelden ist nur relativ. Sie waren rascher gewachsen. Oder es war im Augenblick des Erfolges in ihnen eine Eigenschaft reif geworden, die gerade in diesem Augenblick begehrt wurde. Zu anderen Zeiten sind andere Eigenschaften von nöten. Gewisse Strahlen entgehen dem gewöhnlichen Beobachter; sie verlangen ein seiner ausgebildetes



Auge. Frage den Großen, ob kein Größerer da ist. Seine Gefährten sind's — und sie sind nicht weniger groß, weil die Gesellschaft sie nicht erkennen kann, sondern gerade darum erst recht. Die Natur läßt niemals einen Großen auf unserem Planeten erstehen, ohne das Geheimnis einer anderen Seele anzuvertrauen.

Eine erfreuliche Thatsache wenigstens ergiebt sich aus diesen Untersuchungen: daß unsere Liebe zu großen Menschen eine wahre himmelfahrt ist. Eines Tages werden die Berühmt= beiten des neunzehnten Jahrhunderts aufgezählt werden, und man wird erkennen, in welcher Barbarei es lebte. Der wirkliche Gegenstand der Weltgeschichte ist der Genius der Mensch= Diele Cuden finden sich im Bericht und wir können sie nur mit Vermutungen ausfüllen. Die Geschichte der Welt giebt uns Symptome, unser Leben beruht auf Gedächtnis= Kein Mann in der langen Prozession großer Männer ist Vernunft oder Erleuchtung, oder das Elirir, wonach wir uns sehnen, er ist nur auf dem einen oder anderen beschränkten Gebiet eine Verförperung Möglichkeiten. Oh, könnten wir doch eines Tages die Riesengestalt vervollständigen, die alle diese flammenden Dunkte vereint zeigt! Das Studium vieler Individualitäten führt uns in eine elementare Sphäre, darin das Individuum sich verliert, in der alle Gipfel sich berühren. Gedanken und Gefühle, die dort hervorbrechen, lassen sich nicht in die Schranken einer Persönlichkeit bannen. Dies erklärt uns die gewaltige Kraft der Allergrößten — ihr Geist ergießt sich Ein neuartiger Geist strömt Tag und Nacht in konzentrischen Kreisen von dieser Quelle aus und giebt sich auf unbekannte Arten kund. Da wird uns klar, in welch innigem Verein alle Geister stehen. Was dem einen zu Teil

wird, läßt sich dem andern nicht vorenthalten; der geringste Gewinn an Wahrheit oder Kraft, gleichviel auf welchem Gebiet, er kommt der Gemeinschaft der Geister zu gute. Die anscheinend ungleiche Verteilung von Talent und Stellung erweist sich bereits als Irrtum, wenn wir die nötige Zeit auf unsere Beobachtung verwenden — um wie viel schneller verschwindet die scheinbare Ungerechtigkeit, wenn wir zu dem Mittelpunkt emporsteigen, wo alle Individualität aushört, wenn wir wissen, daß alle Individuen aus der Substanz hersvorgegangen sind, die da ordnet und schafft.

Der Genius der Menschheit — von diesem Gesichtspunkt aus müssen wir die Weltgeschichte betrachten. Die Eigenschaften bleiben; die Menschen, die ihre Träger sind, haben bald mehr bald weniger und schnell sind sie dahin; die Eigenschaften aber bleiben auf einer anderen Stirn. Das ist eine Alltagsweisheit. Einst sah man Phönize; sie sind dahin, aber darum ist die Welt noch nicht entzaubert. Die Gefäße, an denen wir heilige Schriftzüge lasen, sie haben sich als gemeine Töpferware erwiesen; aber der Sinn der Bilder blieb geheiligt, und wir können sie noch heute an Wänden lesen, die eine Welt bedeuten.

Eine Zeit lang waren unsere Lehrer für uns von persönlichem Nutzen; sie waren Maßstäbe oder Meilensteine unserer Sortschritte. Mit ihren Kenntnissen erschienen sie uns wie Engel, und ihre Gestalten ragten zum himmel empor. Dann rückten wir ihnen näher und erkannten ihre geistigen Mittel, ihre Bildung und die Grenzen derselben. Da rückten an ihre Stelle andere Geister. Wohl uns, wenn ein paar Namen so hoch bleiben, daß wir nicht im stande waren, sie in der Nähe zu lesen, wenn Alter und Dergleichung mit anderen ihnen keinen Strahl ihres Ruhmes zu rauben vermochten. Zuletzt



aber werden wir es aufgeben, nach einem ganz vollkommenen Menschen zu suchen, wir werden uns an der ihnen eigenen Größe im Rahmen der menschlichen Gesellschaft genug sein lassen. Alles was mit dem Individuum zusammenhängt, ist vorübergehend und weist auf die Zukunst hin, wie das Individuum selbst, das aus den Schranken seines Lebens zu einem uneingeengten, allumfassenden Dasein emporstrebt. Niemals ist uns das Verständnis für das Echteste und Beste an einem Genius aufgegangen, solange wir in ihm eine völlig ursprüngliche Krast erblicken. Von dem Augenblicke an, wo er uns nicht mehr als eine "Ursache" hilft, beginnt er uns als "Wirkung" zu helsen, und hilft uns weit mehr. Denn nun erscheint er als Exponent eines größeren Geistes und Willens. Das undurchsichtige Selbst wird vom Licht des Urschundes erhellt und läßt dieses Licht durchscheinen.

Indessen, so beschränkt menschliche Erziehung und Entwicklung sind, so können wir doch sagen: große Menschen sind dazu da, damit Größere werden. Die Bestimmung organischer Natur ist Veredelung — und wer kann sagen, wo da die Grenzen sind? Des Menschen Aufgabe ist es, das Chaos zu bändigen und sein Lebenlang nach allen Seiten die Saakförner des Wissens und des Gesanges auszustreuen, auf daß Klima, Korn, Tier, Mensch milder werden, daß die Keime der Liebe und des Wohlthuns sich mehren tausendfältig.

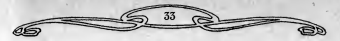




In der Welt der Bücher hat nur Plato Anspruch auf das fanatische Lob, das Omar dem Koran erteilte, als er sagte: "Brennt die Büchereien nieder, denn all ihr Wert ist in diesem Buch enthalten". Platos Sprüche der Weisheit umfassen die Bildung der Völker, sie sind der Grundstein der Philosophen= schulen, der Hauptquell alles Schrifttums. Sie lehren uns Cogit, Jahlenkunde, Geschmad, Schönheitssinn, Sprache, Dicht= und Redekunst, Ontologie, Ethik, Lebensweisheit. Niemals umfaßte eines Menschen Denten solche Weiten und höhen. Aus Plato kommt alles, was noch heutigen Tages geschrieben und unter denkenden Menschen verhandelt wird. Sürchterlich räumt er unter unsern "originalen Köpfen" auf. In ihm haben wir den Berg erreicht, der die erratischen Riesenblöcke über alles Cand gestreut hat. Seit zweiundzwanzighundert Jahren ist er die Bibel des Gelehrten; jeder feurige Jüngling, der seit des Atheners Tagen den widerwillig hörenden Zeit= genossen schen vortrug — Boëthius, Rabelais, Erasmus, Bruno, Code, Rousseau, Alfieri, Coleridge - er ist ein Ceser Platos, dessen Weisheitsperlen er eine geistreiche Sassung giebt, um sie dem Geschmad seines Volkes anzupassen.

Auch die Männer von viel höherem Geisteswuchs müssen etwas von ihrer Größe einbüßen, weil sie das Mißgeschick haben — darf ich mir diesen Ausdruck erlauben? — nach diesem erschöpfenden Allumfasser auf die Welt gekommen zu sein. Sankt Augustin, Copernicus, Newton, Böhme, Swedensborg, Goethe sind alle seine Schuldner und müssen wieders sagen, was sie von ihm haben. Denn es ist nicht mehr als recht und billig, daß wir dem Meister, der das große weite Denkgebäude aufsührte, auch den Ruhm der einzelnen Schlüsse zuschreiben, die sich aus seiner Cehre ziehen lassen.

Plato ist die Philosophie und die Philosophie ist Plato der Ruhm und zugleich die Beschämung des Menschengeschlechts. denn kein Sachse, kein Römer hat vermocht, auch nur eine einzige Idee seinen Kategorien hinzuzufügen. Er hatte nicht Weib noch Kind — aber die Denker aller Kulturvölker sind seine Nachkommen und tragen die Sarbe seines Geistes. viele Große sendet Mutter Natur unablässig aus nächtigem Dunkel empor und sagt ihnen: "seid sein — seid Platoniker!" Die Alexandriner — ein glänzendes Sternbild genialer Geister: die Männer der Elisabethischen Zeit — nicht weniger groß: Sir Thomas More, Henry More, John Hales, John Smith. Cord Bacon, Jeremy Taylor, Ralph Cudworth, Sydenham, Thomas Taylor, ferner Marsilius Sicinus und Pico von Calvins Cehre ist bereits im Phädon enthalten; Mirandola. ja, das ganze Christentum liegt darin. Der Mohammedanis= mus entnimmt — in seinem Handbuch der Moral, Akhlak=n=Jalaln — aus ihm all seine Philosophie. Mystizismus findet im Plato alle seine Cehrsätze. einer griechischen Stadt, hat er doch keine heimatstadt und fein Heimatsland, Ein Engländer liest ihn und ruft: "Wie englisch!"; ein Deutscher: "Wie teutonisch!"; ein Italiener:



"Wie römisch und wie griechisch!" Wie man von Helena von Argos sagt, sie sei so in jedem. Betracht schön gewesen, daß jeder, der sie sah, sich von ihr angezogen fühlte, so erscheint Plato einem Leser in Neu-England als ein amerikanischer Genius. Sein großes Menschentum überschreitet alle trennenden Schranken.

Diese gewaltige Tragweite von Platos Geist giebt uns auch einen Maßstab für die Beurteilung der verzwicken Frage, welche von den ihm zugeschriebenen Werken echt, welche untergeschoben seien. Eine eigentümliche Erscheinung: sowie ein Mann seine Zeitgenossen um haupteslänge überzragt, unsehlbar erhebt sich der Zweisel, welche seiner Werke wirklich von ihm seien! So geht's mit homer, Plato, Raffael, Shakespeare. Denn diese Männer magnetissieren ihre Zeitzgenssoen, daher können ihre Jünger für sie ausführen, was sie für sich allein niemals hätten vollenden können; und so lebt der große Mann in mehreren Leibern und schreibt oder malt oder handelt mit vielen händen; und nach Verlauf einiger Zeit läßt sich nicht leicht sagen, was das echte Werk des Meisters ist und was nur von seiner Schule herrührt.

Auch in Plato ging, wie in jedem großen Menschen, sein ganzes Zeitalter auf. Was ist denn ein großer Mann anders als ein Mensch von mächtiger Verarbeitungskraft, der alle Künste und Wissenschaften, überhaupt alle Wissenswöglichkeiten als seine Nahrung in sich aufnimmt? Er kann nichts übrig lassen; er hat für alles Verwendung. Was nicht zu praktischer Verwertung gut ist, ist doch zu wissen gut. Deshalb beschuldigen seine Zeitgenossen ihn des Plagiats. Aber des Ersinders Kunst besteht nur darin, daß er weiß, wo er zu borgen hat, und die Gesellschaft vergißt gern die zahllosen Arbeiter, die dem Baumeister zur Hand gingen, und zollt all' ihre Vankbarkeit nur diesem allein. Wenn wir Platon preisen, so preisen wir

vielleicht in Wirklichkeit seine Citate aus Solon, Sophron, Philolaos. Gut — und wenn auch? Jedes Buch ist nur ein Citat; jedes haus ist ein Citat aus Wäldern, Minen, Steinbrüchen; und jeder Mensch ist ein Citat aus seinen Vorsfahren. So zieht der fest zugreisende Erfinder alle Völker zur Beisteuer heran.

Plato sog das ganze Wissen seiner Zeit in sich auf — Philolaos, Timäos, Heraklit, Parmenides und wie die Gelehrten alle heißen; dann seinen Cehrer Sokrates; dann fand er, daß seine Aufnahmefähigkeit noch viel größer sei — eine Aufnahmefähigkeit, wie sie weder vor noch nach ihm jemals da war — und so reiste er nach Italien, um sich zu eigen zu machen, was Pythagoras ihm bieten könnte; von da nach Ägnpten und vielleicht noch tiefer ins Morgenland hinein, um dem europäischen Geiste noch jenes andere Element zuzu= führen, das sich in Europa nicht fand. Diese breiten Grund= lagen seines Wissens berechtigen ihn, als Vertreter der Philosophen schlechthin zu gelten. Er sagt in der Republik: "Einen Geist wie Philosophen ihn notwendigerweise haben mussen, findet man nur selten vollständig bei einem einzelnen Mann, sondern die verschiedenen Einzelfähigkeiten desselben fommen gewöhnlich bei verschiedenen Personen vor." jeder, der etwas Tüchtiges leisten will, muß von einem höheren Standpunkt aus an seine Aufgabe herantreten. Ein Philosoph muß mehr als ein Philosoph sein. Plato ist mit der Begabung eines Dichters ausgestattet, ja er steht unter den Dichtern auf dem höchsten Plat; und doch ist er - obwohl ich glaube, daß ihm auch die charakteristische Gabe Inrischer Ausdrucks= fähigkeit nicht fehlte - der hauptsache nach kein Dichter, weil es ihm beliebte, seine dichterische Begabung zu einem höheren 3med zu benugen.



Große Geister haben die fürzesten Biographien. Ihre Dettern wissen uns nichts von ihnen zu erzählen. Sie lebten in ihren Schriften; und so war ihr haus= und Straßenleben alltäglich und gewöhnlich. Willst du wissen, wie ihr Geschmack und ihre Gemütsart war? Ihr begeistertster Ceser ist ihnen am ähnlichsten. Plato besonders hat keine äußere Biographie. Wenn er Liebhaber, Frau oder Kinder hatte — wir wissen jedenfalls nichts von ihnen. Er verrieb sie alle zu Farbe. Wie ein guter Kamin seinen eigenen Rauch verbrennt, so verwandelt ein Philosoph alles Wertvolle seiner Erlebnisse in die hervorbringungen seines Geistes.

Er wurde geboren im Jahre 430 v. Chr., ungefähr um die Zeit, als Perikles starb, gehörte zu den adligen Samilien seiner Zeit und seiner Vaterstadt und foll in seiner Jugend eine Neigung zum Kriegerberuf gezeigt haben. In seinem zwanzigsten Jahr jedoch lernte er Sokrates kennen, ließ sich mit Leichtigkeit von seinem früheren Vorhaben abbringen und blieb zehn Jahre lang des Meisters Schüler, bis zu dessen Tode. Dann ging er nach Megara; auf Einladung des Dion und Dionnsius besuchte er den sigilischen hof; er reiste sogar dreimal nach Sprakus, obgleich er mit sehr launen= hafter Willfür behandelt wurde. Dann bereist er Italien, hierauf Ägnpten, wo er lange bleibt — drei Jahre, wie einige berichten, nach anderen sogar dreizehn. Er soll sogar noch weiter öftlich gegangen sein, nach Babylonien; aber dies ift unsicher. Nach seiner heimkehr unterrichtete er in der Akademie zu Athen die Jünger, die der Ruhm seines Namens hierher gezogen hatte. - Er starb, wie die Überlieferung berichtet, am Schreibtisch im Alter von einundachtzig Jahren.

Aber Platos Cebensgeschichte ist eine innerliche. Wir haben zu untersuchen, warum dieser Mann in der Geistesgeschichte des Menschengeschlechtes den höchsten Rang einnimmt, wie es tommt, daß gerade die feinstgebildeten Menschen seine Schüler werden, daß gleich wie unsere judische Bibel im Tischgespräch und Alltagsleben von Mann und Weib aller europäischen und amerikanischen Nationen Wurzel geschlagen hat, so Platos Schriften jede wissenschaftliche Schule, jeden Denker, jede Kirche, jeden Dichter beschäftigt haben, so daß Gedanken von einer gewissen höhe sich überhaupt nur noch durch ihn denken Er steht zwischen der Wahrheit und jedes Mannes Geist, er hat sozusagen der Sprache und den ursprünglichen Sormen des Gedankens das Siegel seines Geistes aufgedrückt. Wenn ich ihn lese, so überrascht mich die vollkommene Modernität seines Stils und seiner geistreichen Gedanken. hier ist der Keim des uns so wohl bekannten Europas mit seiner langen Geschichte von Kunstschöpfungen und Waffenthaten; alle einzelnen Züge sind in Platos Geist bereits deutlich erkennbar — und in ihm zum allerersten Mal! Es hat sich seither in hundert Geschichten ausgebreitet, aber ein neues Element ist nicht hinzugekommen. Diese ewig junge Modernität ist der Wertmesser jedes Kunstwerks, denn sie ist der Beweis, daß der Künstler sich durch nichts verführen ließ, was nur eine vergängliche und an den Ort gebundene Be= deutung hatte, sondern der Darstellung des Wahrhaftigen und Dauernden treu blieb. Wie es nun kam, daß Plato gleich= bedeutend ist mit Europa, mit Philosophie und beinahe mit Weltlitteratur, das ist das Problem, dessen Lösung uns hier obliegt.

Eine so hohe Sendung konnte nur ein gesunder, wahrhaftiger, allumfassender Mann erfüllen, ein Mann, der im stande war, gleichzeitig dem Ideal, d. h. den Gesetzen des Geistes, und dem Schicksel, d. h. der Ordnung der Natur gerecht zu werden.

Die erste Entwickelungsstufe eines Volkes — wie eines Individuums - ist die Periode unbewußter Kraft. Kinder weinen, ichreien und stampfen vor Wut mit den gufen, folange sie ihre Wünsche nicht auszudrücken vermögen. Sobald sie aber sprechen können und sagen, was sie wollen und warum sie es wollen, werden sie gleich artig. Ähnlich ist's bei Erwachsenen: wenn das Auffassungsvermögen blöde ist, sprechen Männer und Frauen heftig und in übertriebenen Ausdrücken, toben und ganten sich; sie gebarden sich wie Besessene, jeder Satz wird von einem fluch begleitet. Sobald mit zunehmender Kultur die Aufklärung wächst und die Begriffe nicht mehr wie Klumpen und Massen vor ihnen liegen, sondern sich deutlich poneinander abheben, dann lassen die Menschen von solcher schwächlichen Heftigkeit ab und legen ihre Ansichten eingehend flar. Wäre die Junge nicht zum Werkzeug geworden, womit sich Caute bilden lassen, der Mensch lebte noch heute als Tier in den Wäldern. Diefelbe Schwäche, diefelbe Ungulänglichkeit — nur mit einem höheren Makstab zu messen — begegnet uns täglich bei der Erziehung heißblütiger Jünglinge und Mädchen: "Ach, ihr versteht mich nicht, ich habe noch nie einen Menschen getroffen, der mich verstanden hätte!" seufgen und weinen, schreiben Derse und streifen einsam umher - nur weil sie ihren Gedanten teinen bestimmten Aus= druck geben können. In einem ober zwei Monaten — wenn ihr guter Geist ihnen hold gesinnt ist - begegnen sie einem Menschen, der in diesem pulkanischen Gärungszustand gerade der Rechte für sie ist, und nachdem der Anschluß einmal her= gestellt ist, sind sie fortan tüchtige Mitglieder der Gesellschaft. So geht es immer und überall. Der Sortschritt führt von blinder Kraft zu Sorgfalt, Geschicklichkeit, Wahrheit.

Jedes Volk hat in seiner Geschichte einen Augenblick, wo,



auf dem Entwickelungsgang von ungeschlachter Jugend zur Bildung, sein Begriffsvermögen zur vollen Reise gediehen ist, ohne doch schon mikroskopisch sorschen zu wollen; so umfaßt auch der Mensch in dem entsprechenden Augenblick seiner Entwickelung die ganze Stufenleiter des Erkennens; noch werden seine Süße von den ungeheuren Gewalten der Nacht gesesslet gehalten, aber sein Auge, sein hirn umfaßt bereits die Sonnen und Sterne der Schöpfung. Das ist der Augenblick vollgereister Gesundheit, der höhepunkt der Kraft.

Dies zeigt uns die Geschichte Europas auf allen Gebieten und auch in der Philosophie. Die ältesten, fast verschollenen Berichte erzählen von den Einwanderungen aus Asien; diese brachten nur die Träume barbarischer horden nach Europa, einen Wirrwarr ungesäuterter Begriffe auf dem Gebiet der Ethik und der Naturphilosophie, in den erst allmählich durch die freilich unvollkommene Einsicht einzelner Lehrer etwas Ordnung hineinkam.

Dor Perifles kamen die Sieben Weisen und mit ihnen haben wir die Anfänge von Geometrie, Physik und Ethik. Dann die Partialisten, die den Ursprung aller Dinge aus den Strömen, oder dem Wasser, oder aus der Luft, oder aus dem Feuer, oder aus dem Geiste herleiten wollten. Sie alle bringen in ihre Erklärung vom Ursprung mythologische Bilder hinein. Endlich kommt Plato, der Ordner, der keiner barbarischen Bemalung oder Tättowierung und keines Kriegsgeheuls bedarf; denn er versteht zu definieren. Er giebt Asien auf und damit das Ungeheuerliche und Übertreibende; mit ihm kommt Genauigkeit und Verständnis. "Der soll mir als Gott gelten, der da richtig teilen und scheiden kann!"

Dieses Teilen und Scheiden ist Philosophie. Philosophie ist der Begriff, den der menschliche Geift sich von dem Bau

der Welt macht. Zwei hauptthatsachen liegen stets zu Grunde: die Einheit und die Zweiheit: erstens, Einheit oder Identität, zweitens, Verschiedenheit. Wir bringen alle Dinge auf ihre Einheit, indem wir das Gesetz erkennen, das sie durchdringt, indem wir die oberslächlichen Unterschiede und die tiefinnerliche Verwandtschaft wahrnehmen. Aber bei jeder Anwendung unserer Denktraft, ja geradezu dadurch, daß wir die Identität oder Einheit wahrnehmen, erkennen wir die Verschiedenheit der Dinge. Einssein und Anderssein. Es ist unmöglich zu sprechen oder zu denken, ohne beides zu umfassen.

Es treibt den Geift, nach einer Ursache für mannigfache Wirkungen zu forschen, dann wieder nach der Ursache der Ursache, und so aus der Tiefe in noch größere Tiefe zu tauchen; benn er hat die Zuversicht, daß er zu einer absoluten und pöllig zureichenden Ursache gelangen wird - zu einem "Eins", das "Alles" sein wird. "In der Mitte der Sonne ist das Licht, in der Mitte des Lichts ist die Wahrheit, in der Mitte der Wahrheit ist das unvergängliche Wesen", sagen die Dedas. Alle Philosophie, die des Ostens wie die des Westens, hat dieses Streben nach dem Mittelpunkt. Don einem entgegengesetten Drang getrieben, wendet sich der Geist von dem "Einen" zu dem, was nicht "eins", sondern "anders" oder "mehrfach" ist, von der Ursache zur Wirkung; und so erlangt er die Gewißheit von dem notwendigen Vorhandensein der Derschiedenheit, von der selbstverständlichen Erifteng beider, da das Eine in dem Anderen einbegriffen ist. Diese innigvermengten Elemente voneinander zu sondern und wieder zu versöhnen, das ist das Problem des Denkens. Sie wider= sprechen einander und schließen sich gegenseitig aus; und gu= gleich flieft das eine so rasch in das andere über, daß wir niemals sagen können, was das Eine ist und was nicht. Der

Proteus ist so behende in den höchsten höhen wie in den tiefsten Gründen, mögen wir das Eine, das Wahre, das Gute betrachten oder uns mit der Oberfläche und der äußeren Form der Dinge beschäftigen.

Jedes Volk hat seine Geister, die es treibt, sich der Ergründung der Ur-Einheit hinzugeben. Im Stammeln des Gebetes, in den Verzückungen der Andacht löst alles Sein sich in Ein Wesen auf. Seinen höchsten Ausdruck sindet dieses Streben in den religiösen Schriften des Morgenlandes und vor allem in den Schriften der Inder: den Vedas, den Bhagavad Gita und dem Wischnu Purana. Diese Schriften enthalten wenig anderes als jene Gedanken und sie erheben sich, ihn preisend, zu reinen und erhabenen Melodien.

Das Selbe, das Selbe! Freund und Seind sind von einem Stoff; Pflüger, Pflug und Aderfurche sind von einem Stoff; und der Stoff ist von solcher Art und so viel, daß die Ab= weichungen der formen ohne Bedeutung sind. "Du bist fähig zu begreifen" - sagt der höchste Krischna zu einem Weisen "daß du von mir nicht verschieden bist. Was ich bin, das bist du, und das ist auch diese Welt mit ihren Göttern, helden und Menschen. Die Menschen machen Unterschiede, weil sie von ihrer Unwissenheit betäubt sind." "Die Worte ,Ich' und ,Mein' zeugen von Unwissenheit. Was das große Cette in der Schöpfung ist, du sollst es jest von mir hören. Es ist die Seele - eine Seele in allen Leibern, durchdringend, gleichförmig, vollendet, über Naturgesetzen stehend, Geboren= werden, Wachsen, Sterben nicht kennend, allgegenwärtig, aus wahrem Wissen gebildet, unabhängig, ohne Zusammenhang mit Unwirklichem, mit Namen, Art und dergleichen in Der= gangenheit, Gegenwart und Zukunft. Zu wissen, daß dieser Beist, der seinem Wesen nach Eins sein muß, in unserem

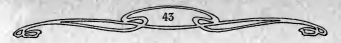
eigenen Leibe und in allen anderen Leibern ist, das ist die Weisheit dessen, der die Einheit der Dinge begreift. Wie ein und dieselbe flüchtige Luft, indem sie durch die Löcher einer Slote hindurchgeht, sich nach den Noten der Tonleiter unterscheidet, so ist auch der Große Geist seiner Natur nach einzig, obwohl seine Sormen, die aus den Folgen von handlungen entstehen, vielfältig sind. Wird die unterscheidende, bekleidende form - sei sie die form eines Gottes oder irgend eine andere — aufgelöst, so bleibt kein Unterschied." "Die ganze Welt ist nur eine Erscheinungsform Wischnus, der mit allen Dingen identisch ist, und sie darf von den Weisen nicht als etwas angesehen werden, das von ihnen verschieden ist, sondern sie mussen erkennen, daß die Welt dasselbe ist wie sie selbst. Ich gehe weder, noch komme ich, noch ist meines Weilens an irgend einem Ort; Du bist nicht Du, Andere sind nicht Andere, Ich bin nicht Ich." Das ist, als hätte er gesagt: "Alles ist für die Seele, und die Seele ist Wischnu; Tiere und Sterne sind nur vergängliche Bilder, Licht ist nur Tunche, Dauer ist nur eine trügerische Vorstellung, die gorm ist ein Gefängnis und selbst der himmel ist nur ein Köder." Was die Seele sucht ist Wiederauflösung in das über alle Formen erhabene Sein — heraus aus dem Cartarus, heraus aus dem himmel: Befreiung von der Natur.

Wenn unser Denken so nach einer grausigen Einheit strebt, in der alle Dinge aufgehen, so strebt unser handeln geradezu rückwärts zur Verschiedenheit. Das erste ist die Bahn oder Gravitation der Seele; das zweite ist die Macht der Natur. Die Natur ist vielfältig. Die Einheit saugt auf, verschmilzt oder zieht zusammen. Die Natur erschließt und schafft. Diese beiden Prinzipien erscheinen immer wieder und durchdringen alle Dinge, alles Denken: die Einheit, die Vielheit. Das eine

ist Sein, das andere ist Intellekt; das eine ist Notwendigkeit, das andere Freiheit; das eine Ruhe, das andere Bewegung; das eine Kraft, das andere Verteilung; das eine Strenge, das andere Cebensgenuß; das eine Ahnen, das andere Desinieren; das eine Genie, das andere Talent; das eine Wissenstorang, das andere Wissen; das eine Besitz, das andere Handel; das eine Kaste, das andere Bildung; das eine Königtum, das andere Demokratie. Und wenn wir es wagen dürsten, diese Verallgemeinerungen eine Stuse höher zu erheben und den Ur-Inhalt der einander gegenüberstehenden beiden Prinzipien mit Namen zu benennen, so könnten wir sagen: bei dem einen ist es die Abneigung gegen Organisation: reine Wissenschaft; bei dem anderen die höchste Instrumentalität, Anwendung von Mitteln: schaffen de Gottheit.

Jeder Forscher bekennt sich, durch Naturanlage getrieben oder aus Gewohnheit, zum einen oder zum anderen dieser beiden Götter des Geistes. Seine religiösen Gefühle ziehen ihn zur Einheit; sein Verstand oder seine Sinne zur Vielheit. Ein zu rasches Aufgehen in der Einheit, auf der anderen Seite eine zu kleinliche Zersplitterung in der Beschäftigung mit den Teilen und Einzelheiten — das ist die Zwillingsgefahr des philosophischen Denkens.

Dieser Scheidung der beiden Prinzipien entspricht die Geschickte der Völker. Das Land der Einheit, der umwandelsbaren Einrichtungen, der Ursitz einer Philosophie, die sich mit Vorliebe dem Abstrakten zuwendet, das Land von Menschen, die in Glaubenslehre und Religionsbräuchen treu der Idee eines tauben, unerbitklichen, ungeheuren Schicksanhängen — dies Land ist Asien; und dieser Glaube hat seinen Ausdruckgefunden in der gesellschaftlichen Einrichtung der Kaste. Dasgegen ist der Genius Europas thatkräftig und schaffensfreudig;



seine Kultur widerstrebt dem Kastenwesen; seine Philosophie war eine Iern- und sehrbare Wissenschaft; es ist ein Land der Künste, der Erfindungen, des Handels, der Freiheit. Wenn der Osten Unendlichkeit liebte, so hatte dagegen der Westen seine Freude daran, Grenzen zu schaffen.

Die europäische Zivilisation ist ein Triumph des Talents, der grundsählichen Anwendung der Theorie auf den Einzelfall, des geschärften Verstandes, der anpassenden Geschicklichfeit, der Freude an Formen, an Gestaltungen, an greifbaren Ergebnissen. So hatten Perikles, Athen, Griechenland geschaffen - hatten geschaffen mit der Lust eines Genies, das noch nicht von der Ahnung eines durch Übertreibung vielleicht anzurichtenden Schadens angekältet worden ist. Sie ahnten noch keine Nationalökonomie, keinen Malthus mit seinen Unkenrufen, kein Paris oder Condon, keine erbarmungslose Sonderung der Klassen — das Elend der Nadelmacher, das Elend der Weber, der Zeugmacher, Strumpfwirker, Wollfämmer, Spinner, Kohlengräber; kein Irland; kein indisches Kastenwesen, das durch Europas Bemühungen, es abzuschaffen, neu erstarkt ist. Das Wissen stand in der Jugendblüte seiner Die Kunst war glänzend neu. Sie schnitten den Pentelischen Marmor wie wenn er Schnee gewesen wäre, und ihre vollendeten Werke in Baukunst und Bildhauerei machten den Eindruck des Selbstverständlichen, schienen nicht schwieriger zu sein als der Bau eines neuen Schiffes auf den Werften von Medfort, oder die Einrichtung einer neuen Sabrit in Lowell. Aber alle diese Dinge sind unterwegs und wir können sie schon als gesichert annehmen. Die römische Legion, die bnzantiner Geseksammlung, Englands handel, die Salons von Derfailles, die Pariser Kaffeehäuser, Dampfmühle, Dampfboot, Dampfwagen - sie tauchen schon in der Perspektive auf,

ebenso wie Wahlversammlungen, Wahlurnen, Zeitungen und billige Bücher.

Unterdessen sog Plato in Ägnpten und auf seinen Pilgersfahrten im Osten die Idee der einen Gottheit ein, in der alle Dinge enthalten sind. Die Einheit Asiens und Europas Zersplitterung in Einzelheiten; die Unendlichkeit der asiatischen Seele und das scharf unterscheidende, zielbewußte, maschinensbauende, oberflächliche, opernbesuchende Europa — Plato erschien, sie zu vereinigen und durch die Berührung die wirksame Kraft beider Teile zu erhöhen. Das Beste von Europa und von Asien ist in seinem hirn. In Metaphysit und Naturphilosophie gab sich Europas Geist kund; er gab ihnen Asiens Religion als Grundlage.

Kurg, ein Geist war erstanden, der mit sich selbst im Gleich= gewicht war, und dieser erkannte die beiden Elemente. Es ist eben so leicht groß zu sein wie klein zu sein. Wenn wir bewunderungswürdige Geister nicht sofort in ihrem vollen Wert erkennen, so liegt das daran, daß sie uns nicht vertraut sind. Im täglichen Ceben sind sie so selten, daß sie uns un= glaublich sind; es herrscht jedoch ursprünglich kein Vorurteil gegen sie, sondern im Gegenteil, man wartet mit stärkster Zuversicht auf ihr Erscheinen. Aber mögen nun himmlische Stimmen gehört worden sein oder nicht; mag sein Dater oder seine Mutter geträumt haben, der Neugeborene sei ein Sohn Apollos; mag ein Bienenschwarm sich auf seine Lippen gesetzt haben oder nicht - ein Mann war geboren, der beide Seiten einer Frage wahrnehmen konnte! Die wunder= polle Synthesis, die wir in der Natur so oft finden, die obere und untere Seite der Jupitermedaille, die Vereinigung von Unmöglichkeiten, die an jedem Gegenstand von neuem sich uns zeigt; seine reale und ideale Bedeutung — war jest ganz und gar auch in das Bewußtsein eines Menschen eingegangen.

Gekommen war der Geift, der im Gleichgewicht war! Wenn er die abstratte Wahrheit liebte, so rettete er doch sein Selbst, indem er die volkstümlichste aller Cehren betonte: das Ansich=Gute, das über die herrscher herrscht und die Richter richtet. Wenn er auf dem Gebiet des Übersinnlichen Unterscheidungen aufstellte, so schützte er sich, indem er seine Bilder Derhältnissen entnahm, von denen die Redner und politisierenden Schwäher nur voll Verachtung schwiegen: er aber spricht von Gäulen und Ködern, von Eimern und Suppenlöffeln, von Köchen und Strafenhausierern, von den Buden der Töpfer, Diehdoktoren, Mehger und Sischhändler. Er läßt sich keine Parteilichkeit durchgeben, sondern läft mit festem Betracht die beiden Pole eines Gedankens in seiner Darstellung gur Geltung kommen. Seine Begründung und der Schluß, den er daraus zieht, sind in vollkommenem Gleichgewicht, sozu= sagen rund wie eine Kugel. Beide Pole zeigen sich; ja, und sie werden gleichsam zu zwei händen, die was ihnen zukommt, erfassen und sich aneignen.

Jeder große Künstler war groß durch Aneignungsfähigkeit. Unsere Stärke liegt in den Übergängen, im Wechseln; sie ist, ich möchte sagen, gleich einem zweidrähtigen Faden. Die Meeresküste: See, die vom Land aus gesehen wird, Land, das wir von der See aus sehen; die Probe zweier Metalle, die miteinander in Berührung stehen; unsere höher erregte Stimmung bei der Ankunst oder Abreise eines Freundes; poetische Schöpferkraft: sie wird nicht dadurch hervorgerusen, daß wir zu hause sitzen bleiben oder daß wir herumreisen, sondern durch das Übergehen vom einen Zustand zum anderen; darum müssen wir denn auch hierbei geschickt zu Werke gehen,

um soviele Übergangspunkte zu erhalten wie nur möglich; in dieser Beherrschung zweier Elemente liegt die Erklärung für den machtwollen Reiz, den Plato ausübt. Die Kunst drückt das Eine und Gleiche durch das Verschiedenartige aus. Der Denker sucht die Einheit in der Einheit zu erkennen, der Dichter sucht sie in der Mannigfaltigkeit zu zeigen, d. h. stets an einem Gegenstand oder Sinnbild. Plato hat an seiner Seite die beiden Gefäße, das eine mit Äther, das andere mit Farbstoff gefüllt und benutt stets beide. Bloße aneinandergereihte Chatsachen, wie z. B. Statistift oder Versassungsgeschichte, sind nur trockene Verzeichnisse. Dieselben Chatsachen, in lebendiger Rede als Beispiele gebraucht, sind von unerschöpslichem Reiz. Plato zeigt uns in unaufhörlichem Wechsel bald die Averss, bald die Reversseite der Jupitermedaille.

Um ein Beispiel anzuführen: Die Naturphilosophen hatten jeder seine Theorie von der Welt entworfen; die Theorie der Atome, des Seuers, des beständigen flusses, des Geistes. Diese Theorien fallen ihrem Wesen nach teils in das Gebiet der Mechanik, teils in das der Chemie. Plato, ein Meister der Mathematik, ein eifriger Beobachter aller Naturgesetze und Ursachen, fühlt, daß diese Systeme nur auf zweite Ur= sachen zurückgehen und daher keine Theorien der Weltschöpfung, sondern nur Verzeichnisse und Aufzählungen sein können. Daher setzt er vor das Studium der Natur den Cehrsatz: "Caft uns den Grund erklären, der den höchsten bewog, das Weltall zu schaffen und zusammenzusetzen. Er war gut; und wer aut ist, der kennt keinen Neid. Da er neidlos ist, so wünschte er, daß alle Dinge so viel wie möglich ihm selber gleich sein sollten. Wer die Cehren weiser Männer gehört hat und dies als die erste Ursache der Erschaffung der Welt erkennt, der wird die Wahrheit haben." - "Alles ist um



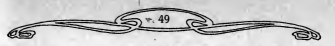
des Guten willen da und dies ift der Grund alles Schönen." Diese Lehre belebt seine ganze Philosophie und giebt ihr etwas Persönliches.

Die Snnthesis, die seinen Geist tennzeichnet, offenbart sich in allen seinen Gaben. An einem weitumfassenden Geist finden wir gewöhnlich Dorzüge, die sich in dem lebenden Menschen leicht miteinander vertragen, bei der Aufzählung aber uns unvereinbar erscheinen. Platos Geift läft sich nicht in einen dinesischen Katalog fassen, er läßt sich nur durch einen ursprünglichen Geist in der Bethätigung seiner ur= sprünglichen Kraft erkennen. In ihm trifft das freieste Sich= gehenlassen zusammen mit der Genauigkeit eines Geometers. Je kühner seine Phantasie schweift, desto kräftiger erpact er die Thatsachen; so haben die Vögel, die am höchsten fliegen, die stärksten Slügelknochen. Sein patrizischer Schliff, durch und durch elegant, mit dem Jusag einer Ironie, die so scharf ist. daß ihr Stich lähmt, dies alles vereinigt sich mit der träftigsten Gesundheit und Stärke. Der alte Sat hat recht: "Wenn Zeus auf die Erde herabstiege, er würde sprechen wie Plato."

Mit diesen Manieren eines großen Herrn verbindet sich in allen seinen Werken, und in einigen derselben geradezu als Selbstzweck, ein gewisser Ernst, der sich in der "Republik" und im "Phädon" zu Frömmigkeit erhebt. Man hat ihn beschuldigt, zur Zeit als Sokrates starb, Krankheit geheuchelt zu haben. Aber die Anekdoten, die aus jenen Tagen bis auf uns gekommen sind, bezeugen, wie männsich er vor dem Volkfür seinen Meister eintrat, denn es ist uns ja das wilde Geschrei überliesert, womit die Volksversammlung Plato antwortete. Auch spricht aus der in mancher seiner Schriften von ihm bekundeten Verabscheuung der Volksherrschaft eine

persönliche Erbitterung. Er besitt Rechtschaffenheit, natürliche Ehrfurcht vor Gerechtigkeit und Ehre, und eine Menschlichkeit, die ihn gegen die abergläubischen Dorstellungen des Dolkes empfindlich machen. Außerdem glaubt er, daß die Gabe der Dichtung, der Weissagung und überhaupt jede hohe Geisteszkraft von einer Weisheit herstammen, deren der Mensch nicht Meister ist, daß die Götter niemals philosophieren, sondern daß eine Art himmlischer Derzückung diese Wunder vollbringt. Auf solchen Flügelrossen durchschweift er in Dämmerung geshüllte Gegenden, besucht Welten, zu denen Fleisch und Bein keinen Zutritt hat; er sah die Seelen in ihren Qualen, er hörte das Urteil des Richters, er sieht die strafende Seelenzwanderung, die Schickslasgöttinnen mit Spinnrocken und Schere und er hört das betäubende Summen ihrer Spindel.

Aber niemals ließ ihn seine Besonnenheit im Stich. möchte meinen, er habe die Inschrift auf dem Thor von Busprane gelesen: "Sei fühn!" Und auf dem zweiten Thor: "Sei fühn, sei fühn, und immerdar sei fühn!" dritten Thor aber habe er bedächtig innegehalten, über welchem die Worte geschrieben standen: "Sei nicht zu fühn!" Seine Kraft ist gleich dem Bewegungstrieb eines fallenden Planeten, seine Selbstsicherheit aber gleich deffen Rucklauf in einer richtigen und vollkommenen Kurve — so ausgezeichnet ist seine hellenische Liebe zur Beschränfung, seine Gewand= heit im Definieren. Beim Nachschlagen in der Logarithmen= tafel geht man nicht sicherer, als wenn man Plato auf seinen Gedankenflügen begleitet. Nichts kann kälter sein als sein haupt, wenn die Blige seiner Phantasie am himmel aufzucken. Er ist mit seinen Gedanken fertig gewesen, ehe er sie dem Ceser porlegt und er überrascht durch die Fülle unvermuteter meisterhafter litterarischer Wendungen. Sein reiches Arsenal



liefert ihm in jedem Augenblick gerade die Waffe die er braucht. Der Reiche trägt nicht mehr Kleider, spannt nicht mehr Pferde vor, sitt in nicht mehr Zimmern als der Arme, aber er hat gerade das Kleid, das Gespann oder das Instrument, das dem Bedürfnis der Stunde entspricht; so braucht sich der reiche Plato niemals einzuschränken, sondern hat stets das rechte Wort zur rechten Zeit. Es giebt thatsächlich in der Rustkammer des Geistes keine Waffe, die er nicht besitt und zu führen weiß: er verfügt über alle Mittel der Epit, der Analysis, des hohen Schwunges, der Intuition, der Musik, der Satire und Ironie, bis herab zu der landläufigen Ausdrucksweise und den Phrasen der höflichkeit. In seinen erläuternden Bildern ist er Dichter, seine Scherze sind er= läuternde Bilder. In Sokrates' Bekenntnis, er übe in seiner Philosophie eine Art hebammenkunst, liegt eine beachtens= werte Wahrheit; und wenn Plato im "Gorgias" für die Rhetorik die Vergleiche "Kochkunst" und "Schmeichelkunst" findet, so leistet er damit noch uns einen beträchlichen Dienst. Kein Redner kann es an Wirksamkeit mit dem aufnehmen, der gute Spitnamen zu geben versteht.

Und dann seine weise Mäßigung, seine Kunst, mit einer halben Andeutung etwas auszudrücken, den Donner seiner Reden mitten im tobenden Rollen plöglich schweigen zu lassen! Gutmütig hat er dem höfling und dem Bürger alles an die hand gegeben, was sich gegen die Schulen sagen läßt: "Denn Philosophie ist eine schöne Sache, wenn man sie mit Maßen betreibt; aber wenn einer sich mehr mit ihr abgiebt, als sich gehört, so verdirbt sie den Mann." Er konnte wohl edelmütig sein — er, der wie eine Sonne im Mittelpunkt des Denkens sich besand, ein unbegrenztes Gesichtsfeld und einen wolkenlosen Glauben hatte. Und wie seine Beobachtungs=

gabe war auch seine Ausdrucksweise; er spielt mit dem 3weifel und dreht und wendet ihn nach allen Seiten; ergeht sich in bunten Bildern und Haarspaltereien, und un= versehens, so gang nebenbei, kommt ein Satz, der Cand und Meer in Bewegung sett. Sein wundervoller Ernst tommt nicht nur ab und zu, in dem scharfen Ja und Nein seines Dialogs, zum Vorschein, sondern bricht in ganzen Lichtbündeln "So bin ich denn, o Kallikles, von diesen Ausführungen überzeugt und erwäge nunmehr, wie ich mit einer gesunden Seele por den Richter treten kann. Die Ehren, auf die die meisten Menschen Wert legen, achte ich für nichts, ich sehe nur auf die Wahrheit und werde mich bemühen, so tugendhaft zu leben und, wenn mein letztes Stündlein kommt, zu sterben, wie ich kann. Und ich erhebe meine Stimme, so laut ich kann, und fordere alle anderen Menschen auf, mir's nachzuthun. Und auch dich lade ich zu diesem Wettstreit ein und du magst mir glauben: fein anderer Wettstreit kommt diesem gleich!"

Groß ist er auch als typischer Mensch; er ist nicht nur der feinste Denker, sondern auch in seinen Sähigkeiten so ebenmäßig ausgeglichen, daß Andere in ihm ihre Träume und Ahnungen verwertet und zur Geltung gebracht sehen. Ein großer gesunder Menschenverstand giebt ihm Anrecht und Sähigkeit, der Dolmetscher der Welt zu sein. Er hat Vernunst, die ja alle Denker und Dichter haben, aber ihm eignet auch, was sie nicht haben: jener starke erklärende Sinn, der seine poetischen Gebilde mit den Erscheinungen der Welt in Einklang zu bringen und vom Straßentreiben der Städte eine Brücke nach der Wunderinsel Atlantis zu schlagen weiß. Niemals überspringt er Stusen; selbst wenn seine Gedanken von der einen Seite den malerischen Anblick eines jähen Abgrundes bieten, so



führt doch auf einer anderen Seite von der Thalsohle aus ein allmählich aussteinender Weg zu ihnen hinauf. Niemals schreibt er in Ekstase, niemals versucht er uns in poetischem Taumel mit sich fortzureißen.

Plato erfaßte die hauptthatsachen. Wohl konnte er sich auf die Erde niederwerfen, seine Augen bedecken und anbeten, was nicht mit Jahl und Maß zu bezeichnen ist, was man nicht nennen und nicht erkennen kann; das, wovon Alles be= hauptet und Alles geleugnet werden kann, das, "was Sein oder Nichtsein ist." Er nannte es "überwesentlich". Er war sogar - wie ein Parmenides - bereit zu beweisen, daß dies so sei, daß dieses Wesen jenseits der Grenzen mensch= lichen Verstehens sei. Kein Mensch hat unumwundener das "Unaussprechliche" anerkannt. Aber nachdem er so, gleich= sam im Namen des Menschengeschlechts, sich vor dem Unendlichen gebeugt, dann richtete er sich auf und versicherte, eben= falls im Namen des Menschengeschlechts: "Und doch giebt Das will besagen: das Asien in seinem es Erfenntnis!" Geist bekam zuerst sein volles Recht, der Ozean von Liebe und Kraft, die mehr sind als form, Wille, Wissen - das Selbe, das Gute, das Eine. Dann aber, erfrischt und neu gestärkt durch diese Verehrung, erwacht in ihm wieder der Instinkt Europas, das Streben nach Kultur, und so ruft er: "Und doch giebt es Erkenntnis! Erkenntnis der Dinge, ist möglich, weil sie von Einem ausgehen und deshalb in Verbindung stehen. Es giebt eine Stufenleiter der Dinge und die Wechselbeziehung zwischen himmel und Erde, zwischen Stoff und Seele, zwischen Teil und Ganzem, sie ist unser Sührer. Wie es eine Wissenschaft der Sterne giebt, die wir Astronomie nennen; eine Wissenschaft der Quantitäten, die Mathematik; eine Wissenschaft der Qualitäten, die Chemie:

4\*

so giebt es eine Wissenschaft von den Wissenschaften — ich nenne sie Dialektik — und diese Wissenschaft ist der Intellekt, der das Wahre vom Falschen scheidet. Sie beruht auf der Beobachtung von Wesensgleichheit und Verschiedenheit; denn Urteilen heißt: mit einem Gegenstande den Begriff versbinden, der zu ihm gehört. Die Wissenschaften, sogar die edelsten — Mathematik und Astronomie — gleichen Jägern, die jede Beute erlegen, selbst wenn sie nichts damit anzusfangen wissen. Dialektik muß erst die Wissenschaft lehren, von ihren Kräften Gebrauch zu machen. "Sie ist von solcher Bedeutung, daß kein verständiger Mann ein Studium als Selbstzweck betreiben wird, sondern nur in der Absicht, in der einzigen und alleinigen Wissenschaft, die Alles umfaßt, vorwärtszukommen."

"Das Wesen oder die Eigentümlichkeit des Menschen besteht darin, ein Ganzes zu erfassen; ,ein Ganzes' aber ist das, was in der Verschiedenheit der Empfindungen sich als eine vernünftige Einheit begreifen läßt." "Die Seele, die nie= mals die Wahrheit erkannt hat, vermag nicht in menschliche Gestalt überzugehen." Ich verkünde den Menschen den Intellett. Ich verkünde ihnen die Wohlthat, gang und gar von dem Geiste durchdrungen zu werden, der die Natur schuf; denn eine Wohlthat ist es, daß der Geist die Natur versteht, die er schuf und noch immer schafft. Natur ist gut, aber Intellekt ist besser; so steht ja auch der Gesetzgeber über dem Gesetzempfänger. Ich künde euch Freude, o Menschenkinder: Wahrheit ist durch und durch gesund und wir dürfen hoffen, zu dem Urgrund aller Dinge zu gelangen! Das ist des Menschen Elend, daß ihm der Anblick des Wesens versperrt, daß er mit Mutmaßungen vollgepfropft wird. Aber das höchste Gut ist Wirklichkeit, die höchste Schönheit ist Wirklich=

feit, und alle Tugend und alle Glückseligkeit hängen ab von dieser Wissenschaft des Wirklichen. Denn Mut ist nichts anderes als Wissen; fein schöneres Glück fann einem Menschen beschieden sein, als daß ihn sein Dämon zu dem leitet, was wirklich sein eigen ist. Dies ist auch das Wesen der Gerechtigfeit: daß ein Jeder für das Seine sorge, ja der Begriff der Tugend läßt sich überhaupt nicht fassen, als durch das unmittelbare Anschauen des göttlichen Wesens. Also Mut! Denn "die Überzeugung, daß wir das Ungekannte suchen mussen, wird uns unvergleichlich viel besser, tapferer, fleißiger machen, als wenn wir die Entdedung des Unbekannten für unmöglich halten und deshalb als zwedlos aufgeben." Seine leidenschaftliche Vorliebe für die Wirklichkeit stellt ihn auf den allerhöchsten Standpunkt, den es giebt: er erkennt der Philosophie nur insofern einen Wert zu, als sie uns den Genuß gewährt, mit dem wirklichen Wesen der Dinge uns gu beschäftigen.

So, von Europas Geist durchdrungen, sprach er das Wort: "Kultur!" Er sah die Einrichtungen Spartas und erkannte mit fröhlicherem Blick — möchte ich sagen — als irgend jemand nach ihm, die hoffnung, die wir auf Erziehung sehen dürsen. Er hatte seine innige Freude an jeder Leistung, an jedem anmutigen, nühlichen, aufrichtigen Thun; und vor allem am Glanz des Geistes und an geistigem Vollbringen. "Der ganze Wert des Lebens, o Sokrates", so sprach Glaukon, "besteht für den Weisen darin, möglichst viele solche Gespräche wie diese zu hören." Wie hoch stellt er die Bekundungen des Talents, die gewaltigen Persönlichkeiten eines Perikles, Isokrates, Parmenides! Wie stellt er am allerhöchsten das Talent selbst! In seiner schönen Art Alles zu personifizieren, nannte er die verschiedenen Sähigkeiten Gottheiten. Welchen



Wert mißt er in seinem Erziehungsspstem der Kunst der Gymnastik bei, ferner der Geometrie, der Musik, der Astronomie, deren beruhigende genesungbringende Kräfte er rühmt! Im "Timäos" sagt er uns, welch höchsten Gebrauch wir von unseren Augen machen können:

"Gott erfand den Sinn des Gesichts und begabte uns da= mit, auf daß wir die Kreise der Intelligenz am himmel betrachten und damit zum Gebrauch unserer eigenen Vernunft gelangen möchten, die ebenfalls ihre Kreise hat. Zwar sind diese unvollkommen im Vergleich mit jenen anderen völlig ebenmäßigen, aber sie hängen doch mit ihren Bahnen gu= sammen. haben wir dies gelernt, so können wir, da uns von Natur die Sähigkeit zu eigen ist, richtige Schlüsse zu ziehen, auf Umwegen und durch Irrtumer zum rechten Ziel gelangen, indem wir uns nach den ewig gleichen Bahnen der Gottheit richten." Und in der Republik sagte er: "Durch jede dieser Wissenschaften wird ein gewisses Organ unserer Seele gereinigt und neubelebt, nachdem es durch Studien anderer Art blind geworden und begraben war; ein Organ, das wir sorgsamer in Acht nehmen müssen als zehntausend Augen, denn die Wahrheit läßt sich nur durch dieses Organ allein erkennen."

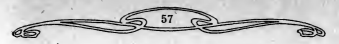
Er sagte: "Kultur!" Aber er verkannte ihre Grundlage nicht, sondern gab den allerersten Rang den angeborenen Dorzügen. Seine patrizischen Neigungen ließen ihn Wert legen auf die Unterschiede der Geburt. In der Lehre vom organischen Charakter und von der Veranlagung liegt der Ursprung der Kasten: "In den Stoff der zum herrschen Berusenen mischte die bildende Gottheit Gold; in den Stoff der Krieger: Silber; in den der Ackerleute und handwerker: Eisen und Bronze." In diesem Glauben spricht sich der Osten

aus, wie er zu allen Zeiten war! Der Koran sagt über dieses Kastenwesen ganz deutlich: "Die Menschen haben ihr Metall, z. B. Gold und Silber. Die unter euch, die im Stande der Unwissenheit sich würdig erzeigten, werden auch im Stande des Glaubens Würdige sein, sobald ihr euch zu diesem bekennt." Plato war nicht weniger bestimmt: "Don den fünf Arten von Dingen sassen nur vier sich der Allgemeinheit der Menschen lehren." In der Republik betont er nachdrücklich die Temperamente der Jugend als das Allererste.

Ein noch glücklicheres Beispiel, welchen Wert er auf die Natur legt, steht in dem Gespräch mit dem jungen Theages, der von Sokrates Unterricht zu empfangen wünschte. '"So= frates erklärte: wenn einige durch den Umgang mit ihm weise geworden seien, so gebühre ihm kein Dank dafür, denn nicht durch ihn, sondern einfach während sie bei ihm gewesen, seien sie weise geworden; wie das zugehe, wisse er selber nicht." "Bei manchen trifft gerade das Gegenteil ein, und denen, die mein Dämon nicht haben will, nützt meine Gesell= schaft gar nichts, sodaß es mir unmöglich ist, mit ihnen zu verkehren. Andererseits giebt es jedoch auch manche, mit denen mein Dämon mich wohl sprechen läßt, obgleich sie von bem Umgang mit mir nicht den geringsten Nugen haben. So, mein Theages, steht es um den Verkehr mit mir: wenn es der Gottheit gefällt, wirst du große und schnelle fortschritte machen; andernfalls aber nicht. Nun überlege dir, ob es nicht sicherer für dich wäre, bei einem von denen Unterricht zu nehmen, die es in ihrer Macht haben, ihr Wissen anderen mitzuteilen, als daß du dich an mich wendest, von dem du etwas lernen wirst oder auch nicht — ganz wie's trifft." Er hätte das auch so ausdrücken können: "Ich habe fein System. Ich fann nicht dafür einstehen, was aus dir

wird. Du wirst, was du werden mußt. Wenn uns Sympathie zu einander zieht, wird unser Derkehr unsagbar köstelich und nugbringend sein; wenn nicht, so wirst du deine Zeit verloren haben und wirst mir nur zur Cast sein. Ich werde dir dumm vorkommen, mein Ruhm falsch. Ganz weit außerhalb unserer Persönlichkeiten, jenseits von deinem oder von meinem Willen, liegt diese geheime Anziehungse oder Abestoßungskraft. Alles Gute in mir ist magnetisch und ich erzziehe nicht durch Unterrichtsstunden, sondern indem ich meinen Geschäften nachgehe."

Er sagte: "Kultur!" Er sagte: "Natur!" Und er ver= gaß nicht hinzuzusetzen: "Dann ist auch noch das Göttliche da!" Jeder Gedanke, den ein Mensch denken kann, ist flugs bestrebt, sich in eine Kraft umzuwandeln und schafft sich zu diesem Zweck einen Riesenapparat von hülfsmitteln. der die Schranken liebte, liebte zugleich das Unbeschränkte. Er sah, wie gerade das Wahre, gerade das Gute groß und edel machte, und versuchte gleichsam im Auftrage des Menschengeistes, dem Wahren und Guten eine würdige huldigung darzubringen - eine huldigung, wie die unendliche Seele sie beanspruchen konnte und wie zugleich der Intellekt sie, unbeschadet seiner Würde, erzeigen durfte. In diesem Sinne fagte er: "Unsere Sähigkeiten erstrecken sich hinaus in die Unendlichkeit und kehren von dort zu uns zurück. Definition führt uns nur ein kleines Stück Weges, dann kommt aber eine Thatsache, die sich nicht überspringen läßt, vor der unsere Augen zu verschließen Selbstmord wäre. Alle Dinge liegen auf einer Stufenleiter; wir mögen beginnen, wo wir wollen, sie steigen und steigen immer zu. Alle Dinge sind symbolisch, und was wir Ergebnisse nennen, sind nur Anfänge."



Ein Schlüssel zu Platos Methode und Vollständigkeit ist seine zweimal halbierte Linie. Nachdem er die Beziehungen zwischen dem absoluten Guten und Wahren und die Sormen der wahrnehmbaren Welt erläutert hat, fährt er fort: "Zer= lege eine Linie in zwei ungleiche Teile. Teile wiederum jeden dieser Teile - von denen der eine die unsichtbare, der andere die mit dem Verstande erkennbare Welt darstellen soll - so erhältst du je zwei neue Abschnitte, die den hellen und den dunklen Teil dieser Welten darstellen. Don den beiden Abschnitten des Teils der sichtbaren Welt enthält nun der eine Bilder: Schatten= sowohl wie Spiegelbilder, der andere Teil aber die Gegenstände dieser Bilder : Pflangen, Tiere, und die Werke von Kunst und Natur. Dann teile in gleicher Weise den Abschnitt der mit dem Verstande erkennbaren Welt: in den einen Teil werden fallen die Meinungen und Mut= maßungen, in den anderen die Wahrheiten." Diesen vier Abschnitten entsprechen die vier Thätigkeiten des Geistes: Vermutung, Glaube, Verstand, Vernunft. Wie jede Pfütze das Bild der Sonne widerspiegelt, so stellt jeder Gedanke und jedes Ding uns ein Bild und eine Schöpfung des hoch= sten Guten wieder her. Das Weltall ist von Millionen von Kanälen für seine Wirksamkeit durchzogen. Alles steigt und steigt.

Diese Aufwärtsbewegung ist allen seinen Gedanken eigen. So lehrt er im Phädros: "Schönheit ist das lieblichste aller Dinge; sie stimmt zur Freude und ergießt über das ganze Weltall Begehren und Vertrauen, wo immer sie sich zeigt. Und sie zeigt sich gewissermaßen überall. Aber es giebt noch ein Anderes, das an Schönheit die Schönheit in demselben Maße übertrifft, wie die Schönheit das Chaos: das ist die Weisheit. Diese kann zwar unser sonst so wundervolles Seh-

organ nicht wahrnehmen, aber könnte sie wahrgenommen werden, so würde ihre untadelige Vollendung uns zum Entzücken bringen." Dieselbe hohe Meinung hat er von der Weisheit als der Quelle aller Vortrefslichkeit in den Werken der Kunst: "Wenn ein Künstler bei der Versertigung eines Werkes auf das sieht, was in alle Ewigkeit da sein wird, da es dem Ewig-Gleichen entspricht, wenn er nach einem Vorbild dieser Art schafft und seine Idee mit aller Kraft in seinem Werk zum Ausdruck bringt, so muß notwendiger Weise dieses Werk schon werden. Aber wenn er nur das schaut, was geboren wird und stirbt, so wird sein Werk weit hinter der Schönheit zurückbleiben."

Diese seine Meinung finden wir überall; im Gastmahl spricht er im selben Geiste einen Gedanken aus, den die Dichter und Prediger der ganzen Welt sich zu eigen gemacht haben: daß die Liebe der Geschlechter etwas Unvollkommenes sei, gewissermaßen nur ein Symbol für die leidenschaftliche Liebe, womit die Seele den unendlichen See von Schönheit sucht und damit ihre Existenzausgabe erfüllt. Diesen Glauben an die Gottheit läßt er niemals außer Acht, über diese Grenze gehen seine Glaubenssätze niemals hinaus. Menschen können keine Weisheit lehren — dies kann nur Gott. Im selben Sinn versichert er beharrlich, Tugend lasse sich nicht lehren; sie sei keine Wissenschaft, sondern eine Erleuchtung; die höchsten Güter werden in einer Art von Wahnsinn für uns geschaffen und als göttliche Gabe uns überwiesen.

Dies bringt mich auf die Gestalt, die er als Mittelpunkt in seine Akademie hineingestellt, als das Organ, durch das jede wohlerwogene Meinung mitgeteilt werden soll. Auch die Lebensgeschichte dieses Mannes hat er so bearbeitet, daß die historischen Chatsachen in der Beleuchtung von Platos

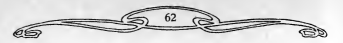
Geist verschwimmen. Sokrates und Plato sind der Doppels stern, der auch mit dem schärfften Sernrohr sich nicht in seinen beiden Einzelheiten erkennen läft. Auch Sokrates wieder ist in den Äußerungen seines genialen Geistes das beste Beispiel für die Synthese, worauf Platos außer= ordentliche Größe beruht. Sokrates ist ein Mann von niedriger aber recht ehrenwerter herkunft; sein Lebensgang ist von der allergewöhnlichsten Art, personlich ist er von einer so auffälligen hausbadenheit, daß andere Ceute gern ihre Wige darüber machen, worüber man sich um so weniger wundern kann, als seine plumpe Gutmütigkeit und seine eigene behagliche Vorliebe für einen derben Spaß - auf den er niemals die Antwort schuldig blieb — die Cachlust geradezu herausforderten. Die Schauspieler karikierten ihn auf der Bühne; die Töpfer bildeten sein häfliches Gesicht auf ihren irdenen Krügen ab. Er war ein faltblütiger Gefell, der nicht nur humor, sondern obendrein eine unerschütter= liche Selbstbeherrschung besaß und seine Leute, hoch oder niedrig, gang genau fannte; seine Gesprächspartner waren daher ihrer Niederlage in der Debatte von vornherein sicher — und am Debattieren fand er ein ganz unbändiges Vergnügen. Die jungen Leute sind geradezu vernarrt in ihn und laden ihn zu ihren Kneipereien ein. Er geht hin, um 3u debattieren — aber er fann auch gechen! Er ist der truntfesteste Mann in gang Athen, trinkt die gange Gesellschaft unter den Tisch. Dann geht er weg, wie wenn gar nichts passiert wäre, und fängt mit irgend einem Anderen, Nüchternen, neue Gespräche an. Mit einem Wort, er war, was der Dolfsmund "'nen ollen Tüchtigen" nennt.

In seinen Neigungen war er ein echter Großstädter; er liebte Athen über alle Magen, konnte keine Baume leiden,

ging freiwillig niemals aus der Stadt heraus,\* kannte alle alten Orginale, amüsierte sich über Dröhnbartel und lang-weilige Philister, und war im Grunde seines Herzens überzeugt, in Athen sei Alles ein bischen besser als anderwärts. In Kleidung und Sprache war er einfach wie ein Quäker, gebrauchte gern vulgäre Ausdrücke, sprach von Hähnchen und Schnepfen, von Suppentöpfen und Spkomorenlöffeln, von Reitknechten und husschmieden und noch anderen ehrenwerten Ceuten, die ganz unnennbare Gewerbe betreiben. Das machte ihm besonderen Spaß, wenn er mit überzimperlichen Ceuten sprach. In seiner Cebensweisheit erinnert er an Franklin. So bewies er mal einem, der die Jukwanderung nach Olympia als zu weit scheute, sie sei nicht weiter als sein tagtägliches Herumlausen in der Stadt, wenn er Alles zusammenrechne.

Er war ein richtiger guter alter Onkel, mit seinen großen Ohren, mit seinem unaufhaltsamen Redefluß. Aber dabei ergählte man sich, im böotischen Seldzug habe er bei einer Gelegenheit oder gar bei mehreren eine große Entschlossenheit an den Tag gelegt und dadurch den Rückzug des heeres gesichert; und in der Ratsversammlung, in die er eines Tages zufällig hineingeraten sei, habe er unter dem Deckmantel der Narrheit voller Mut seine Stimme gegen die beim Volk beliebte Meinung erhoben, was ihm beinahe sehr schlecht be= kommen wäre. Er war sehr arm; aber er ist ja auch ab= gehärtet wie ein Soldat und kann von ein paar Oliven leben; seine gewöhnliche Kost ist buchstäblich Wasser und Brot; nur wenn er von seinen Freunden eingeladen ist, lebt Seine Ausgaben für den Cebensunterhalt sind unglaublich klein; kein Anderer könnte so leben, wie er es thut. Er trug kein Unterkleid; sein Oberkleid war Sommers

und Winters dasselbe, auch ging er barfuß. Um sich sein Lieblingsvergnügen zu verschaffen, nämlich mit den elegantesten und feinstgebildeten jungen Ceuten debattieren zu können, soll er ab und zu in seine Werkstatt gegangen sein und schlecht und recht ein paar Statuen gemeißelt haben, gangbare Marktware. Dies mag wahr sein oder nicht, soviel ist gewiß, daß schließlich das Debattieren seine einzige und höchste Lust geworden war. Unter dem heuchlerischen Vorwand, er wisse gar nichts, macht er sich an alle Schönredner und Schöngeister ber Stadt heran und sett ihnen zu, bis sie nicht mehr ein noch aus wissen, Einheimische sowohl wie Fremde aus Klein= asien und von den Inseln. Niemand kann sich weigern, mit ihm sich zu unterhalten; er ist ja so eine ehrliche haut, so aufrichtig wißbegierig. Er läßt sich ja so gern berichtigen, wenn er nicht die Wahrheit gesagt hat, und er berichtigt ja so gern Andere, die etwas Salsches vorgebracht haben; und das eine wie das andere macht ihm gleich viel Vergnügen; denn er ist der Meinung, Schlimmeres könne dem Menschen nicht passieren, als über Recht und Unrecht falsche Dorstellungen zu hegen. Ein unbarmherziger Debattierer, der nichts wußte, aber von einer siegreichen Intelligeng, die bis dahin kein Mensch auch nur annähernd erreicht hatte, von einem un= erschütterlichen Gleichmut, von einer fürchterlichen, anscheinend gemütlichen und spaßhaften Logit, so sorglos und unwissend, daß er die Dorsichtigsten entwaffnet und sie auf die aller= lustigfte Art in schreckliche Zweifel und Verwirrungen bringt. Aber er selbst wußte stets einen Ausweg - nur sagte er ihn nicht. Dor ihm giebt's kein Entrinnen; man gerät in Dilemmas, in denen man nur die Wahl zwischen schrecklichen Möglichkeiten vor sich sieht; mit den hochberühmten hippiassen und Gorgiassen springt er um wie ein Junge, der Sangball



spielt. Dieser tyrannische Mann der Wirklichkeit! — Meno hat mindestens tausendmal in allen möglichen Kreisen über Tugend gesprochen, und zwar sehr gut, wie er selber meint, aber in diesem Augenblick kann er nicht einmal sagen, was Tugend überhaupt ist — so hat dieser Zitterrochen von einem Sokrates ihn behegt.

Dieser hartköpfige humorist, an dessen sonderbaren Ein= fällen und tomischer Bonhommie die jungen Stuger ihren Spaß hatten, dessen Wite und Schnacken jeden Tag überall erzählt werden, er erweist sich in der Solge von einer Rechtschaffenheit, die ebenso unbeugsam ist wie seine Logik; er muß entweder verrückt, oder, unter diesem Deckmantel, für seine Religion begeistert sein. Als er vor den Richtern be= schuldigt wird, den Glauben des Volkes zu untergraben, da verfündet er die Unsterblichkeit der Seele, die Belohnung und Bestrafung im fünftigen Ceben. Er weigert sich zu wider= rufen, wird durch eine Caune des souveranen Volkes zum Tode verurteilt und ins Gefängnis geschickt. betrat das Gefängnis und nahm alle Schmach von dem Orte; solange er darin war, konnte es kein Gefängnis sein. Kriton bestach den Schließer, aber Sokrates wollte von krummen Wegen nichts wissen: "Mag kommen, was da will, nichts geht über Gerechtigkeit. So etwas höre ich wie Trommeln und Pfeifen; es macht mich taub gegen Alles, was ihr sagen tönnt!" Die Berichte über seinen Aufenthalt im Kerker, über die Gespräche, die dort geführt wurden, über das Trinken des Schierlingsbechers, sie gehören zu den kostbarsten Stellen im Buche der Weltgeschichte.

Der seltsame Zufall, der in dem einen häßlichen Körper den Possenreißer und den Märtyrer vereinigte, den bissigen Debattierer von Platz und Straße mit dem sanftesten Heiligen,

den bis dahin die Geschichte kannte — dieser Zusall mußte auf Platos Geist, der für solche Gegensähe so sehr empfänglich war, notgedrungen eine starke Wirkung üben, und die Gestalt des Sokrates mußte in den Vordergrund der Bühne treten, denn keiner eignete sich wie er zum Vermittler der geistigen Schähe, die Plato mitzuteilen hatte. Es war ein seltener Glücksumstand, daß der Aesop der Gasse und der Gelehrte im wallenden Talar sich trasen und, in ihrem Wesen sich gegenseitig ergänzend, einander unstervlich machten. Die seltsame Synthese in Sokrates' Charakter ging noch über Platos geistige Synthese hinaus. Judem konnte er auf diese Weise unmittelbar und ohne Anstoß zu erregen, sich den Wit und das geistige Gewicht seines Meisters Sokrates, dem er zweisels los viel verdankt, zu nuhe machen; und dieser hinwieder erhielt einen Hauptvorzug durch Platos vollendete Kunst.

Noch ein Wort über einen Mangel, der Plato anhaftet: Dolkstümliche Wirkung ist ihm versagt, aber dies ist ein un= vermeidlicher gehler seiner Größe. Er geht auf geistige Wirkung aus und seine Ausdrucksweise ist daber gelehrt. Ob er zum himmel emporschwebt oder in die hölle hinab= taucht, ob er sich über die Gesetze des Staates ausläft oder über die Leidenschaft der Liebe, die nagende Reue des Der= brechers, die hoffnung der scheidenden Seele - er ist der Gelehrte und niemals etwas Anderes. Es ist fast das einzige, was man an Platos Verdiensten aussetzen kann, daß seinen Schriften — zweifellos infolge dieses Übergewichts, das in seinem Schaffen der Intellekt einnimmt — lebensstarke Ein= dringlichkeit abgeht, die den Weherufen der Propheten und den Predigten ungelehrter Araber und Juden zu eigen ift. Es flafft eine Ducke - und Kohasion ist ohne Berührung nicht möglich.

Hoh wüßte nicht, daß gegen diesen kritischen Dorwurf sich etwas Anderes einwenden ließe, als daß wir hier einer Chatsache der Natur gegenüberstehen: eine Eiche ist kein Orangensbaum. Die Eigenschaften des Zuckers hat nur der Zucker, die des Salzes hat nur das Salz.

Und dann: er hat kein System. Seine liebevollsten Derteidiger und Schüler stehen oft ratsos. Er versuchte eine Theorie des Weltalls zu geben und diese Theorie ist weder vollständig noch unwiderleglich. Der Eine glaubt, er wolle dies sagen, der Andre jenes; an der einen Stelle sagt er dies und an einer anderen gerade das Gegenteil davon. Man wirst ihm vor, es sei ihm nicht gelungen, den Übergang von Ideen zu Materie zu erklären. Hier ist die Welt, gesund wie eine Nuß, kein Restchen von Chaos ist geblieben, kein Unthätchen ist zu sehen, keine Spur von Hast, von Flickwerk, von pfuschendem Nachbessern. Aber die Theorie der Welt ist nichts als Cappen und Flicken.

Auch die längste Woge verliert sich schnell im Meer. Es wäre im Sinne Platos, wenn es einen Platonismus gäbe, einen bewußten, genauen Ausdruck für die Welt, aber genau müßte er sein. Die Welt, wie sie durch Platos Geist hindurchzgegangen — nichts weniger. Jedes Atom soll die Platonische Särbung haben; jedes Atom, jede Beziehung, jede Eigenschaft die wir zuvor gekannt haben, sollen wir wieder erkennen und hier wiedersinden, aber jeht geordnet — nicht mehr Natur, sondern Kunst. Und wir sollen fühlen, daß Alexander ja freisich mit Menschen und Rossen ein paar Länder unseres Planeten über den Hausen warf — aber dieser Mann hat Länder und Alles, woraus Länder bestehen, in sich aufzgenommen: Elemente, ja den Planeten selbst, die Gesehe, die Planeten und Menschen regieren; aufgenommen hat er es in



sich, wie ein Mensch seinem Leibe Brot zuführt, das nun nicht mehr Brot bleibt, sondern Menschenleib wird: so ist dieser gange gewaltige Mammut-Biffen Plato geworden! Er hat Derlagsrecht auf die ganze Welt erworben. Das ist der Ehrgeig des Individualismus. Aber der Biffen war zu groß. Die Boa constrictor hat den besten Willen, ihn hinunterzuschlingen, aber sie geht dabei zu Grunde. Beim Dersuch fällt sie zu Boden und beim Beigen erstidt sie: die gebissene Welt halt das beißende Maul an den eigenen Jähnen fest. Daran stirbt die Schlange; die unbesiegte Natur aber lebt weiter und vergift sie. So geht es allen — so muß es auch Der ewigen Natur gegenüber sind Platos Plato gehen. Werte nur philosophische Übungen. Er argumentiert von diesem Standpunkt aus und von jenem. Der scharffinnigste Deutsche, der begeisterteste Anhänger hat noch nicht sagen tonnen, was Platonismus ist; benn für beide Seiten jeder großen Frage lassen sich wundervolle Stellen aus Plato zitieren.

Dies müssen wir aussprechen, wenn wir Platos und aller anderen Philosophen Bestreben, mit der Natur sertig zu werden, beurteilen wollen — mit der Natur wird man niemals sertig werden. Keiner Macht des Genies war beim Bemühen, die Natur zu erklären, dis jeht auch nur der geringste Ersolg beschieden. Das Rätsel bleibt vollkommen ungelöst. Aber es wäre ungerecht, Plato solch einen Ehrgeiz zuschreiben zu wollen. Wir wollen doch den Anschein vermeiden, als ob wir leichtsertig mit seinem ehrwürdigen Namen umsprängen. Die Menschen haben, je nach dem Maßihrer eigenen geistigen Größe, seine über alles Erdenmaßhinausgehenden Leistungen anerkannt. Um ihn zu erkennen, muß man ihn vergleichen — nicht mit der Natur, sondern

5



mit anderen Menschen! Wie viele Menschenalter sind ver= gangen und immer steht er in unerreichter Größe da! Ein hauptdenkmal des Menschengeistes ist er wie Karnak, wie die mittelalterlichen Dome, wie die etrustischen Altertumer - ihn zu erkennen bedarf es des ganzen Umfanges menschlicher Be= fähigung. Am richtigsten, glaube ich, sieht man ihn, wenn man ihm mit der höchsten Ehrfurcht naht. Je inniger man sich mit ihm beschäftigt, desto tiefer wird sein Sinn, desto vielfacher sein Verdienst. Wenn wir sagen: in Plato ist eine schöne Sammlung von Sagen; oder wenn wir seinen Stil preisen, seine gesunde Vernunft oder seine Zahlenbeherrschung - so sprechen wir wie Schulknaben, und ich fürchte, mit unserem ungeduldigen Aburteilen über die Dialektik hat es teine bessere Bewandtnis. Dieses Aburteilen gleicht unserer Ungeduld über die Sange der Meilen, wenn wir in Gile sind. Aber doch bleibt es das Beste an der Meile, daß sie immer siebzehnhundert und sechzig Ellen lang ist.

Der großäugige Plato verteilte Licht und Schatten, wie der Genius unseres Lebens es braucht.





Die Veröffentlichung der ausgezeichneten Platoübersetzung in Bohn's Serial Library — nach unserer Meinung eine der hauptwohlthaten, die wir bis jetzt der billigen Presse verdanken — giebt uns Gelegenheit, in der Eile noch ein paar Auszeichnungen über höhe und Stand dieses Sigsterns zu machen, oder, wie die Zeitschriften es nennen würden, einen Bericht über "Plato nach dem jüngsten Stand der Sorschung" auszugeben.

Durch die Ausdehnung ihrer verallgemeinernden Anwendung hat die Wissenschaft den Forscher, der sich mit der
Menschheit befaßt, für die am Individuum beobachteten
Mängel zu entschädigen gewußt, indem sie Fortbildung und
höherentwickelung an den Rassen nachwies; durch das einsache Mittel, den ungeheuren hintergrund aufzuhellen, erweckt sie ein Gefühl des Wohlbehagens und der hoffnung.
Der Mensch hat den Saurier und die Pflanze hinter sich.
Seine Künste und Wissenschaften, vom Menschenhirn mit
genialer Ceichtigkeit in die Welt gesetzt, nehmen sich prachtvoll aus, wenn sie vom Standpunkt eines Ochsen, Krokodils
oder Sisches — deren hirn noch weit zurück ist — per-

spektivisch betrachtet werden. Es scheint, als ob die Natur, mit einem Rudblid auf die geologische Nacht, die hinter ihr liegt, gar nicht so unzufrieden damit ist, in fünf oder sechs Jahrtausenden fünf oder sechs Männer wie homer, Phidias, Menu, Kolumbus hervorgebracht zu haben. Diese Früchte bezeugten allerdings die Güte des Baums. Sie waren ein flar erkennbarer Sortschritt vom Trilobiten und Saurier und eine gute Grundlage für weitere Entwickelung. Der Künst= lerin Natur sind Raum und Zeit billiges Material und es kümmert sie nicht, wenn man ihr saumselige Vorbereitung vorwirft. Geduldig wartete sie während der vorüberflutenden Perioden der Urgeschichte, bis die Stunde da war für das Erscheinen des Menschen. Dann mußten wieder gange Zeit= alter vergehen, bis die Bewegung der Erde auch nur geahnt wird, und wieder, bis ein Begriff der Instinkte und der bildungsfähigen Kräfte festgestellt werden konnte. Aber wie bei der Aufeinanderfolge der Rassen finden wir auch bei der der einzelnen Menschen das Walten einer erhaben schönen Schicksalsfügung, und Plato hat das Glück, einen Markstein in der Geschichte der Menschheit zu bedeuten.

Platos Ruhm beruht nicht auf einem bestimmten Vernunftschluß oder auf ein paar Meisterstücken sokratischer Beweisführung oder auf einer besonderen Sehre, wie 3. B. der
von der Unsterblichkeit der Seele. Er ist mehr als ein Sachverständiger oder ein Schulmann oder ein Mathematiker oder
ein Verkündiger einer ganz besonderen Botschaft. In ihm verkörpert sich das Vorrecht des Intellektes, nämlich die Fähigkeit, jede Thatsache von ihrem Niveau zu einem höheren
Niveau emporzuheben und so in einer jeden Thatsache einen
Keim von Ausdehnungsfähigkeit zu enthüllen. Solche Ausbehnungsfähigkeiten liegen im Wesen des Denkens begründet.

Kein Naturforscher könnte uns dazu verhelfen und wenn er noch so viele Entdeckungen über die Ausdehnung des Welt= alls machen wird; denn wenn er den Nebelfleck des Orion in einen haufen von Sternen auflöst und diese in den Sterntatalog einträgt, so bleibt dabei sein Geist so arm, wie wenn er ein Grundstück trigonometrisch ausmist. Aber von Platos Republik kann man sagen, wenn man diese Ausdehnungs= fähigkeiten in Betracht zieht, daß sie die Caplacesche Theorie der himmelsförper unvermeidlich macht und daher gewisser= maßen vorwegnimmt. Diese Ausdehnungen sind organische. Der Geist schafft das nicht, was er wahrnimmt, so wenig wie das Auge die Rose schafft. Indem wir Plato das Verdienst beimessen, auf diese Ausdehnungen aufmerksam gemacht gu haben, sagen wir nur: in ihm trat ein vollkommener begabter Mann auf, der an die Betrachtung der Natur mit der gangen Stufenleiter der Sinne, mit dem Verstand und mit der Vernunft herantrat. Diese Ausdehnungen oder Erweiterungen bestehen darin, daß das geistige Sehvermögen über den horizont hinausreicht, der unser körperliches Sehvermögen be= grengt, und durch dieses zweite Gesicht die durch unabanderliche Gesetze bestimmten langen Linien entdeckt, die sich nach allen Richtungen erstreden. Überall steht er auf einem Pfade, der kein Ende nimmt, sondern ohne Unterbrechung rund um das Weltall läuft. So wird jedes Wort ein Exponent der Natur. In allem, worauf sein Blick fällt, enthüllt sich eine zweite Bedeutung, enthüllen sich darüber hinaus noch mehr Bedeutungen. So entdeckt er, daß jedes Entstehen das Dorhandensein eines Gegensates bedingt: Tod entsteht aus Leben, Leben aus Tod; er kennt das Naturgesek, daß Zersekung Wiederersetzung ist, wonach also Verwesung und Cholera nur Anzeichen neuer Schöpfung sind. Er erkennt das Kleine im

Großen und das Große im Kleinen; er ergründet im Bürger das Wesen des Staats, und im Staat das Wesen des Bürgers und bringt uns auf den Gedanken, ob nicht sein Buch vom Staate überhaupt nur eine Allegorie auf die Erziehung der einzelnen Menschenseele sei. Wie schön sind seine Definitionen der Ideen, der Zeit, der Sorm, der Gestalt, der Linien: wie schön auch die nur hypothetisch gegebenen Definitionen, 3. B. die der Tugend, des Mutes, der Gerechtigkeit, der Enthalt= samkeit. Er liebt die Gleichnisse, und wie schön sind seine Gleichnisse: die höhle des Trophonius; der Ring des Gnges; der Wagenlenker und die beiden Pferde; das goldene, silberne, eherne und eiserne Temperament; Theuth und Thamus; die Disionen des hades und der Schicksalsgöttinnen — Sabeln, die sich dem Gedächtnis der Menschheit eingeprägt haben wie die Zeichen des Tierkreises. Dann seine Lehre von der An= passung, seine Lehre von der Erinnerung; seine klare Er= fenntnis des Gesetzes vom Ausgleich oder der Gegenwirkung, wodurch im ganzen Weltall augenblickliche Gerechtigkeit gesichert wird — ein Gesetz, das sich überall bethätigt, besonders aber in der Lehre: Was von Gott zu uns kommt, kehrt von uns zu Gott zurück! und in Sofrates' Glauben, daß die irdischen Gesetze Schwestern der himmlischen seien.

Noch schlagendere Beispiele sind seine Schlußfolgerungen auf dem Gebiete der Ethik. Nach Plato sind Wissenschaft und Tugend ein und dasselbe: denn das Caster kann niemals sich selbst und zugleich die Tugend erkennen; die Tugend aber erkennt sowohl sich selbst wie das Caster. Das Auge erkannte, daß die Gerechtigkeit das Beste sei, solange sie Nuzen brächte; Plato aber stellt den Sat auf, daß sie immerdar auch das Nüglichste ist; der Vorteil sei ein innerlicher und sei vorhanden, auch wenn der Gerechte seine Gerechtigkeit vor

Menschen und Göttern verberge; es sei besser, unrecht zu leiden als unrecht zu thun; der Sünder solle selber sich nach Bestrafung sehnen; die Lüge sei schädlicher als Mord; Un= wissenheit, d. h. unwillfürliche Lüge, sei verhängnisvoller als unwillfürlicher Todschlag; die Seele lasse sich nur widerwillig richtige Dorstellungen vorenthalten; fein Mensch fündige freiwillig; die Natur wirke durch den Geist auf den Körper; ein gesunder Körper könne zwar nicht eine ungesunde Seele heilen, wohl habe aber eine tüchtige Seele die Kraft, den Körper so gut zu machen wie möglich. Die Klugen haben ein Recht über die Unwissenden, nämlich das Recht, sie zu belehren. Die richtige Strafe für den Spieler, der sich um die Melodie nicht fümmere, bestehe darin, daß man ihn lehre, die Melodie einzuhalten; für den Guten, der sich weigere, die Regierung zu führen, sei es die angemessene Bufe, von einem Schlechteren regiert zu werden; seine Trabanten sollen nicht Gold und Silber erhalten, sondern darüber belehrt werden, daß sie in ihren Seelen Gold und Silber haben, und daß um dieses innerlichen Schatzes willen ein Jeder bereit sein wird, ihnen zu geben, was sie brauchen.

Dieses zweite Gesicht erklärt auch, warum er der Geometrie solche Wichtigkeit beilegt. Er erkannte, daß die gleiche gesetmäßige Genauigkeit wie auf der Erdkugel auch im Überssimnlichen vorhanden sein müsse; daß dort eine himmliche Geometrie walten müsse, die in logischer Weise unseren Linien und Winkeln entspräche; daß die Welt ihrem Wesen nach durchaus mathematisch sei; Sauerstoff, Stickstoff, Kalk seien in unverrückbaren Mengeverhältnissen vorhanden; derselbe Satzmüsse auch auf Wasser, auf Schiefer, auf Magnesia zutreffen, und so gelte auch für die moralischen Elemente ein konstantes Verhältnis.

Dieser älteste Goethe, mit seinem Abscheu vor Sirnis und Salschheit, hatte ein wahres Entzücken daran, auf dem Grunde des Zufälligen das Wesentliche zu entdecken; überall findet er Derbindung, Dauer, Vertretung; er haft Vereinsamung; wie ein Gott des Reichtums erscheint er unter den hütten der Bettler und erwedt Kraft und Sähigkeit in Allem, was er berührt. Die ethische Wissenschaft war neu und lückenhaft, als Plato schreiben konnte: "Don allen Denkern, beren Erörterungen auf unsere Zeit gekommen sind, hat nicht ein Einziger aus einem anderen Grunde Ungerechtigkeit verdammt oder Gerechtigkeit gepriesen, als weil guter Ruf, Ehre und Vorteil daraus erwachsen; was aber das eigentliche Wesen von Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit ausmacht, warum sie aus eigener Kraft in des Menschen Seele vorhanden sind. selbst wenn weder Götter noch Menschen davon wissen - das hat noch Niemand genügend untersucht, weder in Ders noch in Prosa: daß nämlich die eine das größte Übel ist, das die Seele befallen kann, daß aber Gerechtigkeit das höchste Gut ist!"

Seine Erklärung der Ideen als des Einfachen, Dauernden, Gleichförmigen, von selbst Vorhandenen, wodurch er für immer den Unterschied zwischen ihnen und den Verstandes=begriffen feststellte, bedeutet eine neue Ära in der Weltzgeschichte. Er erstand, um die sich selbst ewig neuerzeugende Kraft des Geistes zu erkennen, aus der ewig neue Ziele entspringen. Diese Geisteskraft ist der Schlüssel, der uns das Verständnis für die Zentralität und zugleich für das ewige Schwinden aller Dinge erschließt.

Plato selbst ist so zentral veranlagt, daß er aller seiner Cehrsätze wohl entbehren könnte. So ergiebt sich ihm aus der Chatsache, daß Wissen und Ideen vorhanden sind, von selber die Chatsache der Ewigkeit, und den Lehrsat von der

Erinnerung stellt er nur auf, weil diese die wahrscheinlichste besondere Erklärung bietet. Man mag das phantastisch nennen — darauf kommt es nicht an; die Verbindung zwischen unserem Wissen und dem Abgrund des Seins bleibt deshalb doch bestehen und die Erklärung darf eine nicht weniger großartige sein,

Er hat jeden wichtigen Punkt in der Spekulation festgelegt. Er schrieb auf der Stala des Geistes selbst und so sind auf seiner Tafel alle Dinge symmetrisch angeordnet. Unverdrossen nahm er die ganze Vergangenheit mit hinein und bearbeitete das Detail mit einem Mut, dessen Vorbild er in der Natur selbst fand. Man könnte sagen: seine Vorgänger haben jeder einen Gutsbezirk oder einen Kreis oder eine Insel in der Geographie des Geistes vermessen, Plato aber zum erstenmal das ganze Rund der Welt. Er macht die Seele in der Natur heimisch: der Mensch ist ein Mikrokosmos. Alle Kreise des sichtbaren himmels entsprechen ebensoviel Kreisen der mit der Vernunft erkennbaren Seele. Kein Teilchen ist ohne Geset, nichts Zufälliges giebt es in dem handeln des menschlichen Geistes. Auch die Namen der Dinge sogar sind vom Schickal bestimmt; so entspricht es der Natur der Dinge. Alle Götter des Pantheons sind schon durch ihre Namen in tiefem Sinne bebeutungsvoll. Die Götter sind Ideen. Pan ist die Sprache oder Kundgebung; Saturn die Nachdenklichkeit: Zeus die herrscherseele; Mars die Leidenschaft. Denus ist das Ebenmaß der Derhältnisse, Kalliope die Weltseele, Aglaia die geistige Erläuterung.

Diese Gedanken waren schon oft frommen und poetischen Seelen funkengleich aufgeblitzt, aber nun kommt machtvoll dieser adlige alleswissende Grieche daher, stellt sie alle in Reih und Glied und Rang und Ordnung, ein Euklid des Heiligen

und vermählt die beiden Teile der Natur. Dor allen Menschen erkannte er die geistigen Werte des moralischen Gefühls. Er beschreibt uns sein eigenes Ideal, indem er im "Timäos" einen Gott beschreibt, der aus Unordnung Ordnung schafft. Er entzündet ein Seuer so genau im Mittelpunkt, daß wir die ganze Weltkugel erleuchtet sehen und Pole, Äquator und Breitengrade, jeden Kreisbogen und jeden Schnittpunkt unterscheiden können, eine Theorie, die so in allen Einzelheiten ausgeglichen, so harmonisch ist, daß man meinen möchte, ganze Jahrhunderte müßten diesen rhnthmischen Bau umweht haben, und es nicht fassen kann, daß es nur hastige Notizen sind, die ein furzlebiger Schreiber aus dem Stegreif hinwarf. Daher hat man denn auch eine durch sehr scharfe Merkmale unterschiedene Gattung von Geistern als Platoniker bezeichnet. Dies sind jene Geister, die ihre Wonne darin finden, jeder Wahrheit einen geistigen, das heißt: einen ethisch intellet= tuellen Ausdruck zu geben, in dem sie ihr ein höheres und doch völlig in ihr selbst berechtigtes Ziel aufstellen. So ist Michel Angelo in seinen Sonaten ein Platoniker. Shakespeare ist ein Platoniker, wenn er schreibt: "Kein Mittel kann die Natur besser machen, wenn nicht die Natur selbst dies Mittel geschaffen hat." Oder:

> "Wer's über sich vermag "Auch dem gestürzten Herrn die Treu' zu wahren "Siegt über den, der seinen Herrn besiegte, "Ist wert, daß ihn die Weltgeschichte nennt."

hamlet ist ein echter Platoniker und wäre nicht Shakesspeares eigener Geist so gewaltig groß, so würden wir hamlet als den hervorragendsten dieser Schule aufführen. Swedensborg ist in seiner ganzen Prosadichtung von der ehelichen Liebe ein Platoniker.

Die Seinheit seines Geistes machte Plato allen Denkern wert. Das Geheimnis seines volkstümlichen Erfolges erklärt sich aus seinem ethischen Streben; dadurch wurde er ein Liebling des Menschengeschlechts. "Der Intellekt," sagte er, "ist König von himmel und Erde."

Aber bei Plato bedeutet Intellekt stets Moral. Auch über seinen Schriften liegt der ewige Jugendschimmer der Poesse. Denn seine Säze, wenigstens die meisten von ihnen, könnten auch in die Sorm von Sonetten gefazt sein; niemals hat die Poesse höhere Töne gefunden als im "Timäos" und im "Phädros". Und wie jeder Dichter war er "lediglich ein beschaulicher Geist. Er vernichtete nicht sich selbst, indem er eine Institution schuf, wie es Pythagoras that. Alle seine Schilderungen im Buch vom Staate müssen allegorisch aufgefazt werden; er beabsichtigte damit nur seine Gedanken zu verdeutlichen und verwandte dazu zuweilen grelle Sarben. Institutionen kann man nicht schaffen, ohne der Gefahr des Scharlatanismus zu verfallen.

Es war ein großartiger Entwurf, als Lohn der Größe nur die Besten als vollberechtigt gesten zu lassen — er drückte dies, um es besonders zu betonen, durch Weiberzgemeinschaft aus. Ausnahmen sollte es nur von zweierlei Art geben: erstens diesenigen, die durch Unwürdigkeit sich selber außerhalb des Schuzes der Gesellschaft gestellt haben — Versehmte; zweitens die durch Anlagen und durch Verdienst so hoch stehen, daß sie über menschliche Besohnung erhaben sind — die sollen frei sein vom Zwang der Stadt und über dem Gesetz stehen! Wir überlassen sie sich selber, sie mögen mit uns thun, wie's ihnen besiebt. Niemand ertühne sich, an die Regellosigkeiten eines Michel Angelo und Sokrates den Maßstab seiner Kleinstadtbegriffe anzulegen!



Im achten Buch seiner Republik streut er uns ein wenig mathematischen Sand in die Augen. Es thut mir leid, daß ein Mann von so abliger Überlegenheit den Regierenden die Lüge erlauben will. Plato spielt hier ein bischen Vorsehung gegenüber den Geringeren — wie manche Leute mit ihren hunden und Kahen spielen.





Unter den hervorragenden Persönlichkeiten gehören die eigentlichen Lieblinge des Menschengeschlechts nicht zu jener Klasse, die der Nationalökonom Produzenten nennt. haben nichts in ihren händen; sie haben kein Korn gebaut, tein Brod gebaden; sie haben teine Kolonie übers Meer geführt, keinen Webstuhl erfunden. Einen höheren Rang in der Achtung und Liebe unseres Städte bauenden, Handel treibenden Geschlechtes haben die Dichter, die aus ihrem Reich des Geistes kommen und dem Gedanken und der Phantasie als Nahrung Ideen und Bilder zuführen, durch die sie uns Menschen über die Welt des Korns und des Geldes hinaufheben, uns für die Entbehrungen des Alltagslebens, für die erniedrigende Gewöhnlichkeit von Arbeit und handel einen Troft bieten. Seinen Wert hat auch der Philosoph, der dem Intellekt dieses Arbeitsmenschen schmeichelt, indem er ihn mit geistigen Seinheiten lockt, die neue Sähigkeiten in ihm bilden. Mögen Andere Städte bauen: er ist dazu da, ihre Schönheit zu begreifen und zu verehren. Aber es giebt noch eine andere Klasse, die uns in ein gang anderes Gebiet führt — in das Reich ber moralischen Bethätigungen oder des Willens. Das Bemerkenswerteste an diesem Gebiet des Geistes sind seine Ziele. Überall wo das Gefühl des Rechts in Frage kommt, da drängt es sich allem Anderen vor. Alle anderen Dinge verarbeite ich zu Dichtung, aber das moralische Gefühl macht Poesie aus mir.

Ich habe manchmal gedacht, den größten Dienst würde der neuzeitlichen Kritit der Denker erweisen, der die Verbindungs= linie nachzeichnen könnte, die zwischen Shakespeare und Sweden= borg besteht. Der Menschengeist steht immer ratlos: jest verlangt er Intellekt, jest heiligkeit und ist stets ungeduldig. wenn er nur das Eine ohne das Andere hat. Der Versöhner ist noch nicht erschienen. Wenn wir der heiligen mude sind, ist Shakespeare unsere Zufluchtsburg. Aber plötlich sagen uns unsere Instinkte, das Rätsel des Daseins musse allen an= beren vorgehen — die Fragen Woher? Was? Wohin?, und die Cofung dieser Fragen muffe uns ein Menschenleben bieten, nicht ein Buch. Ein Drama oder Gedicht ist eine annähernde oder indirette Antwort; aber Moses, Menu, Jesus arbeiten unmittelbar auf die Lösung dieses Problems hin. Im Reich des sittlichen Gefühls waltet eine Erhabenheit, vor der alle materielle Pracht zu Tand wird, und öffnet doch jedem armen Tropf, wenn er nur mit Vernunft begabt ist, die Thore des Weltalls. Sast mit einer gewaltsamen hast bemächtigt das moralische Gefühl sich des Menschen. So sagt der Koran: "Gott sprach: den himmel und die Erde und Alles, was zwischen ihnen ist, glaubt ihr, wir hätten es zum Scherz geschaffen und ihr würdet nicht einst zu uns zurückehren?" Es ist das Königreich des Willens und indem es den Willen, den Sitz der Persönlichkeit, begeistert, scheint es das Weltall in eine Person zu verwandeln.

"Des Daseins Reiche beugen sich nur dir — "Denn sie sind nicht nur dein, sie sind gang einfach du!"

Über allen Menschen steht der Heilige. Der Koran unterscheidet scharf diesenigen, die von Natur gut sind und deren Güte auch andere beeinflußt, und erklärt, um dieser willen sei die Schöpfung da; die Anderen seien zur Cafel des Daseins nur in ihrem Gesolge zugelassen. Und der persische Dichter ruft einer Seele dieser Art zu:

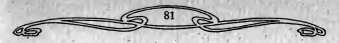
"Tritt fühn herzu und schmause auf des Lebens Bankett! "Du bist berufen — die Andern sind nur geduldet neben dir."

Diese Kaste nun ist damit begnadet, zu den Geheimnissen und dem Bau der Natur nicht durch Erfahrung sondern durch eine höhere Methode vorzudringen. Mit einem Wort: was der Durchschnittsmensch durch Erfahrung lernt, das braucht dieser höherbegabte nicht erst zu erleben — er ahnt es vor-Nach einer arabischen Anekote hatten einmal Abel Khain, der Mystifer, und Abu Ali Sina, der Philosoph, ein Ge= spräch miteinander, und als sie sich trennten, sagte der Philosoph: "Alles was er sieht, weiß ich." Und der Mnstiker "Alles was er weiß, sehe ich." Wenn nun einer nach dem Grunde dieser intuitiven Kraft fragt, so würde die Cojung dieser Frage uns auf jene Sähigkeit führen, die Plato als Erinnerung bezeichnete, während die Brahmanen sie in ihrer Cehre von der Seelenwanderung behandeln. Die Seele ist oft geboren worden oder, wie die hindus sagen: "sie wandelt den Pfad des Daseins durch tausende von Ge= burten." So hat sie die Dinge geschaut, die hier auf Erden, die im himmel und die in der Unterwelt sind und es giebt nichts, was sie nicht kennen gelernt hätte. Kein Wunder drum, daß sie bei jedem Dinge im stande ift, sich dessen gu erinnern, was sie früher schon wußte. "Denn da in der Natur Alles in Verbindungen und Beziehungen steht und da die Seele früher Alles gekannt hat, so giebt es keinen Grund,

warum nicht Einer, der auch nur an ein einziges Ding sich erinnert hat — oder wie man gewöhnlich sagt, es "gesernt" hat — ganz von selber all sein früheres Wissen zurückerlangen und auch alles Übrige wieder entdecken sollte, wenn er nur Mut hat und nicht mitten in seinem Streben ermattet. Denn "Sorschen" und "Cernen" bedeutet nur "Sich erinnern."

Um wie viel mehr hat dieser Satz seine Giltigkeit, wenn der Suchende eine heilige, gottgleiche Seele ist! Denn indem sie sich nach der Urseele bildet, durch die und nach der alle Dinge existieren, strömt die Menschenseele leicht in Alles hinein und ebenso leicht strömt Alles in sie hinein. Es sindet eine Mischung statt und dem Heiligen ist dann die Zusammensetzung und das Wesen dieser Mischung innig vertraut.

Dieser Pfad der Seele ist schwer zu finden, schwer zu gehen und führt durch Gebiete des Grauens. Die Alten nannten ihn ,Ekstase' oder Abwesenheit; sie meinten, die Seele ent= ferne sich aus dem Körper, um zu denken. Die Geschichte aller Religionen enthält Spuren von Verzudungen heiliger Menschen. Es war eine Glückseligkeit, aber ohne ein äußeres Anzeichen von Freude, ernst, einsam, ja sogar traurig --"die flucht des Einsamen zur Einsamkeit," wie Plotinos Mussiz, das Schließen der Augen — daher unser Wort Mnstik. Unwillkürlich denken wir sofort an die eksta= tischen Verzückungen eines Sokrates, Plotinos, Porphyrios, Böhme, Bunnan, Sor, Pascal, einer Gunon, eines Swedenborg. Aber ebenso unwillfürlich denken wir zugleich an das Krankhafte dieser Erscheinungen. Diese Glückseligkeit beginnt mit Grauen und mit Erschütterungen des Geistes, der sie empfängt. "Sie ist zuviel für diesen Erdenkloß." Sie treibt den Menschen in Wahnsinn hinein, oder versetzt ihn in eine gewisse heftige Erregung, die sein Urteil trubt. Der höchsten



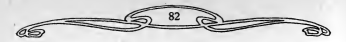
religiösen Erleuchtung ist etwas Kränkliches beigemischt, ungeachtet der unfraglichen Steigerung geistiger Kraft. Muß das höchste Gut eine Eigenschaft nach sich ziehen, die seine Wirkung aushebt und seinen Wert verdächtig macht?

"Gewiß, es zehrt

"Gerade auf der Leistung Höhepunkt "Das beste Kernmark unfrer Ehre auf."

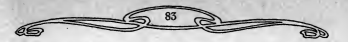
Wir können es vielleicht so ausdrücken: Um einen Menschen zu machen, giebt unsere haushälterische Mutter genau nach Maß und Gewicht soundsoviel Seuer und soundsoviel Erde her, und sie legt nicht für eines Hellers Wert obendrauf, und wenn ein ganzes Volk zu Grunde ginge, weil ihm ein Sührer sehlt. Deshalb erkauften die Männer Gottes ihr Wissen durch Wahnsinn oder Schmerz. Willst du reinen Kohlenstoff, Karsunkel oder Diamant haben, damit das hirn leuchtend und durchsichtig sei, so werden dafür Rumpf und Organe um so gröber sein; statt aus Porzellan sind sie aus Töpferthon, Cehm oder Schlamm.

In der Neuzeit ist kein so merkwürdiges Beispiel dieses nach innen gekehrten Geistes aufgetreten wie in Emanuel Swedenborg, geboren in Stockholm im Jahre 1688. Dieser Mann, der seinen Zeitgenossen als ein Geisterseher, ein Elizir aus Mondstrahlen, erschien, führte ohne Zweisel ein so reales Ceben wie nur irgend ein Mensch jener Zeit — und jetzt, wo die königlichen und herzoglichen Friedriche, Christiane und Braunschweigs von damals in Vergesseheit versunken sind, beginnt er in den Geistern von Tausenden sich auszubreiten. Wie es bei großen Männern oft vorkommt, schien er infolge der Mannigsaltigkeit und Beträchtlichkeit seiner Fähigkeiten eine Verschmelzung mehrerer Personen zu sein — gleich jenen Riesenfrüchten, die in Gärten durch die Ver-



einigung von vier oder fünf einzelnen Blüten gezeitigt werden. Sein Wuchs weist größeren Maßstab auf und er besitzt die Vorzüge solcher Größe: Wie das Spiegelbild des himmelsgewölbes leichter an großen Kugeln, selbst wenn sie durch Sprünge oder Flecken entstellt sind, zu sehen ist, als an Wasserropfen, so helsen uns auch Männer großen Kalibers, selbst wenn sie mit Sonderbarkeiten oder Wahnvorstellungen behaftet sind — wie Pascal oder Newton — mehr als mittelmäßige Geister von ungestörtem Gleichgewicht.

Seine Jugend und Erziehung konnten nicht anders als ungewöhnlich sein. Ein Junge wie er konnte nicht pfeifen oder tangen, nein, er friecht grabend in Minen und Bergwerfen herum und besieht sich Chemie und Optik, Physiologie, Mathematik und Astronomie, um Bilder zu finden, die seinem viel= seitigen und umfassenden hirn angemessen sein können. war schon als Kind ein Gelehrter und besuchte die Hochschule zu Mit acht und zwanzig Jahren wurde er von Karl bem Zwölften gum Affessor bei der Bergwerksdirektion er= Im Jahre 1716 verließ er für vier Jahre seine Heimat und besuchte die Universitäten von England, Holland, Frankreich und Deutschland. Eine bemerkenswerte Leistung als Ingenieur vollbrachte er, indem er bei der Belagerung von Frederikshall im Jahre 1718 zwei Galeeren, fünf Bote und eine Schaluppe im königlichen Dienst vierzehn englische Meilen weit über Cand schaffte. 1721 bereiste er gang Europa, um Bergwerke und Schmelzhütten zu besichtigen. veröffentlichte er seinen Daedalus Hyperboreus; seitdem war er die nächsten dreißig Jahre hindurch mit der Ab= fassung und herausgabe seiner wissenschaftlichen Werke beschäftigt. Mit derselben Kraft warf er sich auf die Theologie. 1743, in seinem fünfundfünfzigften Jahre, begann seine so-



genannte "Erleuchtung". Mit dem hüttentechnischen Arbeiten, mit dem Überlandschaffen von Schiffen war es fortan aus - dies alles wurde von seiner Ekstase absorbiert. Er veröffentlichte kein einziges wissenschaftliches Buch mehr, zog sich von seinen prattischen Arbeiten gurud und widmete sich ausschließlich der Abfassung und herausgabe seiner umfangreichen theologischen Werke, die er auf seine eigenen Kosten oder mit Unterstützung des Herzogs von Braunschweig und anderer Sürsten in Dresden, Leipzig, Condon oder Amsterdam drucken ließ. Später trat er auch von seinem Amt als Assessor zurück, sein Gehalt wurde ihm aber bis zu seinem Tode weitergezahlt. Seine amtliche Thätigkeit hatte ihn in nahe Beziehungen zu König Karl dem Zwölften gebracht, der ihn sehr hoch hielt und oft zu Rate 30g. In gleicher Gunst stand er auch beim Nachfolger des Königs. Die tüchtigften Berichte über die Sinanzlage, die dem Reichstag von 1751 vorgelegt wurden, stammten, wie Graf hopten berichtet, aus Swedenborgs feder. In Schweden scheint man eine große Meinung von ihm gehabt zu haben. Sein seltenes Wissen und seine praftische Geschicklichkeit, dazu der Ruf, daß er die Gabe des zweiten Gesichts und außerordentliche religiöse Kenntnisse und Gaben besitze, zogen nicht nur Königinnen, Ablige, Geistliche und Schiffskapitane zu ihm, sondern auch allerlei Volks in den hafen, die er auf seinen vielen Reisen zu passieren pflegte. 3war machte die Geistlichkeit der Verbreitung und Veröffent= lichung seiner religiösen Schriften etliche Schwierigkeiten, er scheint sich aber die Freundschaft der Machthabenden erhalten zu haben. Er war niemals verheiratet. Sein Benehmen war sehr bescheiden und sanft. In seinen Lebensgewohn= beiten war er einfach; er lebte von Brot, Milch und Gemuse und wohnte in einem hause, das von einem großen Garten umgeben war. Mehrere Male besuchte er England, wo er aber von den Gelehrten und den Vornehmen in keiner Weise beachtet worden zu sein scheint. Er starb in Condon, am 29. März 1772, in seinem fünfundachzigsten Jahre an einem Schlagsluß. Seute, die ihn in Condon sahen, beschreiben ihn als einen Mann von ruhigem Wesen, der den Eindruck eines Geistlichen gemacht, eine Vorliebe für Thee und Kaffee gehabt habe und freundlich zu Kindern gewesen sei. Zu seinem samtenen Staatskleid trug er einen Degen; niemals ging er ohne seinen Rohrstock mit goldenem Knopf aus. Ein nicht eben gutes Porträt zeigt ihn in altmodischem Rock mit Perück; das Gesicht zeigt einen geistesabwesenden oder nichtssagenden Ausdruck.

Der Genius, der das Wissen seines Zeitalters mit einem weit feineren, geläuterten Wissen durchtränken sollte, der über die Schranken von Raum und Zeit hinausschreiten, in das nebeltrübe Geisterreich eindringen, die Errichtung einer neuen Weltreligion magen sollte - dieser Genius begann seine Cehrzeit in Steinbrüchen und Eisenhütten, beim Schmelztopf und Probiertiegel, auf Schiffswerften und in Sezierfälen. Kein einzelner Mensch vielleicht vermag den Wert aller seiner Werke zu beurteilen, die sich mit so mannigfachen Gegen= ständen abgeben. Man hört mit Dergnügen, daß seine Bücher über Bergwerke und Metalle bei den Sachverständigen in höchster Achtung stehen. Wie es scheint, hat er viele wissen= schaftliche "Errungenschaften" des neunzehnten Jahrhunderts vorweggenommen, so 3. B. in der Astronomie die Entdeckung des siebenten Planeten — unglücklicherweise aber nicht auch die des achten — und die neuerdings als gültig angenommenen Meinungen in Bezug auf die Entstehung von Erdbällen aus der Sonne; im Magnetismus mehrere wichtige Experimente

und Folgerungen späterer Gelehrter; in der Chemie die Atomtheorie; in der Anatomie die Entdeckungen Schlichtings, Monros und Wilsons. Auch war er der Erste, der die Aufgabe der Lungen im menschlichen Organismus klarlegte. Sein trefflicher englischer Herausgeber ist zu großartig, um diesen Entdeckungen Wert beizumessen: Swedenborg sei zu groß gewesen, als daß ihm an dem Ruse, ein origineller Geist zu sein, etwas hätte liegen können. Diese Auffassung vermag uns immerhin einen Maßstab für unser eigenes Urzteil an die Hand zu geben: denn wenn Einer auf so viel verzichten kann, wie gewaltig muß das sein, was nachbleibt!

Ein Riesengeist, liegt Swedenborg vielumfassend, unverstanden auf seiner Zeit; das Auge braucht weiten Abstand, um ihn sehen zu können. Wie Aristoteles, Bacon, Selden, humboldt giebt er uns eine Ahnung, daß eine gewisse Unbegrenztheit des Wissens, sozusagen eine Allgegenwart der menschlichen Seele in der Natur, wohl möglich ist. Seine prachtvolle Spekulation, die wie von hohem Turm herab Natur und Künste überschaut, ohne je den Einblick in das Gewebe und Getriebe der Dinge zu verlieren - sie ver= wirklicht beinahe das Gemälde, das er selber in den "Principia" von der ursprünglichen Untadelhaftigkeit des Menschen ent= worfen. hoch erhaben über dem Derdienst seiner verschiedenen Entdedungen steht sein hauptverdienst: daß er immer der Gleiche ist. Ein Tropfen Wasser hat die Eigenschaften des Meeres, aber einen Sturm tann man auf ihm nicht schauen. Schönheit bietet ein Konzert, aber es ist eine Schönheit andrer Art, als sie im Spiel einer einzelnen flote liegt; start ist ein Kriegsheer, aber es ist eine andere Stärke als die eines helden. So werden an Swedenborg die besten Kenner der neuen Etteratur am meisten den Vorzug der Masse bewundern.

Er ist ein Missourium, ein Mastodon der Litteratur — ganze Professorenschaften gewöhnlicher Gelehrter können Makstab für ihn abgeben. Die Talare einer ganzen Universität würden ängstlich zu flattern anfangen, wenn plöklich dieser fühne Geistesheld unter sie träte. Unsere Bücher sind fehlerhaft, weil sie fragmentarisch sind: ihre Sätze sind Bon= mots, nicht natürliche Teile der Rede, kindliche Überraschungs= oder Freudenrufe über Wunder der Natur. Noch schlimmer, wenn sie ihrer heftigkeit oder ihrer Abkehr von der Ordnung der Natur eine kurze Berühmtheit verdanken, als Kuriosa ober Sonderbarkeiten, die sich mit Vorsatz in Widerspiel zur harmonischen Natur seigen und es auf Verblüffung abgesehen haben, wie Gaukler, die das Geheimnis ihrer Mätchen ver-Swedenborg aber ist ein Systematiker, er behält bei jedem Satz das Weltall im Auge: alle Mittel werden ehrlich vorgezeigt, wie sich's gehört; seine geistigen Kräfte bewegen sich mit astronomischer Regelmäßigkeit, und sein wunder= voller Stil ist frei von aller Vordringlichkeit oder Ichsucht.

Swedenborgs Geburt versetzte ihn in eine Atmosphäre großer Ideen. Es läßt sich schwer sagen, was von seinen Gedanken sein ureigenes Eigentum ist; jedenfalls erhielt sein Ceben Würde durch die edelsten Vorstellungen vom Weltall. Die kernhaste Aristotelische Methode mit ihrer Breite und ihrer stets dem Gegenstande angemessenen Behandlungsweise, mit ihrer genialen Strahlung, neben welcher unsere unsruchtbare, nur immer auf einer Linie geradeaus sich bewegende Logik einen kümmerlichen Eindruck macht, die mit Reihen und Graden, mit Wirkungen und Zielen manipuliert, Krast von Form, Wesentliches von Zufälligem wohl zu unterscheiden weiß und mit ihrer Terminologie und Definition uns breite Heerstraßen in die Natur hinein eröffnet — diese Aristotelische

Philosophie hatte ein Geschlecht athletischer Philosophen großgezogen. Harven hatte den Kreislauf des Blutes dargethan, Gilbert hatte bewiesen, daß die Erde ein Magnet ist. Descartes hatte sich Gilberts Magnet mit seinem Kreislauf. seiner Spiralbewegung und Polarität zu eigen gemacht und Europa mit dem leitenden Grundgedanken erfüllt, daß in dieser Kreisbewegung das Geheimnis der Natur liege. In demselben Jahr, in welchem Swedenborg geboren wurde, veröffentlichte Newton die "Principia" und stellte darin das Gesetz der allgemeinen Anziehungstraft auf. Malpighi hatte die erhabenen Gedanken eines hippokrates, eines Ceukippos und Lucretius weiter entwickelt und dem Cehrfat, daß die Natur mit den kleinsten Mitteln arbeitet, eine neue und pertiefte Bedeutung gegeben: "tota in minimis existit natura." Unerreichte Anatomen: Swammerdam, Leeuwenhoet, Winslow, Eustachius, heister, Vesalius, Boerhave hatten dem Sezirmesser oder dem Mitrostop auf dem Gebiet der mensch= lichen oder der vergleichenden Anatomie feine Entdeckungen mehr übrig gelassen. Sein Zeitgenosse Linné vertrat in seiner schönen Wissenschaft der Botanit den Sat: "Die Natur bleibt immer sich selber gleich." Endlich war in der Kosmologie von Leibnig und Christian Wolff die vornehmste aller Methoden, die weitestgehende Anwendung von Grundsätzen auf jeden Einzelfall, zur Durchführung gebracht worden, während Lode und Grotius die moralische Beweisführung entwickelt hatten. Was blieb also für einen Genius vom größten Kaliber übrig, als über ihr Gebiet zu schreiten, ihre Sorschungen nachzuprufen und zu verknupfen? Leicht erkennen wir in diesen Geistern den Ursprung von Swedenborgs Studium und die Anregung zu seinen Problemen. Er war der Mann dazu, diese Bande voll Gedanken in sich aufzunehmen und

beleben. Und doch bietet uns die nahe Beziehung zu all diesen großen Geistern — denn alle seine leitenden Gedanken hatte Swedenborg entweder von dem einen oder von dem andern — wiederum ein Beispiel, wie schwierig selbst für einen in hohem Maße fruchtbaren Geist der Nachweis ist, daß er als Erster eins der Naturgesetze entdeckt und verkündigt habe.

Seine bevorzugten Gesichtspunkte benannte er: die Cehre von den Formen, die Cehre von Reihen und Graden, die Cehre vom Einfluß, die Cehre von der Wechselwirkung. Seine Begründung dieser Cehren verdient in seinen Büchern studiert zu werden. Nicht Jeder kann sie lesen, aber wer es vermag, der wird sich belohnt finden. Seine theologischen Schriften sind wertvolle Erläuterungen zu diesen Cehren. Seine Werke würden eine hinreichende Bücherei bilden für einen einsamen Sorscher von athletischer Arbeitstraft; seine "Ökonomie des Tierreichs" gehört zu den Büchern, die durch die unerschütterlich festgehaltene Würde der Gedanken eine Ehre für das Menschengeschlecht sind. Er hatte Spate und Metalle nicht ohne Nugen studiert! Sein mannigfaltiges und gründliches Wissen macht seinen Stil funkelnd von fein= geschliffenen, bligenden Gedankenspigen; man denkt an einen Wintermorgen, an dem die Luft von Eiskristallen sprüht. Die Großartigkeit der behandelten Gegenstände macht auch seinen Stil großartig. Kosmologische Betrachtungsweise war für ihn etwas Natürliches, denn er besaß ein angeborenes Gefühl für Identität, so daß ihm die bloß räumliche Aus= dehnung etwas Bedeutungsloses war. In dem Atom magne= tischen Eisens erkannte er dieselben Eigenschaften, aus denen die Spiralbewegung von Sonne und Planeten entspringt.

Die Gedanken, in denen er lebte, waren: die Universalität jedes Gesetzes in der Natur; die Platonische Cehre von der

Stufenfolge oder den Graden; die Cehre, daß ein jedes Dina in sich ein anderes umwandelt oder in einem solchen aufgeht, oder mit anderen Worten: die Wechselbeziehungen aller einzelnen Teile; das schöne Geheimnis, daß sich aus Kleinem Großes erklärt und aus Großem Kleines; die Zentralstellung des Menschen in der Natur und der Zusammenhang, der durch alle Dinge geht: er erkannte, daß der menschliche Kör= per im strengften Sinne eine gange Welt ift, ein Werkzeug, durch das die Seele sich nährt und zwar mit der ganzen Materie genährt wird; daher vertrat er, in scharfem Gegensat zu den Skeptikern, den Grundsat: "je weiser ein Mensch ist, desto inniger wird er die Gottheit verehren." Kurg, er war ein gläubiger Anhänger der Identitätsphilosophie; aber er nahm sie nicht mußig hin wie die Träumer von Berlin oder Boston, sondern er experimentierte mit ihr und gab ihr durch jahrelange Arbeit einen festen Grund — an Mut und Stärke der rauheste Wiking, den sein rauhes Schweden jemals in die Schlacht sandte.

Diese Cehre besteht seit den ältesten Philosophen und verdankt vielleicht ihre beste Erläuterung den neuesten. Es ist die Cehre, daß die Natur unaushörlich auf auseinandersolgenden Gebieten mit denselben Mitteln arbeitet. Wie der alte Aphorismus es ausdrückt: die Natur ist immer sich selber ähnlich. Bei der Pflanze öffnet sich das Auge, die Keimstelle zu einem Blatt und wieder zu einem Blatt, doch mit der Sähigkeit, das Blatt zu einem Würzelchen, Staubssaden, Stempel, Blütens, Decks oder Kelchblatt oder zu einem Samenkorn umzusormen. Die ganze Kunst der Pflanze besteht immer nur darin, Blatt auf Blatt in endloser Wiedersholung hervorzubringen; welche Sorm es annehmen wird, das hängt von dem größeren oder geringeren Maße von

Wärme, Licht, Seuchtigkeit und Nahrung ab. Beim Tier bildet die Natur einen Wirbel oder ein Rückgrat von Wirbeln und behilft sich immer wieder mit hingufügung einer neuen Wirbelfäule, mit einer begrengten Sähigkeit, deren Sorm gu ändern — Wirbel an Wirbel, bis ans Ende der Welt! Ein poetischer Anatom unserer Tage lehrt uns, daß eine Schlange, als wagerechte Linie, und ein Mensch, als senkrechte Linie, zusammen einen rechten Winkel bilden und daß zwischen den Schenkeln dieses mystischen Quadranten alle belebten Wesen ihren Platz finden; er findet im haarwurm, dem Engerling oder der Schlange den Typus oder die Andeutung des Rückgrats. Offenbar fügt die Natur an das Ende der Wirbelfäule kleinere Wirbelfäulen an: die Arme; an das Ende der Arme wieder neue Wirbelfaulen: die hande; am anderen Ende wiederholt sie den Prozest und es entstehen Beine und Sufe. Oben auf die Saule sett die Natur eine andere Wirbelfäule, die sich verdoppelt und wie ein Engerling sich zu einer Kugel umbiegt und so den Schädel bildet, der wieder seine Ertremitäten hat: statt der hande ist jest ber Oberkiefer da, statt der Sufie die Kinnlade, die Stelle der Singer und der Jehen wird von den oberen und unteren Jähnen vertreten. Diese neue Wirbelfaule ist zu hoben 3weden bestimmt: es ist ein neuer Mensch, der auf den Schultern des ersten steht. Sie könnte beinahe ihren Rumpf aufgeben und selbständig für sich leben, entsprechend der im "Timäos" entwickelten Platonischen Idee. In diesem Schädel wiederholt sich, jedoch in einem höheren Stil, alles was im Rumpf vor sich geht. Wieder einmal sagt die Natur ihren Ders her, aber in höherem Con. Der Geist ist nur ein feinerer Körper: er treibt dieselben Verrichtungen des Essens, Verdauens, Ausscheidens, Absonderns und Zeugens, aber in

einem neuen, atherischen Element. hier, im Gehirn, wieder= holt sich der gange Dorgang der Ernährung, in dem Erwerben, Vergleichen, Verdauen und Verarbeiten von Er-Auch hier wiederholt sich das Mnsterium der Zeugung. Im Gehirn sind männliche und weibliche Sähigkeiten: auch hier ist Ehe, auch hier ist grucht. Und keine Grenze findet diese aufsteigende Stufenleiter, sondern Reihe folgt auf Reihe. Alles was für die Zwecke der einen Reihe verbraucht ift, wird in die nächste Reihe hinübergenommen, und jede neue Reihe wiederholt punktlich jedes Organ und jeden Prozeß der porhergehenden. Unsere Anlage weist auf Unendlichkeit hin. Wir sind schwer zufrieden zu stellen und lieben nichts, was ein Ende hat; und in der Natur giebt es fein Ende, sondern ein jedes Ding wird, wenn es einen Zweck erfüllt hat, zu einer höheren Aufgabe emporgehoben, und so geht es in stetem Aufsteigen aus unserer Natur beraus zu anderen Naturen hinauf, die dem höllen- und dem himmelreich angehören. Die schöpferische Kraft wiederholt, wie ein Komponist, unermüdlich eine einfache Melodie, ein einfaches Thema, jest hoch, jest tief, bald solo, bald im Chor, in zehntausendfachem Wiederhall zurückgeworfen, bis sie Erde und himmel mit dem Gefang erfüllt.

Das Gesetz der Schwerkraft, wie Newton es erklärt hat, ist gut, aber großartiger wird es, wenn wir sinden, daß die Chemie nur eine Anwendung des Gesetzes der Masse auf die kleinsten Teile bedeutet und daß durch die Atomtheorie auch die chemische Wirkung als eine rein mechanische Bewegung nachgewiesen wird. Die Metaphysik zeigt uns ebenfalls eine Art von Schwerkraft, die sich auch in den geistigen Erscheinungen darthut, und die französischen Statistiker mit ihren schrecklichen Tabellen führen jede Grille und jede Caune

auf, um auch für diese genaue Zahlenverhältnisse festzustellen. Wenn auf zwanzig= oder dreißigtausend Menschen einer tommt, der seine Schuhe ift ober seine Grofmutter heiratet, so findet sich immer wieder in je zwanzig oder dreißig Tausend einer, der seine Schuhe ift oder seine Grofmutter heiratet. Was wir Schwerkraft nennen und für die letzte Grundlage alles Seins halten, ist nur ein Arm eines mächtigeren Stromes, für den wir bis jett noch feinen Namen haben. Astronomie ist eine ausgezeichnete Wissenschaft; aber sie muß erst thätig in unser Leben eintreten, um zu ihrem vollen Wert zu gelangen, sie darf sich nicht auf himmelskörper und Welten= Das Blutförperchen in den menschlichen räume beschränken. Abern rotiert um seine eigene Achse, wie der Planet im himmelsraum; und die Kreisbahnen des Intellekts entsprechen den Kreisbahnen der Weltförper. Jedes Naturgesetz besitzt die gleiche unbeschränkte und allgemeine Geltung: Schlaf oder Winterruhe, Rotation, Zeugung, Metamorphose, Wirbelbewegung zeigen sich an einem Ei so gut wie an einem Diese großartigen Reime, diese Wiederholungen in der Natur - ein liebes wohlbekanntes Antlit starrt uns bei jeder Strafenbiegung unter einer so unerwarteten Maske entgegen, daß wir es für das Gesicht eines Fremden halten, und die Ähnlichkeit steigert sich allmählich zu göttlichen Sormen - fie entzückten Swedenborgs prophetisches Auge; und er muß als ein Sührer jener Umwälzung angeseben werden, die der Wissenschaft einen Gedankeninhalt und damit einer bis dahin ziellosen Anhäufung von Erperimenten Richtung und Sorm und ein klopfendes herz gab.

Ich gestehe mit einigem Bedauern, daß seine gedruckten Werke sich auf etwa fünfzig dicke Oktavbände belaufen, von denen auf die wissenschaftlichen Schriften etwa die Hälfte

entfällt; außerdem scheint eine Masse von handschriften noch unveröffentlicht in der Königlichen Bibliothek zu Stockholm zu liegen. Die wissenschaftlichen Werke sind soeben in einer ausgezeichneten Ausgabe ins Englische übertragen worden.

Swedenborg ließ diese wissenschaftlichen Werke in den gehne Jahren von 1734 bis 1744 im Drud erscheinen; von jener Zeit an blieben sie vernachlässigt: und jest endlich, nachdem sie ihr polles Jahrhundert hinter sich haben, hat er in herrn Wilfinson in Condon einen Schüler gefunden, einen philosophischen Kritiker von einer gleichen Kraft des Verstandes und der Einbildungstraft, daß wir ihn in dieser hinsicht nur mit Lord Bacon vergleichen können. Er hat seines Meisters Bücher aus ihrem Grabe ans Tageslicht gebracht und ihnen ben höchsten Dienst erwiesen, indem er sie aus ihrem vergessenen Catein ins Englische übertrug, so daß sie nun in unserer Sprache eines handeltreibenden und erobernden Volkes die Reise um die Welt antreten können. Dieses überraschende Wiederauftauchen Swedenborgs in seinem Jünger, nach einem hundertjährigen Todesschlaf, gehört zu den bemerkenswertesten Thatsachen seiner Geschichte. Unterstützt, wie es heißt, durch herrn Clissolds Freigebigkeit, nicht minder auch durch seine litterarische Geschicklichkeit, hat der herausgeber diese That poetischer Gerechtigkeit vollbracht. Die wundervollen ein= leitenden Auffätze, durch die herr Wilfinson diese Bande bereichert hat, stellen die ganze zeitgenössische Philosophie Englands in den Schatten und lassen mir auf den in ihnen bereits behandelten Gebieten nichts mehr zu sagen übrig.

Das "Animalische Reich" ist ein Buch von wundervollen Dorzügen. Der Schreiber hatte sich das höchste Ziel gesetzt: Wissenschaft und Seele, die so lange entfremdet gewesen waren, wollte er wieder zusammensühren. Es ist eine Abhandlung

über den menschlichen Körper, von einem Anatomen im erhabensten Stil der Poesie geschrieben. Nichts kann die fühne und glänzende Behandlung eines für gewöhnlich so trocenen und abstoßenden Gegenstandes übertreffen. Er sah die Natur "in einer ewigen und unendlichen Spirale sich in Windungen bewegen, auf Rädern, die niemals austrocknen, auf Achsen, die niemals knarren" — und versuchte zuweilen "jene geheimen Schlupfwinkel zu entdecken, in denen Mutter Natur in den Tiefen ihrer Werkstatt ihre Seuer hütet." Dabei gewinnen seine poetischen Gemälde unser Vertrauen durch die strenge Treue, womit sie auf praktische Anatomie gegründet sind. Es ist bemerkenswert, daß dieser hohe Genius sich mit aller Ent= schiedenheit für die analytische Methode gegen die synthetische entscheidet, und in einem Buche, dessen Geist eine fühne poetische Snnthese ist, den Anspruch erhebt', sich auf strenge Erfahrung beschränkt zu haben.

Er kennt — vielleicht ist er der Einzige — er kennt das Strömen der Natur; er weiß, wie weise jene altbekannte Antwort des Amasis war, der auf die Aufsorderung, die See leer zu trinken, ruhig sagte: "Ja, gern — wenn du die Flüsse anhalten willst, die sich im Meer ergießen." Wenige wußten so viel wie er von der Natur und ihrer seinen Art, wenige haben seiner als er die Naturvorgänge dargestellt. Er war der Meinung, die Natur stelle ebenso große Ansprüche an unseren Glauben wie die Wunder. Er bemerkte, "daß es auf ihrem Wege von den ersten Uranfängen an durch die verschiedenen Entwickelungsstadien hindurch keinen Zustand gab, durch den die Natur nicht hindurch ging, wie wenn ihr Weg sie durch alle Dinge führte." . . . "Denn, so oft sie sich von den sichtbaren Erscheinungen hinweg aufrafft, in anderen Worten: sich in ihr Inneres zurückzieht, so ver-

schwindet sie augenblicklich und Niemand weiß, was aus ihr geworden, noch, wohin sie gegangen ist: daher ist es not-wendig, die Wissenschaft zur Sührerin zu nehmen, um ihren Spuren zu folgen."

Daß er seine Untersuchung unter dem Gesichtspunkt eines Zwecks oder einer Endursache betreibt, verleiht seiner ganzen Schreibweise ein wundervolles Leben, etwas Persönliches. Das Buch verkündigt seine Lieblingslehren: den alten Lehrsach des hippokrates, daß das Gehirn eine Drüse sei, den des Leukippos, daß die Eigenschaften des Atoms sich an der ganzen Masse erkennen lassen, oder umgekehrt, wie Plato es ausdrückt, daß der Mikrokosmos dem Makrokosmos entspricht. Dann die Derse des Lucretius:

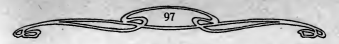
Ossa videlicet e pauxillis atque minutis Ossibus sic et de pauxillis atque minutis Visceribus viscus gigni, sanguemque creari Sanguinis inter se multis coëuntibus guttis; Ex aurique putat micis consistere posse Aurum et de terris terram concrescere parvis Ignibus ex ignes, humorem humoribus esse.

"Die Knochen bestehen aus ganz kleinen und winzigen Knochen; so entsteht auch jedes Eingeweide aus anderen kleinen und winzigen Eingeweiden, und das Blut aus vielen sich miteinander vereinigenden Blutstropfen. Das Gold dürfte wohl aus kleinen Goldbröckhen, die Erde aus kleinen Erden erwachsen; aus Feuern entsteht das Seuer, das Feuchteaus Feuchtigkeiten."

Es ist derselbe Gedanke, den Malpighi in seinen Lehrsatzusammenfaßte: "Die Natur bekundet sich ganz in ihren kleinsten Teilen" — und es ist auch ein Lieblingsgedanke Swedensborgs. "Es ist ein beständig gültiges Gesetz des organischen

Körpers, daß große, zusammengesetzte und sichtbare Sormen aus kleineren, einfacheren und schlieflich gar unsichtbaren Sormen bestehen und durch dieselben bestehen; diese bethätigen sich in ähnlicher Weise wie die größeren, nur vollkommener und universaler und die allerkleinsten Sormen so vollkommen und universal, daß sie eine Vorstellung des ganzen Universums bieten können, dem sie angehören und dessen Vertreter sie sind." Die Einheiten jedes Organs sind so und so viele kleine Organe, die dem aus ihnen zusammengesetzten wesensgleich sind: die Einheiten der Junge sind kleine Jungen, die des Magens kleine Mägen, die des herzens kleine herzen. Dieser fruchtbare Gedanke liefert einen Schlüssel zu jedem Geheimnis. Was zu klein ist, um mit dem Auge beobachtet zu werden, wird aus seinen Aggregaten erkannt; was zu groß ist, aus seinen Einheiten. Dieser Gedanke ist unendlicher Anwendung "hunger ist ein Aggregat von sehr vielen kleinen hungergefühlen oder Blutverlusten aus den Äderchen in allen Teilen des Körpers." Dieser Gedanke erschlieft uns auch Swedenborgs Theologie: "Der Mensch ist eine Art von gang fleinem himmel, der der Geisterwelt und dem großen himmel entspricht. Jeder besondere Einfall eines Menschen, jede Ge= mütsbewegung, ja, jeder kleinste Teil seiner Gemütsbewegung ist ein Bild und Ebenbild des Menschen. Ein Geist läft sich ichon aus einem einzigen Gedanken erkennen. Gott ist der unendlich große Mensch."

Die Kühnheit und Gründlichkeit seines Naturstudiums verlangte auch eine Theorie der Formen: die Formen steigen in regelmäßiger Ordnung von den niedrigsten zu den höchsten empor. Die niedrigste Form ist die winkelige; dies ist die irdische oder körperliche. Die zweite und nächst höhere Form ist die kreisförmige, auch die beständig-vielwinkelige genannt,

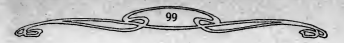


da der Umfang eines Kreises nichts anderes als ein unendslich vielseitiges Polygon ist. Die nächsthöhere Form ist die Spirale, die zugleich Ursprung und Maß aller Kreisformen ist: ihre Durchmesser sind nicht geradlinig, sondern verschiedensartig kreisförmig und ihr Centrum ist eine kugelig gewölbte Fläche; daher wird sie die beständigkreisförmige genannt. Die nächsthöhere Form ist die wirbels oder beständigspirals förmige; dann kommt die beständigwirbelsörmige oder himmslische; endlich die beständighimmsliche oder geistige.

Ist es zu verwundern, daß ein so kühner Geist auch den letzten Schritt that — daß er zu glauben wagte, er könnte zur Wissenschaft aller Wissenschaften gelangen, die Bedeutung der Welt erschließen? Im ersten Band des "Animalischen Reiches" bringt er diesen Gegenstand in einem bemerkens-werten Absah zur Sprache:

"In unserer Cehre von den Vertretungen und Wechselwirkungen," sagt er, "werden wir diese symbolischen sowohl wie die inpischen Ähnlichkeiten behandeln, zugleich auch die erstaunlichen Erscheinungen, die nicht etwa nur am lebenden Körper, sondern in der gangen großen Natur auftreten, und so durchaus den höchsten, geistigen Erscheinungen entsprechen, daß man darauf schwören möchte, die physische Welt sei gang einfach nur ein Symbol der geistigen Welt. Dies geht so weit, daß wir irgend eine natürliche Wahrheit nur in physikalischen und bestimmten Cauten auszusprechen und diese Klanggebilde nur in die entsprechenden geistigen Ausdrude gu übertragen brauchen, um auf diese Weise sofort eine geistige Wahrheit. ober einen theologischen Glaubenssatz zu erhalten, an Stelle ber physischen Wahrheit oder Vorschrift, obgleich kein Sterblicher es gewagt hätte, voraus zu sagen, daß ein derartiges Ergebnis durch bloke wörtliche Übersetzung sich könnte erreichen lassen: denn die eine Cehre scheint, wenn man sie unabhängig von der anderen für sich allein betrachtet, zu dieser absolut nicht in Beziehungen zu stehen. Ich gedenke späterhin eine Anzahl von Beispielen solcher Wechselbeziehungen mitzuteilen und ein Wörterverzeichnis beizugeben, das die Ausdrücke für die geistigen Erscheinungen und zugleich die Ausdrücke für die physischen Erscheinungen, für die diese geistigen Begrifse einzusehen sind, enthalten wird. Dieser Symbolismus durchdringt alles Belebte."

Die Thatsache, die in dieser Theorie dargelegt wird, finden wir als etwas Selbstverständliches in aller Poesie, in der Allegorie, der Sabel, der Anwendung von Sinnbildern und bem Bau der Sprache. Plato kannte sie, wie aus seinen Worten über die zweimal zweigeteilte Linie im sechsten Buch ber "Republick" flar hervorgeht. Cord Bacon hatte gefunden, daß Natur und Wahrheit sich nicht anders unterscheiden, als Siegel und Petschaft, und er führte als Beispiele einige physi= kalische Sätze samt ihrer Übertragung in eine moralische ober politische Bedeutung an. Böhme und alle Mystiker wenden dies Gesetz an, freilich in ihrer dunklen Rätselsprache. Die Dichter machen als Dichter Gebrauch davon; es ist ihnen bekannt, aber nur so wie der Magnet jahrhundertelang bekannt als ein Spielzeug. Swedenborg war der Erste, der die Chatsache einer besonderen Betrachtung unterzog und ihr eine wissenschaftliche Begründung gab; denn ihm war sie unaufhörlich gegenwärtig, und es gab keinen Augenblick, wo er sie nicht sah. Sie war, wie wir bereits auseinandersetzten, in der Cehre von der Identität und ewigen Wiederholung enthalten, denn die geistigen Reihen entsprechen genau den materiellen. Aber um sie zu erkennen, bedurfte es einer Ein= sicht, die alle Dinge ihrer Ordnung und Reihe zuzuweisen



wußte, oder, besser gesagt, es bedurfte eines so richtigen Standpunktes, daß die Pole des Auges mit denen der Weltachse zusammenfielen. Die Erde hatte ihre Menschen fünf oder sechs Jahrtausende hindurch ernährt; sie hatten Wissenschaften, Religionen, philosophische Snsteme — und doch hatten sie niemals die sinnvolle Wechselwirkung aller Teile unter-Und bis zu dieser Stunde fehlt in der einander entdect. Weltlitteratur ein Buch, worin der Symbolismus aller Dinge wissenschaftlich klar gelegt wird. Sobald der Menschheit eine Ahnung aufgegangen war, daß alle sichtlich wahrnehmbaren Gegenstände — Tier, Sels, Sluß, Luft — ja Raum und Zeit sogar - nicht um ihrer selbst willen oder überhaupt zu einem materiellen 3wed da sind, sondern daß sie nur eine Bilberiprache sind, um eine andere Geschichte von anderen Wesen und anderen Aufgaben zu erzählen, da hätte doch - so sollte man meinen! — alle andere wissenschaftliche Bethätigung an die Seite geschoben werden und die eine Wissenschaft, die so ungeheure Ausblide eröffnete, alle geistigen Sähigkeiten in Anspruch nehmen muffen. Ein jeder Mensch hatte bei jedem Gegenstand sich fragen muffen: was bedeutest du? Warum hält der horizont hier im Mittelpunkt mich fest, mit meiner Freude, mit meinem Leid? Warum höre ich aus gahllosen verschiedenen Stimmen immer denselben Sinn heraus, und lese die eine niemals ganz deutlich ausgedrückte Thatsache in endloser Bilderschrift?

Aber — mag es sein, daß diese Dinge niemals vom Menschenverstand begriffen werden können, oder mag es sein, daß viele Jahrhunderte nötig sind, eine so seltene und reiche Seele in mühevoller Arbeit zu bilden: es giebt keinen Komet, keine Gesteinschichtung, kein Sossil, keinen Sisch, keinen Viersfüßler, keine Spinne, keinen Pilz, die nicht als Erscheinungen

an und für sich mehr Gelehrte und Systematiker interessieren, als die Frage nach Bedeutung und Zweck aller dieser Gestaltungen.

Aber Swedenborg war nicht zufrieden mit der Auffassung, daß die ganze Welt nur für des Menschen Küche da sei. seinem vierundfünfzigsten Jahr bemächtigten diese Gedanken gang und gar sich seiner, und sein tiefer Geist ließ sich von dem in der Religionsgeschichte nur allzuhäufigen Glauben bestricken, er sei ein übergewöhnlicher Mensch, dem das Dorrecht gegeben sei, mit Engeln und Geistern gu verkehren; und in dieser Ekstase sah er gerade das als seine Lebens= aufgabe an, daß er die moralische Bedeutung der sinnlichen Welt den Menschen zu erklären habe. Mit einer gang richtigen, zugleich das Ganze umspannenden und die kleinsten Einzel= heiten wahrnehmenden Auffassung der Naturordnung verband er das Derständnis für die moralischen Gesetze in ihren weitesten sozialen Beziehungen. Aber da er seiner Naturanlage nach einen unüberwindlichen Bildnerdrang besaß, so sah er alles, was er sah, nicht abstrakt, sondern in Bildern, hörte es als Gespräch und verdichtete es zu Ereignissen. Wollte er ein Gesetz recht klar und gesund mitteilen, so war er genötigt, es in die Sorm eines Gleichnisses zu kleiden.

Die Seelenkunde der Neuzeit vermag kein ähnliches Beispiel gestörten Gleichgewichtes aufzuweisen. Die hauptsächlichsten Geisteskräfte funktionierten völlig gesund ruhig weiter. Und für einen Ceser, der bei der Beurteilung des Berichtes den Absonderlichkeiten des Berichterstatters gebührende Rechnung trägt, sind die Ergebnisse immerhin recht lehrreich und ein schlagenderer Beweis für die darin verkündeten erhabenen Gesetz, als alle, die ein niemals aus seinem geistigen Gleichzgewicht gebrachter Pedant ansühren könnte. Swedenborg

versucht einen Begriff von dem "modus' des neuen Zustandes zu geben, indem er behauptet, "seine Gegenwart in der Geisterwelt habe eine gewisse Trennung von seinem Körper zufolge; diese Trennung beziehe sich aber nur auf den intellektuellen Teil und nicht auch auf den Willensteil seiner Seele." Und er versichert, "er sehe mit seinem inwendigen Gesicht die Dinge in einem jenseitigen Leben klarer als mit seinem körperlichen Auge die Dinge dieser Welt."

Nachdem er sich den Glauben zu eigen gemacht hatte, gewisse Bücher des Alten und des Neuen Testaments seien polltommene Allegorien, d. h., sie seien in einem ekstatischen oder Engels=Zustand geschrieben, verwandte er die ihm noch verbleibenden Cebensjahre darauf, den allgemeinen Sinn aus dem buchstäblichen herauszulösen. Don Plato borgte er die schöne Sabel von "einem uralten Dolt, Menschen, die beffer waren als wir und näher bei den Göttern wohnten." Und Swedenborg fügte hinzu, für diese Menschen sei die Erde nur symbolisch dagewesen; wenn sie irdische Gegenstände gesehen, so hätten sie an diese als solche gar nicht gedacht, sondern nur an die höheren, die durch sie angedeutet und vertreten worden wären. hinfort beschäftigte ihn nur noch der Zusammenhang zwischen Gedanken und Dingen. "Gerade in seiner organischen form gleicht jedes Ding dem Endzweck, der ihm aufgeprägt ist." Ein Mensch ist im allgemeinen und im Einzelfall organisch gewordene Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit, Eigensucht oder Dankbarkeit. Und die Ursache dieser harmonie gab er in den Arcana' an: "Der Grund, warum alles und jedes, im himmel und auf Erden, nur Vertreter eines Anderen ift, beruht darin, daß alles nur durch eine Eingebung des herrn, von himmels wegen, existiert." hatte er seine Absicht, solche Wechselbeziehungen darzustellen, in einer dem Ziel ent=

sprechenden Weise ausgeführt, so hätte dies das höchste Gebicht der Welt ergeben muffen, in welchem alle Geschichte, alle Wissenschaft eine hervorragende Rolle gespielt haben würde; aber sein Plan wurde verengert und zu nichte gemacht durch die ausschließlich theologische Richtung, die seine Untersuchungen einschlugen. Seine Auffassung von der Natur ist nicht menschlich und universal, sondern mystisch und hebräisch. Er verbindet mit jedem natürlichen Gegenstand einen theo= logischen Begriff: ein Pferd bedeutet sinnliches Verstehen; ein Baum Wahrnehmung; der Mond Glauben; eine Kate dies, ein Strauß das, eine Artischocke wieder was anderes - und so läuft recht kläglich jedes Symbol auf irgend eine geistliche Bedeutung hinaus. Aber so leicht läft der schlüpfrige Proteus sich nicht fassen! In der Natur spielt jedes einzelne Symbol ungählige Rollen, wie jedes kleinste Teilchen der Materie seinen Rundlauf durch jedes System nimmt. centrale Identität befähigt jedes Symbol, nach und nach alle Eigenschaften eines wirklichen Wesens in allen Schattierungen darzustellen. In der himmlischen Wasserleitung paßt jeder Schlauch zu jedem Hydranten. Die Natur rächt sich gar bald an der rudfichtslosen Pedanterie, die ihre Wellen in Ketten legen möchte. Sie klaubt nicht an Buchstaben. Alles muß von der genialen Seite aufgefaßt werden, und wir muffen in der Blüte unserer Kräfte stehen, um alles richtig auffassen zu können. So engte leider sein theologischer hang seine Naturauffassung ein und das Wörterverzeichnis der Symbole ist immer noch ungeschrieben. Aber der Dolmetsch, dessen die Menschheit noch harren muß, wird keinen Vorgänger finden, ber dem wahren Problem so nahe gekommen ist, wie Swedenborg.

Swedenborg nennt sich selbst auf den Titelblättern seiner

Bücher "einen Knecht des herrn Jesu Christi"; und mit seiner machtvollen geistigen Persönlichkeit ist er in der That der lette Kirchenvater, der wohl schwerlich noch einen Nach= folger haben wird. Kein Wunder, daß seine tiefe ethische Weisheit ihn zu einem so einflufreichen Cehrer machte. Der altersschwachen herkömmlichen Kirche ließ er ihre trocenen Katechismen, er selbst aber brachte wieder einen frischen hauch von Natur in die Religion hinein; der Andächtige entrimt den Bibelworten und Predigtterten der Kirchenräume und findet voll Erstaunen, daß er selbst ein Teil ist von bem Gangen seiner Religion. Seine Religion bentt für ihn und ist ihm immer gur hand. Er dreht und wendet sie nach allen Seiten, und siehe, sie paßt zu allen Lebens= lagen, macht ihm jeden Umstand klar und würdig. Statt einer Religion, die ihm mit diplomatischer Zurüchaltung drei oder vier Besuche machte — als er geboren ward, als er heiratete, als er krank wurde und als er starb - und sich sonst niemals um ihn kummerte, fand er hier eine Cehre, die ihn den ganzen Tag begleitete, ihn sogar in Schlaf und Träume begleitete, die in seinem Denken war und ihm zeigte, durch welch eine lange Reihe von Dorfahren seine Gedanken auf ihn gekommen maren; die in Gesellschaft bei ihm war und ihm zeigte, durch welche nahen verwandtschaftlichen Bande er mit seines Gleichen und mit seinen Widerspielen verknüpft mar; die ihn in das Getriebe der Natur führte und ihn lehrte, wie ihre Kräfte entstehen und welcher Art sie sind, welche freundlich, welche gefährlich sind; die ihm die kunftige Welt aufschloß, indem sie ihm fündigte, daß dieselben Gesetze, die bei uns gelten, auch dort walten. Seine Jünger versichern, daß das Studium seiner Bücher ihren Geist fraftige.

Die Kritif kann kein höheres Problem finden, als die Beurteilung seiner theologischen Schriften, so überwältigend sind ihre Vorzüge und so schwer wiegende Einwände muffen erhoben werden. In ihrer ungeheuren Weitschweifigkeit gleichen sie der Prarie oder ber sandigen Wüste, und ihre Ungereimtheiten erinnern an die Sieberphantasien eines Sterbenden. Er er= geht/ sich in höchst überflussigen Erläuterungen und hat eine seltsam übertriebene Vorstellung von der Unwissenheit der Menschen. Die Menschen begreifen im Gegenteil Wahrheiten dieser Art sehr schnell. Dabei aber finden sich bei ihm überraschende Sätze in reicher Fülle; er ist ein höchst glücklicher Entdeder gerade solcher Dinge, die zu wissen für uns von der größten Wichtigkeit ist. Dieser Denker findet verblüffende Ähnlichkeiten, so 3. B. entdeckt er, daß ein haus seinem Erbauer ähnelt. Er erkannte an den Dingen die in ihnen wirksamen Gesetze, er sah die Gleichheit ihrer gunktion, nicht ihres Baus. Seine Wahrheiten teilt er in einer unabänder= lichen Methode und Ordnung mit, es ist das gewohnheits= mäßige Vorschreiten des Geistes von innen nach außen. Welcher Ernst, welche bedächtige Kraft! Nie schweift sein Auge umber, nie sucht er mit eitlem Prunt zu glänzen, nie beäugelt er sich selbst, nie stoßen wir bei ihm auf irgend eine der so gewöhnlichen Formen von litterarischem Stolz. Theoretiker und spekulativer Denker ist er, aber einer, auf den in der gangen Welt kein praktischer Alltagsmensch mit Verachtung bliden würde. Plato ist ein Professor: sein Gewand, wenn= gleich purpurn und beinahe aus himmelslicht gewoben, ist ein akademischer Talar, der mit seinen weiten Salten an freiem Ausschreiten hindert. Aber dieser Mystiker wäre einem Casar schredlich. Enturg selbst wurde sich vor ihm neigen.

Swedenborgs moralische Erkenntniskraft, seine Verbesserung

volkstümlicher Irrtumer, seine Verfündigung ethischer Gesethe - dies alles erhebt ihn hoch über jeden Vergleich mit irgend einem anderen Schriftsteller der Neuzeit und giebt ihm ein Anrecht auf einen, seit vielen Jahrhunderten unbesett gewesenen Plat unter den Gesetgebern der Menschheit. Der langsam wachsende aber machtvolle Einfluß, den er wie an= dere religiose Genies erlangt hat, muß ebenfalls ein über= mäßiger werden und seine Sluthöbe erreichen, ebe er das ihm zukommende beständige Maß und Ziel findet. Denn was echt und allgemeingültig ist, kann natürlich sich nicht auf den Kreis derer beschränken, die unbedingt mit seinem Geiste sympathisieren, sondern es wird in dem Allgemeinbesit an weisen und richtigen Gedanken aufgeben. Die Welt hat ein unfehlbares chemisches Verfahren, durch das sie aus ihren Kindern alles Ausgezeichnete herauszieht und das Krankhafte und Beschränkte, das auch dem großartigften Geist anhaftet. als wertlos auf die Seite wirft.

Die Seelenwanderung, an der die alte Mythologie der Griechen ihre Freude hatte, die Ovid den Stoff zu einer Gebichtsammlung lieferte, die in der Auffassung der Indier objektiv wird, d. h. als eine Verpflanzung der Seelen in andere Körper durch fremden Willen wirklich stattfindet — sie hat in Swedenborgs Geist einen mehr philosophischen Charakter angenommen. Sie ist subjektiv, d. h. sie hängt einzig und allein von dem Denken der betreffenden Person ab. Alle Dinge im Weltall nehmen für jeden Menschen eine neue Ansordnung an, und diese hängt ab von der Art der ihn beherrschenden Liebe. Der Mensch ist so, wie seine Gedanken und Neigungen sind. Der Mensch ist Mensch, dank seinem Willen, nicht dank seinem Wissen und Verständnis. Wie er ist, so sieht er die Welt. Die Ehen der Welt lösen sich auf.

Die förperlosen, inneren Menschen versammeln sich alle in der Geisterwelt. Alles, was je die Engel ansahen, war für sie himmlisch. Jeder Satan dünkt sich selbst ein Mann zu sein; denen, die ebenso wenig taugen wie er, erscheint er als ein hübscher Mann, den Reinen aber als ein haufen Aas. Zustände sind unwiderstehlich: überall macht sich die An= ziehungstraft geltend, das Gleiche strebt zum Gleichen; was wir poetische Gerechtigkeit nennen, tritt auf der Stelle in die Erscheinung. So sind wir in eine Welt eingetreten, die ein lebendes Gedicht ist. Alles ist, wie Ich bin. Vogel und Tier sind nicht Vogel und Tier, sondern Emanationen und Ergieftungen der Seele und des Willens, von Menschen, die in ihnen wohnen. Jeder schafft sich selber haus und Stand. Die Geister qualt die gurcht vor dem Tode, und sie konnen sich nicht erinnern, daß sie schon gestorben sind. Die in Bos= heit und Salschheit leben, haben Angst vor allen Andern. Die sich selbst von werkthätiger Liebe losgesagt haben, sie sind immer auf der Wanderung und flucht: die Gesellschaften, benen sie sich zu nähern versuchen, entdecken, wes Geistes sie sind, und jagen sie von sich. Die habsüchtigen glauben in Zellen zu sigen, die von Mäusen wimmeln; in diesen Zellen liegt ihr Geld. Diejenigen, die ihr Verdienst in guten Werken suchen, glauben holz zu haden.

"Ich fragte solche, ob sie nicht müde wären. Sie ant= worteten, sie hätten noch nicht genug gethan, um den himmel zu verdienen."

Er giebt uns goldene Worte, in denen mit seltener Schönheit die ethischen Gesetze zum Ausdruck kommen. Hierzu gehört sein berühmter Spruch: "Im himmel nähern die Engel sich beständig dem Frühling ihres Lebens, sodaß der älteste Engel am jüngsten aussieht." . . . "Ie mehr Engel, desto

mehr Raum." . . . "Die Vollkommenheit des Menschen beruht auf seiner Liebe zur Chätigkeit." . . . "Der Mensch in seiner vollkommenen Form ist der Himmel." . . . "Was von Ihm ist, das ist Er." . . . "Die Ziele steigen immer höher, in dem Maße, wie die natürliche Kraft verfällt." Wahrhaft poetisch ist seine Schilderung der Schrift im innersten himmel. die aus Biegungen, der form des himmels entsprechend, besteht, und daher gelesen werden kann, ohne gelernt zu sein. Wenn er den Anspruch erhebt, mit übernatürlichen Disionen begnadigt zu sein, so rechtfertigt er diefen beinahe durch die wunderbaren Einblide, die er in den Bau des menschlichen Körpers und Geistes gethan hat. "Niemals ist es im himmel Jemandem gestattet, hinter einem Anderen zu stehn und auf dessen hinfertopf zu bliden; denn dadurch wird der Einfluß gestört, der vom herrn ausströmt." Die Engel erkennen am Klang der Stimme, was ein Mensch liebt; an der Modulation des Klanges seine Weisheit, und aus dem Sinn der Worte fein Wiffen.

In seiner "Chelichen Liebe" hat er die Wissenschaft der Che enthüllt. Don diesem Buche möchte man sagen, daß es, obwohl es die höchsten Elemente des Erfolges enthält, doch ein versehltes ist. Fast wäre es der Hymnus der Liebe geworden, den Plato, ebenfalls vergeblich, im "Gastmahl" anzustimmen versucht hatte — der Liebe, von der, wie Dante sagt, Casella unter den Engeln im Paradiese sang, und die in angemessener Verherrlichung ihrer Entstehung, ihres Genusses, ihrer Wirkung wohl in die Seelen einzudringen wert wäre, denn sie würde uns den Ursprung aller Einrichtungen, Gewohnheiten und Gebräuche erklären. Das Buch wäre großartig geworden, hätte Swedenborg den Hebraismus sortgelassen, das Geseh, ohne Beimischung von Gothik, als

rein ethische Sorderung aufgestellt und Raum für einen höheren Standpunkt gelassen, wie es doch der Natur der Dinge entspricht. Sein Buch ist eine platonische Entwickelung der Wissenschaft von der Che. Es lehrt, daß das Geschlecht universal, nicht lotal ist, daß das männliche Geschlecht beim Manne jedes Organ bildet, jeder handlung, jedem Gedanken seinen Stempel aufdrückt, und ebenso das weibliche Geschlecht beim Weibe. Deshalb ist in der wirklichen, d. h. in der Geisterwelt die eheliche Verbindung nicht bloß eine augenblidliche, sondern eine unaufhörliche und gängliche, und Keuschheit ist keine auf einen Körperteil begrenzte, sondern eine universale Tugend; Unkeuschheit thut ebensowohl beim handeltreiben, beim Aderbestellen, beim Sprechen, beim Philosophieren, wie beim Zeugungsatt tund; daher waren zwar die Jungfrauen, die er im himmel sah, schön, die Weiber aber unvergleichlich viel schöner und ihre Schönheit nahm unaufhörlich zu.

Ceider aber pfropft Swedenborg, wie es nun einmal seine Art ist, diese Theorie einer Form auf, die er dem Zeitlichen entnimmt. Er legt zuviel Gewicht auf den Umstand der Che; obwohl er mißglückte Ehen auf Erden sindet, träumt er doch von einer weiseren Wahl im Himmel. Aber für Seelen, die dem Ewigen zuschreiten, ist alle Liebe und Freundschaft nur etwas Augenblickliches. Die Frage: "Liebst du mich?" will besagen: "Siehst du die gleiche Wahrheit wie ich?" Wenn du's thust, so sind wir glücklich in derselben Glückselizkeit; plöglich aber geht einem von uns beiden die Erkenntnis einer neuen Wahrheit auf — wir sind geschieden, und keine Spannkraft der Natur vermag uns noch aneinanderzusesseln. Ich weiß, wie köstlich dieser Liebestrank ist: Ich für dich auf der Welt, du für mich! Aber es ist nichts weiter, wie wenn ein

Kind an seinem Spielzeug hängt — ein Versuch, das trauliche Kaminfeuer und das Brautgemach zu verewigen, bei der Bilderfibel zu bleiben, die uns unfere ersten Cehrstunden unterhaltsam gemacht hat. Gottes Eden ist öde und ungeheuer, wie die Candschaft draußen, an die wir abends am-Kamin benten; sie scheint uns talt und verlassen, während wir über der Kohlenglut fauern. Aber sind wir dann wieder draußen, so bemitleiden wir die, die um Kerzenlicht und Kartenspiel auf die Pracht der Natur verzichten. Der eigent= liche Gegenstand der "Chelichen Liebe" ist vielleicht ,der Umgang mit Menschen', deffen Gefete tieffinnig erforscht werden. Aber es ist falsch, die vorgetragenen Lehren buchstäblich auf die Ehe anzuwenden. Denn Gott ist die Braut oder der Bräutigam der Seele. Der himmel bedeutet nicht die Paarung zweier Seelen, sondern die Vereinigung aller Seelen. Wir begegnen uns und verweilen einen Augenblick unter dem Tempel eines gemeinsamen Gedankens, dann scheiden wir, doch so, als ob wir nicht auseinandergingen, um uns in anderen fröhlichen Gemeinschaften mit einem anderen Gedanken zu vereinen. In dem niedrigen, auf Besitzrechte pochenden Sinne des "Liebst du mich?" liegt überhaupt nichts Gött= liches — weit entfernt davon. Erst wenn du scheidest und mich verlierst, auf ein Gefühl dich besinnend, das höher ist als wir beide - dann rude ich dir nahe und finde mich an beiner Seite; und ich werde abgestoßen, wenn du dein Auge auf mich heftest und Liebe heischest. Thatsächlich wechseln wir in der geistigen Welt jeden Augenblick das Geschlecht. Du liebst in mir, was Werts in mir ist; ich bin dein Gatte: aber nicht ich, sondern mein Wert fesselt deine Liebe; und dieser Wert ist ein Tropfen von dem Ozean von Wert, der außerhalb meines Ich liegt. Inzwischen verehre ich den größerent

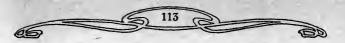
Wert in einem Anderen und werde so dessen Weib. Dieser sehnt sich nach einem noch höheren Wert in einem anderen Geiste und wird dessen Weib, d. h. er empfängt dessen Einfluß.

Sei es infolge einer allmählich in ihm sich ausbildenden selbstquälerischen Angewöhnung, sei es aus eifersüchtigem Mißtrauen gegen die Sünden, denen Männer des Gedankens besonders leicht anheim fallen — genug, er gelangte in der Zergliederung und Aufdeckung dieser besonderen Sorm moralischer Krankheit zu einer Schärfe, der kein Gewissen widerstehen Ich erinnere hier an sein Zartgefühl, das ihm den Nühlichkeitsstandpunkt in den Wissenschaften geradezu als eine Entweihung des Denkens erscheinen ließ. "Am Glauben deuteln heißt schon zweifeln und leugnen." Des Unterschiedes zwischen Wissen und Thun war er sich schmerzlich bewußt, und er gab dieser Empfindung immer wieder Ausdruck. Philosophen sind ihm daher Vipern, Basilisken, Nattern, hämorrhoiden, Bonzen und fliegende Drachen; Litteraten sind Taschenspieler und Scharlatane.

Aber dieses Kapitel bringt uns auf einen traurigen Nebensgedanken: hier sinden wir wahrscheinlich den Sitz seines eigenen Ceidens. Dielleicht war dies die Buße, die Swedenborg für seine nach innen gerichteten Fähigkeiten zahlen mußte. Der Erfolg oder die glückliche Geistesanlage scheint davon abzuhängen, daß herz und hirn in einem glücklichen Verhältnis stehen, daß moralische und geistige Krast in der richtigen, freilich schwer zu treffenden Mischung vorhanden sind, für die vielleicht ein Gesetz wie jenes chemische maßgebend ist, wonach eine Verbindung von einem gewissen Massenverhältnis der einzelnen Teile abhängig ist, so daß z. B. Gase sich nur in gewissen Mengen, aber nicht in beliebigen Mengen, mit

einander verbinden. Es ist schwer, ein randvolles Glas zu tragen: so geriet auch dieser Mann, mit dem überreichen herzen und Verstand, in einen gefährlichen Zwiespalt mit sich selber. In seinem Animalischen Reich' überraschte er uns durch seine Erklärung, daß er Analysis und nicht Synthesis liebe, und jest, nach seinem fünfzigsten Jahr, wird er mißtrauisch gegen seinen Intellekt. Wohl weiß er, daß Wahrheit nicht für sich besteht und daß Gute nicht für sich besteht, sondern daß beide sich immer mischen und miteinander ver= mählen muffen; trothem erklärt er seinem Derstand den Krieg, ergreift gegen ihn die Partei seines Gewissens und schimpft und schilt ihn bei jeder Gelegenheit. Aber diese heftigkeit rächt sich sofort. Die Schönheit verliert ihre Anmut, die Liebe wird unlieblich, wenn man die Wahrheit leugnet, die der halbe himmel ist; es ist gerade, wie wenn Verbitterung einen talentvollen Mann zur Satire verleitet und sein richtiges Urteil Er ist weise, aber weise trok ihm selber. voll unendlichen Leids, voll lauter Klage geht durch diese gange duftere Welt. Ein Dampir sitt auf dem Stuhl des Dropheten und wendet sich mit einer unheimlichen Begierde diesen Bildern des Schmerzes zu. In der That, kein Dogel baut schneller sein Nest, tein Maulwurf wühlt sich hastiger in den Grund, als dieser Geisterseher für jede neue Schar von Sündern eine neue hölle errichtet, eine immer grauenvoller als die andere. Er wurde zu ihnen hinab gelassen im Innern einer Säule, die anscheinend aus Erz bestand, in Wahrheit aber aus Engelsseelen gebildet war, damit er unversehrt zu den Verdammten sich begeben und die Vernichtung der Seelen wahrnehmen könnte. Dort hörte er lange Zeit ihre Wehklagen: er sah ihre Peiniger, die ihre Qualen ins Unendliche vermehren und steigern; er sah die hölle der Gauner, die hölle der Mörder, die Hölle der Wollüstigen; die Hölle der Räuber, die ihre Mitmenschen töten und sieden; die höllische Tonne der Betrüger; die Höllen voller Extremente; die Hölle der Rachsücktigen, deren Gesichter einem runden breiten Kuchen gleichen, deren Arme sich drehen wie ein Rad. Außer Rabelais und dem Dekan Swift besaß niemals ein Mensch solche Kenntinis von Schmutz und Verderbnis.

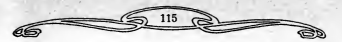
Diese Bücher sollten mit Vorsicht benutt werden. Es ist gefährlich, solche flüchtigen Bilder des Gedankens zu festen Sormen zu modeln. In ihrer Slüchtigkeit sind sie mahr, aber sie werden falich, wenn ihnen feste Gestalt gegeben wird. Um sie richtig zu verstehen, bedarf es eines Geistes, der fast bem ihrigen gleich ift. Aber wenn seine Disionen gu stereo= typen Ausdrücken für eine Menschenmenge werden, in der alle Stufen des Alters und der geistigen Begabung sich finden, so werden sie verkehrt. Die Weisen des Griechenvolkes pflegten die begabtesten und tüchtigsten jungen Ceute durch die Eleusinischen Musterien zu führen — dies gehörte mit gur Erziehung; dort wurden ihnen, mit vielem Domp und in verschiedenen Graden, die höchsten Wahrheiten gelehrt, die die Weisheit der Alten kannte. Ein feuriger und nachdenklicher Jüngling von achtzehn oder zwanzig Jahren sollte diese Swedenborgschen Bücher, diese Mnsterien der Liebe und des Gewissens, einmal lesen und sie dann für immer bei Seite Das Genie wird stets von derartigen Träumen verfolgt, wenn höllen und himmel ihm aufgethan sind. diese Bilder dürfen nur als mustische aufgefaßt werden, d. h. als ein ganz willfürliches und zufällig entstandenes Gemälde der Wahrheit — nicht als die Wahrheit selbst. Jedes andere Symbol wäre ebenso gut - dann mag man dieses ohne Gefahr betrachten.



Dem Swedenborgischen Weltsustem fehlt die zentrale Selbstthätigkeit; es ist dynamisch, nicht vital, daher entbehrt es der Kraft, Ceben zu zeugen. Es ist nichts Individuelles darin. Das Weltall ist ein riesenhafter Krystall, dessen Atome und Blättchen in ununterbrochener Ordnung und in ungerstörter Einheit, aber falt und still daliegen. Was nach Individualität und nach Willen aussieht, ist es nicht. Eine unermegliche Kette von Zwischengliedern erstredt sich vom Mittelpunkt nach den äußersten Enden hin und beraubt jede thätige Kraft ihrer Freiheit und ihres Charafters. Das Weltall liegt in seinem Gedicht in einem tranthaften magnetischen Schlaf befangen und spiegelt nur den Geist des Magnetiseurs wieder. Jeder Gedanke wird jedem Menschen durch eine Gesellschaft von Geistern vermittelt, die ihn umgeben; diese erhalten sie wieder von einer höheren Gesellschaft, und so fort. All seine Typen bedeuten nur dieselben paar Dinge. Alle seine Gestalten sprechen dieselbe Sprache. Alle seine Geifter, mit benen er Zwiesprach pflog, sind Swedenborgianer. Seien sie, wer sie wollen - diese Sarbe muffen sie gulett boch annehmen. Charon Swedenborg führt sie alle in seinem Nachen über den fluß: Könige, Räte, Kavaliere, Dottoren, Sir Isaac Newton, Sir hans Sloane, König Georg ben 3weiten, Mohammed oder wer es sonst sei, und sie alle nehmen dieselbe, sozusagen grimmige, Sarbe und Ausdrucksweise an. Nur als Cicero auftritt, da zögert unser edler Seher doch ein wenig; er mag nicht geradezu sagen, er habe mit Cicero felbft gesprochen, und erwähnt in einer Anwandlung menschlicher Schwäche: "einen, der wie man mich glauben ließ, Cicero war." Aber als dann der soi-disant Römer den Mund aufthut, da ist es mit Rom und mit Beredsamkeit vorbei — es ist wie alles übrige wieder der

gewöhnliche theologische Swedenborg. Seine himmel und höllen sind langweilig, weil ihnen jeder individuelle Jug mangelt. Die tausendfachen menschlichen Beziehungen fehlen ihnen. Das Interesse, das in der Natur jedem Menschen anhaftet, weil er Recht hat in seinem Unrecht, und Unrecht hat in seinem Recht, weil er jeder Dogmatisierung und Klassi= fizierung spottet - denn gar viele Ausnahmen, Neben= sächlichkeiten, Zukunftigkeiten mussen in Betracht gezogen werden - weil er start ist durch seine Caster, und oft gelähmt ift durch seine Tugenden: dieses Interesse finden wir nicht bei seinen Geistergesellschaften, die durch gegenseitige Sympathie alle unterscheidenden Merkmale verloren haben. Die Ursache dieses Mangels mussen wir im Mittelpunkt seines Systems suchen. Obwohl "der Herr" in seder Zeile als thätig Ein= greifender mit Namen genannt wird, wird uns sein Wirken doch niemals lebendig. Kein Glanz strahlt aus dem Auge, das aus dem Mittelpunkt starrt und das die Unendlichkeiten der von ihm abhängigen Dinge beleben sollte.

Der große Sehler an Swedenborgs Geist ist seine theologische Rechthaberei. An ihm ist nichts von dem freien Sinn einer weltumfassenden Weisheit, sondern wir befinden uns immer in einer Kirche. Jene Hebräische Muse, die der Menscheit Kunde gab von Recht und Unrecht, sie übte auf ihn denselben übertriebenen Einfluß, den sie auf die Völker geübt hat. Nicht nur der Inhalt, auch der Ausdruck wurde geheiligt. Palästina wird immer wertvoller als ein Kapitel der Weltzgeschichte, und immer weniger brauchbar als ein Element der Erziehung. Swedenborgs Genius, der größte aller modernen Geister in diesem Bereich des Denkens, verzehrte sich in dem Bemühen, etwas wieder zu beleben und zu erzhalten, was bereits sein natürliches Ziel erreicht hatte und



nach dem Ratschluß der großen Vorsehung, die die Jahrhunderte lenkt, aus seiner beherrschenden Stellung vor westlicher Denkungsart und Ausdrucksweise zurückweichen mußte. Swedenborg und Böhme irrten beide, indem sie sich an das christliche Symbol hielten, statt an das moralische Gefühl, das unzählige Christentümer, Menschheiten, Gottheiten in seinem Busen trägt.

Dieser übertriebene Einfluß zeigt sich auch in der un-Einführung einer fremdartigen Rhetorik. angemessenen "Was habe ich", fragt der ungeduldige Leser, "mit Jaspis und Sardonny, mit Bernl und Chalcedon zu schaffen, was mit Archen und Passahs, mit Ephas und Ephods, was mit Aussatz und Schwären, mit hebeopfern und ungefäuertem Brot, mit Seuerwagen, gefrönten und gehörnten Drachen, Behemoth und Einhorn? Solche Sachen sind aut für Orientalen, nicht für mich. Und je mehr Wissenschaft herbeigeschleppt wird, sie zu erklären, um so auffälliger wird die Ungehörig= teit. Je zusammenhängender das System, je feiner es aus= gearbeitet ist, besto weniger gefällt es mir. Ich sage mit dem Spartaner: "Warum bringst du soviel Sachen vor, die gar nicht zur Sache gehören?' Meine Gelehrsamkeit ist so, wie Gott sie mir durch Geburt und Gewohnheit gegeben; ich entzude mich an dem, was meine eigenen Augen gewahren, nicht was die eines Anderen gesehen haben. Hier fommt ein Fremder daher, will mir meine Rhetorik wegnehmen und dafür seine eigene unterschieben, will mich von Pelikan und Storch unterhalten statt von Drossel und Rot= fehlchen, von Palmbäumen und Schittimholz statt von Sassafras und Wallnußbäumen — das scheint mir denn doch von allen Abgeschmacktheiten die allerüberflüssigste zu sein."

Code sagte: "Wenn Gott den Propheten schafft, läßt er

den Menschen bestehen." Swedenborgs Geschichte treffendes Beispiel für diese Bemerkung. Die Pastorenstreitig= feiten in der Schwedischen Kirche, zwischen den Anhängern und Gegnern Luthers und denen Melanchthons, über "Glauben allein" und "Gute Werke allein", sie drängen sich in seine tiefen Spekulationen über die Einrichtung des Weltalls und über die himmlischen heerscharen. Des lutherischen Bischofs Sohn, dem sich die himmel geöffnet haben, sodaß er mit seinen Augen in den reichsten symbolischen Sormen die erhabene Wahrheit der Dinge sieht, und daß er gleichsam auf göttlichen Befehl in seinen Büchern die unwiderleglichen moralischen Geheimnisse der Natur wiedergiebt - er bleibt trot all dieser Größe stets des lutherischen Bischofs Sohn. Seine Urteile sind die eines Schwedischen Polemikers, seine ungeheure Weite erkauft er durch eine stahlharte Beschränkt= heit. Seine Streitigkeiten hat er immer in seinem Gedächtnis 3u unmittelbarem Gebrauch bei sich, sogar auf seinen Be= suchen im Geisterreich. Er ist wie Michel Angelo, der auf einem seiner Fresken den Kardinal, der ihn beleidigt hatte, unter einem haufen von Teufeln in der hölle schmoren ließ; wie Dante, der in rachsuchtigen Versen für alle erlittenen persönlichen Kränkungen heimzahlte; noch mehr gleicht er vielleicht Montaignes Dorfpriester, der, wenn ein hagel= wetter über das Dorf niedergeht, denkt, der Jüngste Tag sei da und die Kannibalen hätten bereits den Pips bekommen. Nicht weniger ärgert uns Swedenborg mit Melanchthons und Cuthers und Wolfius' Schmerzen und mit seinen eigenen Büchern, die er uns empfiehlt, während er unter den Engeln weilt.

Derselbe theologische Krampf hält viele von seinen Dogmen gepackt. Sein hauptgrundsatz in der Moral lautet, daß man

das Bose meiden muß, weil es Sünde ist. Ich bezweifle nicht, daß ihn hierbei der Wunsch leitete, seiner Gottheit ein gewisses persönliches Element beizulegen. Aber das bringt uns Einer, sagit du, hat Angst vor Rotlauf: nicht weiter. zeige ihm, daß diese Angst ein Übel ist; oder Einer hat Angst vor der hölle - zeige ihm, daß Angst überhaupt ein Übel ist. Wer das Gute liebt, der beherbergt Engel, der verehrt die Ehrfurcht und lebt in Gottes Verein. Je weniger wir mit unseren Sünden zu thun haben, desto besser. Kein Mensch ist so reich, die paar Augenblicke seines Leben auf Gemissensbisse verschwenden zu können. "Nur das ist thätige Pflichterfüllung," sagen die hindus, "was uns nicht in Sesseln schlägt; nur das ist Wissen, was uns zur Befreiung führt. Alle andere Pflichterfüllung dient nur, uns müde zu machen." Ein anderer Glaubenssatz, der seiner verderblichen theologischen Beschränkheit entspringt, ist sein Inferno. Swedenborg hat Teufel. Übel ist nach der Erklärung der alten Philosophen "Gutes, das im Entstehen ist." Daß reine Bos= heit eristiren könne, ist eine Behauptung des radikalsten Unglaubens. Sie fann durch keinen Vernunftgrund gestützt werden. Es ist Atheismus, ist der Gipfel der Profanation. Euripides sagte gang recht:

Gut sein und in den Göttern sein, ist eins: Wer ihnen Boses gutraut, ahnt sie nicht.

In welchen traurigen Zustand des Derfalls war doch die gotische Theologie geraten, daß Swedenborg die Möglichsteit, bose Geister könnten bekehrt werden, nicht anerkennen wollte! Aber die göttliche Kraft büßt nie an Spannkraft ein; das Aas an der Sonne wird sich zu Gras und Blumen wandeln, und ein Mensch, sei er im Bordell, im Gefängnis, am Galgen — er ist doch auf dem Wege zu Allem, was gut

und wahr ist. Wenn Burns mit wildem Humor dem "armen alten Nickie Ben"\* zuruft:

Na, überleg dir's mal und bessre dich!

so hat er mehr Recht, als der theologische Eiferer. Alles ist oberflächlich und geht unter, nur Liebe und Wahrheit nicht. Das größte und höchste Gefühl ist immer auch das wahrste, und wir fühlen, daß der Indische Wischnu in edlerem Geiste spricht, wenn er sagt: "Ich bin der Gleiche für das ganze Menschengeschlecht. Niemand ist meiner Liebe oder meines hasses würdig. Wer mir anbetend dient — in dem bin ich und er ist in mir. Wenn einer, dessen Wandel von Grund aus böse ist, mir allein dient, so ist er so achtungswert wie der Gerechte; er ist durchaus an seinem rechten Platz; bald wird auch er ein tugendhafter Geist, ewige Seligkeit wird ihm zu teil."

Nun zu dem von Swedenborg erhobenen seltsamen Anspruch, Offenbarungen aus der anderen Welt empfangen zu haben: Da kann nur des genialen Mannes Ehrenhaftigkeit uns veranlassen, ihn überhaupt so weit ernst zu nehmen, daß wir seine Behauptungen näher untersuchen. Seine Enthüllungen bringen sich sonst um alle Glaubenswürdigkeit, indem sie zu sehr in Einzelheiten sich verlieren. Wenn ein Mann behauptet, der heilige Geist habe ihm mitgeteilt, daß das Jüngste Gericht — oder das jüngste der Gerichte — im Jahre 1757 stattgesunden habe; daß im Zenseits die Holländer in einem himmel sür sich wohnen, und ebenso die Engländer in ihrem eigenen himmel — so erwidere ich darauf: ein Geist der heilig sit, sit auch zurüchaltend, schweigsam und kennt nur Gesetze für das ganze Weltall. Poltergeister und Kobolde,

<sup>\*</sup> In Schottland scherzhafter Name für den Teufel.

bie's nur in Märchen giebt, schwahen und spielen die Wahr= sager. Des heiligen Geistes Sprüche aber sind zurüchaltend und gehen auf Einzelheiten überhaupt nicht ein. Dem Sofrates gab sein Dämon keinen Rat, dies oder jenes zu thun, half ihm auch nicht, einen Entschluß zu finden, sondern er riet ihm nur ab, wenn er etwas Unvorteilhaftes zu thun gedachte. "Was Gott ist", sagte Sokrates, "weiß ich nicht; ich weiß nur, was er nicht ift." Die hindus haben das höchste Wesen die sinnere hemmung' genannt. Die erleuchteten Quater erflären ihr "Licht" nicht als etwas, das zu irgend einem handeln treibt, sondern es erscheint nur als eine Verhinderung von jeglichem Unpassenden. Die richtigsten Beispiele jedoch sind gang persönliche Erfahrungen, die in diesem Punkt durch= aus übereinstimmen. Genau genommen ist Swedenborgs Offenbarung eine Verwechselung der Gebiete — ein Kapital= fehler bei einem so gelehrten Schematiker. Dies heißt die mathematischen Gesetze der Slächen auf Körper anwenden, den Individualismus mit seinen Possen in das Reich der Wirklichkeiten und allgemeinen Wahrheiten übertragen, und da muß ja Verwechselung und Chaos herauskommen.

Das Geheimnis des himmels wird von Jahrhundert zu Jahrhundert bewahrt. Kein unvorsichtiger, kein liebens-würdiger Engel ließ je eine voreilige Silbe fallen, um auf die Sehnsucht der Heiligen, die Ängste der Sterblichen zu antworten. Auf unseren Knien hätten wir dem Begnadeten gelauscht, der durch strengeren Gehorsam seine Gedanken in Übereinstimmung mit den himmlischen Strömungen gebracht hätte und menschlichen Ohren Andeutungen von den Umgebungen und Daseinsbedingungen der eben abgeschiedenen Seele geben könnte. Aber so viel ist gewiß: jenes Jenseits muß dem Besten entsprechen, was es in der Natur giebt. Es

darf an Inhalt nicht geringer sein als die bereits bekannten Werke des Künstlers, der die Sonnenbälle am Firmament formt und die sittlichen Gebote schreibt. Es muß in frischeren Farben leuchten als der Regenbogen, sester sein als Berge, es muß sein wie Blumen, wie Ebbe und Flut, wie Aufgang und Niedergang der herbstlichen Gestirne. Melodienreiche Dichter werden heiser erscheinen wie Straßensänger, wenn einst der weltdurchdringende Grundton der Natur und des Geistes erschallt — der Erdschlag, Meerschlag, Herzschlag, der die Melodie bildet, nach welcher die Sonne, das Blutkörperchen und der Saft im Baume kreist.

In solcher Stimmung hören wir raunen: der Seher ist da und er singt sein Lied. Aber da ist keine Schönheit, fein himmel: statt Engelsgestalten sehen wir Kobolde. Seine traurige Muse liebt Nacht und Tod und die Hölle. Sein Inferno ist mesmerisch. Seine Geisterwelt hat mit den edlen Freuden der Wahrheit, die bereits durch Menschenseelen uns zur Kenntnis gebracht sind, nichts mehr gemein, als eines Menschen bose Traume mit seinem Seelenleben. Denn in ihrem endlosen Aufmarsch trauriger Bilder hat sie wirklich die größte Ähnlichkeit mit jenen Traumerscheinungen, die Nächtens gar manchen ehrenwerten, gutmütigen, aber mit einer schlechten Verdauung begabten Gentleman zu einem kläglichen Tropf machen, der wie ein hund um die Außenhöfe und 3winger der Schöpfung schleicht. Wenn Swedenborg in den himmel emporsteigt, so höre ich des himmels Sprache nicht. Er sollte mir nicht erzählen, er sei unter den Engeln gewandelt; er sollte mir's beweisen, indem seine Beredsamkeit mich zu einem Engel Sollen die Erzengel weniger majestätisch und anmutig sein, als Gestalten, die leibhaftig auf Erden wandelten? Die Engel, die Swedenborg uns schildert, geben uns keinen

sehr hohen Begriff von ihrer Gunft und Bilbung: es sind lauter Candpastoren; ihr himmel ist eine fête champêtre, ein evangelisches Didnick, oder eine französische Tugendpreis= verteilung an ehrsame Candleute. Seltsamer, scholastischer, schulmeisterlicher, leidenschaftsloser und blutloser Mann, der Seelen in Klassen einreiht, wie etwa ein Botaniker eine Grasart bestimmt - der peinerfüllte höllen durchforscht wie eine Schicht Kalkstein oder hornblende! Er fennt fein Mitaefühl. Auf und ab spaziert er durch die Menschenwelt, ein moderner Rhodamanthys mit Perude und gold= knöpfigem Stock, und teilt mit der nonchalanten Miene eines Prozefreferenten Seelen ein. Die warme Welt mit ihrem steten Witterungswechsel, mit ihren leidenschaftbeseelten Menschen ist ihm eine Grammatik voller hieroglyphen oder ein Umzug von Freimaurern mit ihren Symbolen. Wie ganz anders ist doch Jakob Böhme! Der zittert und bebt vor Rührung und lauscht ehrfürchtig, von freundlichster Menschenliebe erfüllt, dem großen Weltenmeister, deffen Cehren er vertündet; und wenn er ausruft: "in gewissem Sinn ist Liebe größer als Gott!" so pocht sein herz so laut gegen sein Lederwams, daß man sein Klopfen durch die Jahrhunderte hindurch vernimmt. Das macht einen großen Unterschied. Böhme ist gesund und schön in seiner Weisheit trog aller mystischen Enge und Unverständlichkeit. Swedenborg ift ein unangenehmer Weiser: trot all seinen gehäuften Gaben lähmt er und stöft ab.

Es ist das beste Kennzeichen einer großen Natur, daß sie einen Vordergrund eröffnet und gleich dem Hauch einer Morgenslandschaft uns zum Vorwärtsschreiten einladet. Swedenborg blickt zurück; niemals können wir uns ihn von der Ideensverbindung mit Spaten und Ceichentuch lostrennen. Es giebt

Geister, denen es in Ewigkeit versagt ist, ins Innere der Natur einzudringen; andere, denen es nie gelingen will, den Weg aus ihr herauszusinden. Mit vielsacher Männerkraft begabt, ge-lang es ihm doch nicht, die Nabelschnur zu zerreißen, die ihn an die Natur band, und so konnte er sich nicht zur höhe reinen Geistes erheben.

Es ist bemerkenswert, daß dieser Mann, der durch seine Sähigkeit, die Bedeutung von Symbolen wahrzunehmen, den poetischen Aufbau der Dinge und die Urbeziehungen zwischen Geist und Stoff erkannte — daß dieser Mann so gänglich des Rüstzeugs poetischer Ausdrucksweise entbehrte, die doch aus dieser Sähigkeit entspringt. Er kannte die Grammatik und die Anfangsgründe der Muttersprache - wie kam es denn, daß er nicht eine einzige Strophe frei weg in Tone setzen tonnte? Ging es ihm wie Saadi, der in seiner Vision seinen Rocfchoß mit den himmlischen Blumen füllen wollte, um sie seinen Freunden gum Geschent zu bringen - aber der Duft' der Rosen betäubte ihn so sehr, daß der Saum des Gewandes seiner hand entglitt! Ober verstößt solches Berichten gegen die guten Sitten der himmelsgesellschaft? Oder waren seine Visionen nur intellektuell, und ist das etwa der geheime Grund, warum er in allen seinen Büchern auf das Intellektuelle schilt? Sei dem wie ihm wolle, seinen Büchern fehlt die Melodie, die Erregung, der humor, die Abwechslung in der toten prosaischen Ebene. Sein wortreicher, peinlich sauber ausgeführter Bilderfram macht uns keine Freude, denn ihm fehlt die Schönheit. Wir wandern verloren durch eine glanglose Candschaft. Kein Dogel sang je in diesen Gärten des Der gänzliche Mangel an Poesie in einem so über= großen Geist verrät die Krankheit; er ist uns eine Art Warnung, wie eine heisere Stimme bei einem ichonen Menschen.

Zuweilen muß ich denken, man werde ihn nicht länger mehr lesen. Sein großer Name wird zu einer Sentenz werden. Seine Bücher sind bereits zu einem Monument geworden. In seinen Corbeer mischen sich so reichlich die Inpressen, den Tempelweihrauch durchdringt ein solcher Ceichenduft, daß Knaben und Mädchen scheu die Stätte meiden werden.

Und doch, dieser Mann, der Genius und Ruhm vor dem Altar des Gewissens opserte, er hat ein Verdienst, das über jedes Lob erhaben ist. Er erfüllte einen Lebenszweck: er fällte ein Urteil. Er erwählte Güte als den leitenden Saden, an dem die Seele in diesem ungeheuren Labyrinth der Natur sich sesthalten muß. Diele verschiedene Meinungen erheben sich und streiten, wo der wahre Mittelpunkt sei. In einem Schiffbruch klammern einige sich ans Tauwerk, andere an Sässer und Tonnen, an Sparren und Masten; der Lotse aber wählt sachkundig seinen Platz: hier stelle ich mich hin; alles andere wird vorher sinken; "der kommt ans Land, der mit mir segelt."

Derlaß dich nicht auf die Gunst des himmels oder auf Gottes Mitleid mit deiner Thorheit oder auf deine Klugheit oder auf deinen Derstand — dies alles, worauf nach altem Brauch die Menschen ihre haupthoffnung setzen, es kann dich nicht retten. Keine Schicksalsgunst, keine Gesundheit, keine bewunderungswürdige geistige Begabung — nichts kann dich retten: nur Redlickeit, Redlickeit immer und immerdar! Und mit einer Standhaftigkeit, die bei all seinen Studien, Erssindungen, Träumen niemals schwankt, hält er sest an diesem tapferen Wahlspruch. In Gedanken erscheint er mir wie ein sagenhafter indischer Anhänger der Seelenwanderung, der sagt: "Ob ich ein hund, ein Schakal oder eine Ameise sei, ob ich auf den untersten Stusen der Natur stehe, welche hülle



mich bedecke, welche wilde Tiergestalt mich verberge: ich halte mich zum Rechten, der sicheren Leiter, die zum Menschen und zu Gott hinaufführt."

Swedenborg erwies der Menschheit einen doppelten Dienst. ben man erst jett zu erkennen beginnt. Auf dem Gebiet des wissenschaftlichen Experiments und praktischer Nutzanwendung machte er seine ersten Schritte: er beobachtete und beschrieb die Naturgesetze, und, von Stufe zu Stufe all= mählich empordringend, gelangte er von den Erscheinungen zu ihren höchsten Äußerungen und Ursachen. Da entbrannte er in frommer Begeisterung ob der harmonien, die er ahnte, und überließ sich seiner Freude und Verehrung. Dies war der erste Dienst. Wenn seine Augen den Glang der Glorie nicht zu ertragen vermochten, wenn er im Taumel der Der= zückung strauchelte, so ist darum das Schauspiel, das er sah, nur um so erhabener: Durch ihn funkeln und glängen uns die Wirklichkeiten des Alls, und diese wollen wir uns durch feine Schwäche des Propheten verdunkeln lassen. er der Menschheit einen zweiten unbewuften Dienst, der nicht geringer als der erste — vielleicht im großen Kreislauf des Daseins und in der geistigen Natur, die alles wieder vergilt, auch für Swedenborg selber nicht weniger ruhmvoll und ichon ist.





Jede Thatsache hat einerseits eine sinnenfällige, andererseits eine moralische Bedeutung. Die Aufgabe des Denkens besteht darin, so oft die eine Seite sich zeigt, auch die andere wahrzunehmen, d. h.: wenn die obere Seite gegeben ist, auch die untere zu erkennen. Kein Ding ist so gering, daß es nicht diese beiden Oberflächen hätte, und wenn der Beobachter die obenliegende Seite des Dinges gesehen hat, so dreht er es um, nun auch die Kehrseite zu betrachten. Das gange Ceben ist ein solches Pfennigspiel: Kopf oder Schrift! Dieses Spieles werden wir niemals mude, denn immer wieder durchschauert uns ein gelindes Erstaunen, wenn die andere Seite sich zeigt und anders ist als die zuerstgesehene. Da ist Jemand, dem überreich der Erfolg zuströmt; und er fragt sich im Geheimen, was wohl dieses gute Glück bedeuten möge. Er treibt seinen handel auf offenem Martt; aber es kann ihm passieren, daß auch er selber gekauft und verkauft wird. Er sieht die Schonheit eines Menschenantlikes und sucht nach der Ursache dieser Schönheit, denn diese Ursache muß noch schöner sein. Er erwirbt ein Dermögen, lebt nach den Gesetzen, liebt seine Kinder; aber bei alledem fragt er sich: warum? und wozu? Dieses Kopfundschrift-Spiel heißt in der Kunstsprache der Philosophie: Unendlich und Endlich; Relativ und Absolut; Schein und Wirklichkeit — und es giebt noch viele andere schöne Namen dafür.

Jeder Mensch hat von Geburt eine Anlage für die eine oder für die andere dieser beiden Seiten, und wir werden ost sinden, daß jemand sich der einen oder der anderen ganz und gar hingiebt. Die eine Klasse hat einen angeborenen Blick sür Derschiedenheiten; sie beschäftigt sich mit Thatsachen und sinnfälligen Erscheinungen, mit Städten und Menschen und dem Zustandebringen gewisser Ereignisse. Dies sind die Männer des Talentes und der That. Die andere Klasse versmag Identität wahrzunehmen; es sind die Männer des Glaubens und der Philosophie — Männer des Geistes.

Die einen wie die anderen reiten zu schnell. Plotinos glaubt nur an Philosophen, Sénelon nur an Heilige, Pindar und Byron lassen nur Dichter gelten. Man lese nur die hoch-mütige Sprache, womit Plato und die Platoniker von allen Menschen reden, die sich nicht zu ihren glänzenden abstrakten Theorien bekennen: andere Ceute sind bloß Ratten und Mäuse. Sitteraturmenschen sind gewöhnlich stolz und exklusiv. Pope und Swift schildern in ihrem Briefwechsel die Menschen ihrer Umgegend als Ungeheuer; und in dem unseren eigenen Tagen angehörenden Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe zeigt sich kaum ein freundlicherer Geist.

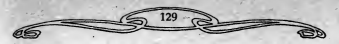
Der Ursprung dieser Anmaßlichkeit ist leicht erkennbar. Das Genie offenbart sich als Genie durch den ersten Blick, den es auf einen beliebigen Gegenstand wirft. Hat sein Auge Schöpferkraft? Wenn er nicht bei Winkeln und Farbenflecken verweilt, sondern mit einem Blick das ganze Bild umfaßt — so wird er flugs den Gegenstand selbst unterschäßen. In

Augenbliden der Schaffenstraft ift sein Gedante den Werten von Kunft und Natur bis auf ihre Grundideen nachgegangen, und nun erscheinen ihm diese Werke plump und fehlerhaft. Er hat von Schönheit einen Begriff, dem der Bildhauer feine form verleihen fann. Gemälde, Bilbfaule, Tempel, Eifen= bahn, Dampfmaschine - sie eristierten zuerst in eines Künstlers Geist, ohne Makel, ohne Irrtum, ohne Reibung, wodurch das ausgeführte Modell beeinträchtigt wird. Das gilt auch von der Kirche, dem Staat, der Universität, dem Gericht, dem gesellschaftlichen Kreise und allen menschlichen Einrichtungen. Es ist nicht zu verwundern, daß diese Männer, in Erinnerung an Alles, was sie an Ideen gesehen und von Ideen erhofft haben, hochmütig die Überlegenheit der Ideen verfechten. Da sie einmal erkannt haben, daß die glückliche Seele aller Künste mächtig ist, so sagen sie: Wozu uns mit überflüssigen Derwirklichungen abqualen? Und gleich traumenden Bettlern treten sie in Worten und Werken auf, wie wenn diese Werte bereits Chatsachen wären.

Auf der anderen Seite fallen die Männer der Arbeit, des handels, des Genusses schwerwiegend in die Schale — die animalische Welt, in der auch das Animalische am Denker und Dichter eingeschlossen ist, und die praktische Welt mit Einschluß aller jener unangenehmen Scherereien, die dem Denker und Dichter so wenig erspart bleiben, wie allen übrigen Menschen. Die Menschen, die auf unsern Straßen hastig dem Erwerb nachgehen, sie wollen nichts von metaphysischen Ursachen wissen, sie denken nicht an die Kraft, die handelseleute und einen handeltreibenden Planeten mit Notwendigkeit zu existieren zwang — nein, sie halten sich nur an Baumwolle, Zuder, Wolle und Salz. In den Bezirksversammlungen an Wahltagen geht es nicht stiller her, weil der Wert all

dieser Abstimmungen zweifelhaft ist. Heißes Ceben strömt immer nur nach einer Richtung. Den Männern dieser Welt, den Männern animalischer Kraft und Cebensfreude, den Männern praktischen Schaffens erscheint, solange sie ganz in ihrem Thun aufgehen, der Mann der Ideen als ein Verzückter. Nur sie allein haben Recht.

Die Dinge der Welt bringen stets ihre eigene Philosophie mit sich - nämlich Klugheit. Niemand erwirbt Eigentum, ohne sich zugleich auch ein bisichen Arithmetik zu eigen zu machen. In England, dem reichsten Cande, das jemals eristierte, steht im Dergleich zu personlicher Tüchtigkeit Besit in höherer Schätzung als in irgend einem anderen Cande. Nach Tisch ist man weniger zum Glauben, mehr zum Absprechen geneigt: die Wahrheit hat etliche von ihren Reizen eingebüht. Nach Tisch ist Arithmetik die einzige Wissenschaft: Ideen sind Rubestörer, Brandstifter; sie gleichen Narrenstreichen junger Ceute, von denen der tüchtige, ehrsame Teil der Gesellschaft nichts wissen will. Eines Tages war, so erzählt Spence, Pope bei Sir Gottfried Kneller zu Besuch, als dessen Neffe, ein Guineafahrer, ins Zimmer trat. "Neffe", sagte Sir Gottfried, "du hast die Ehre, die zwei größten Männer der Welt vor dir zu sehen." . . . "Wie große Männer Ihr sein mögt, das weiß ich nicht", antwortete der Guineamann; "aber Euer Aussehen gefällt mir nicht. Ich habe oft einen Mann, der viel besser war als Ihr beide gusammen, einen Mann aus lauter Muskeln und Knochen, für zehn Guineen gekauft." So rächt sich der Mann des gesunden Menschen= verstandes am Professor und zahlt Verachtung mit Verachtung heim. Jener ist sprungweise zu Schlüssen gelangt, die noch nicht richtig sind, und sagt mehr als wahr ist; der andere macht sich über den Philosophen lustig und wiegt den Wert



des Menschen nach Pfunden ab. Diese Ceute glauben, daß Senf auf der Zunge beißt, daß Pfeffer brennt, daß Streichschölzer seuergefährlich sind, daß man mit Revolvern sich in acht nehmen muß, daß Hosenträger dazu da sind, um Hosen zu halten, daß in einer Kiste Thee viel Gefühl drin ist, daß einer beredt sein wird, wenn man ihm guten Wein zu trinken giebt. Bist du zartsühlend und übergewissenhaft — so mußt du mehr Fleischpastete essen. Sie meinen, Cuther hätte Milch im Ceibe gehabt, als er sagte:

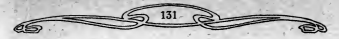
Wer nicht liebt Wein, Weib und Gefang, Der bleibt ein Narr fein Leben lang!

und als er einem jungen Studenten, der über Vorausbestimmung und freien Willen nicht zurechtsommen konnte, den Rat gab, sich einen tüchtigen Rausch anzutrinken. "Die Nerven sind der Mensch", sagt Cabanis. Wenn mein Nachbar, ein sustiger Bauer, in der Schänke sitzt, so meint er, das Geld sei dazu da, um es schnell und sicher auszugeben. "Ich für mein Teil", sagt er, "laß mir's durch die Kehle rinnen; so hab' ich alles davon, wozu es gut ist."

Dieser Denkweise haftet der Übelstand an, daß sie zur Gleichgültigkeit und von da zum Überdruß führt. Das Leben ißt
uns auf. Im Nu sind wir bloß noch Sabelwesen. Nur ruhig
Blut: in hundert Jahren ist Alles eins. Das Leben ist ja
'ne ganz schöne Sache, aber wir werden noch mal froh sein,
wenn wir's los sind, und unsere Mitmenschen werden auch
froh sein, wenn sie uns los sind. Warum sollen wir uns
hehen und placken? Unser Essen wird morgen ebenso schwecken
wie gestern, und schließlich werden wir genug davon gehabt
haben. "Ah!" sagte der weltmüde herr in Oxford, "es
giebt nichts Neues und nichts Wahres — und es kommt auch
gar nicht darauf an."

Etwas bitterer stöhnt der Cyniker: Unser Seben gleicht einem Esel, den man zu Markte führt, indem man ihm ein Bündel Heu vor die Nase hält: er sieht nichts als das Bündel Heu. "Es macht Einem so viel Umstände auf die Welt zu kommen", sagte Sord Bolingbroke, "und noch mehr wieder herauszukommen — ganz abgesehen von den Gemeinsheiten, die man erdulden muß — daß es sich kaum lohnt, überhaupt da zu sein." Ich kannte einen Philosophen von diesem Schlage, der seine Ersahrungen mit der menschlichen Natur in das kurze Wort zusammenzusassen pflegte: "Die Menschheit ist ein verdammter Schust!" — und als natürsliche Ergänzung folgt ziemlich sicher der Nachsat: "Die Welt lebt von Schwindel und so will ich's auch machen."

Während so der Abstraktler und der Materialist sich gegenseitig ärgern und bei ihrem Schelten und Spotten die un= erfreulichsten Derbheiten zu Tage bringen, tritt ein Dritter auf und stellt sich mitten zwischen die beiden Kämpfenden nämlich der Skeptiker. Er findet, sie haben beide unrecht. ba sie beide in Extreme verfallen. Er stemmt seine Sufe gegen den Grund, er will der Balten der Wage sein. geht niemals über seine Grenzen hinaus. Er sieht, wie einseitig die Ceute der Strafe sind, er will fein Gibeoniter sein. Er tritt ein für die geistigen Sähigkeiten, einen kühlen Kopf, und Alles, was dazu dient, ihn fühl zu halten: keine un= überlegte Geschäftigkeit, keine unbelohnte Selbstaufopferung, keine Verschwendung von Gehirn auf handarbeit. Bin ich ein Ochs oder ein Karren? — Ihr bewegt euch beide in Extremen, sagt er. Du, der du Alles solid haben willst und eine Welt aus Blocklei, du täuschest dich aufs Gröblichste. Du denkst, du seist festgewurzelt und wie auf Stahl gegründet - und doch, wenn wir die letten Thatsachen unseres Wissens



enthüllen, so wirbelst du umher, wie eine Cuftblase im Fluß, weißt nicht von wannen du kommst, und bist vom Kopf zum Juß in Cäuschungen eingehüllt.

Aber auch zum Büchertram wird er sich nicht verführen lassen; auch vom Talar des Professors will er nichts wissen. Die gelehrten Stubenhoder sind ihre eigenen Opfer: sie sind mager und blaß, haben talte Suge, heiße Köpfe, Nachts tonnen sie nicht schlafen, und bei Tage haben sie fortwährend Angst vor Störungen - sie leiden an Blässe, Unsauberkeit, hunger und Egoismus. Kommt man ihnen näher und sieht zu. mit was für Ideen sie sich tragen, so findet man, daß sie Abstraktler sind und Tage und Nächte damit verbringen, irgendwelchen Träumen nachzuhängen; sie denken; eines Tages werde die menschliche Gesellschaft ihnen Anerkennung zollen für ein fostbares Snstem, das wohl auf einer Wahrheit errichtet ist. dem aber die richtigen Derhältnisse im Entwurf und die Genauigkeit in der Ausführung abgehen und das der Spstematiker niemals zu einem förperhaften und lebensträftigen Ganzen gestalten kann, da ihm jegliche Willensenergie fehlt.

"Aber ich sehe klar und deutlich," sagt der Skeptiker, "daß ich überhaupt nicht sehen kann. Ich weiß, des Menschen Stärke beruht nicht in Extremen, sondern im Vermeiden von Extremen. So will ich denn wenigstens nicht in die Schwäche verfallen, mit meinem Philosophieren in größere Tiefe zu gehen, als meinen Kräften entspricht. Was hat's für einen Iweck, Sähigkeiten vorzuschützen, die wir nicht besitzen? Wozu hinssichtlich des jenseitigen Lebens bestimmte Behauptungen aufstellen, deren wir nicht sicher sind? Warum die Kraft der Tugend übertreiben? Warum vor der Zeit ein Engel sein wollen? Diese Sehnen werden ja doch reißen, wenn sie zu scharf angezogen werden. Wenn wir unsterblich sein möchten,

aber keine Beweise dafür haben — warum es nicht gerade heraussagen? Wenn die scheinbaren Beweise sich wider= sprechen - warum dies nicht feststellen? Wenn ein aufrichtiger Denker keinen Standpunkt gewinnen kann, um sich seine Meinung mit Ja oder Nein zu bilden — warum nicht einfach das Urteil aufschieben? Dieser Dogmatiker bin ich müde — aber auch jener Alltagsphilister, die von Dogmen nichts wissen wollen. Ich sage weder Ja noch Nein. stehe hier, um den Sall zu untersuchen. Ich bin hier, um zu betrachten — σκεπτειν — zu betrachten, wie es sich verhält. Ich will versuchen, die Wage richtig zu halten. Wozu aufs Katheder steigen und einen großen theoretischen Wortschwall von Gesellschaft, Religion und Natur machen, wenn ich doch weiß, daß praktische hindernisse im Wege liegen, die von mir und meinesgleichen nicht zu übersteigen sind? so redselig vor der Öffentlichkeit sein, wenn doch jeder meiner Nachbarn mit Gründen, die ich nicht zu widerlegen vermag, mich festnageln kann? Warum das Leben für eine gang einfache Geschichte ausgeben, wenn wir doch wissen, wie glatt und trügerisch der Proteus ist? Warum alle Dinge in das enge hühnerhaus sperren wollen, wenn wir doch wissen, daß es nicht ein oder zwei Dinge giebt, sondern zehn, zwanzig, tausend, von denen keins dem andern gleicht? Warum sich einbilden, man habe alle Wahrheit allein gepachtet? Es läßt sich für jede Seite so vieles anführen!"

Wer möchte etwas gegen einen weisen Skeptizismus einwenden, wenn er sieht, daß es keine einzige praktische Frage giebt, für die sich nicht mehr als eine annähernde Cösung finden läßt! Ist nicht Heiraten eine offene Frage? Seit Anbeginn der Welt sagt man ja, daß die Verheirateten aus der Ehe heraus möchten, und daß die Unverheirateten in sie

hinein wollen. Noch immer ist vernünftig, was Sokrates einem Ratsuchenden auf die Frage, ob er sich eine Frau nehmen solle, zur Antwort gab: "ob er sich eine nähme oder nicht, er würde es auf jeden Sall bereuen." Ist nicht der Staat eine offene grage? Die gange menschliche Gesellschaft ist geteilter Meinung darüber. Niemand liebt ihn; viele verabscheuen ihn und machen sich aufrichtige Gewissensbedenken, ihn zu unterstützen; und man führt zu seiner Verteidigung nichts weiter an, als daß es noch schlimmer kommen könnte, wenn man das staatliche Gefüge auflöste. Steht es mit der Kirche anders? Oder - um einige von den Fragen aufzuwerfen, die die Menschheit am nächsten angehen - soll ein junger Mann danach streben, im Rechtswesen, in der Politik, im handel es zu etwas zu bringen? Man wird nicht behaupten wollen, daß ein Erfolg in dem einen oder dem anderen Beruf dem Besten und Tiefstinnerlichen entspricht, das in seiner Seele ist. Soll er also die Bande durchhauen, die ihn fest an die menschliche Gesellschaft knupfen, und ohne einen anderen Kompaß, als seinen Genius, ins Meer hinaus segeln? Da ist auf beiden Seiten viel zu sagen. Ich erinnere ferner an die offene Frage, ob der gegenwärtige Zustand freien Wettbewerbs besser sei, oder ob die Freunde ,genossen= schaftlicher Arbeit' recht haben. Edeldenkende Geister stimmen dem Dorschlag bei, daß die Arbeit Allen gemeinsam sein solle; nur diese Art von Produktion sei ehrenwert; nur in dieser liege Sicherheit. Nur aus der hütte des Armen komme Stärke und Tüchtigkeit - und doch, auf der anderen Seite hält man dagegen, Arbeit verderbe die schöne Sorm, breche die geistige Kraft des Menschen, und die Arbeiter schreien einstimmig: "Wir können keine Gedanken fassen!" Kultur wie unentbehrlich! Den Mangel an Bildung kann ich dir nicht verzeihen — und doch, Kultur wird augenblicklich jene höchste Schönheit: Ursprünglichkeit, zerstören. Ausgezeichnet ist Kultur für einen Wilden; aber laß ihn einmal angefangen haben, Bücher zu lesen, und es ist ihm fürder unmöglich, nicht an Plutarchs Helden zu benken. Kurz, da die wahre Stärke des Verstandes darin besteht, "uns in dem, was wir wissen, nicht von dem, was wir nicht wissen, beirren gu lassen," so sollten wir uns diejenigen Vorteile sichern, die uns zu Gebote stehen, und sollten nicht auch diese aufs Spiel setzen, indem wir nach unerreichbaren Luftbildern haschen. feine Chimaren! Cast uns reisen, last uns den Geschäften uns widmen, laft uns lernen, erwerben, besitzen, emportommen! "Die Menschen sind eine Art beweglicher Pflanzen; wie die Bäume empfangen sie einen guten Teil ihrer Nahrung aus der Luft. Wenn sie zu viel zu hause bleiben, frankeln sie." So wollen wir denn ein fräftiges, männliches Ceben führen, wollen das, was wir wissen, bestimmt wissen; was wir haben sei solide, sei den Verhältnissen angemessen, sei unser eigen. Eine Welt in der hand ist besser als zwei im Busch. wollen mit wirklichen Männern und Frauen zu thun haben, und nicht mit hüpfenden Gespenstern.

Dies also ist der richtige Standpunkt für den Skeptiker: Überlegung, Jurückhaltung, keineswegs Unglaube, keineswegs Ceugnen um jeden Preis, Zweiseln um jeden Preis — Zweiseln sogar am Zweisel; und am allerwenigsten höhnen und lästerliches Spotten auf alles Tüchtige und Gute. Dies liegt so wenig in des Skeptikers Art wie in der eines Frommen oder eines Philosophen. Er ist der Bedächtige, der Vorsichtige, der Mann, der die Segel einzieht, der seinen Vorrat überschlägt, mit seinen Mitteln haushält, und der Meinung ist, ein Jeder habe zu viele Seinde, als daß er sich's leisten könne, sein

eigener Seind zu sein, und wir können uns gar nicht genug Vorteile sichern in diesem unsicheren Kampse, wo auf der einen Seite so gewaltige, unermüdliche Mächte stehen und auf der anderen Seite dieser kleine, wunderliche, leicht zu treffende Schützenvogel, Mensch genannt, der in jeder Gefahr auf und nieder schwankt.

Von diesem Standpunkt aus kann man sich besser und sicherer verteidigen; man kann ihn behaupten; man hat mehr Bewegungsfreiheit und besseres Schußfeld. So gilt beim hausbau die Regel: nicht zu hoch und nicht zu niedrig, unter dem Wind, aber außer dem Bereich des Schmuzes.

Die Philosophie, die wir brauchen, muß flussig und beweglich sein. Das spartanische und das stoische System sind gu starr und steif für unseren Bedarf. Andererseits ift die Cehre eines Sankt Johannes: "Nachgeben und Leiden!" scheinlich zu dunn und luftig. Wir brauchen ein Wams aus elastischem Stahl gewoben, start wie das erstgenannte System, geschmeidig wie das andere. Wir brauchen ein Schiff in diesem Wogenschwall, in dem wir wohnen. Ein ectiqes dogmatisches haus würde zu Splittern und Trümmern zerschellt werden in diesem Sturm entfesselter Elemente. es muß dicht anschließen und der Gestalt des Menschen angepaft sein, damit wir überhaupt darin leben können. Muschelschale ist die rechte form für ein haus, das zum Meere gehört. Des Menschen Seele muß das Vorbild unseres Systems sein, gerade wie nach des Menschen Leib sich die Sorm eines Wohnhauses richten muß. Anpassungsfähigkeit ist der menschlichen Natur besonders eigentümlich. Wir sind goldene Durchschnittszahlen, schwankende Stabilitäten, ausgeglichene ober in Abständen wiederkehrende Irrtumer, häuser auf den Meereswogen. Der weise Skeptiker wünscht einen Stand.

punkt, von dem aus er das beste Spiel und die hervorragendsten Spieler in der Nähe betrachten kann — einen Überblick über das Beste auf unserem Planeten, über Kunst und Natur, Örtlichkeiten und Ereignisse, besonders aber über die Menschen. Alles, was es am Menschen Ausgezeichnetes giebt: eine anmutige Gestalt, einen eisernen Arm, Lippen, auf denen Überredungsgabe thront, ein ersindungsreiches hirn, geschickt zu Spiel und Gewinn — Alles will er sehen und beurteilen.

Um zu diesem Schauspiel zugelassen zu werden, muß er auf eine gemisse tuchtige und flare und seinem Wesen ent= sprechende Art sein Leben eingurichten missen; er muß eine gewisse Methode tennen, den unvermeidlichen Ansprüchen des menschlichen Lebens genug zu thun; er muß nachweisen, daß er selber bereits geschickt und erfolgreich gespielt hat; er muß das Seuer, die Beharrlichkeit, und überhaupt die Eigenschaften an den Tag gelegt haben, die ihn zur Stellung eines Dertrauensmannes seiner Candsleute und Zeitgenossen berechtigen. Denn die Geheimnisse des Lebens werden nur dem Geiftes= verwandten und Ähnlichen aufgedeckt. Männer' vertrauen sich nicht Knaben, hanswürsten oder Pedanten, sondern nur ihresgleichen an. Eine weise Beschränkung, wie man neuer= dings zu sagen liebt, ist nötig, etwas, was zwischen den Ertremen steht, dabei aber selbst eine ausgesprochene Eigenart Ein starker und zulänglicher Mann, der weder Salz noch Zuder ist, dabei aber mit der Welt so weit vertraut, daß er Paris oder Condon gerecht zu beurteilen vermag, zu gleicher Zeit ein fräftiger und ursprünglicher Denker, dem Weltstädte nicht imponieren, sondern der aus ihnen nimmt, was er braucht - ein solcher Mann ist nötig, um diesen Plat auf dem Gebiete der Spekulation auszufüllen.

Diese Eigenschaften finden sich im Charakter Montaignes

vereinigt. Da jedoch meine persönliche Wertschätzung Montaignes vielleicht allzugroß ist, so möchte ich unter dem Schutz und Schirm dieses Sürsten aller Egoisten mit ein paar Worten begründen, warum ich gerade ihn als Vertreter der Steptifer auserlesen habe. Ju diesem Behuse will ich erzählen, wie meine Liebe zu diesem wundervollen Plauderer entstand und immer stärker wurde.

Ein einzelner Band von Cottons Übersetzung der Essans war aus meines Vaters Bücherei mir zurückgeblieben, als ich noch ein Knabe war. Er lag lange unbeachtet da, bis ich nach vielen Jahren, frisch von der Universität gekommen, das Buch las und mir auch die übrigen Bande verschaffte. Ich erinnere mich noch des Entzudens und Erstaunens, womit ich dieses Buch für mich Ceben und Bedeutung gewinnen fah. Mir war's, als hätte ich es, in irgend einem früheren Leben, selber geschrieben, so aufrichtig sprach es zu meiner Dentweise und Erfahrung. Als ich im Jahre 1833 in Paris den Friedhof Dère-la-Chaise besuchte, sah ich das Grab eines gewissen Auguste Collignon, der 1830 im Alter von achtund= sechzig Jahren starb und von dem der Grabstein sagte, "er habe gelebt, um das Rechte zu thun und habe sich an Montaignes Essays zur Tugend herangebildet." Einige Jahre später machte ich die Bekanntschaft des hochgebildeten englischen Dichters John Sterling; wir setzten unseren Derkehr brieflich fort, und da erfuhr ich, daß er als Verehrer Montaignes eine Pilgerfahrt nach dessen Schloß gemacht hatte, daß noch jett in der Nähe von Castellan im Perigord steht. Dort hatte er die Bemerkungen kopiert, die Montaigne vor zweihundertfünfzig Jahren an die Wände seines Bucherzimmers geschrieben hatte. Sterlings Reisetagebuch, das in der "Westminster Review" erschienen war, ist von haglitt

in den "Prolegomena" seiner Ausgabe der Essans wieder abgedruckt worden. Ich hörte mit Vergnügen, daß eins von den neuerdings entdeckten Autographen William Shakespeares sich in einem Exemplar der Florioschen Montaigne-Übersetzung befindet. Es ist das einzige Buch, von dem wir mit voller Bestimmtheit wissen, daß es des Dichters Bibliothek angehört hat. Und - seltsamer Zufall! - das Duplikat-Exemplar von Florio, das vom Britischen Museum angekauft wurde, um das andere mit dem Shakespeare-Autographen zu schonen so wurde mir im Museum mitgeteilt - trug auf dem Dorsek= blatt den Namen Ben Jonsons in seiner eigenen handschrift. Leigh hunt erzählt von Cord Byron, Montaigne sei der einzige große Schriftsteller vergangener Zeiten gewesen, den er mit unverhehlter Befriedigung gelesen habe. Noch an= dere Erlebnisse, die ich hier nicht zu erwähnen brauche, trugen dazu bei, um mir den alten Gascogner ewig jung und un= sterblich erscheinen zu lassen.

Als im Jahre 1571 sein Vater starb, gab Montaigne, damals 38 Jahre alt, seine Anstellung beim Gericht zu Bordeaux auf und ließ sich auf seinem Candgut nieder. Obgleich er ein Lebemann und manchmal ein höfling gewesen war, ergab er sich setzt mit immer wachsendem Eiser den gelehrten Studien; auch gewann er das engumgrenzte, aber ruhige und unabhängige Leben eines Candedelmannes lieb. Er beschäftigte sich ernstlich mit seiner Wirtschaft und suchte seinen Gütern den größtmöglichen Ertrag abzugewinnen. Aufrichtig und ehrlich, voll Abscheu gegen Betrogenwerden sowohl wie gegen Betrügen, wurde er wegen seines Verstandes und seiner Rechtschaffenheit in der ganzen Gegend hochgeschätzt. In den Bürgerkriegen der Liga, die aus jedem hause eine Sestung machten, ließ Montaigne seine Thüren offen stehen und sein

haus blieb unverteidigt. Alle Parteien gingen nach Belieben bei ihm aus und ein, denn sein Mut und seine Ehrenhaftigkeit wurden allgemein geachtet. Die großen herren und Edelseute der Nachbarschaft brachten ihm ihre Juwelen und Papiere zur Aufbewahrung. Gibbon erkennt in dem bigotten Frankreich jener Zeit nur zwei wahrhaft freigesinnte Männer an: heinrich den Vierten und Montaigne.

Montaigne ist der freimutigste und ehrlichste aller Schriftsteller. Seine französische Aufrichtigkeit wird zuweilen etwas gröblich, aber er hat jede Kritik im voraus zum Schweigen gebracht durch die Großherzigkeit seiner eigenen Bekenntnisse. Bu seiner Zeit wurden Bucher nur für Manner und zwar fast ausschließlich in lateinischer Sprache geschrieben; baber war einem humoristen eine gewisse Nachtheit der Ausdrucksweise wohl erlaubt, die sich mit unseren Sitten und mit unserem Schrifttum, das sich in gleicher Weise an beide Geschlechter wendet, nicht mehr vertragen würde. Aber wenn auch eine biblische Offenheit und eine höchst unkanonische Ceichtfertigkeit manchem feinfühligen Menschen das Cefen seiner Kapitel vielleicht unmöglich macht, so ist doch dieser Makel nur gang oberflächlich. Er renommiert damit, er drängt diese Eigenschaft in den Vordergrund: niemand kann härter von ihm denken oder sprechen, als er selber es thut. Er schreibt sich fast alle Caster zu; und wenn überhaupt etliche Tugend in ihm sei, sagt er, so musse er ohne sein Wissen dazu gekommen sein. Er meint, es gebe keinen Menschen, der nicht fünf- oder sechsmal den Galgen verdient habe; und er beansprucht für seine Person keine Ausnahme von dieser Behauptung. Ferner sagt er: "fünf ober sechs höchst lächerliche Geschichten können mir so gut wie jedem anderen Menschen nachgesagt werden." Aber trot all dieser wirklich überflüssigen Aufrichtigkeit bildet sich in jedem Ceser immer fester die Überzeugung, daß Montaigne ein Mann von unbeugsamer Rechtsichkeit war.

"Wenn ich ganz strenge und gewissenhaft mir selber beichte, so sinde ich, daß meine beste Tugend doch einen Anflug von Caster an sich hat, und ich fürchte, daß Plato, der Mann der reinsten Tugend — und ich liebe Tugend dieser Art so aufzrichtig und voll Überzeugung wie nur irgend ein Mensch auf der Welt — daß Plato, sage ich, wenn er nur aufgepaßt und ganz nahe sich selber behorcht hätte, einen Mißton menschlicher Beimischung gehört haben würde — freilich schwach und wie aus weiter Serne und nur für ihn selber wahrnehmbar."

Aus diesen Worten spricht ein ungeduldiger Überdruß an Schönfärberei und falschem Schein jeder Art. Er hat so lange bei hof gelebt, daß ihn ein wütender Etel vor allem äußerlichen Kram gepackt hat; deshalb läßt er sich manchmal geben und flucht und schwört ein bifichen, spricht mit Matrosen und Zigeunern, führt derbe Wige und Gassenhauer Die Zimmerluft hat ihn sterbensübel gemacht — nun will er hinaus in die frische Luft, und wenn's Kugeln reqnete. Don den feierlichen herren in der Amtsrobe hat er übergenug gekriegt — er sehnt sich nach Kannibalen, und das verfünstelte Ceben hat ihn so nervös gemacht, daß er denkt, je barbarischer ein Mensch sei, um so besser. Er lobt sich seinen Sattel. Theologie, Grammatik, Metaphysik mag man in anderen Büchern suchen. Was man bei ihm vorgesetzt bekommt, soll Erdgeruch haben und nach dem wirklichen Ceben schmecken — süß oder scharf oder stechend. Unbedenklich unterhält er uns mit Geschichten von seiner Krankheit; seine "Italienische Reise" ist voll davon. So war und blieb er im Gleichgewicht. Über seinen Namen zeichnete er als Sinnbild ein paar Wagschalen und schrieb darunter: sçais-je?" Wenn ich sein Bildnis gegenüber dem Titelblatt ansehe, so ist mir's, als höre ich ihn sagen: "Ihr mögt den alten Dater Neunmalklug spielen, wenn Ihr Lust habt; Ihr mögt spotten und übertreiben — ich vertrete hier die Sache der Wahrheit, und nicht um alle Staaten, Kirchen, Einkünfte und Ehren Europas will ich die nacte Thatsache anders darstellen als wie ich sie sehe. Lieber brummele und quassele ich von dem, was ich genau tenne — von haus und Scheuern; von meinem Dater, meiner grau, meinen Dachtern; von meinem alten dürren, fahlen Schädel; von meinen Messern und Gabeln; von meinen Leibgerichten und Lieblingsgetränken; von hundert anderen ebenso lächerlichen Kleinigkeiten als daß ich mit feinem Krähenkiel einen schönen Roman schriebe. Ich liebe graue Tage, Herbst- und Winter-Wetter. Ich bin selber grau und herbstlich, und ein bequemer haus= rod, alte Schuhe, die mir nicht meine Suge kneifen, alte Freunde, die mir keinen Zwang auferlegen, einfache Gespräche, bei denen ich mich nicht anzustrengen und mir nicht das hirn auszupumpen brauche - das ist das Passendste für mich. Schon dadurch, daß wir Menschen sind, sind wir in einer ris= tanten und figlichen Cage. Nicht eine Stunde lang sind wir unfer selbst und unseres Glückes sicher, im Nu können wir in irgend eine klägliche oder lächerliche Cage kommen. Warum soll ich blauen Dunst machen und den Philosophen spielen, anstatt den tangenden Ballon, so gut ich's kann, mit Ballast zu beladen? So lebe ich doch wenigstens in fest umschriebenen Grenzen, bin immer thatbereit und fann zu guterlett mit Anstand den Sprung ins Jenseits thun. Wenn an einem solchen Leben etwas Lächerliches ist, so ist die Schuld nicht mein: macht Schickfal und Natur dafür verantwortlich!"

So sind die Essays ein unterhaltsames Selbstgespräch über jeden möglichen Gegenstand, der ihm unversehens durch den Kopf fährt; alles wird ohne Ceremonien, aber mit männslichem Geiste behandelt. Es hat Männer von tieferer Einsicht gegeben; aber niemals, möchte man sagen, einen Mann von so überströmender Gedankenfülle; er ist niemals langweilig, niemals unaufrichtig und besitzt die Gabe, dem Leser Alles lieb zu machen, was ihm selber lieb ist.

Die markige Aufrichtigkeit des Mannes giebt sich sogar in der Sorm seiner Sate fund. Ich fenne auf der gangen Welt fein Buch, das unlitterarischer erscheint. Der gewöhnliche Gesprächston ist auf ein Buch angewandt. Schneide diese Worte an und sie werden bluten, so gefähreich und lebendig find sie. Wir lesen sie mit demselben Vergnügen, womit wir ben sachlichen Bemerkungen von Ceuten bei ihrer Arbeit gu= hören, wenn irgend ein außergewöhnlicher Umstand ihrem Gespräch momentane Bedeutung verleiht. Denn Grobschmiede und Sahrleute verschnappen sich nicht in ihrer Rede, sondern diese prasselt hernieder wie ein Kugelregen. Alte Cam= bridger, die verbessern sich fortwährend und mussen nach jedem halben Satz von vorn anfangen; sie suchen zu sehr nach Pointen, wollen ihre Ausdrücke zu fein machen und verlieren über dem Bemühen um das Wort die Sache aus dem Montaigne spricht wie ein Abgebrühter; er kennt Welt, Bücher, sich selber, und er spricht stets nur im Positiv; niemals schreit oder protestiert oder bittet er: er kennt keine Schwäche, keine Krämpfe, keinen Superlativ. Nie empfindet er den Wunsch, aus der haut zu fahren, den hanswurst zu spielen, Raum oder Zeit aus der Welt zu schaffen; sondern er ist fräftig und kernhaft, weiß aus jedem Augenblick des Tages Genuß zu ziehen, liebt Schmerzen, weil sie ihn zum

Bewußtsein seiner selbst bringen und ihm die Dinge erst wirklich machen — wie wir uns selber zwicken, um zu wissen, ob wir auch wirklich wach sind. Er bleibt in der Ebene; selten steigt er zu höhen empor oder in Tiefen hinunter; er liebt es, auf sestem Grund zu stehen und die Steine unter seinen Süßen zu fühlen. Sein Stil kennt keine Begeisterung, keinen hohen Flug; zufrieden und selbstbewußt hält er immer die Mitte des Weges. Nur in Einem macht er eine Ausnahme: in seiner Liebe zu Sokrates. Wenn er von ihm spricht, da rötet sich seine Wange, und sein Stil erhebt sich zu leidenschaftlicher Wärme.

Montaigne starb 1592 im Alter von sechzig Jahren an ber Bräune. Als er sein Ende herannaben fühlte, ließ er in seiner Kammer die Messe lesen. In seinem dreiunddreißigsten Jahre hatte er sich verheiraten lassen. "Aber", sagte er, "hätte es nach meinem eigenen Willen gehen können, so hätte ich Frau Weisheit selber nicht geheiratet, wenn sie mich hätte haben wollen; aber was nütt es viel, sich darum herumdrücken zu wollen? Der allgemeine Brauch will's mal so haben. Meine meisten handlungen sind durch das Beispiel meiner Mitmenschen, nicht durch meine freie Wahl zu stande gekommen." In seiner Todesstunde maß er der Sitte dieselbe gewichtige Bedeutung bei. Que sçais-je? Was weiß ich? Montaignes Buch hat die Welt indossiert, indem sie es in allen Sprachen übersetzte und in Europa fünfundsiebenzig Auflagen druckte — und dabei ist der Kreis der Verbreitung ein ziemlich gewählter, denn er beschränkt sich auf hofleute, Soldaten, Sürsten, Weltmänner und Menschen von Geist und edler Gefinnung.

Sollen wir nun fagen, daß Montaigne weise gesprochen,

daß er dem Gedanken des Menschen über Cebensführung richtigen und dauernd gültigen Ausdruck verliehen hat?.

Wir sind von Natur zum Glauben geneigt. Nur Wahrheit allein, d. h. der Zusammenhang zwischen Ursache und Wirkung interessiert uns. Wir sind überzeugt, daß durch alle Dinge ein Saden laufen muffe, auf den alle Welten wie Perlen aufgereiht seien. Die Menschen, die Ereignisse, das Leben existieren für uns nur durch die Vermittelung dieses Sadens: sie erscheinen und verschwinden — und zu keinem anderen 3wed, als daß wir die Richtung dieser Linie gewahren und entdeden können, daß sie ununterbrochen ist. Ein Mensch, der uns in einem Buch oder in einem Vortrag beweisen möchte, daß es einen solchen Saden nicht giebt, daß Alles nur Zufall und Chaos ist: Ungluck ohne Grund; Gluck, wofür es keine Erklärung giebt; ein held, der von einem Dummkopf abstammt; ein Dummkopf als Sohn eines Helden — der würde uns niedergeschlagen machen. Ob wir's sehen oder nicht, wir glauben, das Band sei vorhanden. Das Talent macht solche Bande nach, das Genie findet die echten auf. Wir lauschen bem Mann der Wissenschaft, weil wir voraussetzen, daß in den Naturerscheinungen, die er uns erklärt, Solge und Beziehung waltet. Wir lieben Alles, was bestätigt, verbindet, erhält; und haben eine Abneigung gegen Alles, was ver= streut und niederreißt. Ein Mann tritt auf, der, für jedermanns Auge erkennbar, von Natur erhaltend und aufbauend ist; seine Erscheinung erweckt die Ideenverbindungen: wohlgeordnete Gesellschaft, Candbau, Handel, umfassende Ein= richtungen, Großstaat. Sollte dies Alles noch nicht existieren, so würde es dank seinen Bemühungen zu existieren anfangen. Deshalb ist er eine Freude und ein Trost für alle Menschen, denen sehr schnell ihr Gefühl sagt, daß dies Alles in ihm



steat. Sektierer und Rebellen sagen gegen die bestehende Ordnung alles mögliche, worauf sich nichts antworten läßt, aber sie zeigen uns keinen selbstentworsenen neuen Plan eines hauses oder Staates. Mag daher auch die Stadt, der Staat, die Lebensweise, die unser Berater plante, nur ein sehr bescheidenes und ein muffiges Glück bedeuten, so treten doch die Menschen voll Überzeugung für ihn ein und weisen den Weltverbesserer zurück, so lange er nur mit Art und Brechstange kommt.

Aber obgleich wir von Natur am Alten hängen und in Allem Ursache und Wirkung sinden wollen, und obgleich wir von einem sauren, trübsinnigen Unglauben nichts wissen wollen, so haben doch die Skeptiker, deren Vertreter Monstaigne ist, Recht, und jeder Mensch gehört mal in seinem Ceben zu ihnen. Jeder überlegene Geist wird dieses Reich, darin das Gleichgewicht herrscht, durchwandern — besser gessagt: er wird der in der Natur vorhandenen hemmungen und Ausgleichungen sich zu bedienen Iernen, denn sie sind die natürliche Wasse gegen die Übertreibung und den Formelskram der Bigotten und Dummköpse.

Steptizismus ist die Sechterstellung, die der Denker gegenüber allem von der Gesellschaft Angebeteten einnimmt. Sie betet es an — er aber sieht, daß daran nur Absicht und Ziel verehrungswürdig ist. Der Standpunkt, den der Skeptiker besetzt hält, ist die Vorhalle des Tempels. Die Gesellschaft liebt es nicht, wenn die bestehende Ordnung auch nur vom leisesten Zweisel angehaucht wird. Aber die Anzweiselung jedes Brauches und herkommens ist ein unvermeidliches Stadium in der Entwickelung jedes höheren Geistes; sie ist zugleich der Beweis, daß er die flutende Kraft zu erkennen vermag, die in allem Wechsel steets dieselbe bleibt.

Der überlegene Geist wird sich gleichzeitig mit den Mißständen der Gesellschaftsordnung sowohl wie mit den zu ihrer Abstellung vorgeschlagenen Mitteln im Widerstreit finden. Der kluge Skeptiker ist ein schlechter Bürger; er ist nicht konservativ; er erkennt die Selbstsucht des Eigentums und die schläfrige Trägheit aller staatlichen Einrichtungen. ebensowenig tann er mit irgend einer demokratischen Partei, wie sie bisher dagewesen sind, zusammenarbeiten. Parteien wünschen, daß ein Jeder sich auf ihr Programm verpflichtet, und er durchschaut den Patriotismus der großen Menge. Seine Politik finden wir in Sir Walter Raleighs Souls Errand' ober in Krischnas Ausspruch im Bhagavat: "Es giebt Niemanden, der meiner Liebe oder meines hasses würdig wäre." Mit Recht und Gesetz dagegen, mit Arzneis funst, Gottesgelehrtheit, handel und Sitte geht er scharf zu Gericht. Er ist ein Reformator, jedoch fein hervorragendes Mitglied der Gesellschaft der Menschenfreunde. Wir merken, daß er kein Anwalt des Arbeiterstandes, des Bettlers, des Gefangenen, des Sklaven ift. Ihm ist bewußt, daß unser Ceben in dieser Welt nicht so einfach zu erklären ist wie Kirchen und Schulbücher behaupten. Er wünscht nicht gegen diese Wohlthaten aufzutreten, des Teufels Anwalt zu spielen und jeden spöttischen Zweifel auszuposaunen, der ihm die Sonne verfinstert. Aber er sagt: Zweifel giebt es.

Ich möchte die Gelegenheit benutzen und den Kalendertag unseres Sankt Michael de Montaigne feiern, indem ich diese Iweifel oder Verneinungen aufzähle und beschreibe. Ich möchte sie aus ihren höhlen heraustreiben und ein wenig an die Sonne bringen. Wir müssen's mit ihnen machen, wie's die Polizei mit alten Spitzbuben macht, die vor dem Candratsamt öffentlich zur Schau gestellt werden. Sie sind nicht



mehr so gefährlich, wenn sie einmal bekannt gemacht und in die Polizeibücher eingetragen sind. Aber ich gedenke, ehrlich mit ihnen zu versahren — ihren Schrecknissen soll Gerechtigkeit zu Teil werden. Ich werde keine Sonntagspredigt-Einwände erheben, die nur aufgestellt werden, um widerlegt zu werden. Ich wähle die schlimmsten, die ich finden kann, ohne zu wissen, ob ich's mit ihnen aufnehmen kann, oder ob sie stärker sind als ich.

Mit dem Skeptizismus des Materialisten will ich mich nicht mehr beschäftigen. Ich weiß, Dierfüßler-Anschauungen können nicht durchdringen. Was fledermäuse und Ochsen denken, darauf fommt es nicht an. Das erste gefährliche Symptom, dessen Betrachtung ich mich zuwende, ist die Leichtigkeit und Leichtfertigteit seines Geistes. Als ob es dem Wert geistigen Ernstes Eintrag thate, viel zu wissen! Wissen bedeutet wissen, daß wir nicht wissen können. Die Stumpffinnigen beten, die Genialen sind leichte Spötter. Wie achtungswert ist Ernst auf jedem geistigen Gebiete — aber der Intellett tötet ihn! Ja, San Carlo, mein scharfsinniger und bewundernswerter Freund, einer dertiefsten Denker, findet, daß jede direkte Erhebung, selbst er= habener Frömmigkeit, zu dieser entsetzlichen Erkenntnis führt und den frommen Jünger erfolglos umtehren läft. Mein erstaunlicher San Carlo hielt alle Gesetzgeber und heiligen für moralisch angefault. Sie fanden die Bundeslade leer — sie sahen's, aber wollten nicht davon sprechen, und suchten ihre nachdrängenden Anhänger gurudzuscheuchen, indem sie riefen: "Handlung, handlung, meine lieben Freunde - Ihr müßt handeln!" Diese Entdeckung San Carlos that mir weh; sie traf mich wie ein Julifrost, wie ein Schlag von der hand einer Braut; aber noch schlimmer ist die Beschuldigung, die er gegen die heiligen erhebt: nämlich, daß sie gum Überdruß satt seien. Auf der höhe ihrer Vision, noch ehe sie sich von

10\*

den Knieen erhoben hätten, sagten sie: "Wir entdecken, daß unsere glückselige Anbetung nur einseitig und entstellt ist: um Erlösung zu finden, müssen wir zu dem verdächtigten und geschmähten Intellekt uns flüchten, zum Verstand, zum Mephistospheles, zu den Turnübungen des Geistes."

Dies ist Kobold Nummer Eins. Und obwohl dieser Gedanke in unserem Neunzehnten Jahrhundert in mancher Elegie behandelt worden ist - von Byron, Goethe und von anderen Dichtern geringeren Ruhmes, gang abgesehen von vielen ausgezeichneten, nicht an die Öffentlichkeit getretenen Beobachtern — so muß ich doch gestehen, daß er meiner Phantasie nicht zusaat: mir scheint, damit werden nur Puppenhäuser und Töpferläden zusammengeschlagen. Was die römische Kirche oder die Kirche von England, von Genf, von Boston beunruhigt, kann recht wohl sehr weit davon entfernt sein, an irgend eine der Grundlagen des Glaubens zu rühren. Ich bin der Meinung, daß Verstand und moralisches Empfinden im Grunde eins sind; daß die Philosophie, obwohl sie sich die Ausrottung von Popanzen zur Aufgabe macht, zugleich gang von selbst das Caster in Schranken hält und der Seele Gleichgewicht verleiht. Ich glaube, je weiser ein Mensch ist, desto erstaunlicher findet er den Schöpfungsplan und die sitt= liche Weltordnung und erhebt sich zu einem um so unum= schränkteren Vertrauen.

Da ist der Einfluß der Stimmungen, von denen eine jede für Nichts achtet, was nicht zu ihrem eigenen Gewebe von Thatsachen und Meinungen gehört. Dann der Einfluß des Temperaments, das offenbar alle Anlagen und Gefühle ummodelt. Glaube und Unglaube liegen augenscheinlich in der Wesensart des Menschen; sobald ein jeder so viel Gewicht und Lebenstraft hat, wie nötig ist, um die ganze Maschinerie in

Gang zu setzen, braucht er feine ertremen Beispiele mehr, sondern wird in seinem eigenen Leben schnell von einer Meinung zur anderen gelangen. Unser Leben ist wie Märzwetter: unwirsch und heiter in ein und derselben Stunde. Wir geben ernst und gefaßt einher, an die eisernen Sesseln des Schickfals glaubend; wir machen nicht Kehrt, um unser Ceben zu retten; aber ein Buch, ein Juruf, ja der blofe Klang eines Namens fährt uns wie ein Blik durch die Nerven. und plöglich glauben wir an Freiheit des Willens: mein Singerring soll das Siegel Salomons sein; nur Dummtöpfe glauben an den Popang Schicksal; dem entschlossenen Geiste ist Alles möglich. Plöglich giebt ein neues Erlebnis unserer Gedanken eine neue Wendung: der hausbackene Verstand wirft sich wieder zum Tyrannen auf; wir sagen: "Nun ja, schließlich ist doch der heeresdienst das große Thor zu Ruhm, quten Manieren und Poesie; und, seht mal, im großen und ganzen versteht sich Selbstsucht doch am besten auf Pflanzen und Beschneiden, bringt den besten handel zu Wege und macht die besten Bürger." Sind eines Menschen Ansichten über Recht und Unrecht, Schickfal und Kausalität von einem unruhigen Schlaf oder einer gestörten Verdauung abhängig? Glaube an Gott und Pflicht nicht tiefer, als sein Magen es will? Und was gewährleistet uns die Dauer seiner Überzeugungen? Die frangösische Behendigkeit gefällt mir nicht - jede Woche 'ne neue Kirche und 'nen neuen Staat! Dies ist mein zweiter Widerspruch, und man mag davon halten, was man will. Soweit darin behauptet wird, daß geistige Stimmungen sich in einer fortwährenden freisenden Bewegung befinden, glaube ich, daß auch zugleich das heilmittel damit angegeben wird, nämlich, daß in längeren Perioden sich Alles ausgleicht. Was ist der mittlere Durchschnitt vieler Zustände,

aller Zustände? Ist die allgemeine Übereinstimmung der Jahrhunderte ein Beweis, daß ein Grundgesetz vorliegt, oder läßt sich für getrennte Zeiten und Orte keine Gemeinsamkeit des Empfindens nachweisen? Und wenn daraus hervorgehen sollte, wie mächtig Selbstsucht ist, so erkenne ich darin einen Teil des göttlichen Gesetzes, und muß es, so gut ich's vermag, mit höherem Streben in Einklang bringen.

Das Wort "Schicksal" oder "Bestimmung" spricht aus, was die Menschheit aller Zeiten gefühlt hat: daß die Gesetze der Weltordnung uns nicht immer freundlich sind, sondern oft uns verlegen und zermalmen. Das Schicffal, in der Geftalt ber ,Natur', wächst über uns hinweg wie Gras. Wir malen die Zeit mit einer Sense, Liebe und Glück blind, das Schicksal taub. Wir besitzen zu geringe Widerstandstraft gegen diese Wie könnten wir blutgierigen Zähne, die uns zermalmen. diesen unentrinnbaren, siegreichen, bosen Mächten die Stirn bieten? Was kann ich in meinem Leben gegen den Einfluß der Rasse thun? Was fann ich gegen ererbte Eigenschaften meines Körpers machen, gegen Skrofeln, Lymphe, Impotenz? Was gegen Klima und Barbarei in meinem Vaterlande? Alles kann ich leugnen und mit Vernunftgrunden widerlegen, nur nicht diesen ewigen Bauch: fressen muß und will er, und ich kann ihn nicht achtungswert machen.

Aber der hauptwiderstand, den unser jasagender Lebenstrieb sindet, und in welchem alle anderen Widerstände einbegriffen sind, liegt in der Cehre der Illusionisten. Ein schmerzliches Raunen geht um, wir seien in allen unseren wichtigsten Lebensäußerungen gesoppt worden, und freie Willensbestimmung sei ein ganz seerer Schall. Gefüttert und genudelt sind wir mit Luft und Nahrung, Weib, Kindern,

Wissenschaften, Ereignissen, und mit alledem sind wir genau so geblieben wie wir vorher waren. Die Mathematik, hat man geklagt, läft den Geift auf derselben Stelle, wo sie ihn fand: aber das gilt von allen Wissenschaften; und es gilt von allen handlungen und Ereignissen. Ich finde einen Mann, der sich mit allen Wissenschaften abgegeben hat, als denselben Knoten wieder, der er zuvor war; und in der würdevollen Miene des studierten Beamten entdede ich noch die Züge des Kindes. Nichtsdestoweniger sind wir genötigt, diesen Wissenschaften unser Leben zu widmen. Wir können geradezu als feste Regel und Theorie unseres Erziehungszustands annehmen. daß Gott eine Substang, und daß seine Methode die Dorspiegelung von Bildern sei. Die Weisen des Morgenlandes verehrten die Göttin Voganidra, die große täuschende Kraft Wischnus, durch den die ganze, hoffnungslos unwissende Welt betrogen wird.

Oder, soll ich es so ausdrücken: Das Erstaunliche am Teben ist, daß jede Spur einer Aussöhnung zwischen der Theorie und der Praxis des Tebens sehlt, Die Vernunft — die hochzgepriesene Wirklichkeit, das Recht — sie wird ab und zu in einem bedeutsamen Augenblick der Klarheit wahrgenommen mitten in dem Wirrwarr von Geschäften und Arbeiten, die mit ihr nichts zu thun haben; dann geht sie wieder verloren sür Monate oder Jahre, wird abermals für eine kurze Spanne Zeit wiedergesunden und geht wiederum verloren. Wolsen wir es in unserem Zeitmaß ausdrücken, so haben wir vielzleicht in sünszig Jahren ein halbes Duzend vernünstige Stunzden gehabt. Aber sind wir dadurch in unseren Sorgen und Arbeiten besser daran? Eine Methode können wir in der Welt nicht erblicken, sondern nur diese parallelen Linien "Groß" und "Klein", die niemals eine Wechselwirkung auf-

einander üben, die niemals auch nur die geringste Neigung zeigen, sich zu treffen. Erfahrung, Reichtum, eine leitende Stellung, Cesen, Schreiben — dies Alles führt uns zu nichts. Damit ist's, wie wenn ein Mann zu uns ins 3immer tritt: wir sehen ihm nicht an, ob er sich von Kartoffeln oder von Rindfleisch genährt hat; es ist ihm gelungen, so viel Muskeln und Knochen zu bekommen wie er braucht, einerlei, ob er sie von Reis oder von Schnee hat. So ungeheuer ist das Mißverhältnis zwischen dem himmel und der Arbeitsameise unter ihm, daß der Umstand, ob einer ein tüchtiger Mensch oder ein Dummkopf ist, gar nicht so sehr ins Gewicht fällt, wie wir immer sagen. Soll ich noch einen Trick von diesem Gaukelspiel anführen? Es ist das betäubende Gesetz, daß kein Derkehr und darum auch keine Zusammenarbeit möglich ist. Der junge Beist lechzt danach, in die Gesellschaft einzutreten. Wege der Bildung und der geistigen Größe führen ihn zu Gefangenschaft in der Einsamkeit. Oft hat er die Enttäuschung erfahren. Don seinem Dorf erwartete er tein Mitgefühl für seine Gedankenwelt, aber nun wandte er sich mit ihr an die Auserlesenen und Klugen, und siehe, auch bei ihnen fand er teine Nahrung für seinen Geist, sondern nur Migversteben, Abneigung, Spott. Die Menschen kommen in gang eigentumlicher Weise zur Unzeit und auf den falschen Plat; und das Beste an Jedem ist ein entflammter Individualismus, der ihn nur noch mehr von den Anderen trennt.

Diese und noch schlimmere Krankheiten des Denkens sind vorhanden, und unsere gewöhnlichen Cehrer machen nicht einmal den Versuch, sie zu beseitigen. Sollen wir nun, weil das Gute in uns der Seite der Tugend zuneigt, sagen: "Es giebt keine Zweifel!" Sollen wir lügen zu Gunsten des Rechten? Sollen wir tapfer oder seige leben? und ist nicht

die befriedigende Beantwortung der Zweifel ein wesentliches Anfordernis aller Männlichteit? Soll der Name "Tugend" eine Schranke sein, die uns von dem Wesen der Tugend trennt? Könnt ihr euch nicht vorstellen, daß ein ernster kräftiger Mann wenig Gefallen dn Thee, Dorträgen und Katechismus sinde, sondern durch eine rauhe Bahn zu gehen verlangt? Daß er Männer, Arbeit, Handel, Ackerbau, Krieg, hunger, Übersluß, Liebe, haß, Zweifel und Schrecken braucht, damit ihm die Dinge klar werden. Kann er nicht mit Recht verlangen, sich seine Überzeugung auf seine eigne Art erlangen zu wollen? Wenn er überzeugt ist, so wird es der Mühe wert gewesen sein!

Glaube heißt, die Versicherungen der Seele annehmen: Unglaube, sie leugnen. Es giebt Geister, denen Steptizismus unmöglich ist. Wenn sie vorgeben, gewisse Zweifel zu hegen, so geschieht das eigentlich mehr aus höflichkeit, in Anbequemung an den Gesprächston ihrer Gesellschaft. Sie können unbedenklich ihrem Geist einen kleinen Abstecher ins Gebiet der Spekulation erlauben, denn sie sind seiner Rückfehr sicher. Sind sie einmal in den himmel des Denkens eingetreten, so fürchten sie keinen Rückfall in die Nacht; sie sehen nur unbegrenzte Einladung auf der anderen Seite. Da umschließt jedes Paradies ein inneres Paradies, ein himmel wölbt sich über dem anderen, sie sind rings von Göttlichem umschlossen. Andere giebt es, für die der himmel ein ehernes Gewölbe ist, das auf die Oberfläche der Erde sich aufstütt. eine Frage des Temperaments, einer mehr oder weniger tiefen Dersenkung in die Natur. Die Gläubigen des ehernen himmels können notwendigerweise nur einen reflektierten ober parafitischen Glauben haben; sie haben felber keinen Begriff von den ewigen Wahrheiten, sondern verlassen sich gefühls=

mäßig auf die Seher und gläubigen Bekenner der Wahrheiten. Das Wesen und Denken dieser Bekenner setzt sie in Erstaunen und bringt sie zur Überzeugung, daß jene etwas gesehen haben müssen, was ihnen selber verborgen blieb. Aber dann wolsen diese Sinnenmenschen den Gläubigen auf seinem letzten Standpunkt festhalten, während er aus einem ebenso unbesiegbaren inneren Drange immer weiter schreitet — und auf einmal verbrennt der im Grunde Ungläubige aus Liebe zum Glauben den Gläubigen.

Große Gläubige werden stets für Ungläubige gehalten, für phantastische Atheisten, mit denen nicht auszukommen ist, und für Menschen, die eigentlich gar nicht gahlen. Der Spiritualist sieht sich genötigt, seinen Glauben durch eine Reihe von steptischen Betrachtungen auszudrücken. Mildthätige Seelen kommen mit ihren Planen und bitten um seine Mitwirkung. Wie fann er zaudern? Die gewöhnliche höflichfeit und Gefälligkeit erfordert ja, daß wir zustimmen, wenn wir nur irgend können, und daß wir unsere Bemerkung in die Sorm eines freundlichen Glüdwunsches kleiden, und keine frostigen und häflichen Worte gebrauchen. Aber dieser Gläubige ist gezwungen zu sagen: "O, diese Dinge werden immer so sein, wie sie sein mussen - was könnt ihr dagegen Diese besonderen Übelstände und Verbrechen sind Caub und Früchte der Bäume, die wir vor unseren Augen wachsen sehen. Es ist zwecklos, über das Blattwerk oder die Beeren zu jammern; schneidet ihr sie ab, so wird der Baum wieder genau ebenso schlechte hervorbringen. Ihr mußt mit eurem heilverfahren tiefer unten beginnen." Die Mildthätig= feiten des Tages wollen ihm durchaus nicht in den Sinn. Die Fragen, worüber die Ceute sich ereifern, berühren ihn nicht, für ihre Wesensart hat er kein Verständnis, und, entgegen allen Neigungen seines gutmütigen Herzens, muß er ihnen sagen, daß er keine Freude daran habe.

Selbst die Lehren, an die die Menschheit sich hoffnungsvoll anklammert: die göttliche Vorsehung, die Unsterblichkeit der Seele, bringen seine Nachbarn in einer form vor, daß er sich nicht damit einverstanden erklären kann. Aber er leugnet, weil er mehr, nicht weil er weniger glaubt. Er leugnet aus Chrlichkeit. Lieber will er sich den albernen Vorwurf des Skeptizismus machen lassen, als den der Unwahrhaftigfeit. Ich glaube, sagt er, an die sittliche Planmäßigkeit der Schöpfung: gastlich ist sie für die Wohlfahrt der Seelen be-Aber eure Dogmen erscheinen mir als Zerrbilder; warum sollte ich ihnen Gläubige werben? Wagt einer zu fagen, dies seien talte ungläubige Worte? Die Weisen und hochherzigen würden es nicht sagen. Sie werden Entzücken empfinden ob seinem weitblidenden Wohlwollen, das dem Gegner das gange Seld der Überlieferung und des gemeinen Glaubens räumen kann, ohne nur ein Jota an Kraft zu verlieren. Dies Wohlwollen erblickt die lette aller Verwand= lungen. George for sab "einen Ozean von Nacht und Tod" zugleich aber einen unendlichen Ozean von Luft und Liebe, der über dem Ozean der Sinsternis flutete.

Die endliche Cösung, darin der Skeptizismus sich verliert, ist das sittliche Gefühl, das niemals seine Obermacht aufgiebt. Alle Seelenstimmungen mögen unbedenklich versucht werden, man mag ihr ganzes Gewicht in seine Einwände hineinlegen: das sittliche Gefühl wiegt sie alle zusammen ebenso mühelos auf wie jedes einzelne. Es ist der Tropfen, der ein Weltmeer aufwiegt. Ich spiele mit den bunten Thatsachen und behandle sie von dem oberflächlichen Gesichtspunkte aus, den wir Skeptizismus nennen; aber ich weiß, daß sie im nächsten

Augenblick mir in der Ordnung erscheinen werden, die jeden Skeptizismus unmöglich macht. Ein denkender Mensch muß den Gedanken fühlen, der das Weltmeer erzeugte: daß die Massen der Natur aufundab wogen und hinundher fluten.

Dieser Glaube macht uns jeder Cage des Cebens und jedem Gegenstande gewachsen. Die Welt ist gesättigt mit Gottheit und Gesetz. Wer so glaubt, der ist zufrieden mit Recht und Unrecht, mit Dummtöpfen und Narren, mit dem Triumph der Thorheit und Cüge. In heiterer Ruhe vermag er den gähnenden Abgrund zu betrachten, der zwischen dem Ehrgeiz des Menschen und seinem Vollbringen klafft, zwischen der Nachfrage und dem Vorrat von Kraft — die wahre Tragödie aller Seelen.

Charles Sourier behauptete: "die Neigungen des Menschen seien maßgebend für sein Geschick." Mit anderen Worten: jeder Wunsch gewährleiste seine Befriedigung. Aber alle Erfahrung beweist das Gegenteil dieses Satzes. Die Unzuläng= lichkeit der Kräfte ist der Kummer aller glühenden jugendlichen Sie beschuldigen die göttliche Vorsehung einer ge= wissen Sparsamkeit. Sie hat jedem Kinde himmel und Erde gezeigt und es mit Sehnsucht nach dem Ganzen erfüllt; mit einem rasenden, grenzenlosen Sehnen; mit einem hunger, gleich dem eines Weltenraums, der mit Planeten gefüllt zu werden begehrt; mit einer brüllenden Begier gleich der von Teufeln, die nach Seelen schreien. Und wie steht's nun mit der Befriedigung? Jedem wird "per Tag" ein einziger Tropfen verabfolgt, eine Tauperle Lebenstraft — ein Becher groß wie der Weltenraum und ein Tropfen Lebenswasser Einer erwachte Morgens mit einem Appetit, der das Sonnensnstem wie einen Kuchen hätte aufessen können; mit einer unbegrenzten leidenschaftlichen Sehnsucht nach Vollbringen. Er hätte seine hand an den Morgenstern legen, er

hätte praktische Anwendungen der Schwerkraft oder chemischer Gesetze machen können — aber bei der ersten Bewegung, seine Kraft zu beweisen, da ließen hände, Süße, Sinne ihn im Stich und verweigerten ihre Dienste. Er war ein Kaiser, den seine Völker verließen, und konnte sich selber was vorpfeisen; oder er war in eine Schar von Kaisern hineingestoßen, die alse pfiffen gleich ihm. Und dabei sangen immer noch die Sirenen: "Den Neigungen eines Menschen entspricht sein Schicksal." In jedem hause, im herzen jedes Mädchens und jedes Knaben, in der Seele des hochaufsliegenden heisligen, klafft dieser Abgrund — zwischen dem unumschränkten Dersprechen idealer Macht und der jämmerlichen Erfüllung.

Da kommt uns die ausdehnungsfähige Natur zu hilfe: sie ist elastisch, läft sich niemals überrumpeln. Der Mensch hilft sich, indem er in noch größerem Maßstabe verallgemeinert. Die Cehre die uns das Ceben erteilt, läuft darauf hinaus, daß wir verallgemeinern muffen; wir muffen glauben, was die Jahre und Jahrhunderte uns sagen, nicht was die Stunde uns einflüstern möchte; wir muffen Widerstand leiften, wenn Einzelheiten sich die herrschaft anmagen wollen, muffen gu der Bedeutung durchdringen, die ihnen als Teilen des Ganzen zukommt. Die Dinge scheinen etwas Bestimmtes zu sagen, und sagen in Wirklichkeit gerade das Gegenteil. Der Schein ist unsittlich — das Ergebnis sittlich. Es scheint, als ob es mit der Welt abwärts gehe, als ob die Kleinmütigen Recht behielten, denn Schufte tommen empor und die Gerechten unterliegen — aber durch Schurken wie durch Märtyrer wird die gerechte Sache gefördert. Obwohl in jedem politischen Kampf Schufte den Sieg gewinnen, obwohl die Gesellschaft von einer Derbrecherbande den handen einer anderen Derbrecherbande überliefert zu werden scheint, so oft das Regi=

ment wechselt, obwohl der Gang der Zivilisation eine Kette von Verbrechen ist — so werden doch auf irgend eine Weise allgemein erstrebte Ziele erreicht. Wir sehen gerade jetzt, wie auf Creignisse hingearbeitet wird, die eine in Jahrshunderten erwordene Gesittung aufzuhalten oder gar zurückzudrängen drohen. Aber der Weltgeist ist ein guter Schwimmer: kein Sturm, keine Wogengewalt kann ihm etwas anhaben. Gesetzen schlägt er ein Schnippchen: und so scheint sich, im ganzen Verlauf der Weltgeschichte, der himmel mit der Anwendung niedriger und armseliger Mittel zu brüsten. Durch Jahre und Jahrhunderte, durch böse Mächte, durch Narreteien und durch den Zerfall in Atome hindurch strömt unwiderstehlich ein großes und freundliches Streben.

So lerne denn der Mensch im wechselnden Strome der Zeit nach dem Dauernden auszublicken; er serne es ertragen, wenn Dinge verschwinden, denen er gewohnt war, Verehrung zu zollen, und verlerne darüber die Verehrung nicht; er serne, daß er hier auf der Welt ist, nicht um zu schaffen, sondern um verarbeitet zu werden. Und mögen Abzründe unter Abgründen sich aufthun, möge eine Meinung die andere verdrängen — zuletzt ist Alles enthalten in dem Ewigen Urgrund:

"Bu einem andern Meer nur sinft mein Schiff."

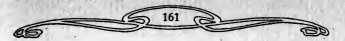




Groke Männer zeichnen sich mehr durch Umfang und Ausdehnung des von ihnen beherrschten Gebietes aus als durch Orginalität. Wenn wir Orginalität darin erbliden, daß eine Spinne den Stoff zu dem Netz, das sie webt, ihrem eigenen Leibe entnimmt, daß Jemand, der ein haus bauen will, den Thon selber auffindet und die Ziegel selber streicht — so ist fein großer Mensch original. Ebensowenig besteht wertvolle Orginalität darin, daß Einer von den anderen Menschen verschieden ift. Der held steht im Gedränge der Ritter und im Getümmel der Ereignisse; so sieht er, was die Menschen brauchen, und von demselben Wunsch beseelt wie sie, kommt er mit dem notwendigen weiten Blid und langen Arm ihnen zu hilfe, und das Ziel wird erreicht. Der größte Genius hat die meisten Schulden. Ein Dichter ist fein Plapperhans, der hervorsprudelt was ihm gerade zuerst auf die Junge tommt, und, indem er alles mögliche sagt, schlieflich auch mal etwas Gutes zu Tage bringt — sondern er ist ein Herz, das mit seiner Zeit und seinem Cande fühlt. Nichts Caunen= haftes und Phantastisches ist in seinem Schaffen, sondern Sükiakeit und ein wehmütiger Ernst; er hat einen Ballast

schwerwiegender Überzeugungen und er strebt dem höchsten Ziel zu, das irgend einem Einzelnen oder einer ganzen Klasse seitgenossen vorschwebt.

Der Genius des Lebens ist eifersüchtig auf das Individuum; er will von der Größe eines Einzelnen nichts wissen, es fei benn, dieser wirke durch die Allgemeinheit. Das Genie hat feine Wahl. Ein großer Mann wacht nicht eines schönen Morgens auf und sagt: "Ich bin voller Cebenskraft, ich will zur See gehen und ein Sestland am Südpol entdecken; heute will ich die Quadratur des Kreises finden; ich will die botanische Wissenschaft durchstöbern und ein neues Nahrungs= mittel für die Menscheit entdecken; ich beabsichtige einen neuen Baustil einzuführen; mir schwebt eine neue mechanische Kraft vor." Nein! Sondern er findet sich in der Strömung der Gedanken und Ereignisse, und die Ideen und Bedürfnisse seiner Zeitgenossen treiben ihn vorwärts. Er steht da, wo Aller Augen nach einer Richtung bliden, wo Aller hände ihm den Weg weisen, den er gehen soll. Die Kirche hat ihn inmitten ihrer Gebräuche und ihres feierlichen Pompes aufgezogen, und er führt den Gedanken aus, den ihre Musik ihm eingab: er baut einen Dom, wie sie ihn für ihre Gesänge und Prozessionen braucht. Er findet einen tobenden Krieg vor; dieser erzieht ihn in der Kaserne, bei Trompetengeschmetter, und er verbessert das Reglement. Zwei Candschaften pröbeln an dem Problem, Kohle oder Mehl oder Sische vom Erzeugungsorte nach dem Verbrauchsorte zu schaffen, und es fällt ihm ein, eine Eisenbahn zu bauen. Jeder Meister hat sein Material beisammen gefunden; seine Stärke lag in der instinktiven Übereinstimmung mit seinem Dolk und in seiner Liebe zu dem Material, das er bearbeitete. Was für eine Ersparnis an Kraft! und was für ein Ersatz für die Kürze



unserer Lebensfrist! Alles liegt fertig da für seine hand. Die Welt hat ihn auf seinem Wege soweit gebracht. Das Menschengeschlecht ist vor ihm hinausgezogen, hat Berge abgetragen, Tiefen ausgefüllt, Slüsse überbrückt. Männer. Völker, Dichter, Künstler, Weiber, — sie alle haben für ihn gearbeitet, und er tritt in ihre Arbeit ein. hätte er irgend etwas anderes sich erkoren, etwas, was außerhalb des allgemeinen Strebens, außerhalb des nationalen Empfindens und der Geschichte seines Volkes gelegen wäre - so hätte er alles allein thun muffen; seine Krafte waren ichon bei den ersten Vorbereitungen verausgabt worden. Man möchte beinabe sagen: echte geniale Größe besteht darin, überhaupt nicht original zu sein, aber alles in sich aufnehmen zu können; die Welt alles thun zu lassen, und nur den Geist der Stunde ungehindert seinen eigenen Geist durchdringen zu lassen.

Shakespeares Jugend fiel in eine Zeit, da die Engländer ungestüm sich zu den Unterhaltungen der Bühne beran-Der hof freilich war empfindlich gegen politische Anspielungen und suchte sie zu unterdrücken. Das gleiche Biel verfolgte die aufstrebende und thatfräftige Partei der Puritaner und die religiöse Richtung innerhalb der Anglifanischen Kirche. Aber das Volk verlangte die Schauspiele. Die höfe der Schänken, dächerlose häuser, schnell hergerichtete Schranken auf Jahrmärkten — das waren die stets bereiten Schaubühnen der umherstrolchenden Künstler. Das Dolf hatte an diesem neuen Vergnügen Geschmack gefunden; und so wenig wir jest erwarten könnten, daß es irgend einer Partei — und wäre es die allerstärkste! — gelingen würde, die Zeitungen zu unterdrücken, so wenig konnten damals ein König, ein Prälat, ein puritanischer Eiferer, allein ober mit vereinten Kräften, ein Organ unterbrucken, das

gleichzeitig Ballade, Epos, Zeitung, Volksversammlung, Dortrag, Wigblatt und Bücherei war. Wahrscheinlich aber fanden auch König, Prälat und Puritaner ihre Rechnung dabei. Die Bühne war, in allen ihren oben angeführten Eigenschaften, eine gemeinsame Angelegenheit der Nation geworden; gewiß eine zu unscheinbare Angelegenheit, als daß irgend ein großer Gelehrter bis jett auf den Gedanken hatte kommen können, in einer englischen Geschichte auch diesen Saktor zu würdigen; aber wenn die Bühne billig war, wenn man an ihren häusern gleichgültig vorüber ging wie an einem Bäckerladen, so war sie darum nicht ein Quentchen weniger bedeutungs= voll; der beste Beweis für die Cebenskraft, die in der Schaubühne pulsierte, ist die große Schar von Schriftstellern, die plöglich in dieses Seld einbrachen: Knd, Marlowe, Greene, Jonson, Chapman, Dekker, Webster, Henwood, Middleton, Peele, Sord, Massinger, Beaumont und Sletcher.

Es ist für den dramatischen Dichter von höchster Wichtigkeit, durch die Bühne der Wirkung auf den Volksgeist sicher
zu sein. Er verliert keine Zeit mit unfruchtbaren Versuchen.
Da sitht seine Zuhörerschaft und lauscht in gespannter Erwartung! Und für Shakespeare lag es noch viel günstiger.
Als er Stratsord verließ und nach London kam, existierten eine
große Menge Manuskripte von Schauspielen, die aus allen
möglichen Zeiten und von allen möglichen Dichtern stammten.
Alle diese Stücke wurden abwechselnd auf die Bretter gebracht.
Da ist die Geschichte von Troja, aus der das Publikum jede
Woche ein Stück zu hören bekommt; Julius Cäsars Tod und
andere Geschichten aus dem Plutarch, die man mit unermüdeter
Lust immer wieder hört; ein ganzes Bücherbrett voll englischer Geschichten, von den Chroniken von Brut und Artus
an bis zu den königlichen Heinrichen, und alles wird eistig



angehört; und endlich eine ganze Reihe von schaudervollen Tragodien, luftigen italienischen Geschichten und spanischen Reiseabenteuern, die in Condon jeder handwerkslehrling auswendig tennt. An dieser gangen Masse hat mit größerer ober geringerer Geschicklichkeit jeder Theaterschreiber seine hand versucht, und der Souffleur verwahrt die beklerten und zerfetten Manustripte. Schon ist es nicht mehr möglich zu sagen, wer die Stude zuerst geschrieben hat. Sie sind so lange icon im Besit der Buhne, so viele immer neu auftretende Genies haben Jufage oder Anderungen gemacht, indem sie eine Rede oder einen ganzen Auftritt oder ein neues Lied einfügten - und so tann tein Einzelner mehr litterarische Urheberrechte an diesen Erzeugnissen vieler Mitarbeiter geltend machen. Jum Glück denkt auch niemand daran. Don derartigen Wünschen hat man noch keine Ahnung. Wir haben wenig Cefer, aber viele Zuschauer und Juhörer. Darum bleiben die Stude am besten liegen, wo sie sind.

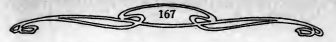
Wie alle seine Kameraden hielt auch Shakespeare den großen Dorrat von alten Stüden für herrenloses Gut, womit man nach Belieben schalten und walten konnte. Hätte das "Prestige", das unsere modernen Bühnenschöpfungen wie eine hecke umschließt, schon damals existiert, so hätte nichts gesichehen können. Das derbe, warme Blut des sebendigen Englands kreiste im Drama wie in den Straßenballaden, und gab Shakespeare das Körperliche, das er für seine hoch in den Cüsten schweisende majestätische Phantasie brauchte. Der Dichter braucht eine Grundlage volksmäßiger Überlieserung, auf der er weiter arbeiten kam, und die andererseits seine Kunst in den ersorderlichen Schranken halten mag. Diese Überlieserung verbindet ihn mit dem Volke, giebt für sein haus den Baugrund ab; und indem sie ihm so viel Material

liefert, das bereits für die Bearbeitung durch seine hand fertiggestellt ist, läßt sie ihm Zeit und Muße und volle Kraft für die Kühnheiten seiner Einbildungsfraft. Kurzum, der Dichter ist Schuldner seines Sagenschatzes, wie dereinst die Bildhauerkunst Schuldnerin des Tempels war. In Ägypten und in Griechenland entwickelte sich die Bildnerei als ein untergeordnetes Glied der Baufunst. Sie diente der Ausschmückung der Tempelwand: zuerst waren nur rohe Reliefs an den Giebeln ausgehauen, dann traten diese Reliefs fühner hervor, ein Arm oder ein Kopf sprang aus der Wandfläche heraus, die Gliederung der Gruppen aber richtete sich noch immer nach dem Gebäude, das zugleich als Rahmen diente, der fest einschließend den Gestalten halt gab. Und als schlieklich in Stil und Behandlung des Gesteins die höchste Freiheit erreicht war, zwang doch der immer noch vor= herrschende Geist architektonischer Wirkung der Bildsäule eine gewisse Ruhe und keusche Mäßigung auf. Sobald man anfing, Standbilder um ihrer selbst willen zu formen, und keine Rücksicht mehr auf Tempel ober Palast nahm, da begann die Kunst zu entarten: launische Willfür, Verschwendung und Prunksucht traten an die Stelle der alten magvollen Schönheit. Dies Gegengewicht, das der Bildhauer in der Architektur fand, das poetische Talent mit seiner so gefahrvollen Reigbarkeit fand es in den angehäuften dramatischen Stoffen, an die die Ceute bereits gewöhnt waren, und die eine gewisse Vortrefflichkeit besagen, welche kein einzelnes Genie, mochte es auch noch so außerordentlich sein, jemals hätte hoffen können, aus sich allein hervorzubringen.

Und thatsächlich hatte gerade Shakespeare offenbar an allen Ecken und Enden derartige Schulden. Er hatte Verwendung für alles was er fand. Wie viel er geborgt hat,

tonnen wir aus der fleißigen Berechnung schließen, die Ma-Ione dem ersten, zweiten und dritten Teil von ,König Beinrich der Sechste' gewidmet hat. "Don 6043 Zeilen waren 1771 von einem Dorgänger Shakespeares geschrieben; 2373 sind von ihm, aber nach den Arbeiten seiner Vorganger umgemodelt, und nur 1899 sind völlig sein eigen." indem die Untersuchungen immer weiter vorschreiten, bleibt taum ein einziges Drama übrig, das ausschlieflich seiner Erfindungstraft zugeschrieben werden darf. Malones Urteil liefert einen bedeutungsvollen Beitrag zur Geschichte der Shakespeareschen Dramen. In , heinrich der Achte' glaube ich deutlich den Urfelsen aus den von Shakespeare darüber gebreiteten feineren Schichten hervorbrechen gu sehen. ursprüngliche Stud war von einem bedeutenden, gedankenvollen Mann geschrieben, der aber ein schlechtes Gehör für Wohllaut hatte. Ich kann seine Verse bezeichnen und ertenne sie sofort an ihrem Tonfall. Man lese Wolsens Selbst= gespräch und den darauffolgenden Auftritt mit Cromwell: das Geheimnis des Shakespeareschen Metrums beruht darin, daß der Gedanke den Rhythmus bildet, so daß dieser am besten zur Geltung kommt, wenn man die Derse ihrem Sinn Statt dessen aber wiederholt hier jede Zeile gemäß lieft. ein und denselben Tonfall, und die Derse schmeden sogar ein bischen nach Kanzelberedtsamkeit. Aber das Stud weift von Anfang bis zu Ende unverkennbare Spuren von Shakespeares hand auf, und manche Stellen, wie 3. B. die Schilderung der Krönung, wirken wie Autographen. Sonderbarer= weise ist das Kompliment an die Königin Elisabeth in dem schlechten Rhythmus geschrieben.

Shakespeare wußte, daß die Überlieferung bessere dramatische Sabeln verschafft als die beste Erfindungskraft es kann. Wenn er auch an Ruhm origineller Erfindung ein wenig verlor, so vermehrte er dafür seine Quellen; und dazumal ichrie man noch nicht so bringend nach Originalität wie heut-Litteratur für die Million gab es noch nicht. Von der allgemeinen Cesewut, von billigen Büchern wußte man Tritt in solchen Zeiten der Unwissenheit ein großer Dichter auf, so saugt er alles Licht, das von irgend welchen anderen Punkten ausstrahlt, in seine Sphäre auf. schönes Amt ist es, jeden Edelstein des Geistes, jede Blume des Gefühls seinem Volke darzubringen; so kommt es da= hin, daß er sein Gedächtnis ebenso hoch stellt wie seine Erfindungsgabe. Wenig kommt es ihm daher darauf an, aus welchen Quellen seine Gedanken stammen, ob er sie aus Übersetzungen fremdsprachlicher Werke, oder aus alten Geschichten bekommen hat, oder ob er sie auf Reisen in fernen Cändern aufgelesen hat, oder ob sie ihm in Augenblicken der Begeisterung eingefallen sind — woher auch sein mögen, sie sind seiner untritischen Juhörerschaft allesamt in gleicher Weise willkommen. Ja, er macht seine Anleihen in allernächster Nachbarschaft. Andere Leute haben gescheite Einfälle so gut wie er selber; nur sagen sie eine Menge Ungereimtheiten und wissen es selber nicht, wenn sie etwas Gutes gesagt haben. Er aber kennt das Sunkeln des echten Edelsteins und er weiß ihn an der rechten Stelle anzubringen, wo immer er ihn finden mag. bieser glücklichen Cage war vielleicht auch homer, waren Chaucer, Saadi. Sie hatten das Bewuftsein, daß aller Wit ihr Wit sei. Und sie sind nicht nur Dichter, sondern auch Bibliothekare und Chronisten. Jeder Romanzendichter verfügte als Erbe frei über all die hundert Erzählungen ber Welt :



"Berichtet von Theben, von Pelops' Geschlecht, "Don des heiligen Ilions Sall."

Chaucers Einfluß macht sich in unserer ganzen frühen Litteratur deutlich bemerkbar; und noch in jungerer Zeit sind nicht nur Pope und Dryden ihm verpflichtet gewesen, sondern in der ganzen Gesellschaft englischer Schriftsteller läßt sich eine große, freilich nicht anerkannte Derschuldung an Chaucer leicht nachweisen. Ein Überfluß, der so viele Kostgänger füttert, hat für uns etwas Bezauberndes. Aber Chaucer ist selber auch ein großer Borger. Wie es scheint, schöpfte er beständig durch Vermittelung von Endgate und Carton aus Guido di Colonna, dessen lateinische Romanze vom Trojanerfrieg ihrerseits wieder eine Zusammenstoppelung aus Dares Phrygius, Ovid und Statius war. Dann sind Petrarca, Boccaccio und die Provençalischen Poeten seine Wohlthäter: der , Roman von der Rose' ist nur eine ausgewählte Übersetzung nach Guillaume de Corris und Jehan de Meung; "Troilus und Cressida" nach Collius von Urbino; der hahn und der Juchs' nach Maries , Lais'; das haus des Ruhms, ist aus dem Frangösischen oder Italienischen; und den armen Gower benutt er, wie wenn er nur eine Ziegelei oder ein Steinbruch wäre, woraus er sich bequem sein haus bauen tann. Er stiehlt mit der Entschuldigung, daß das, was er nehme, an der Stelle, wo er's gefunden, ganz wertlos, an der Stelle aber, wo er selber es verwende, höchst wertvoll sei. Und thatsächlich ist es in der Litteratur einer Art Regel geworden, daß jemand, sobald er einmal seine Sähigkeit, originell schreiben zu können, dargethan habe, hinfort berechtigt sei, nach freiem Belieben aus Anderer Schriften zu stehlen. Gedanken sind das Eigentum bessen, der sie in sich aufnehmen, und dessen, der sie zwedentsprechend verwerten kann. Eine gewisse Unbeholfenheit verrät den Gebrauch entlehnter Gedanken; sobald wir aber gelernt haben, sie zu verwenden, werden sie unser eigen.

So ist also alle Originalität nur relativ. Jeder Denker Das gelehrte Mitglied der gesetgebenden blict rückwärts. Versammlung in Westminster oder in Washington spricht und stimmt für Tausende. Aber zeigt uns seine Wählerschaft, zeigt uns die jest unsichtbaren Kanäle, durch die dem Senator ihre Wünsche tundgegeben werden, zeigt uns die Schar von prattischen und tenntnisreichen Männern, durch deren schriftliche oder mündliche Mitteilungen er seine Zufuhren von Beweismaterial, Anekdoten und Berechnungen erhält — und seine schöne haltung, seine tapfere Kämpferstellung wird ein bischen von ihrer Wirfung einbüßen. Wie Sir Robert Deel und Mr. Webster für Tausende stimmen, so denten Lode und Rousseau für Causende; und so waren rings um homer, Manu, Saadi oder Milton herum Quellen, aus denen sie schöpften: Freunde, Liebhaber, Bucher, Sagen, Sprichwörter. Diese alle sind längst zu Grunde gegangen; könnten wir sie sehen, so würde das Wunder beträchtlich geringer erscheinen. Sprach der Barde im Bewußtsein seiner Autorität? fühlte er im Geheimen, daß einer seiner Mitbarden sein Meister sei? Dies ist eine Gewissensfrage für den Dichter. hat er zum mindesten in seiner Brust ein Delphi, das er um jeden Gedanken oder jedes Ding befragen kann, ob es in Wahrheit so sei, ja oder nein? Und bekommt er eine Antwort? eine Antwort, auf die er sich verlassen kann? Anleihen, die solch ein Mann bei eines Anderen Geist machen tonnte, sie vermöchten ibn nimmer im Bewußtsein gu storen, daß er ein Original ist; denn die Dienstleistungen, die Bücher oder andere Geister ihm verrichten, sie sind nur ein Rauch=



wölkthen im Vergleich mit jener tiefinnerlichen Wahrheit, mit der er Umgang gepflogen hat.

Es ist leicht zu sehen, daß die besten Schriften oder Thaten des Genies auf dieser Welt nicht eines Einzelnen Werk sind, sondern nur durch eine weitumfassende gemeinsame Arbeit zu stande kamen, indem Tausend, von demselben Antrieb gespornt, arbeiteten wie ein Mann. Unsere englische Bibel ist eine wundervolle Probe von der Kraft und dem Wohllaut der englischen Sprache. Aber sie wurde nicht von einem Menschen gemacht und auch nicht zu einer bestimmten Zeit: sondern ganze Jahrhunderte und mehrere Kirchen brachten sie zu ihrer Vollkommenheit. Es gab feine Zeit, wo nicht irgend eine Übersetzung vorhanden gewesen ware. Die Liturgie, deren pathetische Energie wir bewundern, ist eine Anthologie, die durch die Frömmigkeit langer Zeitalter und vieler Völker zu ftande tam, eine Übersetzung von Gebeten und Sormeln der Römischen Kirche — und auch diese waren in langen Zeitläuften aus den Gebeten und Betrachtungen aller Heiligen und Kirchenväter auf dem ganzen Erdenrund zusammengestellt worden. Dieselbe Bemerkung macht Grotius mit Bezug auf das Vaterunser: die einzelnen Sätze, aus denen es zusammengestellt ist, waren schon zu Christi Zeiten in den rabbinischen Sormeln im Gebrauch. Jesus las die Goldkörner heraus. Die nervige Sprache des Bürgerlichen Gesetzes, die eindrucksvollen Sormeln unserer Gerichtshöfe, die scharfen und innerlich wahren Unterscheidungen der Gesethücher, sie gingen hervor aus den Beiträgen aller scharfsichtigen, startgeistigen Männer, die in den nach jenen Gesetzen beherrschten Sändern lebten. Plutardübersetzung verdankt ihre Vorzüglichkeit dem Umstand, daß Übersetzung auf Übersetzung folgte. Niemals gab es

eine Zeit, wo feine Übersetzung vorhanden war. Alle dem volksmäßigen und nationalen Empfinden entsprechenden Sätze bleiben erhalten, alle anderen werden nach und nach ausgelesen und weggeworfen. Ein gang ähnlicher Prozeß hatte sich, schon lange vorher, mit den Originalen dieser Bücher vollzogen. Mit Weltbüchern springt die Welt ohne Umstände um. Die Vedas, Asops Sabeln, Bidpai, Tausendundeine Nacht, Cid, Ilias, Robin Hood, die schottischen Balladen — sie alle sind keine Schöpfungen Einzelner. der Abfassung solcher Werke denkt die Zeit mit, es denkt der Markt, der Maurer, der Jimmerer, der Kaufmann, der Candmann, der Narr — sie alle denken für uns. Jedes Buch liefert seiner Zeit ein gutes Wort, wie auch jede Gemeindeverordnung, jeder handel, jede Tagesnarrheit es thut, und der die Gattung vertretende, allumfassende Genius, der ohne Surcht und ohne Scham seine Originalität der Ori= ginalität der Allgemeinheit verdankt, er ist dem nächsten Zeitalter der Vertreter des in ihm verkörperten Vergangenen.

Wir verdanken es den Nachsuchungen der Kultursorscher und der Shakespeare-Gesellschaft, daß die ganze stusenmäßige Entwickelung des englischen Dramas nunmehr klargelegt ist: von den in Kirchen und von Geistlichen aufgeführten Mysterien, und nach der endlichen Freimachung von der Kirche von den ersten wirklichen weltlichen Schauspielen "Serrex und Forrex" und "Muttchen Gurtons Nadel" bis herab zur Besitzergreifung der Bühne durch eben jene Stücke, die Shakespeare umänderte, bearbeitete und schließlich sich ganz zu eigen machte. Stolz gemacht durch ihren Erfolg, angespornt von dem wachsenden Interesse an ihrer Aufgabe, haben diese Forscher keinen Buchladen undurchstöbert, keine Kiste in der Rumpelkammer uneröffnet gelassen und jeder Stoß alter

vergilbter Rechnungen wurde aus seinem Versted hervorgezogen und vor Moder und Wurmfraß gerettet. So heiß war ihre hoffnung, zu entdecken, ob Shakespeare als Junge wilddiebte oder nicht, ob er vor der Thür des Theatergebäudes die Pferde gehalten hätte, ob er Schulmeister gewesen wäre, und warum er in seinem Testament seiner Frau, Anna hathawan, nur das zweitbeste Bett vermacht hätte.

Es liegt etwas Rührendes in dem Aberwik, womit das schnelllebige Zeitalter fehlgreift in der Wahl des Gegenstandes, auf den alle Kerzen scheinen, nach dem alle Augen sich wenden: in der Sorgfalt, womit jede Cappalie über Königin Elisabeth und König Jatob, über die Esser, Leicester, Burleigh und Budingham aufgezeichnet wird — aber nicht eine einzige wertvolle Notiz widmet man dem Begründer einer anderen Dynastie, der allein das haus Tudor es zu danken hat, wenn man ewig seiner gedenken wird: dem Mann, der Dank der Begeisterung, die ihn nährt, die gange angelfächsische Raffe in sich trägt, von deffen Gedanten nun für etliche Jahrhunderte die besten Köpfe der Welt leben werden, der die besten Geister in seine unverrückbaren Bahnen lenken wird! Ein beliebter Schauspieler - kein Mensch hat eine Ahnung, daß er der Dichter der Menschheit ist! Und das Geheimnis bleibt den Dichtern und Geistesmenschen verborgen, wie den hofleuten und Weltfindern. der von den menschlichen Verstandskräften seiner Zeit ein Inventar aufnahm, hat niemals seinen Namen erwähnt. Ben Jonson, dessen paar Worten der Anerkennung und des Cobes wir soviel untergelegt haben, wie nur irgend möglich ist, er hatte doch keine Ahnung von dem elastischen Ruhme, den er selbst zum erstenmale in Schwingungen zu versetzen suchte. Ohne Zweifel hielt er das Cob, das er ihm gnädigst gegönnt, für sehr großmütig, und ohne alle Frage hielt er sich selber für den besseren Dichter von den beiden.

Wenn man, wie das Sprichwort lautet, With braucht, um With zu verstehen, so hätte Shakespeares Zeitalter fähig sein sollen, seine Größe zu erkennen. Sir henry Wotton war vier Jahre nach Shakespeare geboren und starb dreiundzwanzig Jahre nach ihm, und unter seinen Korrespondenten und Befannten finde ich die folgenden Personen: Theodore Beza, Isaac Casaubon, Sir Philip Sidnen, den Grafen von Esser, Lord Bacon, Sir Walter Raleigh, John Milton, Sir henry Dane, Isaac Walton, Dr. Donne, Abraham Cowlen, Bellarmine, Charles Cotton, John Pym, John Hales, Kepler, Vieta, Albericus Gentilis, Paul Sarpi, Arminius; seiner Verbindung mit allen diesen liegen Anzeichen vor, außerdem aber verkehrte er zweifellos noch mit vielen anderen: Shakespeare, Spenser, Jonson, Beaumont, Massinger, den beiden Herberts, Marlowe, Chapman und den Übrigen. Seit jenem Sternbilde großer Männer, das in Griechenland zur Zeit des Perikles auftauchte, war niemals wieder eine solche Gesellschaft auf der Welt: und doch vermochten alle diese Genies den besten Kopf auf dem gangen Erdenrund nicht zu erkennen! Unseres Dichters Maske war undurch= dringlich. In der Nähe ist der Berg nicht zu sehen. dauerte ein Jahrhundert, bis den Menschen eine Ahnung aufging, und erst volle zwei Jahrhunderte nach seinem Tode erschien eine fritische Würdigung, die nach unserer Meinung ihm einigermaßen gerecht wird. Vor unserer Zeit war es nicht möglich, Shakespeares Geschichte zu schreiben: denn er ist der Vater des deutschen Schrifttums; die Einführung Shakespeares in das deutsche Geistesleben durch Cessing, die Übersetzung seiner Werke durch Wieland und Schlegel — diese Ereignisse sind aufs engste mit der rapiden Entwickelung der deutschen Litteratur verknüpft. Erst im neunzehnten Jahrhundert, dessen grüblerischer Genius selbst eine Art von lebendem Hamlet ist, konnte die Hamlettragödie so staunende Leser sinden. Jetzt sind Litteratur, Philosophie und Denken vershakespearet. Sein Geist ist der Horizont, über den wir zur Zeit nicht hinaus sehen können. Durch seinen Rhythmus sind unsere Ohren zu musikalischem Gefühl erzogen. Coleridge und Goethe sind die einzigen Kritiker, die unsere Überzeugungen mit einigermaßen entsprechender Treue zum Ausdruck gebracht haben; aber alle seingebildeten Geister sind einig in einer stillschweigenden Schähung seiner erhabenen Kraft und Schönheit, die gleich dem Christentum der Zeitzepoche ihren Stempel aufdrückt.

Die Shakespeare - Gesellschaft hat ihre Untersuchungen nach allen Richtungen ausgedehnt, hat bekannt gemacht, welche Thatsachen der Aufhellung und Seststellung bedürfen, hat Geldbelohnungen auf jede Auskunft gesetzt, die zu einem beweisenden Erfolg führen würde — und was war das Er-Außer einigen wichtigen Aufflärungen gur Geschichte der englischen Buhne haben sie ein paar Chatsachen aufgelesen, die sich auf das Eigentum und auf Geschäfte des Dichters beziehen. Wie es scheint, vergrößerte sich von Jahr zu Jahr sein Anteil am Besit des Blackfriars-Theaters : die Garderobe und andere Einrichtungsgegenstände gehörten ihm; von seinen Ersparnissen, die er als Theaterdichter und Mitdirektor gemacht hatte, kaufte er einen Candbesit in seinem heimatsstädtchen; er bewohnte das beste haus in Stratford; seine Nachbarn betrauten ihn mit allerlei Besorgungen, die er in Condon für sie zu machen hatte: er borgte Geld für sie und dergleichen; er war ein rechter Candwirt. Um die Jeit, wo er den "Macbeth" schrieb, verklagte er Philip Rogers vor dem Stratforder Gemeindegericht um fünfunddreißig Schilling zehn Pence für mehrere Kornlieserungen. Er scheint in jeder Beziehung ein guter haushalter gewesen zu sein, dem man keinerlei Erzentrizität oder unordentlichen Tebenswandel nachsagte. Er war ein gutmütiger Mann, ein Schauspieler und Mitbesitzer eines Theaters, der sich in keiner auffälligen Weise von anderen Schauspielern und Theaterdirektoren unterschied. Ich gebe zu, daß diese Forschungsergebnisse wichtig sind. Sie waren wohl der Mühe wert, die ihre Beschaffung gekostet hat.

diese Forschungen auch einige Ausfunft= menn schnipselchen über seine äußeren Lebensverhältnisse zu Tage gefördert haben - sie vermögen kein Licht zu verbreiten über jene unendliche Erfindungstraft, die für uns der geheime Magnet seiner Anziehung ist. Wir sind recht unbeholfene Geschichtsschreiber. Wir zählen chronikmäßig seine Verwandt= schaftsverhältnisse auf, seine Geburt, sein Geburtshaus, seine Schuljahre, seine Schulfreunde, seinen Gelderwerb, heirat, sein Bücherschreiben, seine Berühmtheit, seinen Cod. Und wenn wir mit diesem Geschwätz zu Ende sind, dann erscheint kein Strahl der Beziehung zwischen all dem Klatsch und dem Göttersohn; hätten wir aufs Geratewohl in den ,Modernen Plutarch' hineingegriffen und irgend eine andere Cebensgeschichte darin gelesen, so würde sie zu Shakespeares Dichtungen ebensogut gepaßt haben. Das ist das Wesen der Poesie, daß sie, wie Wundertöchterlein Regenbogen, aus dem Unsichtbaren hervorspringt, die Vergangenheit vernichtet, und aller Bemühungen, ihre Geschichte festzustellen, spottet. Malone, Warburton, Dnce Collier haben ihr Öl vergebens verthan. Die berühmten Bühnen: Covent Garden, Drury Cane, Park, Tremont, haben nutilos ihre hilfe beigesteuert. Betterton, Garwick, Kemble, Kean und Macready weihen ihr Ceben diesem Genius; ihn krönen sie, machen ihn uns klar, ordnen sich ihm unter, stellen ihn dar. Der Genius aber weiß von ihnen nichts. Die Vorstellung beginnt — ein goldenes Wort sprüht unsterblich hervor aus all dem angeschminkten Pedantenkram und ladet uns zu unserer süßen Qual ein, in seine unzugängsliche heimat ihm zu folgen. Ich erinnere mich, daß ich mal ins Theater ging, den hamlet eines berühmten Künstlers zu sehen, auf den die englische Bühne stolz ist; und alles, was ich an jenem Abend hörte, was mir bis jetzt im Gedächtnis geblieben ist, war etwas, womit der Tragöde nichts zu schaffen hatte — nämlich ganz einsach hamlets Frage an den Geist:

"Was bedeutet's, "Daß, toter Ceichnam, du in vollem Stahl "Aufs Neu des Mondes Dämmerschein besuchst?"

Die Phantasie, die das Kämmerchen, darin der Dichter schreibt, zu einer Welt erweitert und sie mit Mächten und Gestalten jeder Art und jeden Ranges bevölkert, sie wandelt ebenso schnell die plumpe Wirklichkeit zu seinen Mondstrahlen. Diese Zauberkünste des Dichters zerstören uns die Illusionen der Kulissen. Kann irgend eine Biographie mich über die Örtlichkeiten aufklären, in die der "Sommernachtstraum" mich verset? Vertraute Shakespeare irgend einem Notar oder Gemeindearchivar, Küster oder Schöffen in Stratsord die Entstehungsgeschichte dieser zarten Schöffen in Stratsord die Entstehungsgeschichte dieser zarten Schöffen dar? Der Ardennerwald, die leichten Lüste von Scone Castle, der Mondsschein in Portias Garten, "die weiten Grotten und die trägen Wüsten" von Othelsos Gesangenschaft — wo ist der Vettersvetter, der Großnesse, der eine Kunde von diesen Geheimnissen

einer Überwelt aufbewahrt hat, in welchem Bündel Steuerrechnungen, in welchem Privatbrief steht ein Wort davon? Kurzum, in diesen Dramen, wie in allen großen Kunstwerken— in den kyklopischen Bauwerken Ägnptens und Indiens, in den Bildnissen eines Phidias, in den gotischen Münstern, in der italienischen Malerei, in den spanischen und schottischen Balladen— zieht der Genius, wenn das schöpferische Zeitalter zum himmel aufsteigt, die Leiter nach sich. Und es kommt eine neue Zeit, die die Werke sieht und vergebens nach ihrer Geschichte fragt.

Shakespeares einziger Biograph ist Shakespeare; und er selbst kann nichts sagen, als wenn der Shakespeare in uns ist, das ist: in unserer empfänglichsten, vom freiesten Gefühl erfüllten Stunde. Er kann nicht von seinem Dreisuß aufstehen und uns Geschichtsten über seine erhabenen Eingebungen erzählen. Lies die alten Dokumente, die die fleißigen herren Dyce und Collier ausgegraben, erläutert und verglichen haben; und dann lies einen von seinen himmlischen Sprüchen, die wie Meteorsteine vom himmel gefallen zu sein scheinen, und die, nicht unserer Alltagserfahrung, sondern dem Menschen in unserer Brust, wie Worte des Schickst klingen. Und dann sage mir, ob diese beiden zusammenpassen; ob die ersteren irgendwie eine Erklärung für die letzteren geben, oder welche von den beiden den besten Begriff auch von der Lebensgeschichte des Mannes geben.

So haben wir trotz unserem kümmerlichen Wissen von seinen äußeren Umständen, doch, wenn wir statt Aubren und Rowe uns Shakespeare selber als Shakespeare-Biographen wählen, eine ganz gediegene thatsächliche Auskunftsquelle: denn sie belehrt uns über seinen Charakter und sein Schicksal, und gerade über das alles, dessen Kenntnis uns am wichtigsten



sein würde, wenn wir dem Mann persönlich zu begegnen und mit ihm zu verhandeln hätten. Denn überliefert sind uns seine Überzeugungen über alle jene gragen, die antwortheischend an jedes Menschenherz pochen: über Leben und Tod, über Liebe, über Reichtum und Armut, über die Erfolge des Cebens und über die Mittel, durch die sie errungen werden; über die Charaktere der Menschen und die geheimen oder offenen Einflüsse, durch die ihre Schicksale bestimmt werden; und über die geheimnisvollen dämonischen Mächte, die unserer wissenschaftlichen Sorschung spotten und trogdem in unsere hellsten Stunden mit ihren bosen und guten Gaben sich eindrängen. Wer hat je seine Sonette gelesen, ohne zu finden, daß in ihnen der Dichter unter Masken, die für den Verständigen keine Masken sind, das Wesen der Freundschaft und der Liebe geoffenbart hat — das Ineinanderströmen der Gefühle in den empfänglichsten und zu gleicher Zeit geistig höchststehenden Männern? Welchen Jug seiner Privatmeinungen hat er in seinen Dramen verborgen gelassen? In seinen großangelegten Gemälden von Edelleuten und Königen tonnen wir ertennen, an welchen Sormen, an welchen Außerungen der Menschlichkeit er Gefallen fand, wie er seine helle Freude hatte an Scharen von befreundeten Gaften, an reicher Gastlichkeit, an freudigem Geben. Laft euch von Timon, von Warwick, vom Kaufmann Antonio sagen, was für ein großes herz der Dichter hatte. Shakespeare als Mensch sollte uns der Unbekannteste sein? Im Gegenteil! Er ift in der gangen neueren Geschichte die einzige Perfonlichkeit, die uns ganz genau bekannt ist! Welche Frage der Moral, der Sitte, der Regierungstunft, der Philosophie, der Religion, des Geschmacks, der Lebensführung hat er unbeantwortet gelassen? Don welchem Geheimnis hat er nicht zum mindesten gewußt,

daß es vorhanden ist? Welches Amt, welche Würde, welches Gebiet menschlicher Thätigkeit hat er unerwähnt gelassen? Welchen König hat er nicht königliches Auftreten gelehrt, wie Talma den Kaiser Napoleon? Welche Jungfrau fand ihn nicht zarter als ihr Jartgefühl? Welchen Liebhaber hat er nicht im Lieben übertroffen, welchen Weisen nicht an weitem Blick? Welchen Edelmann von ungehobeltem Be-nehmen hat er nicht belehrt und gebildet?

Mancher tüchtige und verständnisvolle Kritiker ist der Meinung, eine kritische Würdigung Shakespeares sei wertlos, wenn sie sich nicht gang und gar auf die Leistungen des Dramatikers beschränke; wenn man ihn als Poeten und Philosophen beurteilen wolle, bekomme man einen falschen Begriff von ihm. Ich habe von seinen dramatischen Derdiensten eine ebenso hohe Meinung wie diese Kritiker; trogdem aber glaube ich, daß sie erst in die zweite Reihe zu stellen sind. Er war ein echter, ein ganzer Mann; ein hirn, das Gedanken und Bilder ausströmte; er suchte für sie einen Ausweg und fand das Drama zur hand. Wäre er ein Geringerer gewesen, dann allerdings hätten wir zu untersuchen gehabt, wie er seinen Platz ausfüllte, was er als Dramatifer leistete - und er ist der beste Dramatifer der Welt. Aber es stellt sich heraus, daß das, was er zu sagen hat, von solchem Gewicht ist, daß ein guter Teil der Aufmerksamkeit von dem Dehikel abgelenkt wird. Er gleicht einem heiligen, dessen Geschichte in alle Sprachen übertragen, in Vers und Prosa, in Lied und Bild wiedergegeben und schließlich gar zu Sprichwörtern zerstückelt wird, so daß die Gelegenheit, die der Meinung des heiligen die form eines Gesprächs oder eines Gebets oder einer Gesetsammlung gab, als unwesentlich zurücktritt gegenüber der Universalität ihrer

Anwendung. So geht es auch mit dem weisen Shatespeare und seinem Lebensbuch. Er schrieb die Melodien zu all unserer modernen Musit; er schrieb den Text modernen Cebens, ben Text der Sitten; er zeichnete den Menschen von England und Europa, den Vater des Menschen in Amerika: er zeichnete den Menschen und beschrieb den Tag und was im Cauf dieses Tages gethan wird; er las in den herzen von Mann und Weib: ihre Rechtlichkeit und ihre hinterhaltigen Listen: die Listen der Unschuld und die unmerklichen Übergänge von Tugenden in Caster und umgekehrt. Er schied im Antlit eines Kindes das mütterliche Erbe vom väterlichen; er vermochte die feinen Scheidelinien zwischen freiem Willen und Schicfalsfügung zu ziehen; er tannte die Gesetze der Rudwirtung, worauf die Politit der Natur beruht; alles Sufe und alles Fruchtbare des Menschenloses lag in seinem Geiste so wahr, aber auch so ruhig, wie die Candschaft im Auge liegt. Und diese Cebensweisheit ist so bedeutungsvoll, daß davor die Frage der dramatischen oder epischen Sorm gang unwesentlich wird.

Shakespeare läßt sich mit hervorragenden Schriftstellern so wenig in eine Kategorie bringen, wie er zur großen Masse gehört. Er ist unfaßbar weise; die anderen nur saßbar. Ein tüchtiger Leser vermag sich, bis zu einem gewissen Grade, in Platos Hirn zu versehen und von dort aus zu denken; aber nicht in Shakespeares hirn. Wir bleiben immer draußen. Als Könner, als Schöpfer ist Shakespeare einzig. In dieser hinsicht kann ein Mensch sich etwas Höheres nicht vorstellen. Bei ihm stehen wir an der Grenze seinster Einzelausführung, die sich mit einem individuellen Selbst noch vereinigen läßt — er ist der subtilste aller Autoren und überhaupt als Autor gerade nur noch eben möglich. Ebenbürtig neben seiner

Cebensweisheit steht seine Begabung mit schöpferischer Phantalie und Inrischer Ausdrucksfähigkeit. Er bekleidete die Geschöpfe seiner Sabel mit Sormen und Gefühlen, als wären es Ceute, die unter seinem Dach gelebt hätten; und wenig wirkliche Menschen sind als so scharf bestimmte Charattere auf die Nachwelt gekommen wie diese Phantasiegebilde. Und sie redeten eine Sprache, die ebenso wohllautend wie treffend Tropdem verleiteten seine Talente ihn niemals, sie prunkend zur Schau zu stellen, auch spielte er niemals nur auf einer Saite. Eine allgegenwärtige Menschlichkeit giebt allen seinen Sähigkeiten eine harmonische Verbindung. dir von einem begabten Mann eine Geschichte erzählen, und flugs wird seine Parteilichkeit zu Tage treten. Er hat ge= wisse Beobachtungen, Meinungen, Lieblingsgegenstände, die einen zufälligen Vorzug besitten; und nun richtet er seine gange Ergählung danach ein, diese gur Geltung gu bringen. Er überladet den einen Teil und läßt den anderen zu furz kommen, nicht wie es der Gegenstand erfordert, sondern wie es ihm selber paßt und bequem ist. Shakespeare aber hat keine Liebhaberei, kein vordringliches Thema; sondern alles wird vorgebracht wie sich's gehört; er braucht nicht besonders in Stimmung zu sein, braucht keine Kuriositäten zur Anregung; er ist kein Kuhmaler, kein Dogelnarr, kein Manierist; man entdeckt an ihm feine Spur von Ichsucht: das Große erzählt er in großen Zügen, dem Kleinen giebt er unter= geordneten Platz. Er ist weise ohne Emphase und ohne ge= suchte Betonung; er ist stark wie die Natur stark ist, die ohne Anstrengung das Cand zu Bergfuppen emporhebt, und nach denselben Gesetzen, nach denen sie eine Seifenblase in der Luft schweben läßt, und die das Eine ebenso gern thut wie das Andere. Dies bewirkt, daß er in Posse, Tragödie, Er=

zählung und Liebeslied der gleiche mächtige Geist ist. Und diese Vortrefflichkeit ist so fortwährend und in jeder Einzelsheit vorhanden, daß jeder Leser denkt, andere Leser könnten sie unmöglich so wahrnehmen wie er selber.

Diese Gewalt des Ausdrucks, diese Sähigkeit, die innerste Wahrheit der Dinge in Wohllaut und Vers zu übertragen. macht ihn zum vorbildlichen Dichter und hat der Metaphysit ein neues Problem geliefert. Durch sie wird er selber ein Objekt der Naturforschung, nämlich als eine der wichtigften hervorbringungen unseres Erdballs und als ein Verkündiger neuer Epochen und Derbesserungen. In seiner Dichtung spiegelten sich die Dinge unverkummert und ohne Sehl; er vermochte das Seine genau, das Große magvoll zu malen, das Tragische mit gleicher Meisterschaft wie das Komische und zwar ohne jede Verzerrung oder Beschönigung. gewaltige Darstellungskunst wandte er auf die kleinsten Einzelheiten an, alles muß haarscharf stimmen; eine Augenwimper, ein Wangengrübchen zeichnet er mit demselben sicheren festen Strich wie einen Berg; und doch vertragen seine Zeichnungen, so gut wie die der Natur, die Untersuchung mit dem Sonnenmitrostop.

Kurz, Shakespeare ist ein hauptbeweis, daß es auf eine größere oder geringere Menge des Schaffens, auf ein paar Bilder mehr oder weniger überhaupt nicht ankommt. Er besaß die Kraft, ein Bild zu machen. Daguerre gelang es, eine Blume ihr Bild auf seine Jodplatte ätzen zu lassen; dann stellt er' in aller Gemächlichkeit eine Million Ätzungen her. Gegenstände sind immer vorhanden; aber niemals gelang ihre Darstellung. hier ist nun endlich vollkommene Wiedergabe; und nun mag die ganze Welt mit all ihren Gestalten zum Bilde sitzen. Einen Shakespeare zu machen,

fann kein Rezept ausgestellt werden; bewiesen aber ist die Möglichkeit, die Welt in ein Gedicht zu übertragen.

Seine Inrische Kraft entspricht stets dem Geist der Dichtungsgattung. Die Vortrefflichkeit der Sonette verbleicht vor dem Glanze der Dramen — aber sie sind so unnachahmlich wie diese: und dies verdanken sie nicht ihren einzelnen Versen, sondern sie sind als Ganzes vorzüglich; wie uns zuweilen eine Menschenstimme aus einer höheren Welt zu klingen scheint, so hören wir hier eine Zwiesprache poetischer Wesen, und jeder Vers ist jetzt so unnachahmbar wie ein ganzes Gedicht.

Obwohl in den Schauspielen die Reden und einzelne Verse eine Schönheit besitzen, die unser Ohr verlockt, lauschend zu verweilen, um ihres Wohlsauts zu genießen, so ist doch jeder Satz so bedeutungsschwer und so innig mit den vorangehenden und solgenden verknüpst, daß auch der Cogiker bestriedigt ist. Seine Mittel sind ebenso bewunderungswürdig wie seine Iwede: jeder untergeordnete Einfall, der ihm dient, um unsvereindare Gegensätze dennoch zu verbinden, ist an sich ein Gedicht. Shakespeare braucht niemals abzusteigen und zu Fuß zu gehen, weil sein Pferd mit ihm durchgeht und ihn in eine falsche Richtung trägt: er ist ein Reiter, der immer im Sattel bleibt.

Die schönste Poesie war zuerst Erfahrung; aber seitdem hat der Gedanke eine Umwandlung durchgemacht. Gebildete Menschen bringen es oft zu einer achtungswerten Sertigkeit im Verseschreiben; aber es ist leicht, aus ihren Gedichten ihre persönliche Lebensgeschichte herauszulesen; ein jeder, der mit einigen ihrer Teile bekannt ist, vermag jede Gestalt zu benennen; dies ist Andreas und das ist Rachel. So bleibt der Sinn prosaisch. Es ist eine Raupe mit Slügeln, aber noch kein Schmetterling. In eines echten Dichters Geist ist die

Chatsache völlig im Gedankenelement aufgegangen und hat alle Schalen abgestreift. Dieser hohe Sinn ist Shakespeare immer eigen. Wenn wir die Wahrhaftigkeit und Treffsicherheit seiner Gemälde beobachten, so sagen wir: er weiß seine Lektion auswendig. Dabei aber bemerken wir niemals eine Spur von Vordrängen seines Ichs.

Ein noch töniglicherer Jug ist so recht dem Dichter Shatespeare eigen: ich meine seine gröhlichkeit, ohne die niemand ein Poet sein tann - benn Schönheit ist sein Biel. die Tugend, nicht aus Pflichtgefühl, sondern um ihrer Anmut willen; ihn entzuden Welt, Mann, Weib durch das schöne Licht, das sie aussprühen. Schönheit, den Geist von Freude und heiterkeit, giekt er über das Weltall aus. Epitur fagt, die Poesie habe solche Reize, daß um ihretwillen ein Liebender seine Geliebte verlassen könnte. Und an echten Sängern hat man immer ihre unverrückbare frohe Caune gerühmt. Homer liegt im Sonnenschein; Chaucer ist fröhlich und aufrecht; und Saadi sagt: "Man raunte im Cande, ich thäte Buße; aber was sollte ich mit Reu' und Leid zu thun haben?" Nicht weniger majestätisch und fröhlich - im Gegenteil viel majestätischer und fröhlicher ist Shakespeares Ton. Sein Name läßt in den Menschenherzen Gedanken an Freude und Befreiung erklingen. Sollte er in einer Gesellschaft von Menschenseelen erscheinen, wer würde nicht mit seiner Truppe marschieren wollen? Was er berührt, empfängt Gesundheit und langes Leben von seinem festlichen Dichterwort.

Und nun — wie steht des Menschen Rechnung mit diesem Sänger und Wohlthäter, wenn wir in der Einsamkeit, unser Ohr dem vielfältigen Echo seines Ruhmes verschließend, die Bilanz zu ziehen versuchen? Die Einsamkeit ist eine strenge



Cehrmeisterin, sie kann uns lehren, der Helden sowohl wie der Dichter zu entraten; sie wägt auch Shakespeare und sindet, daß auch ihm die Halbheit und Unvollkommenheit des Menschenstums anhastet.

Shakespeare, homer, Dante, Chaucer saben den Schimmer tieferer Bedeutung, der die sichtbare Welt umwebt; sie wuften, daß der Baum einen anderen Zweck hat als bloß Äpfel hervorzubringen; daß das Korn nicht dazu da ist, Mehl zu geben, ber Erdball nicht nur für Aderland und Strafen: daß die Dinge vielmehr dem Geiste eine zweite, schönere Ernte tragen, indem sie Sinnbilder seiner Gedanken sind, daß sie nicht nur ins Gebiet der Naturforschung fallen, sondern daß sie eine Art von stummem Kommentar zum menschlichen Ceben find. Shakespeare verwandte sie als garben zu seinem Ge-Er blieb in ihrer Schönheit steden und that niemals den Schritt, der doch für einen solchen Genius unvermeidlich schien - nämlich die Bedeutung zu erkunden, die diesen Symbolen innewohnt und eben ihre Kraft ausmacht: was sagen sie uns denn nun? Er machte aus den Elementen, die seines Winkes gewärtig waren, Unterhaltungsgegenstände. Er war Vergnügungskommissar der Menschheit. Ist das nicht, wie wenn einer, der durch majestätische Wissensmacht die Kometen oder die Planeten mit ihren Monden in die hand bekommen hätte, die himmlischen Lichter aus ihren Kreisen risse, um sie an einem Seiertagsabend beim städtischen Seuerwerk zu verwenden, und nun in allen Städten ankundigte: "Heute Abend großes Elite-Seuerwerk!" Sind die Kräfte der Natur und die Gabe, sie zu verstehen, nicht mehr wert als ein Straßenkonzert oder ein Rauchringel einer Zigarre? tönt uns wieder der Posaunenspruch des Koran in die Ohren: "Der himmel und die Erde und alles was zwischen ihnen

ist - meint ihr, wir hatten alles nur zum Spaß erschaffen?" Solange nur Talent und Geistestraft in Frage kommt, hat die Welt nicht Shakespeares Gleichen aufzuweisen. Aber wenn ich nach dem Ceben, nach deffen Stoffen, nach deffen Gilfsmitteln frage — wo ist dann sein Nugen für mich? Was bedeutet uns sein Lebenswert? Ist es nur ein Dreitonigstag, ein Sommernachtstraum, ein Wintermärchen — ja, was bedeutet dann für uns ein Gemälde mehr oder weniger? Da fällt uns wieder der ägnptische Wahrspruch der Shakespeare-Gesellschaften ein: Shakespeare war ein lebensfroher Schauspieler und Theaterdirektor. Diese Thatsache bleibt mir unvereinbar mit seiner Dichtung. Bei anderen bewunderungs= würdigen Männern steht ihre Lebensführung einigermaßen im Einklang mit ihrem Denken — bei ihm klafft ein weiter Kontrast, Ware er ein Geringerer gewesen, hatte er nur das Durchschnittsmaß eines großen Schriftstellers gehabt. eines Bacon, Milton, Tasso, Cervantes, so könnten wir die Thatsache im Zwielicht menschlichen Schickfals lassen: aber daß dieser Mensch der Menschen, der der Wissenschaft des Beistes ein neues und ein größeres Gebiet erschloß, als sie je aehabt hatte, der das Banner der Menschheit um einige Wegsteine weiter in das Chaos hinein vorwärts getragen hatte daß dieser Mann nicht auch für sich selber sollte weise gewesen sein - nun, wir mussen eben in der Weltgeschichte die Thatsache verzeichnen, daß der beste Dichter ein obstures Werkeltagsdasein geführt und sein Genie nur zur Belustigung des Publikums gebraucht hat.

Nun, andere Männer, Priester und Propheten, Israelit, Deutscher, Schwede, sie sahen dieselben Gegenstände: sie sahen gleichfalls durch sie hindurch und sahen, was sie enthielten. Und was war der Erfolg? Stracks entschwand die Schönheit;

sie lasen nur Gebote, alles ausschließende, bergehohe Pflicht; eine Unfreiheit, Traurigkeit fiel auf sie, schwer wie überseinandergetürmte Berge. Und das Leben wurde gespenstisch, freudlos, eine Pilgerschaft, eine Prüfung, überall umringt von traurigen Geschichten: hinter uns Adams Fall und Fluch; vor uns jüngster Tag, Feges und höllenseuer. Und da entssank dem Seher das Herz, und es entsank dem hörer.

Es muß zugegeben werden: Dies sind nur halbgesichte von halbmenschen. Die Welt harrt noch immer ihres Dichter-Priesters, eines Versöhners, der nicht mit dem Schauspieler Shakespeare tändeln, noch mit dem Trauerer Swedenborg zwischen Gräbern umhertappen wird; sondern der in gleicher Erleuchtung sehen, sprechen, handeln wird. Denn durch Wissen wird der Sonnenschen heller werden; das Recht ist schöner als die Liebhaberei des Einzelnen; und mit weltumfassender Weisheit ist Liebe vereinbar.





Unter den hervorragenden Dersönlichkeiten des Neunzehnten Jahrhunderts ist Bonaparte weitaus die bestbekannte und gewaltigste, und er verdankt dieses Übergewicht der Treue, womit er das Denken und Glauben und Streben der Massen von thätigen und gebildeten Menschen gum Ausdruck bringt. Swedenborg stellte die Theorie auf, jedes Organ sei aus wesensgleichen Teilchen zusammengesett, oder, wie es auch zuweilen ausgedrückt wird: jedes Ganze bestehe aus ähnlichen Einzelteilen; so seien also die Lungen aus unendlich kleinen Cungen zusammengesett, die Ceber aus unendlich kleinen Cebern, die Nieren aus Nierchen u. s. w. Don dieser Analogie ausgehend, könnten wir sagen: wenn jeder Mann nachweisbar die Kraft und die Begierden großer Mengen in sich verkörpert, wenn Napoleon Frankreich ift, wenn Napoleon Europa ist - so liegt der Grund darin, daß die Ceute, die er beherrscht, kleine Napoleons sind.

In unserer Gesellschaft herrscht eine beständige Gegnerschaft zwischen den konservativen und den demokratischen Klassen; zwischen denen, die sich bereits ein Vermögen gemacht haben, und den Jungen und Armen, die sich erst ein Vermögen

machen sollen; zwischen den Interessen toter Arbeit - b. h.: der Arbeit von händen, die schon lange im Grabe liegen, einer Arbeit, die jest felbst in Renten, Cand oder häusern als Eigentum müßiger Kapitalisten brach liegt — und den Interessen lebendiger Arbeit, die selber in den Besitz von Cand, häusern und Renten zu gelangen strebt. Die erit= genannte Klasse ist ängstlich, selbstsüchtig, antiliberal, neuerungs= feindlich und verliert fortwährend an Zahl durch den Tod ihrer Angehörigen. Die zweite Klasse ist ebenfalls selbstisch. dabei zu Übergriffen geneigt, fühn, selbstvertrauend, der anderen Klasse stets an Zahl überlegen und ergänzt ihre Scharen allstündlich durch neue Geburten. Sie wünscht, daß jeder Weg dem freien Wettbewerb Aller offen stehen solle und daß die Wege vervielfältigt werden. Es ist die Klasse der betriebsamen Ceute in Amerika, in England, in Frankreich und in ganz Europa, die Klasse des Eifers und des Könnens. Napoleon ist ihr Vertreter. Die thätigen, maderen, geschickten Angehörigen der Mittelklassen aller Cander haben instinkt= mäßig in Napoleon den fleischgewordenen Demokraten erkannt. Er hatte ihre Tugenden und ihre Caster; und vor allem: ihn beseelte derselbe Geist, dasselbe Streben wie sie. Streben ist ein materielles, es zielt auf einen sinnenfälligen Erfolg ab und verwendet, um zu diesem Ziel zu gelangen, die reichsten und mannigfaltigsten Mittel. Mit allen mecha= nischen Kräften vertraut, ist es selber doch in hohem Grade intellektuell und verfügt über umfassende und genaue Kenntnisse, nebst der Sähigkeit, sie anzuwenden; aber alle Kräfte des Geistes und Verstandes werden dem Zweck untergeordnet, indem sie lediglich als Mittel zur Erreichung des materiellen Erfolges dienen. Der reiche Mann zu werden ist das Ziel. "Gott", sagt der Koran, "hat jedem Volk einen Propheten beschert, der seine eigene Sprache spricht." Paris, London, New Pork, die Sitze des Handels, des Geldes, der materiellen Macht, mußten ebenfalls ihren Propheten haben. Bonaparte war der Mann dazu, und er wurde in die Welt gesandt.

Jeder von den Millionen Lesern der Anekdoten, Memoiren oder Cebensbeschreibungen von Napoleon hat an jeder Seite sein helles Entzücken, weil er darin seine eigene Lebensgeschichte Napoleon ist durch und durch modern, und auf dem höchsten Gipfel seines Glücks beseelt ihn derselbe Geift, der Zeitungsschreiber und Zeitungsleser erfüllt. Er ist heiliger — um seinen eigenen Ausdruck zu gebrauchen: "tein Kapuziner" - und er ist, im hohen Sinne des Wortes, nicht einmal ein held. Der Mann der Strafe findet in ihm die Eigenschaften und Kräfte anderer Männer der Strafe. Napoleon ist, wie er selber, von Geburt ein Bürgerlicher. der durch vollkommen deutlich nachweisbare Verdienste zu einer so überragenden Stellung emporgekommen ist, daß er sich alle jene Gelüste erlauben fonnte, die auch der gemeine Mann fpurt, aber verheimlichen und ableugnen muß. Gerade das, was dem Herzen jedes Mannes im Neunzehnten Jahrhundert lieb und wert ist: gute Gesellschaft, gute Bücher, schnelles Reisen, gute Kleider, besetzte reiche Tafeln, Diener= schaft ohne Zahl, persönliche Macht, die Möglichkeit, alle seine Ideen sofort auszuführen, der Nimbus eines Wohltäters aller Personen seiner Umgebung, die feineren geistigen Genuffe an Gemälden, Bildwerken, Musik, Palaften und gesellschaftlichen Ehren — dieser gewaltige Mann besaß das alles!

Allerdings wird ein Mann wie Napoleon, der sich mit solcher täuschenden Geschicklickkeit dem Geiste der ihn umgebenden Massen anzupassen weiß, nicht nur zum Vertreter, sondern thatsächlich zum Chrannen aller anderen Geister, die

er für seine Zwecke in Beschlag nimmt. So bemächtigte auch Mirabeau sich als unbedenklicher Plagiator jedes guten Gedankens, jedes guten Wortes, das in Frankreich gesprochen Dumont ergählt eine charafteristische Geschichte: Er faß auf der Galerie des Konvents und hörte einer Rede Mirabeaus zu; dabei fiel ihm ein passender Schluß zu dieser Rede ein; er ichrieb denselben sofort mit Bleistift nieder und zeigte ihn Cord Elgin, der neben ihm saß. Cord Elgin lobte ihn und Dumont zeigte ihn am Abend Mirabeau selbst. Mirabeau las die Sätze und erklärte, sie seien wundervoll, und er werde sie in der Rede verwerten, die er am nächsten Cage vor der Versammlung zu halten gedenke. "Das ist unmöglich!" sagte Dumont. "Denn leider habe ich meine Worte Cord Elgin gezeigt." - "Und wenn Sie sie außer dem Cord Elgin noch fünfzig anderen Ceuten gezeigt hätten, so würde ich trothem morgen diese Sätze sprechen!" Und er sprach sie wirklich am anderen Tage und erzielte einen großen Eindruck damit. Denn Mirabeau war sich bewußt, daß Einfälle, die durch die Gegenwart seiner überwältigenden Dersönlichkeit angeregt wären, ihm so gut gehörten, wie wenn er sie selber ausgesprochen hätte, und daß sie ihre eigentlich schwerwiegende Bedeutung erst dadurch erhielten, daß er sie sich zu eigen machte. Ein noch viel größerer Absolutist und Zentralisierer war der Erbe von Mirabeaus Popularität, der Mann, dessen Wille in Frankreich noch viel mächtiger gebot. Ein Mann von Napoleons Gepräge kann in der That kaum noch eine Privatmeinung haben und äußern. riesiger Aufnahmefähigkeit und nimmt eine so günstige Stellung ein, daß er gewissermaßen ein Zentralbureau für alle Intelligenz, Klugheit und Kraft seines Zeitalters und seines Candes wird. Er gewinnt die Schlacht; er macht das

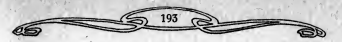
Gesethuch; er stellt das Maß- und Gewichtsspstem auf; er nivelliert die Alpen; er baut die Straße. Alle ausgezeichneten Ingenieure, Gelehrten, Statistiker machen ihm Bericht; dasselbe thun alle gescheiten Köpse auf allen Gebieten; und er entscheidet sich für die besten Maßnahmen und setzt sein Siegel darauf. Und nicht nur auf sie allein, sondern auf jeden glücklichen und denkwürdigen Ausdruck. Jeder Satz, den Napoleon sprach, jede Zeile, die er schrieb, verdienen gelesen zu werden, denn in ihnen ist die Meinung von ganz Frankreich.

Napoleon war der Abgott der gemeinen Leute, weil er in überragendem Make die Eigenschaften und Sähigkeiten des gemeinen Mannes besak. Es gewährt eine gewisse Befriedigung, der Politik auf den tiefften Grund zu kommen. benn da werden wir heuchelei und Verstellung los. Bonaparte strebte, gang wie die große Klasse, deren Vertreter er ist, nach Macht und Reichtum — aber Bonaparte speziell that dies ohne alle Gewissensbedenken bei der Wahl seiner Mittel. Alle Gefühle, die einem Menschen bei Derfolgung dieser Ziele hinderlich werden tonnen, ichob er beiseite. fühle waren gut für Weiber und Kinder! Sontanes gab Napoleons Dentweise vollkommen wieder, als er 1804 im Namen des Senats in seiner Ansprache sagte: "Sire, der Wunsch nach Vollkommenheit ist die schwerste Krankheit, die jemals den Menschengeist befallen hat." Die Wortführer der Freiheit und des Fortschritts sind "Ideologen" — ein verächtlicher Ausdruck, den er oft im Munde führt. ist ein Ideolog." "Cafanette ist ein Ideolog."

Ein nur allzu gut bekanntes italienisches Sprichwort sagt: "willst du Erfolg haben, so darsst du nicht zu gut sein." Es ist, bis zu einem gewissen Grade, ein Vorteil, sich von

den Gefühlen der Frömmigkeit, Dankbarkeit und hochherzigsteit losgemacht zu haben. Denn was für uns ein unübersteigbares hindernis war und für andere noch ist, wird zu einer brauchbaren Waffe für unsere Iwecke — so wird der Winter aus dem Strom, der eine so gewaltige trennende Schranke war, die glatteste Straße machen.

Napoleon verzichtete ein für allemal auf Gefühle und Neigungen und verließ sich nur auf seine hande und seinen Kopf. Sur ihn giebt es keine Mirakel, keinen Zauberkram. Sein Arbeitsmaterial ist Erg, Eisen, holz, Erde, sind heerstrafen, Gebäude, Geld und Truppen. Und ein sehr aus= dauernder und verständiger Werkführer ist er! Nie ist er ein Schwächling, nie ein Büchermensch, sondern er macht solide und genaue Arbeit wie eine Naturfraft. Er hat sein angeborenes Verständnis und Mitfühlen für die Dinge der Natur noch nicht verloren. Einem solchen Mann machen die Menschen Plat, wie sie einem Naturereignis ausweichen. Gang gewiß giebt es Menschen genug, die gang und gar in den Dingen der Natur aufgehen: Bauern, Schmiede, Seeleute und im allgemeinen alle handarbeiter; und wir wissen, wie tüchtig und fest solche Ceute neben Gelehrten und Buchstabenklaubern erscheinen. Aber ihnen fehlt für gewöhnlich die Organisationstraft; sie sind wie hände ohne einen Kopf. Bonaparte aber fügte zu dieser dem Erdreich und dem tierischen Leben entlehnten Kraft Einsicht und die Gabe der Anwendung hinzu; daher sahen die Menschen in ihm die Vereinigung der natürlichen und der geistigen Kraft, wie wenn Cand und Meer fleisch und Bein geworden wären und zu rechnen begonnen hätten. Darum erscheint er als eine Erfüllung der Erwartungen von Land und Meer. trat unter seinesgleichen und sie empfingen ihn als herrn.



Dieser rechnende Arbeiter weiß, womit er arbeitet und was dabei herauskommen muß. Er kannte die Eigenschaften von Geld und Eisen, von Rädern und Schiffen, von Truppen und Diplomaten, und er verlangte von jedem gerade die Arbeit, die es leisten konnte.

Die Kriegskunst war das Spiel, bei dem er seine Rechengabe zu verwenden wußte. Sie bestand, nach seiner Angabe, darin, auf dem Punkt wo der Seind angegriffen wird oder angreist, stets die Übermacht an Streitkräften zu haben, um in endsosen Manövern und Bewegungen immer in einem Winkel auf den Seind zu stoßen und dessen Abteilungen einzeln zu vernichten. Es ist klar, daß selbst ein sehr kleines Korps, wenn es durch geschickte und schnelle Manöver stets zwei Mann gegen einen auf das Gesechtsseld zu bringen weiß, einer viel zahlreicheren Streitkrast überlegen sein muß.

Die Zeitläufte, seine eigene Veranlagung und die Ereignisse seiner Jugendjahre wirkten zusammen, um diesen Musterbemokraten zu volker Entwickelung zu bringen. Er besaß die Tugenden seiner Gattung und ihm ward Gelegenheit sie geltend zu machen. Der gesunde Menschenwerstand, der, kaum daß das Ziel erkannt ist, auch schon die Mittel weiß, um es zu erreichen; die Freude am Gebrauch der richtigen Mittel, an ihrer Wahl, Vereinsachung, Kombinierung; die unentwegte Gründlichkeit seiner Thätigkeit; die Vorsicht, womit jeder Umstand erwogen, und die Thatkraft, womit alles ausgeführt wurde — dies alles macht ihn zum natürlichen Organ und Oberhaupt der Partei, die ich, in Rücksicht auf ihre Ausdehnung, beinahe die moderne Partei nennen möchte.

Die Natur muß an jedem Erfolg bei weitem den größten Anteil haben, und so ist es auch bei Napoleon. Ein solcher Mann wurde gebraucht — und er ward geboren: ein Mann aus Stein und Eisen, der sechzehn oder siebzehn Stunden zu Pferde sigen konnte, der viele Tage hintereinander keine andere Ruhe und Nahrung brauchte, als was er so gleichsam nebenbei erhaschte, der im Kampf in schnellen Tigersprüngen sich auf den Seind stürzte; ein Mann, der durch keinerlei Gewissensbedenken behindert wurde: in sich selbst gefestigt, bligschnell sich entschließend, selbstsüchtig, porsichtig und von einem Scharfblick, der weder durch Juflufterungen anderer, noch durch eigene Vorurteile ober Übereilungen sich täuschen oder irreleiten ließ. "Meine eiserne Saust," sagte er, "befand sich nicht unten an meinem Arm, sie war unmittelbar mit meinem Kopf verbunden." Er erkannte die Macht der Natur und des Schicksals an und schrieb ihr seine Überlegen= heit zu, anstatt, wie es die Art minderer Menschen ist, sich auf seinen Starrsinn etwas zu aute zu thun und den Kampf mit der Natur aufzunehmen. Eine Lieblingswendung seiner Reden mar die Anspielung auf seinen Stern; und nicht nur sein Volk, sondern auch er selber hatte seine Freude baran, wenn er sich als "Kind des Schickfals" bezeichnete. beschuldigt mich," sagte er, "große Verbrechen begangen zu haben: Männer meines Gepräges begehen keine Verbrechen! Nichts war einfacher als mein Emportommen; es ist vergebliches Bemühen, es Ränken ober Verbrechen zuzuschreiben: ich verdankte es lediglich den eigentümlichen Zeitverhältnissen und meinem Rufe, gegen die Seinde meines Vaterlandes wacker gefochten zu haben. Ich bin stets mit der Meinung ber großen Masse und mit den Ereignissen gegangen. Welchen 3wed hätten also Verbrechen für mich haben sollen?" einer anderen Gelegenheit sagte er, von seinem Sohne sprechend: "Mein Sohn fann mich nicht ersetzen; ich selber könnte mich nicht ersetzen. Ich bin das Geschöpf günstiger Umstände."



Er war von einer zielbewußten Thattraft, wie sie in Derbindung mit einer solchen Gewalt des Verstandes bisher noch nicht dagewesen mar. Er ist ein Thatsachenmensch, der allen Schwäkern fürchterlich ist und solche, die die Wahrheit verdunkeln möchten, in Verwirrung bringt. Er sieht sofort den Angelpunkt einer Sache und stellt sich auf den entscheidenden Standpunkt, ohne auf irgend welche Nebensachen Rücksicht zu nehmen. Seine Stärke ist die richtige Stärke, denn sie beruht auf verstandesmäßiger Erwägung. taumelte nicht in den Sieg hinein, sondern gewann seine Schlachten in seinem Kopf ebe er sie im gelde durchführte. Seine besten hilfsmittel beruhen in ihm selbst. Er fragt feinen anderen um Rat. Im Jahre 1796 schreibt er ans Direktorium: "Ich habe den Seldzug durchgeführt, ohne mir bei irgend jemandem Rat zu holen. Ich hätte nichts zu Wege gebracht, wenn ich gezwungen gewesen ware, mich nach den Meinungen eines anderen zu richten. Ich habe mehrfach über überlegene Kräfte, und, obgleich ich von allen hilfsmitteln entblökt war. Vorteile errungen, weil ich in der Überzeugung, daß euer Vertrauen auf mir beruhte, in meinem handeln ebenso schnell war wie in meinem Denken."

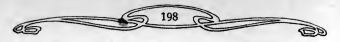
Bis auf den heutigen Tag herunter wimmelt die Weltgeschichte von Beispielen von der Dummheit der Könige und Regierenden. Es sind Leute, die einem sehr leid thun können, denn sie wissen nie, was sie anfangen sollen. Die Weberstreiken, weil sie kein Brot haben; der König und seine Minister wissen nicht, was zu thun ist, und schicken ihnen Bajonette entgegen. Napoleon aber verstand sein Geschäft. Er war ein Mann, der in jedem Augenblick, in jeder Verlegenheit wußte, was zunächst zu thun sei. Das ist eine gewaltige Beruhigung und Erfrischung für die Seele —

nicht nur eines Königs, sondern auch eines Bürgers. Nur wenige kennen überhaupt ein "Nachher"; sie leben von der hand in den Mund, ohne Lebensplan, sind immer mit ihrem With zu Ende und warten nach jedem handeln auf einen frischen Antrieb von außen. Napoleon wäre der erste Mann der Welt gewesen, wenn sein Streben nur dem Besten der Allgemeinheit gegolten hätte. Aber auch so wie er ist, flößt er durch die außerordentliche Einheitlichkeit seines Handelns Vertrauen und Kraft ein. Er ist fest, sicher, selbstverleugnend, tennt keine Rücksicht auf seine eigene Person und opfert alles seinem Zwed: Geld, Truppen, Generale und seine eigene Sicherheit; er läßt sich nicht, wie gewöhnliche Abenteurer, vom Glange seiner eigenen Mittel beirren. Ereignisse dürfen die Politik lenken," sagte er, "sondern die Politit muß die Ereignisse lenken." "Sich von jedem Zwischenfall fortreißen lassen, heißt überhaupt tein politisches System haben." Jeder Sieg war für ihn nur ein Thor, und nie= mals verlor er in dem Glang und Getümmel der Ereignisse auch nur für einen Augenblick den Weg, der ihn vorwärts führen sollte, aus dem Gesicht. Er wußte, was er zu thun hatte, und er flog wie ein Pfeil aufs Biel gu. Die gerade Linie war ihm noch nicht kurz genug, um ans Ziel zu kommen. Entsetliche Züge lassen sich ohne Zweifel aus seiner Geschichte zusammentragen: um furchtbare Preise erkaufte er seine Er= Trogdem aber darf man ihn nicht als grausam hin= Er war gang einfach ein Mann, der fein hindernis für seinen Willen kannte: nicht blutdürstig, nicht grausam aber wehe der Sache oder der Person, die ihm im Wege stand. Er war nicht blutdürstig — aber er sparte auch nicht mit Blut, und er kannte fein Mitleid. Er fah nur den 3wed vor sich — das Hindernis mußte weichen. ", Sire, General

Clarke kann sich wegen des furchtbaren Seuers der öfterreichischen Batterie nicht mit General Junot vereinigen. -, Er soll die Batterie nehmen. ' - , Sire, jedes Regiment, das der schweren Artillerie zu nahe kommt, ift dem Tode ge= weiht; was befehlen Sie, Sire?' - , Vorwärts, vorwärts!'" Der Artillerieoberst Seruzier schildert in seinen , Militärischen Denkwürdigkeiten' die folgende Szene aus dem Getummel nach der Schlacht bei Austerlitz: "In dem Augenblick, wo die russische Armee mühlam, aber in guter Ordnung sich über das Eis des Sees zurückzog, kam Kaiser Napoleon in voller Carriere an die Artillerie herangesprengt und rief: ,Ihr verliert Zeit; feuert auf diese Massen! Sie mussen in den See versinken — feuert auf das Eis!' Der Befehl blieb zehn Minuten lang unausgeführt. Vergebens wurden mehrere Offiziere und auch ich selber mit Geschützen auf einem hügelabhang aufgestellt, um diese Wirkung hervorzubringen: unsere Kugeln rollten auf das Eis, ohne es zu zerbrechen. Als ich dies sah, versuchte ich ein einfaches Mittel, indem ich leichte haubigen in die höhe richten ließ. Der fast senkrechte Sall der schweren Geschosse that die gewünschte Wirkung. wurde mein Verfahren von den nächsten Batterien nachgemacht und im handumdrehen begruben wir einige\* tausend Russen und Österreicher in den fluten des Sees."

Dor der Fülle seiner Hilfsmittel schien jedes Hindernis sich in Nichts aufzulösen. "Es soll keine Alpen geben!" sagte er und baute seine tadellosen Straßen, die in stusenweise ansteigenden Galerien die steilsten Abgründe emporklimmen, bis Italien so offen vor Paris lag wie irgend eine Stadt Frank-

<sup>\*</sup> Da ich aus zweiter hand zitiere und mir das Buch von Seruzier nicht verschaffen kann, so wage ich nicht die hohe Ziffer abzudrucken, die ich angegeben finde. Emerson.



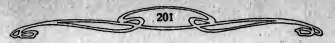
reichs. Er schonte seine eigenen Knochen nicht, er ließ sich's sauer werden um seine Krone. Sobald er entschieden hatte, was gethan werden mußte, that er's mit Macht und Krast. Er setze seine ganze Stärke daran. Er wagte alles und sparte nicht, weder Munition, noch Geld, noch Truppen, noch Generale, noch sich selbst.

Wir sehen's gern, wenn ein jedes Geschöpf das, was es tann, auf seine Art macht, sei es eine Milchtuh oder eine Klapperschlange; und wenn Kriegführen die beste Art ist, nationale Zwistigkeiten beizulegen — und diese Auffassung scheint der großen Mehrheit der Menschen als die richtige zu gelten - so hatte sicherlich Bonaparte Recht, indem er es gründlich besorgte. "Das große Prinzip des Krieges", sagte er, "besteht darin, daß eine Armee immer, zu jeder Stunde des Tages oder der Nacht, bereit sein muß, allen Widerstand zu leisten, dessen sie fähig ist." Niemals ging er haushälterisch mit der Munition um, sondern er ließ einen Wolkenbruch von Eisen - Bomben, Vollkugeln, Kartätschen - auf die feindliche Stellung niederregnen, um alle Verteidigung völlig zu vernichten. Überall wo Gegenwehr geleistet wurde, zog er Schwadron auf Schwadron zu erdrückender Überzahl zusammen, bis der Widerstand vom Erdboden weggefegt war. Cobenstein, zwei Tage vor der Schlacht bei Jena, rief Napo-Ieon einem Regiment reitender Jäger zu: "Kinder, ihr müßt den Tod nicht fürchten; wenn Soldaten dem Tode trogen, treiben sie ihn in des Seindes Reihen." Ebensowenig ichonte er sich selbst im rasenden Sturmangriff. hierin ging er bis an die Grenzen der Möglichkeit. Offenbar that er in Italien, was er konnte, ja buchstäblich alles, was er konnte. Male streifte er um eines Zolles Breite die Vernichtung; seine Person war schon so gut wie verloren. Bei Arcole wurde

er in den Sumpf geschleudert. Die Österreicher waren zwischen ihm und seinen Cruppen; nur mit verzweiselten Anstrengungen gelang es, ihn aus dem handgemenge zu befreien. Bei Conato und in anderen Gesechten wäre er auf ein haar gesangen genommen worden. Er socht in sechzig Schlachten. Und er hatte niemals genug davon. Jeder Sieg war ihm eine neue Wasse. "Meine Macht würde zusammenstürzen, gelänge es mir nicht, sie durch neue Wassenthaten zu stützen. Als Eroberer bin ich geworden, was ich bin, und als Eroberer muß ich mich aufrecht erhalten." Wie seder kluge Mann sühlte er, daß zum Erhalten ebensoviel Cebenskraft von nöten ist wie zum Schaffen. Wir schweben immer in Gesahr, sind stets in einer schlimmen Cage, hart am Rande der Dernichtung und nur durch ersindungsreichen Mut sind wir zu retten.

Dieser Chatendrang nun wurde behütet und gezügelt durch die fühlste Vorsicht und Punttlichkeit. Ein Donnerkeil im Angriff, war er unverwundbar in seinen Verschanzungen. Schon sein Angriff war nie eine Eingebung des Wagemutes. sondern ein Resultat der Berechnung. Die beste Verteidigung besteht nach ihm darin, auch in der Defensive noch als Angreifer vorzugehen. "Mein Chrgeiz," sagte er, "war groß; aber es war ein Chrgeiz talter Art." In einem seiner Gespräche mit Cas Cases bemerkte er: "Was moralischen Mut anbetrifft, so habe ich nur selten die Zwei-Uhr-früh-Art angetroffen: ich meine unvorbereiteten Mut, wie er bei unerwarteten Ereignissen notwendig ist; ein Mut, der, mag ein Ereignis noch so überraschend kommen, dennoch dem Urteil und der Entschlukkraft volle Freiheit läßt." Und er erklärte rund heraus, er selber sei in hervorragendem Mage mit diesem "Zwei-Uhr-früh-Mut" begabt und er sei wenig Männern begegnet, die in dieser hinsicht ihm gleich fämen.

Alles hing von der Sauberkeit seiner Kombinationen ab, und die Sterne waren nicht punktlicher als seine Rechenkunft. Seine personliche Aufmerksamkeit erstreckte sich bis in die fleinsten Einzelheiten. "Bei Montebello befahl ich Kellermann. er solle mit achthundert Reitern angreifen und mit diesen zersprengte er die sechstausend ungarischen Grenadiere unmittelbar unter den Augen der österreichischen Reiterei. Diese Kavallerie hielt in der Entfernung einer halben Lieue und brauchte eine viertel Stunde, um auf das Gefechtsfeld 3u gelangen. Ich habe bemerkt, daß es immer diese Viertels stunden sind, die über den Ausgang einer Schlacht entscheiden." "Bevor er eine Schlacht lieferte dachte Bonaparte wenig daran, was er im Salle des Erfolges thun würde, sehr viel aber daran, was er zu thun hätte, falls ihm das Glück den Rücken kehrte." Diese Vorsicht und gesunde Vernunft kenn= zeichnet alle seine handlungen. Bemerkenswert ist seine Instruktion für den diensthabenden Sekretär in den Tuilerien: "Während der Nacht betreten Sie mein Jimmer so selten wie nur möglich. Weden Sie mich niemals, wenn Sie irgend eine gute Nachricht mitzuteilen haben; damit ist es nicht eilig. Aber wenn Sie schlechte Nachrichten bringen, dann weden Sie mich sofort. Denn dann ist kein Augenblick zu verlieren." Einen etwas grillenhaften Befehl ähnlicher Art gab er als General im italienischen Seldzug in Bezug auf seine lästige Er wies Bourienne an, drei Wochen lang Korrespondenz. alle Briefe uneröffnet zu lassen und bemerkte dann voller Befriedigung, ein wie großer Teil der Korrespondeng sich in= zwischen von selber erledigt hatte und keiner Antwort mehr bedurfte. Seine Arbeitsfraft war ungeheuer; vor Napoleon hat man nicht gewußt, was ein Mann leisten kann. viele arbeitssame Könige gegeben, von Odnsseus bis auf



Wilhelm von Oranien, aber teinen, der auch nur ein Zehntel von Napoleons Tagewert erledigt hätte.

Bu diesen natürlichen Gaben fügte Napoleon noch ben Dorteil, in bürgerlichen und bescheidenen Glücksumständen geboren zu sein. In seiner späteren Zeit verfiel er der Schwäche, zu seinen Kronen und Orden auch die überlebten Vorzüge aristofratischer Abstammung hinzufügen zu wollen; aber er wußte recht wohl, was er seinen harten Cehrjahren verdankte und verhehlte nicht seine Verachtung für die geborenen Könige und für die ,erblichen Efel', wie er in feiner groben Art die Bourbonen nannte. Don ihnen sagte er, sie hatten in ihrer Verbannung "nichts gelernt und nichts vergessen." Bonaparte hatte die ganze Rangordnung des Militärdienstes durchlaufen, aber er war auch Bürger gewesen, ebe er Kaiser wurde, und dadurch war ihm das Wesen des Bürgertums In seinen Bemerkungen und Urteilen bekundet sich Dertrautheit mit den Derhältnissen der Mittelklassen und richtiges Verständnis für ihre Lage. Wer mit ihm zu thun hatte, fand, daß er sich nichts vormachen ließ, sondern so gut wie nur Einer rechnen konnte. Dies tritt überall in seinen auf St. helena diktierten Denkwürdigkeiten hervor. durch die Ausgaben der Kaiserin, die Kosten der Hofhaltung und seiner Palaste bedeutende Schuldsummen aufgelaufen waren, dann prüfte Napoleon selber die Rechnungen der Gläubiger, entdecte Überteuerungen und Irrtumer und strich bedeutende Summen an den Forderungen ab.

Seine hauptwaffe, nämlich die handhabung der von ihm befehligten Millionen von Menschen, verdankte er dem ihn umkleidenden Charakter eines Vertreters der Massen. Er interessiert uns als Vertreter Frankreichs und Europas; und er ist als Seldherr und König überhaupt nur insofern möglich, als die Revolution oder das Interesse der gewerbthätigen Massen in ihm ein Organ und einen Sührer fanden. Im Widerstreit der sozialen Interessen kannte er die Bedeutung und den Wert der Arbeit und es war gang natürlich, daß er Mir gefällt ein Dorfall, den sich auf deren Seite stellte. einer seiner Biographen von St. helena berichtet: "Als er einst mit grau Balcombe einen Spaziergang machte, tamen einige Diener mit schweren Kisten über ihren Weg und grau Balcombe rief ihnen in ziemlich heftigem Tone zu, sie möchten zur Seite treten. Napoleon aber legte sich ins Mittel indem er sagte: "haben Sie Achtung vor der Cast, Madame!" Während seiner Kaiserherrschaft richtete er seine Aufmerksamfeit auch auf die Verbesserung und Verschönerung der Pariser "Der Marktplat," sagte er, "ist der Couvre Marttpläke. des gewöhnlichen Volkes." Die hauptwerke, die ihn überlebt haben, sind seine prachtvollen Stragen. Er erfüllte seine Soldaten mit seinem eigenen Geist und es bildete sich zwischen ihm und ihnen eine Art freimütiger Kameradschaftlichkeit heraus, wie die Hofetikette sie zwischen ihm und seinen Offigieren niemals zugelassen hätte. Unter seinen Augen voll= brachten seine Krieger, was anderen unmöglich gewesen wäre. Das schönste Zeugnis von seinem Verhältnis zu den Soldaten ist der Tagesbefehl vom Morgen der Schlacht bei Austerlig. Darin verspricht Napoleon den Truppen er wolle sich außer= halb des feindlichen Seuers halten. Diese Erklärung, die das Gegenteil von den sonst üblichen Aufrufen ist, die von Generalen und herrschern am Vorabend einer Schlacht erlassen werden, erklärt zur Genüge die Verehrung, die das heer seinem Sührer zollte.

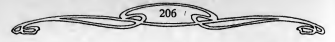
Doch abgesehen von dieser in Einzelheiten hervortretenden Übereinstimmung zwischen Napoleon und der großen Masse

seines Volkes: seine wirkliche Stärke lag in ihrer Überzeugung, daß er in seinem Genius und in seinen Zielen ihr Dertreter sei, nicht nur wenn er ihnen schmeichelte, sondern auch wenn er sie seinen Zwang fühlen ließ und sogar, wenn er sie mit seinen Refrutenaushebungen dezimierte. Er wußte, so gut wie nur irgend ein Jakobiner in Frankreich, über Freiheit und Gleichheit zu philosophieren; und als man von dem ,kostbaren Blut von Jahrhunderten' redete, das durch die Erschieftung des herzoas von Enghien vergossen worden sei, da meinte er: "Mein Blut ist auch tein Grabenwasser!" Das Volt fühlte. daß nicht mehr eine kleine Klasse von Legitimen den Thron inne hatte und dem Cande seine Cebenskraft aussaugte eine Klasse von Bevorrechteten, die sich von aller Gemeinschaft mit den Kindern des Bodens abgeschlossen hatten und fortwährend die abergläubigen Ideen eines längst veralteten Gesellschaftszustandes aufrecht erhielten. Anstatt jenes Dampprs faß jest in den Tuilerien ein Mann aus ihrer Mitte. bessen Wissen und Denken dem ihrigen entsprach, der daber natürlich ihnen und ihren Kindern alle einflufreichen Dertrauensstellungen eröffnete. Dorüber war der Tag einer schlafmutigen, eigensuchtigen Politik, die den jungen Ceuten unaufhörlich alle Gelegenheiten zum Vorwärtskommen eingeengt hatte, und ein junger Tag des Auslebens, der Nachfrage nach frischen Kräften war angebrochen. Ein Markt für alle Begabungen und Leiftungen war eröffnet; blendender Cohn funkelte vor den Augen talentvoller Jugend. Das alte, in Eisen gekettete, feudale Frankreich hatte sich in ein junges Ohio oder New Nork verwandelt; selbst wer unmittelbar unter der Strenge des neuen Monarchen zu leiden hatte, verzieh diese als eine notwendige Unbequemlichteit des militärischen Systems, das die Unterdrücker aus dem Cande getrieben hatte.

Selbst als die Mehrzahl des Volkes begonnen hatte zu fragen, ob man denn wirklich bei den erschöpfenden Rekrutenaushebungen und Geldauflagen des neuen Herrn irgend einen wirklichen Vorteil hätte, da nahm in jedem Rang und Stand alles, was in Frankreich Talent hatte, für ihn Partei und verteidigte ihn als den natürlichen Schutzherrn. Als im Jahre 1814 seine Umgebung ihm den Rat gab, sich auf die höheren Klassen zu stützen, da antwortete Napoleon: "Meine Herren, in der Tage, in der ich mich jetzt befinde, habe ich keinen anderen Abel als den Pöbel der Vorstädte."

Napoleon erfüllte diese natürlichen Erwartungen. In seiner Cage mußte er unbedingt die Calente aller Art gastlich auf= nehmen und zu Vertrauensstellungen befördern; diese Politik entsprach aber auch völlig seinem Gefühl. Ohne Zweifel fühlle er wie jeder überlegene Mann eine Sehnsucht nach Männern, die seinesgleichen wären, einen Wunsch, seine Kräfte mit denen anderer Meister zu messen, und eine ungeduldige Derachtung von Narren und schwächlichen Gegnern. In Italien suchte er Männer und fand teine. "Guter Gott!" rief er aus, "wie selten sind doch Menschen! Achtzehn Millionen leben in Italien und mit Mühe und Not habe ich zwei gefunden: Dandolo und Melzi." Als in seinen späteren Jahren seine Erfahrung wuchs, wurde seine Achtung vor bem Menschengeschlecht nicht größer. In einem Augenblick der Bitterkeit sagte er zu einem seiner ältesten Freunde: "Die Menschen verdienen die Verachtung, die sie mir ein-Ich brauche meinen tugenbstrengen Republikanern bloß einige Goldtressen auf den Rock nähen zu lassen und sofort werden sie, wie ich sie haben will." Diese ärgerliche Verachtung der Gesinnungslosigkeit war jedoch zugleich eine indirekte Würdigung jener tüchtigen Männer, die ihm Achtung

abzwangen, nicht nur wenn er in ihnen Freunde und Mitarbeiter fand, sondern auch wenn sie seinen Willen befämpften. Er konnte Sor und Pitt, Carnot, Cafanette und Bernadotte nicht mit den Kurmachern seines hofes in einen Copf werfen. Und obwohl ihn ein grundsählicher Egoismus veranlaßte, über die großen Seldherren, die an seiner Seite und für ihn kämpften, abfällige Urteile auszusprechen, so hat er doch Männern wie Cannes, Duroc, Kleber, Desair, Masséna, Murat, Nen, Augereau weitgehende Anerkennung widerfahren laffen. Wohl fühlte er sich als ihren Schutzherrn, dem sie ihr Glud zu verdanken hatten - wie er denn sagte: "ich habe meine Generale aus Dreck gemacht,"aber er verbarg auch nicht seine Befriedigung über ihre Mitwirtung und Beihilfe, die der Größe seiner Unternehmungen entsprach. Im russischen Seldzug machte Marschall Nens Mut und erfinderische Gewandtheit einen solchen Eindruck auf ihn, daß er sagte: "Ich habe zweihundert Millionen in meinen Kassenschränken und ich würde sie alle für Nen hingeben." Die Charafterzeichnungen, die er von mehreren seiner Marschälle entworfen hat, sind scharf und, obgleich sie die unersättliche Eitelkeit frangosischer Offiziere nicht zu befriedigen vermochten, im wesentlichen zweifellos gerecht. Und in der That, unter seiner Regierung war Nachfrage nach jeder Art von Tüchtigkeit und jebe fand Beförderung. "Ich kenne", fagte er, "Größe und Tiefgang eines jeden meiner Generale." Ein Mann von natürlichen Geistesgaben mar sicher, an seinem hofe gut aufgenommen zu werden. Siebzehn Männer stiegen in der Napoleonischen Zeit vom gemeinen Soldaten zum Range eines Königs, Marschalls, herzogs oder Generals; und die Kreuze der Chrenlegion wurden für personliche Capferkeit und nicht auf Grund von Samilienbeziehungen verliehen.



"Wenn Soldaten die Seuertaufe eines Schlachtfeldes empfangen haben, so sind sie in meinen Augen alle von gleichem Range."

Wenn ein natürlicher König auch dem Titel nach König wird, so erfüllt das einen jeden mit Freude und Genug= Die Revolution berechtigte den derben Pöbel der Dorstadt St. Antoine und jeden Pferdeknecht und Pulverjungen der Armee, in Napoleon Sleifch von feinem Sleifch und das Geschöpf seiner Partei zu sehen - aber im Erfolg eines großen Talents liegt etwas, was sich die allgemeine Sympathie erwirbt. Denn daß Bernunft und Geist über Stumpffinn und Migwirtschaft siegen, daran haben alle vernünftigen Menschen ein Interesse; und als intellektbegabte Wesen fühlen wir gleichsam, wie die Luft durch die elettrische Erschütterung gereinigt wird, wenn materielle Massen von geistigen Kräften über den haufen geworfen werden. Sobald wir uns über den Standpunkt örtlicher und gefälliger Parteiinteressen zu erheben vermögen, fühlt ein jeder, daß Napoleon für ihn tämpft. Dies sind ehrenvolle Siege. Diese starte Dampfmaschine arbeitet für uns. Alles, was über die gewöhnlichen Grenzen menschlicher Geschicklichkeit hinausgeht und dadurch unsere Phantasie wachruft, wirkt auf uns in wundervoller Weise ermutigend und befreiend. gewaltige Kopf, der gange Reihen von Geschäften erwägt und mit souveraner Überlegenheit abthut; dieses Auge, das jeden Winkel von Europa überschaute; diese stets bereite Erfindungsgabe; diese Unerschöpflichkeit der Mittel - was für Ereignisse! was für romantische Gemälde! was für seltsame Situationen — wenn er 3. B. im sizilischen Meer die Alpen im Glanze der Abendsonne sieht; wenn er angesichts der Pyramiden seine Truppen in Schlachtordnung aufstellt und

ihnen zuruft: "Dierzig Jahrhunderte schauen von den Spiten dieser Pyramiden auf euch herab!"; wenn er die Furt des Rothen Meeres durchzieht; wenn er in den Golf der Candenge von Suez hineinwatet. Riesenhaste Entwürse beschäftigten ihn am Strande von Ptolemais. "Wäre Akton gesallen, so hätte ich der Obersläche der Erde ein anderes Aussehen gegeben!" Am Abend der Schlacht bei Austerlitz, die er am ersten Jahrestage seiner Kaiserkrönung gewann, brachte ihm sein heer einen Glückwunschstrauß von vierzig Sahnen, die im Kampf erbeutet worden waren. Ein wenig kindisch freislich ist vielleicht die Freude, die er daran hatte, solche Kontraste besonders grell hervortreten zu lassen, wenn er z. B. aus reiner Caune in Tilsit, in Paris, in Ersurt Könige in seinen Dorzimmern warten ließ.

Bei der allgemeinen Dummheit, Unentschlossenheit und Gleichgültigkeit der Menschen können wir uns gar nicht genug Glud wünschen zu diesem starten und schnellbereiten Chatmenschen, der die Gelegenheit beim Schopf zu paden mußte und uns zeigte, wie viel sich vollbringen läft durch bloke Bethätigung von Eigenschaften, die jeder Mensch, wenngleich in geringerem Makstab, besitt: nämlich durch Dunktlichkeit, durch persönliche Aufmerksamkeit, durch Mut und durch Gründ-"Die Öfterreicher", fagte er, "tennen den Wert ber Zeit nicht." In seinen jüngeren Jahren verdient er als ein Muster von vorsichtiger Klugheit aufgestellt zu werden. Seine Macht beruht nicht auf wilder, unbändiger Kraft; nicht auf schwärmerischer Begeisterung, wodurch Mohammed siegte; nicht auf besonderer Überredungsgabe - sondern sie beruht darauf, daß er überall, wo es not that, sich seines Verstandes bediente, statt zu Regeln und Gebräuchen seine Zuflucht zu So lehrt er uns, was frische Kraft stets uns lehrt:

daß für sie immer Raum vorhanden ist. Auf wie viele feige Zweifel giebt nicht dieses Mannes Leben uns Antwort! Bei seinem ersten Auftreten waren alle Berufssoldaten der Überzeugung, daß es nichts Neues in der Kriegskunst geben fönnte - gerade wie man heutzutage glaubt, es könne in der Politit, im Kirchenwesen, in den Wiffenschaften, im handel, in der Candwirtschaft, in unseren gesellschaftlichen Bräuchen und Sitten nichts Neues mehr aufkommen, und wie zu allen Zeiten die Gesellschaft glaubt, die Welt sei verbraucht und Aber Bonaparte wußte das besser als die Gesell= schaft; und - was noch mehr sagen will - er wußte, daß er's besser wufte. Ich glaube, die Menschen wissen überhaupt mehr als sie sich selber eingestehen wollen; sie wissen recht gut, daß die menschlichen Einrichtungen, die wir fo beredt preisen, nur Kleinkinder-Caufstühle und Spielzeug sind — aber sie wagen ihren eigenen Gefühlen nicht zu trauen. Bonaparte verließ sich auf seine eigene Vernunft und fümmerte sich nicht einen Pfifferling um anderer Leute Gedanken. Welt verhielt sich seinen Neuerungen gegenüber wie sie's mit allen Neuerungen macht: sie erhob endlose Einwendungen und ließ alle hindernisse in Reih und Glied aufmarschieren; aber er hustete auf ihre Einwände. "Eine große Schwierig= teit im Beruf eines Truppenführers", bemerkt er, "ist die Notwendigkeit, so viele Menschen und Pferde zu ernähren. Wenn er sich hierin auf die Anordnungen der Kommissare verläßt, so kommt er niemals vom fleck und alle seine Unternehmungen werden scheitern." Ein Beispiel seiner vernünf= tigen Denkweise ist die Ansicht, die er über Alpenübergang im Winter ausspricht; alle Schriftsteller hatten ihn als un= ausführbar hingestellt, indem immer Einer die Worte des Anderen wiederholte. Napoleon aber sagt: "Der Winter

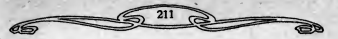


ist nicht die ungunstigste Jahreszeit für die Überschreitung hoher Gebirge. Der Schnee ist dann fest, das Wetter beständig und es ist nichts von Cawinen zu befürchten, die die einzige wirkliche Gefahr in den Alpen find. In jenen hoben Bergen hat man im Dezember oft sehr schöne Tage von einer' trockenen Kälte verbunden mit außerordentlich ruhiger Luft." Man lese auch, was er über das Gewinnen von Schlachten sagt: "In jeder Schlacht kommt ein Augenblick vor, wo die tapfersten Truppen, nachdem sie die größten Anstrengungen gemacht haben, am liebsten flieben möchten. Dieser Schrecken fommt von einem Mangel an Zuversicht zu ihrem eigenen Mut; und es bedarf nur eines geringfügigen Anlasses, eines Dormandes, um diese Zuversicht wieder herzustellen. Kunft besteht darin, diesen Anlag herbeizuführen und diesen Dorwand zu finden. Bei Arcole gewann ich den Sieg mit fünfundzwanzig Reitern. Ich erkannte rechtzeitig jenen Augenblick der Abspannung, gab jedem Reiter eine Trompete und gewann mit dieser handvoll von Leuten den Tag. zwei heere sind wie zwei Menschen, die sich plöglich begegnen und einander zu erschrecken versuchen: es kommt ein Augenblick der Panik und dieser Augenblick muß ausgenutzt werden. Wenn Jemand vielen Gefechten beigewohnt hat, weiß er diesen Augenblick ohne Schwierigkeit zu erkennen: es ist so leicht wie das Zusammenzählen einer Ziffernreihe."

Dieser Vertreter des Neunzehnten Jahrhunderts hatte außer seiner natürlichen Anlage auch noch die Sähigkeit, sich als Denker mit Gegenständen von allgemeiner Bedeutung zu beschäftigen. Er hatte seine Freude daran, die ganzen weiten Gebiete praktischer, litterarischer und abstrakt philosophischer Fragen zu durchschweisen. Seine Ansichten sind stets ursprünglich und sachlich. Auf der Seereise nach Ägnpten

bestimmte er gern nach Tische drei oder vier Dersonen zu Derteidigern einer Behauptung und stellte eine gleiche An-3abl als Opponenten auf. Das Thema wählte er selbst, und die Erörterungen betrafen gragen der Religion, der perschiedenen Regierungsformen und der Kriegstunft. Eines Tages warf er die Frage auf, ob die Planeten bewohnt seien: ein anderes Mal, wie hoch das Alter der Welt sei. Serner regte er an, die Wahrscheinlichkeit einer Zerstörung des Erdballs durch Wasser oder Seuer in Erwägung zu ziehen; bei anberen Gelegenheiten sprach man über Wahrhaftigkeit oder Nichtiakeit von Vorahnungen und über Traumdeutung. fonders gern unterhielt er sich über Religion. Im Jahre 1806 hatte er mit dem Bischof von Montpellier, Sournier, ein Gefpräch über theologische Fragen. Über zwei Dunkte konnten sie nicht einig werden, nämlich ob es eine hölle gebe und ob man außerhalb des Schofes der Kirche selig werden könne. Der Kaifer ergählte nachher Josephinen, über diese beiden Puntte habe er wie ein Teufel disputiert, der Bischof sei aber unerbittlich gewesen. Den Philosophen stimmte er willig in Allem bei, was man den Religionen als Menschenwerk und zeitliche Erscheinungen nachgewiesen hatte; aber von Materialismus wollte er nichts wissen. Als man in einer schönen Nacht auf Deck saß und ein Wortschwall von materia= listischen Phrasen vorgebracht wurde, da deutete Bonaparte zu den Sternen empor und rief: "Sie können reden so viel Sie wollen, meine herren — aber wer hat dies Alles gemacht?"

Er fand Genuß an der Unterhaltung mit Männern der Wissenschaft, besonders Monge und Berthollet; aber von Litteraten hielt er nichts — sie waren in seinen Augen "Phrasenmacher". Auch über heilkunde spreche er gerne,



besonders mit den beiden praktischen Ärzten, auf die er am meisten hielt: Corvisart in Paris und Antomarchi auf St. Helena. "Glauben Sie mir", sagte er zum setzteren, "wir ließen besser den ganzen Arzneimittelkram beiseite. Das Ceben ist eine Festung, von der weder Sie noch ich irgend was wissen. Wozu also bei ihrer Verteidigung hindernisse in den Weg segen? Seine eigenen Mittel sind dem ganzen Apparat eurer Caboratorien überlegen. Corvisart gab mir ganz aufrichtig zu, daß euer ganzer schmieriger Mischmasch nichts wert ist. Die Medizin ist eine Sammlung unsicherer Vorschriften, deren Wirtungen, im Ganzen genommen, den Menschen mehr schädlich als nützlich sind. Wasser, Luft und Reinlichkeit sind in meiner Pharmakopöe die hauptmittel."

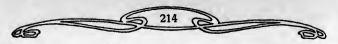
Seine Denkwürdigkeiten, die er auf St. Helena dem Grafen Montholon und dem General Gaurgaud diktierte, haben großen Wert; immerhin muß man, wie es scheint, einen beträchtslichen Abzug machen und auf Rechnung seiner bekannten Unaufrichtigkeit setzen. Er ist gutmütig wie ein starker Mann, der sich seiner überlegenen Kraft bewußt ist. Ich bewundere seine einsachen, klaren Schlachtenschlieberungen — sie sind so gut wie die Cäsarschen; seine gutmütigen und von geziemender Achtung erfüllten Urteile über Marschall Wurmser und seine anderen Gegner, und seine schriftstellerische Gewandtscheit, die ihn der Beherrschung so mannigsaltiger Gegenstände völlig gewachsen erscheinen läßt. Der angenehmste Abschnitt ist der ägnptische Seldzug.

Er hatte Stunden gedankenvoller Weisheit. In Stunden der Muße, im Feldlager oder im Palast, erscheint Napoleon als ein Mann von Genie, der die angeborene Begier nach Wahrheit und die ungeduldige Geringschätzung leerer Worte, wie er sie im Kriege zu zeigen pflegte, auch auf abstrakte

Fragen anwendete. An irgend einem Spiel der Phantasie, einem Roman, einem Witwort, konnte er ebensowohl sein Behagen haben wie an einem geschickten Strategen im Feldzug. Er amüsierte sich damit, Josephine und ihre hofdamen in einem matterleuchteten Gemach durch eine grauliche Geschichte, die er mit höchster Kunst der Stimmwirkung und mit dramatischer Cebendigkeit vorzutragen wußte, wie seltgebannt zu halten.

Ich nenne Napoleon den Agenten oder Sachwalter der Mittel= flassen unserer modernen Gesellschaft; des dichten Schwarms. ber fich auf den Märkten, in den Caben, Geschäftshäufern, Sabriten, Schiffen drängt; der modernen Welt, deren Ziel das Reichwerden ist. Er war der Volksaufwiegler, der Berftorer der Dorrechte, der Verbefferer der inneren Buftande, der Liberale, der Radikale, der Erfinder neuer Mittel, der Mann, der Thore und Märkte öffnete, der Monopole und Migbräuche umstieft. Natürlich liebten ihn die Reichen und die Aristofraten nicht. England, als Mittelpunkt des Kapitals, Rom und Österreich, als Mittelpunkte der Überlieferung und der Geburtsvorrechte, traten ihm als Seinde gegenüber. Bestürzung der schwerfälligen konservativen Klassen, Schrecken der albernen alten Männer und alten Weiber im römischen Konklave - die in ihrer Verzweiflung nach jeder scheinbaren Stütze, selbst nach rotglübendem Eisen griffen die vergeblichen Versuche von Staatsmännern, ihn mit Amusements zu hintergehen, die des Kaisers von Österreich, ihn zu bestechen; die instinktive Erkenntnis der feurigen und thatfräftigen jungen Ceute allüberall, die in ihm den Riesen des Mittelstandes saben — dies Alles macht seine Geschichte so glänzend und imponierend. Er besaß die Tugenden der Massen, deren Vertreter er war — ebenso hafteten ihm auch ihre Laster an. Ich bedaure, daß die glänzende Medaille ihre Kehrseite hat. Aber das ist die verhängnisvolle Entbedung, die wir bei unserer Jagd nach Reichtum machen müssen: weltlicher Glanz ist verräterisch, wir erkausen ihn nur durch Vernichtung oder Schwächung unserer Gefühle. So ist es unvermeidlich, dieser Chatzache auch in der Geschichte dieses Kämpen zu begegnen, der sich ganz einsach eine glänzende Lausbahn als Ziel gesetzt hatte und entschlossen war, sich um die Mittel keine Vorbehalte oder gar Gewissensbedenken zu machen.

Bonaparte zeichnete sich durch eine ganz einzigartige Abwesenheit hochherziger Empfindungen aus. Der höchstgestellte Mensch seines höchstzivilisierten Zeitalters und Volkes, besitt er nicht einmal die landläufige Wahrhaftigkeit und Ehrenhaftigkeit. Er ist ungerecht gegen seine Generale, eigensuchtig und alles für sich monopolisierend. Kellermann, Bernadotte bestiehlt er in niedriger Weise um den Ruhm ihrer großen Chaten; seinen treuen Junot verstrickt er durch Intriquen in hoffnungslosen Bantrott, um ihn aus Paris fortzutreiben, wo die Dertraulichkeit seiner Manieren den neuen Stolz seines Thrones beleidigt. Er ist ein mafloser Lügner. Sein offis zielles Blatt, der Moniteur, und alle seine Bulletins sind sprichwörtlich geworden, indem sie nur das aussprachen, was er geglaubt zu sehen wünschte. Und schlimmer noch - ba faß der vorzeitig gealterte Mann auf seinem einsamen Eiland, fälschte mit kaltem Blut Thatsachen, Daten und Charakterbilder und gab der Weltgeschichte einen theatralischen Aufput. Wie alle Franzosen hat er eine Leidenschaft für Bühnenwirkungen. Diese berechnenden hintergedanten vergiften auch alle feine handlungen, die sonst eine schöne Hochherzigkeit atmen. Sein "Stern", seine Ruhmesliebe, seine Cehre von der Unsterblich-



teit der Seele — Alles echt französisch. "Ich muß blenden und verblüffen. Müßte ich Preffreiheit gewähren, meine herrichaft wurde feine brei Tage bauern." Einen großen Carm zu machen ist sein Lieblingsmittel. "Ein großer Ruhm gleicht einem großen Carm; je mehr gemacht wird, besto weiter hört man ihn. Gesete, Einrichtungen, Denkmäler, Nationen - sie alle gehen zu Grunde; aber ber Carm dauert fort und hallt noch in späten Jahrhunderten wider." Seine Cehre von Unsterblichkeit läuft einfach auf Ruhm hinaus. Sein Begriff von Ginfluß ist nicht ichmeichelhaft fur die Menschheit. "Zwei hebel giebt es, die die Menschen in Bewegung seten: Eigennut und Surcht. Liebe ist eine alberne Derblendung — glauben Sie mir's! Freundschaft ist ein hohler Klang. Ich liebe Niemanden. Ich liebe nicht einmal meine Brüder — vielleicht Joseph ein bischen, aus Gewohnheit und weil er der Ältere ist. Dann Duroc, den liebe ich auch aber warum? weil sein Charafter mir gefällt: er ist ernst und entschlossen und ich glaube, der Mann hat niemals eine Thrane geweint. Ich selber weiß recht gut, daß ich keine wahren Freunde habe. Solange ich bleibe, was ich jest bin, habe ich wohl so viele angebliche Freunde wie ich haben will. Empfindsamteit wollen wir den Weibern überlaffen: Manner aber sollten festen herzens und starten Willens sein, oder sie follen sich nicht mit Kriegführen und Regieren zu schaffen machen." Er war durch und durch strupellos. Er stahl, verleumdete, mordete, ertrantte, vergiftete, wenn fein Interesse es verlangte. Edelmut kannte er nicht, um so mehr aber gewöhnlichen, niedrigen haß. Er war selbstsüchtig bis ins Mark, hinterliftig, betrog im Kartenspiel; seine Klatschsucht grenzte ans Erstaunliche; er öffnete Briefe und hatte seine Freude an seiner niederträchtigen Polizei; hatte er irgend eine Neuigkeit

über die Männer und Frauen seiner Umgebung aufgeschnappt, lo rieb er sich vor Freude die hande und renommierte: "er wisse Alles." Er mengte sich in die Toilettenangelegenheiten seiner hofdamen und bekrittelte den Schnitt ihrer Kleider; er begab sich inkognito auf die Strafe und horchte auf die hurras und die Cobreden der Menge. Seine Manieren waren gemein. Frauen behandelte er mit niedriger Dertraulichkeit. Er hatte die Gewohnheit, sie an den Ohrläppchen zu zupfen und in die Wangen zu kneipen, wenn er auter Caune war: Männer zwickte er bis an sein Cebensende in die Ohren, zupfte sie am Schnurrbart, puffte sie und trieb andere handgreifliche Scherze mit ihnen. An Schlussellöchern scheint er nicht gehorcht zu haben, wenigstens nicht darüber ertappt worden zu sein. Kurz, wenn wir durch alle Strahlenfreise seiner Macht hindurch auf den Grund gedrungen sind. so haben wir's schlieglich nicht mit einem Gentleman zu thun gehabt, sondern mit einem Betrüger und Spikbuben, der mit Sug und Recht den Titel eines "Jupiter Scapin" oder Schelmen= Jupiter perdient.

Als ich von den beiden Parteien sprach, in die die moderne Gesellschaft sich scheidet — die demokratische und die konservative — da sagte ich, Bonaparte vertrete die Demokratie, oder die Partei der Streber und Geschäftsleute, gegen die Stillstandspartei oder die Konservativen. Ich vergaß dabei einen wesentlichen Umstand zu erwähnen, nämlich, daß diese beiden Parteien sich nur als die Partei der Jungen und als die der Alten unterscheiden. Der Demokrat ist ein junger Konservativer; der Konservative ist ein alter Demokrat. Der Aristokrat ist der reif gewordene, in Saat geschossene Demokrat, denn beide Parteien stehen auf demselben Grund und Boden; den

höchsten Wert hat in ihren Augen Besitz, den die eine zu erlangen, die andere zu behalten stredt. Bonaparte kann als Dertreter dieser Partei gesten als Vertreter ihrer ganzen Entwicklungsgeschichte, ihrer Jugend sowohl wie ihres Alters; ja, auch ihr Geschick verkörpert sich mit poetischer Gerechtigkeit in dem seinigen. Die Gegenrevolution, die Gegenpartei wartet immer noch auf ihr Organ und ihren Vertreter: einen Menschenfreund, einen Mann, der für wirklich gemeinnühige Siele und für das Beste der Gesamtheit wirkt.

hier haben wir ein Experiment, unter den denkbar aunstigften Umständen die Kräfte eines gewissenlosen Der= standes wirken zu lassen. Nie gab es einen so reich aus= gestatteten, so stark gewappneten Sührer; niemals fand ein Sührer solche Hilfe, solche Gefolgschaft. Und was war der Erfolg so ungeheurer Begabung und Macht? Was tam heraus bei dem Aufgebot dieser Riesenheere, bei der Einäscherung so vieler Städte, bei der Derschleuderung unermeflicher Schäke. bei der hinopferung von Millionen von Menschen, bei der Demoralisierung Europas? Nichts kam heraus! Alles schwand dahin wie der Pulverdampf feiner Geschütze, und feine Spur blieb gurud. Er ließ Frantreich fleiner, armer, ichwächer zurud als er es vorgefunden hatte; und der ganze Kampf um Freiheit mußte von Neuem beginnen. Das Ganze war im Grunde ein Selbstmordversuch gewesen. Frankreich diente ihm mit Leib und Leben, mit Gut und Blut, so lange es seine Interessen mit denen des Kaisers in Einklang bringen tonnte. Dann aber gewahrte man, daß nach dem Siege nur ein neuer Krieg tam; nach der Vernichtung ganger heere nur neue Aushebungen. Die helden, die ihr Leben in die Schange geschlagen hatten, kamen niemals der Belohnung näher was sie erworben hatten, konnten sie nicht ausgeben, sie

tonnten sich nicht in ihren Daunenbetten strecken, nicht in ihren Schlössern stolzieren — und da verließen sie ihn. Die Menschen fanden, daß dieser alles verzehrende Egoismus totbringend für alle Anderen war. Er glich dem Zitterrochen, der dem, der ihn anfaßt, unaushörlich Schlag auf Schlag versetzt und die Muskeln der hand zusammenkrampst, so daß der Mann die Singer nicht mehr auseinanderbringt; und immer neue, immer heftigere Schläge versetzt das Tier, die es zusletzt sein Opfer völlig lähmt und tötet. So auch dieser maßslose Egoist, der Kraft und Leben aller seiner Diener schmälerte, ausbeutete und schließlich ganz aussaufeugte. Und im Jahre 1814 erhob sich in Frankreich, in Europa der allgemeine Rus: "Genug von ihm!" "Assez de Bonaparte!"

Es war nicht Bonapartes Schuld. Er that Alles, was in seinen Kräften lag, um ohne moralische Grundsätze zu leben und zu wirken. Die Natur der Dinge, das ewige Geset der Menschheit und der Welt trat ihm in den Weg und brachte ihn zu Sall. Und wenn eine Million solcher Experimente gemacht werden, das Ergebnis wird immer dasselbe sein. Ob ein Experiment von einer Menge oder von einem Einzelnen unternommen wird, es wird scheitern, wenn es auf einen sinnlichen oder selbstischen 3med abzielt. Der friedfertige Sourier wird so wenig Erfolg haben wie der verderbenschwangere Napoleon. So lange unsere Kultur im Wesentlichen auf Eigentumsrechten, auf Einzäunungen, auf Kastengeist beruht, wird sie das Opfer von Enttäuschungen Unsere Reichtümer werden uns frank machen; Bitternis wird in unserem Cachen sein; und unser Wein wird uns die Lippen verbrennen. Nur das Gute ist von Nugen, das wir bei offenen Thuren genießen können, das allen Menschen dient.



Wenn ich mir den Plan der Weltschöpfung betrachte, so sinde ich, daß dabei auch die Stelle eines Schreibers oder Protokollführers vorgesehen ist, der aufzuzeichnen hat die Vollbringungen des wunderbaren Lebensgeistes, der überall pulsiert und schafft. Seines Amtes ist es, die Chatsachen in den Geist aufzunehmen und dann eine Auswahl unter den hervorragenden und charakteristischen Ersahrungen zu treffen.

Die Natur will auf die Nachwelt gebracht sein. Alle Dinge beschäftigen sich damit, ihre Geschichte zu schreiben. Dem Planeten, dem Kiesel folgt wie ein Diener ihr Schatten. Der rollende Sels läßt seine Schrammen auf dem Berge zurück; der Fluß seine Rinne im Boden; das Tier seine Knochen in der Gesteinschicht; der Farn, das Blatt ihre bescheidene Grabschrift in der Kohle. Der fallende Tropsen bearbeitet wie ein Bildhauer den Sand oder Stein, den er trifft. Kein Suß schreitet durch den Schnee oder wandelt über den Erdboden, ohne in mehr oder weniger deutlichen Schriftzügen seinen Weg zu bezeichnen. Jede handlung eines Menschen prägt sich dem Gedächtnis von Mitmenschen, prägt sich zugleich seinen eigenen Manieren und Gesichtszügen ein.

Die Luft ist voll von Tönen, der himmel voller Zeichen; der Erdboden trägt lauter Erinnerungsmale und Inschriften und jeder Gegenstand ist über und über mit Andeutungen bedeckt, deren Sprache ein Derständiger leicht begreift.

In der Natur finden wir unaufhörlich diesen Selbstbericht. und die Erzählung entspricht der Thatsache wie der Siegelabdruck dem Stempel: sie übertreibt weder die Chatsache, noch verfürzt sie sie. Aber die Natur strebt empor, und beim Menschen ist der Bericht etwas mehr als ein bloger Siegelabdrud. Er ist eine neue und schönere Sorm des Originals. Der Bericht hat Ceben, wie das, wovon er handelt, belebt ift. Des Menschen Gedächtnis ist eine Art Spiegel, der die Bilder der ihn umgebenden Gegenstände auffängt, dann gleichsam von einem Anhauch des Lebens getroffen wird und nun diese Bilder in neuer Anordnung erscheinen laft. Die von diesem Spiegel aufgefangenen Thatsachen liegen nicht tot da, sondern einige treten in den Hintergrund, andere leuchten hervor, so daß wir bald ein neues Gemälde erhalten, das aus den besonders hervorragenden Wahrnehmungen zusammengesett ift. Der Mensch wirtt dabei mit. Er liebt es sich mitzuteilen; und wenn er etwas zu sagen hat, so liegt es wie eine schwere Cast auf ihm, bis er sich's vom herzen heruntergesprochen hat. Aber abgesehen von dieser allgemeinen Lust an mitteilsamer Unterhaltung, so giebt es auch Menschen, die mit gang besonderen Anlagen für diese Art Nachschöpfung begabt sind. Es giebt geborene Schriftsteller: der Gartner hebt jedes Segreis, jedes Samentorn, jeden Pfirsichtern auf: sein Beruf ist es, ein Pflanzer von Pflanzen ju fein. Nicht weniger eifrig beforgt der Schriftsteller feinen Beruf. Alles was er sieht oder erlebt, wird ihm zum Modell, muß ihm zum Bilbe sigen. Wenn Ceute sagen, es gebe

Dinge, die unbeschreiblich seien, so hält er solches Gerede für baren Unsinn. Er ist der Meinung, was gedacht werden könne, das könne am Ende auch geschrieben werden; er würde den heiligen Geift ichildern oder es wenigstens versuchen. Nichts ist ihm zu grob, oder zu fein oder zu teuer, daß es nicht gerade badurch sich seiner Seder empföhle - und so schreibt er denn. In seinen Augen bedeutet ein Mensch die Sähigkeit, darzustellen, bedeutet das Weltall die Möglichkeit dargestellt zu werden. In einem Gespräch, in einem Unglücksfall findet er neuen Stoff. "Gab mir ein Gott gu sagen, was ich leide" - sagte unser deutscher Dichter. Wut und Schmerz macht er sich zinspflichtig. Durch unbesonnenes handeln erkauft er sich die Gabe, weise zu sprechen. Seelenängste und Ungewitter der Leidenschaft sind nur frischer Wind in seine Segel; wie der gute Luther schrieb: "Wenn ich zornig bin, kann ich gut beten und gut predigen." Und wenn wir die Entstehungsgeschichte so manchen Studes schöner Beredsamkeit kennten, so würde uns vielleicht der zuvorkommende Sultan Amurad einfallen, der etlichen Perfern die Köpfe abschlagen ließ, damit sein Leibarzt Vesalius die Zuckungen der halsmuskeln beobachten könnte. Dem Schriftsteller sind seine Niederlagen nur die Vorbereitungen seiner Siege. Ein neuer Gedanke oder ein Ausbruch von Leidenschaft lehrt ihn, daß Alles, was er bis jest gelernt und geschrieben hat, oberfläch= lich ist — daß es nicht die Thatsache ist, sondern ein bloßes Gerede um die Thatsache herum. Was nun? Wirft er die Seder weg? Nein - er nimmt seine Beschreibung wieder auf, aber in dem neuen Licht, das ihm aufgegangen ist; vielleicht mag es ihm doch irgendwie gelingen, das eine oder andere wahre Wort aus den falschen herauszuretten. Natur ist eine Verschwörerin. Alles was gedacht werden



kann, läßt sich aussprechen und ringt sich von Stufe zu Stufe empor, bis es Ausdruck sindet, und wenn auch durch ungelenke, stammelnde Organe. Gelingt es diesen nicht, so wartet es und arbeitet, bis es zuletzt sie ganz seinem Willen entsprechend gemodelt hat, so daß sie es kundgeben können.

Dieses Streben nach nachahmender Ausdrucksfähigkeit, dem wir überall begegnen, ist bezeichnend für die Ziele der Natur, bleibt aber bloke Stenographie. Es giebt noch höhere Stufen und die Natur hat die Menschen, die sie zu einem böheren Amt ausersieht, mit glänzenderen Gaben ausgerüstet: nämlich die Klasse der Gelehrten und Schriftsteller, die 3usammenhang erkennen, wo die große Menge nur Bruchstücke erblickt, die es drängt, die Thatsachen in ihrem Zusammenhang porzuführen und auf diese Weise die Achse nachzuweisen, um die das gange Weltgebäude sich dreht. Die Ausbildung des denkenden Menschen oder Gelehrten ist der Natur eine wahre herzenssache. Dieses Ziel verliert sie nie aus dem Auge und lie hat schon bei der ersten Gestaltung der Dinge darauf Bedacht genommen. Dieses bentenden Menschen Erscheinen hängt nicht von einer Erlaubnis oder einem Zufall ab, sondern er ist eine organisch notwendige Kraft, ein Reichsstand der Natur, pon Anfang und Ewigkeit ber in der Derknüpfung und Derwebung der Dinge vorgesehen und vorbereitet. Vorgefühle und Antriebe begeistern ihn. In seiner Bruft ist eine gewisse Wärme: sie geht aus von der Erkenntnis ursprünglicher Wahrbeit, die wie ihre geistige Sonne ihren Strahlenschein in den Bergwertsichacht hinabsendet. Jeder Gedanke, der dem Geifte aufdämmert, weist im Augenblick des Auftauchens sich selber seinen Rang an; der flüchtige Einfall wird geschieden vom starten, icopferischen Gedanten.

hat der Schriftsteller diese inneren Antriebe, so fehlt auf

der anderen Seite auch die äußere Aufmunterung nicht; denn man hat seine Gaben recht nötig. Die Gesellschaft hat zu allen Zeiten dasselbe Bedürfnis, nämlich nach einem geistig gesunden Menschen, der über angemessene Ausdrucksmittel verfügt, um jeden Gegenstand der Tagesnarrheit in die richtigen Grengen gu verweisen. Die Ehrgeizigen und Bestochenen tommen uns mit ihrem allerneuesten hotuspotus: Jolltarif, Teras, Eisenbahn, Romanismus, Mesmerismus oder Kalifornien; und indem sie den Gegenstand losgelöft von den begleitenden Umständen darstellen, gelingt es ihnen leicht, ihn mit einem Glorienschein zu umgeben; eine Menge Ceute verlieren darüber Besinnung und Verstand und sie lassen sich auch nicht durch die entgegengesetzte Menge widerlegen oder heilen, denn diese ift vor der betreffenden Art von Derrücktheit nur dadurch bewahrt geblieben, daß sie selber mit gleicher Raserei einem anderen Unsinn nachläuft. Nun sei aber ein einziger Mann da, der mit urteilsfähigem Auge das fünstlich isolierte Wunderding in die richtigen Umgebungen und Beziehungen zurückzuseten vermag - da verflüchtigt sich das Truggebilde und die wiederkehrende Dernunft der Menge dankt der Vernunft des Ermahners.

Der geistige Arbeiter ist der Mann der Jahrhunderte, zusgleich aber muß ihm so gut wie anderen Ceuten daran liegen, mit seinen Zeitgenossen auf gutem Fuße zu stehen. Nun stellen aber oberflächliche Ceute den Gelehrten und seine Klerisei gern ins Licht der Lächerlichkeit — worauf es freislich an und für sich nicht ankommt, solange der Gelehrte es einsach unbeachtet läßt. In unserem Amerika preist man im Privatgespräch wie in der öffentlichen Meinung über Alles den praktischen Mann; die tüchtigen Mitglieder der Gemeinde werden in allen Kreisen mit einer bezeichnenden Ersurcht ges

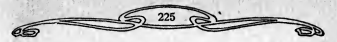
nannt. Unsere Ceute teilen Bonapartes Meinung von den Ideologen. Ideen wersen gesellschaftliche Ordnung und Behaglichteit über den hausen und machen zuletzt den, der ihnen nachhängt, verrückt. Für praktisch und empsehlenswert gilt es, eine Schiffsladung von New Pork nach Smyrna zu verfrachten; sich die Beine abzulausen, um eine Aktiengesellschaft zu Stande zu bringen, die fünf oder zehntausend Spindeln in Bewegung setzt; in Wahlmännerversammlungen zu reden und zu unterhandeln und die Vorurteile und Ceichtgläubigkeit des Candvolks sich zu Nutze zu machen, um sich der Stimmen für die Novemberwahl zu versichern.

Wenn ich eine noch viel höher angespannte Thätigkeit mit einem Ceben der Beschaulichkeit zu vergleichen hatte, so möchte ich mich nicht mit großer Zuversicht zu Gunften der erfteren aussprechen. Bei den Menschen ift der hang gu neuerer Erleuchtung so tief eingewurzelt, daß der Einsiedler oder Mönch sehr viel zur Rechtfertigung ihres dem Denken und Beten geweihten Cebens vorzubringen haben. Eine gewisse Parteilichkeit, Raschheit und Verluft des inneren Gleichgewichts sind der Preis, den jede Thätigkeit bezahlen muß. handle, wenn du willst - aber du thust es auf deine eigene Gefahr. Die handlungen der Menschen sind zu start für sie. Zeige mir einen Mann, der etwas gethan hat und nicht das Opfer und der Sklave seines Thuns geworden ist. Was sie gethan haben, treibt und zwingt, dasselbe immer wieder zu thun. Die erste That, die ein Experiment sein sollte, wird zum Satrament. Der feurige Reformator verkörpert seine Begeisterung in einen Ritus oder Covenant — und er und seine Freunde klammern sich an die Sorm und verlieren die Begeisterung. Der Quäter bat das Quätertum in Regeln und form gebracht, der Shater feine Klofter und feine Cange;

aber obgleich sie alle vom Geift schwägen, Geift ift nicht mehr vorhanden, sondern nur Wiederholung, die das Gegen= teil von Geift bedeutet. Aber wo sind ihre neuen Dinge von heute? Dieser Mangel zeigt sich also bei handlungen reiner Begeisterung, aber in den niederen Geschäftigfeiten, die auf nichts weiter abzielen, als uns bequemer und feiger zu machen: in handlungen der Schlauheit, des Stehlens und Dugens, in handlungen, die eine Scheidelinie gwischen ben spekulativen und der praktischen Sähigkeiten giehen und Dernunft und Gefühl in Acht und Bann thun - in allen diesen ist nur Mangel und Verneinung. Die hindu schreiben in ihren heiligen Büchern: "Nur Kinder, nicht Gelehrte, sprechen von der spekulativen und von den praktischen Sähigkeiten, wie wenn es zwei verschiedene waren. Sie find nur eine einzige, denn beide gelangen zu ein- und demfelben Biel, und ber Sortschritt, ber von den Bethätigern der einen gemacht wird, er wird auch von den Bethätigern der anderen ge-Nur der ist ein Sehender, der einsieht, daß die Cehren des Denkens und der Bethätigung dieselben sind." Denn eine große That muß sich die Kraft aus geistiger Natur schöpfen. Die Größe einer That richtet sich nach dem Gefühl, aus dem sie entspringt. Die größte That kann gar wohl in gang engen und fleinen Derhältniffen vollbracht werben.

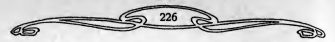
Die Unterschätzung solcher Thaten wird niemals von den Sührern der Menschheit ausgehen, sondern von unbedeutenden Ceuten. Die robusten herren, die an der Spitze der praktischen Klassen stellen die Ideen der Zeit und haben zu viel Sompathie für die Klasse der Denker.

Don Männern, die sich in irgend einer Weise auszeichnen, braucht man nicht zu erwarten, daß sie einen Anderen herabsehen. Diesen bleibt die Hauptfrage immer Callegrands



Wort — nicht: ist er reich? hat er Amt und Würden? ist er gesinnungstüchtig? besitzt er diese oder jene Sähigkeit? ist er ein Fortschrittler? ist er ein Anhänger des Bestehenden? — sondern: ist er überhaupt etwas? vertritt er irgend etwas? Er muß in seiner eigenen Art gut sein. Das ist Alles, was Callegrand, was State Street, was der gesunde Menschenverstand verlangt. Sei echt und herrlich, nicht nach unserem Sinn, sondern nach deinem Sinn. Cüchtige Leute fragen nicht danach in welcher Art ein Anderer tüchtig ist, so er überhaupt nur tüchtig ist. Ein Meister freut sich eines Meisters und bedingt sich nicht erst aus, daß der Andere ein Redner, ein Künstler, ein Handwerker oder ein König sein müsse.

Die Gesellschaft hat in der That tein ernsteres Interesse als an dem Wohlergehen der Litteratur. Und es ist nicht zu leugnen, daß geistige Leistungen bei manchem herzlicher Anerkennung und Bewillkommung begegnen. Indessen nimmt der Schriftsteller bei uns doch durchaus noch keine imponierende Stellung ein. Ich glaube, baran hat er selber Schuld. Ein Pfund gilt für ein Pfund. Es gab Zeiten, wo der Schriftsteller eine geheiligte Person war: er schrieb Bibeln; die ersten homnen; die Gesethucher; die Epen; tragische Lieder; sibnllinische Verse; chaldäische Orakel; lakonische Denksprüche für Tempelwände. Jedes Wort war wahr und erweckte die Dölker zu neuem Leben. Was es schrieb, war nicht hin= gehudelt, aber auch nicht überängstlich ausgefeilt. Wort sah er vor seinen Augen in Erde und himmel gemeißelt; und Sonne und Sterne waren nur Buchstaben von gleicher Bedeutung, nicht notwendiger als die anderen. Aber wie tann er Ehre empfangen, wenn er sich nicht selber ehrt? wenn er sich in der Menge verliert? wenn er nicht länger



der Gesetzgeber ist, sondern zum Spion und Angeber wird, der vor der unbeständigen Meinung einer gedankenlosen Menge sich duckt? wenn er mit schamlosen Advokatenkniffen sür irgend eine schlechte Regierung eintreten oder jahraus jahrzein als Oppositionsmann bellen muß? oder wenn er Kritiken nach der alten Leier liefern oder unanständige Romane schreiben muß? oder wenn er überhaupt gedankenlos, ohne jemals bei Tag oder bei Nacht aus den Quellen der Inspiration zu schöpfen, schreiben und nur immerzu schreiben muß?

Einige Antworten auf diese Fragen lassen sich wohl erhalten, wenn wir die Reihe der litterarisch bedeutsamen Männer unseres Zeitalters überblicken. Unter diesen vermag uns keiner so anschaulich wie Goethe die Sähigkeiten und Pflichten des Gelehrten oder Schriftstellers zu verdeutlichen.

Ich schilderte Bonaparte als Vertreter der populären Lebens= äußerungen und Bestrebungen des neunzehnten Jahrhunderts. Die notwendige Erganzung dazu, sein Dichter, ist Goethe: ein Mann, der sich in dem Jahrhundert gang und gar heimisch fühlt, seine Luft atmet, seine Früchte genießt, der unmöglich zu einer früheren Zeit hatte auftreten können, der durch feine Riesengröße den Dorwurf der Schwächlichkeit widerlegt, der auf die geistigen Erzeugnisse jenes Zeitabschnitts fallen würde, wäre Goethe nicht gewesen. Er tritt zu einem Zeitpunkt auf, wo eine allgemeine Bildung sich verbreitet und alle scharfen individuellen Züge verwischt hatte, wo zwar heroische Charaftere fehlten, aber dafür gesellichaftliche Behaglichkeit und Umgänglichkeit sich eingestellt hatten. Ein Dichter ist nicht da, aber poetische Schriftsteller giebt's zu Dugenden; man hat keinen Kolumbus, aber hunderte von Postkapitänen mit Durch= gangsfernrohr, Barometer, Suppentonserven und Demmitan; feinen Demosthenes, feinen Chatham, aber gewandte Parla-



mentarier und Gerichtsredner so viel man nur will; keinen Propheten oder heiligen, aber theologische Sakultäten; keinen Gelehrten, aber gelehrte Gesellschaften, billige Bücher, Lesezimmer und Lesegesellschaften in unendlicher Jahl. Niemals hat es einen solchen Wirrwarr von Chatsachen gegeben. Die Welt dehnt sich aus wie der amerikanische handel. Wir merken, daß das Leben der Griechen und Römer, auch das der mittelalterlichen Nationen, eine einfache und leicht begreifliche Geschichte war, daß aber modernes Leben eine solche Dielheit von Dingen umfaßt, daß es uns verwirrt.

Goethe war der Philosoph dieser Vielfältigkeit: hundert= händig, argusäugig, der Mann dazu, mit diesem rollenden Gemengsel von Thatsachen und Wissenschaften es aufzunehmen und es gern zu thun, zugleich dank seiner Gewandtheit leicht mit ihnen fertig zu werden; ein männlicher Geist, den die vielfachen konventionellen hüllen, die wie eine Kruste das Ceben überzogen hatten, nicht in Verwirrung brachten, da er vermöge seines Seinsinns sie leicht zu durchdringen vermochte, um seine Kraft aus der Natur zu schöpfen, mit der er in poller Übereinstimmung lebte. Und seltsam! er lebte in einer kleinen Stadt, in einem Duodegstaat, in einer gu Boden geschlagenen Nation und in einer Zeit, wo die Rolle, die Deutschland in den Weltangelegenheiten spielte, keineswegs die Bruft seiner Sohne mit jenem Stolz erfüllen konnte, womit wohl ein Frangose oder Engländer oder in alter Zeit ein römischer oder attischer Geist sich als Bürger eines Weltstaates ober einer Weltstadt fühlen durfte. Und trokdem haftet Goethes Muse keine Spur provinzieller Enge an. Stellung verdankt er nichts, sondern er war mit einem freien, beherrichenden Geifte geboren.

Die Helena oder der zweite Teil des Saust ift eine in

poetische Sorm gefaßte Philosophie der Litteratur; das Werk eines Mannes, der sich Meister aller historien, Mythologien, Philosophien, Wissenschaften und Nationallitteraturen wußte. Es ist dies die encyklopädische internationale Art, womit die moderne Bildung, die die Bevölferung der gangen Erde in ihren Bereich zieht, ihre Sorschungen auf indische, etrustische und alle enklopischen Künste, auf Zoologie, Chemie und Astronomie erstrect, wobei, eben infolge der Dielfältigkeit, ein jedes dieser Gebiete einen sozusagen ätherischen und poetischen Einen König sieht man voll Erfurcht an; Charafter erhält. sollte aber der Zufall einen in einen Kongreß von Königen führen, so würde das Auge sich die Freiheit nehmen, über die Absonderlichkeiten des einzelnen sich zu amusieren. Sauft zweiter Teil bringt teine wilden wundersamen Gefänge, sondern fein ausgearbeitete, formvollendete Dichtungen, in benen der Poet die Ergebnisse achtzigjähriger Beobachtung niedergelegt hat. Diese reflektierende und kritische Weisheit macht das Gedicht recht eigentlich zur vollendetsten Blüte Es bezeichnet ein Datum in der Epoche. feiner Zeit. er ist doch auch ein Poet im wahren Sinne des Wortes, trägt einen stolzeren Dichterlorbeer als irgend ein Zeitgenosse, und unter dieser Qual mitrostopischer Scharfsichtigkeit denn er scheint mit jeder Pore seiner haut zu sehen - schlägt er die Harfe mit der Kraft und Anmut eines Helden. Wunderbare an diesem Buch ist die überlegene Intelligenz. In dem Auflösemittel dieses Menschengeistes gerlegen sich Dergangenheit und Gegenwart mit ihren Religionen, politischen Gestaltungen und Denkweisen in Urtypen und Ideen. für neue Mythologien segeln durch seinen Kopf! Die Griechen sagten, Alexander sei bis an die Grenze des Chaos vor= gedrungen; Goethe kam — in unseren Tagen! — ebensoweit;



ja er wagte sich sogar noch einen Schritt weiter vor und gelangte heil und gesund zurück.

Eine herzerfreuende Freiheit atmet aus seinem Denten. Der unermefliche Horizont, der uns auf unserer Reise stets begleitet, verleiht seine Majestät Kleinigkeiten, konventionellen und notwendigen Dingen ebensowohl wie seinen feierlichen und festlichen Schöpfungen. Goethe war die Seele seines Jahrhunderts, dieses war gelehrt, war durch die Bevölkerungszunahme, die festgeschlossene Organisation, den Drill der einzelnen Teile eine große Sorichungs-Erpedition geworden, hatte eine Überfülle von Chatsachen und Ergebnissen so schnell aufgehäuft, daß tein bis dahin eristierender Gelehrter in der wissenschaftlichen Verarbeitung gleichen Schritt mit bem Anwachsen des Materials halten konnte. Aber dieses Mannes Geist hatte weite Räume, in denen er Alles unterzubringen wußte. Er besaß die Gabe, die losgelösten Atome traft ihrer eigenen Gesethe gusammenguführen. Er hat unserem modernen Dasein das Gewand der Poesie gegeben. unter Kleinheit und Berfplitterung in Einzelheiten entbedte er den Genius des Cebens, den alten ichlauen Proteus, wie er gang dicht bei uns hodte. Da zeigte uns der Dichter, daß die profaifche Eintönigfeit, die wir unferem Zeitalter vorwerfen, nur eine andere Proteusmaste sei:

"Selbst auf der Slucht weilt er vertappt bei uns,"
baß er nur die bunte Uniform abgelegt und dafür ein Werkeltagskleid angezogen habe, und daß er in Civerpool oder im haag nicht ein bischen weniger munter oder reich sei als einst in Rom oder Antiochia. Er suchte ihn auf öffentlichen Plätzen, Landstraßen, Boulevards und in Gasthöfen. Ja, im ursoliden Reich des Alltagsschlendrians und Sinnenlebens wies er die lauernde dämonische Kraft nach:

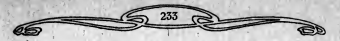
auch durch die Verrichtungen des Alltags ziehe sich ein Saden von Mnthologie und Sabelgeschichten. Und indem er den Stammbaum jedes Brauchs, jeder Gewohnheit, jeder Einrichtung, jedes Mittels und Werkzeugs gurudverfolgte, wies er den Urfprung in der Anlage des menschlichen Körpers Eine sehr weitgehende Abneigung hatte er gegen Konjekturen und rhetorische Redensarten: "Vermutungen habe ich selber genug; wenn Jemand ein Buch schreibt, soll er nur das aussprechen, was er weiß."\* Er schreibt im ein= fachsten und gewöhnlichsten Stil, läft viel mehr aus als er hinschreibt, und was er sagt, sind keine Worte sondern Dinge. Er hat den Unterschied zwischen antiker und moderner Kunst und Kunstauffassung klargemacht. Er hat das Wesen der Kunst, ihre Ziele und Gesetze dargelegt. Über die Natur hat er das Beste gesagt, was je über sie gesagt worden ist. tritt der Natur gegenüber wie die alten Philosophen, wie die Sieben Weisen - und wenn wir auch bei dieser Methode nicht die französischen Statistikertabellen und Sektionsbefunde erhalten, so bleibt uns dafür Poesie und Menschlichkeit, und diese können uns auch etwas lehren. Augen sind im Grunde genommen besser als Sernrohre oder Mifrostope. Durch seine seltene Veranlagung zu vereinheitlichen und zu vereinfachen, hat er uns zu manchen Gebieten der Natur einen Schlüssel geliefert. So stellte Goethe guerft den Gedanken auf, der jest die moderne Botanik beherricht: daß das Blatt oder der Blattkeim die Einheit in der Botanik ist, daß jeder Teil der Pflanze nichts weiter ist als ein der neuen Bestimmung entsprechend umgewandeltes Blatt, daß

<sup>\*</sup> Dies Zitat scheint — wie übrigens fast alle seine Zitate — von Emerson sehr ungenau wiedergegeben zu sein. Es war mir leider nicht möglich, die betreffende Stelle bei Goethe aufzusinden.

man durch Abanderung der Lebensbedingungen aus dem Blatt irgend ein anderes Organ der Pflanze machen kann und aus jedem Organ ein Blatt. In ähnlicher Weise nahm er in der Ofteologie an, ein Wirbel des Rudgrats konne als die Einheit des Steletts gelten: der Kopf sei nur der "Die Pflange wächst von umgemodelte oberfte Wirbel. Knoten zu Knoten und schlieft gulegt mit Blüte und Sonne. So wachsen auch der Bandwurm, die Raupe von Knoten zu Knoten und schließen mit dem Kopf. Der Mensch und die höheren Tiere sind aus Wirbeln aufgebaut und ihre Kräfte tongentrieren sich im Kopfe." In der Optit verwarf er die fünstliche Theorie von den sieben Sarben; er nahm an, jede Sarbe entstehe dadurch, daß in ihr Licht und Dunkel in neuen Derhältnissen gemischt seien. Es ist thatfächlich von fehr geringem Belang, über welchen Gegenstand er schreibt. Er sieht mit jeder Pore, und es zieht ihn gur Wahrheit mit der Sicherheit der Schwerfraft. was andere fagen. Er will durchaus nicht zum besten gehalten werden, will nicht immer wieder Altweibergeschichten vorbringen muffen, die seit taufend Jahren die Menschheit in ihrem Aberglauben befangen gehalten haben. Er hat fo gut wie ein Anderer das Recht zu untersuchen, ob es auch mahr Also prüft er. "Ich bin hier," scheint er zu sagen, "um diesen Dingen Makstab und Urteil zu finden. Warum sollte ich sie auf Treu und Glauben hinnehmen?" Unvergeflich sind daher seine Aussprüche über Religion, Leidenschaft, Che, Cebensart, Eigentum, Papiergeld, Perioden des Glaubens, Dorzeichen, Glück oder was sonst noch.

Man nehme nur das bemerkenswerteste Beispiel seines Bestrebens, jedem landläufigen und volksüblichen Ausdruck innere Wahrheit zu verleihen: Der Teusel hatte in der Mythologie aller Zeiten eine bedeutende Rolle gespielt. Goethe wollte von einem Wort nichts wissen, wenn ihm nicht ein Beariff entsprach. Wir denken an jenen Ausspruch: "Ich habe niemals von einem Derbrechen gehört, das ich nicht selber zu begehen fähig gewesen ware." So springt er also diesem Dämon an die Kehle. Er soll von fleisch und Blut, er soll modern, er soll Europäer sein; soll sich anziehen und benehmen wie ein Gentleman, soll sich auf offener Straße bewegen und mit dem Wiener und heidelberger Ceben von 1820 wohl vertraut sein - oder er soll überhaupt nicht eristieren. Demgemäß streifte er ihm das mythologische Gewand ab, nahm ihm hörner, Klumpfuß, harpunenschwanz, Schwefel und Blaufeuer. Anstatt in Büchern und auf Bildern sich nach ihm umzuschauen, suchte er ihn in seinem eigenen Sinn, in jedem Schatten von Kälte, Selbstsucht, Ungläubigteit, der im Menschengewühl ober in der Einsamkeit finster über das menschliche Denken fällt — und er fand, daß das Bildnis eine grausige Wirklichkeit gewann durch jeden Jug. ben er hingufügte und durch jeden, den er wegnahm. als das Wesen dieses Teufels, der, seit es Menschen giebt, schattengleich um die Wohnungen der Menschen gehuscht ist, fand er heraus: reinen Verstand, der sich — wozu ja immer die Neigung vorhanden ist - in den Dienst der Sinne gestellt hat. So warf er seinen Mephistopheles in die Litteratur, die erste organische Gestalt, die seit Jahrhunderten neu geschaffen war und eine Gestalt, die ewig bleiben wird wie die des Prometheus.

Ich beabsichtige nicht, mich auf eine Analyse seiner zahlereichen Werke einzulassen. Sie bestehen aus Übersetzungen, kritischen Abhandlungen, Dramen, Cyrik, Gedichten jeder anderen Art, litterarischen Tagebüchern und Charakterbildern



ausgezeichneter Männer. Aber ich kann es nicht unterlassen, auf Wilhelm Meister näher einzugehen.

"Wilhelm Meister" ist ein Roman in jedem Sinne des Wortes; er ist der erste seiner Art und seine Bewunderer nennen ihn die einzige Zeichnung der menschlichen Gesellschaft wie wenn andre Romane, die Scottschen gum Beispiel, nur mit aukerlichen Koftumen und Cebensverhaltniffen fich abgaben, nicht, wie Wilhelm Meister, mit dem Geist des Es ist ein Buch, über das noch eine Art von Schleier gezogen ift. Sehr intelligente Menschen lesen es mit Staunen und Entzüden, manche von ihnen ziehen es, als eine Schöpfung voll Genie, sogar dem hamlet vor. Ich glaube, fein Buch unseres Jahrhunderts läßt sich mit ihm vergleichen an entgudender Sufe, die so neu, so anregend für den Geift ift, den es mit so vielen und so gediegenen Gedanken, mit richtigen Ansichten über Leben, Sitten und Charaftere beschenkt, mit so vielen guten Winken für die Cebensführung, mit so vielen unerwarteten Ausblicken in eine höhere Sphare — und das Alles ohne eine Spur von Wortprunt ober Cangerweile. fehr herausforderndes Buch für die Neugierde begabter junger Ceute, aber auch ein sehr unbefriedigendes. Liebhaber einer leichten Cektüre, die darin nach romanhafter Unterhaltung suchen, seben sich enttäuscht. Andererseits finden solche, die es in der höheren hoffnung beginnen, darin eine würdige Ge-Schichte eines Genies gu lefen, dem für seine Mühen und Entsagungen der gerechte Cohn des Corbeers zu teil wird, ebenfalls Anlak sich zu beklagen. Dor Kurzem hatten wir hier einen englischen Roman, der vorgeblich die hoffnung einer neuen Zeit verkörpert und die politische hoffnung der sogenannten "Jungengland-Partei" darstellt; in diesem ist der einzige Cohn der Tugend ein Sitz im Parlament und ein Peerstitel. Goethes

Roman hat einen eben so lahmen und unmoralischen Schluß. George Sand hat in , Consuelo' und in der Sortsetzung diefer Geschichte ein treueres und würdigeres Bild gezeichnet. Derlauf ihrer Geschichte wachsen die Charaktere des Helden und der heldin zu einer Größe, daß der porzellanene Schachtisch aristokratischer Konvention zu wackeln beginnt: sie entsagen der Gesellschaft und den ihrem Range zukommenden Cebensgewohnheiten; sie verlieren ihren Reichtum; sie stellen sich in den Dienst großer Ideen und edelster sozialer Bestrebungen: bis zulegt der Held, Begründer und Mittelpunkt einer der Wohlfahrt des Menschengeschlechtes geweihten edlen Gesellschaft, nicht mehr auf seinen abligen Namen hören will, ber seinem Ohr fremd und fern klingt. "Ich bin nur ein Mensch!" sagt er, "ich atme und arbeite für die Menschheit." Und dabei lebt er in Armut und unter unsäglichen Opfern. Goethes Held dagegen leidet an so vielen Schwächen und Unreinheiten und bewegt sich in so schlechter Gesellschaft, daß das nüchterne englische Publikum, als die Übersehung des Buches erschien, sich angeekelt fühlte. Und doch ist es so übervoll von Weisheit, Welterfahrung und Kenntnis der Cebensgesetze, die Gestalten sind so mahr und fein gezeichnet, mit ein paar Strichen, kein Wort zu viel und zu wenig, und das Buch bleibt für alle Zeiten so neu und unerschöpflich, daß wir es eben seinen eigenen Weg gehen lassen und uns darin fügen mussen, aus ihm das Gute zu schöpfen, das wir betommen tonnen. Wir fonnen gewiß sein, daß es seine Aufgabe erst begonnen und noch Millionen von Cesern gu dienen hat.

Das Buch behandelt den Übergang eines Demokraten zur Aristokratie — beide Worte in ihrem besten Sinne genommen. Und dieser Übergang vollzieht sich nicht in gemeiner kriechender Weise, sondern offen durch die Vorderthür. Natur und Charafter leisten hülse, und gesunde Vernunft und Rechtlichsteit der Adligen machen ihren Rang zu einem wirklichen Vorrang. Kein hochgemuter Jüngling vermag dem Zauber wirklichen Lebens, der dieses Buch auszeichnet, sich zu entziehen; daher ist es in hohem Maße anspornend für Geistesztraft und Mut.

Der leidenschaftliche und fromme Novalis kennzeichnete das Buch als "durch und durch modern und prosaisch; die Romantik ist darin völlig ausgeglichen, ebenso die Naturpoesie, das Wunderbare. Das Buch handelt ausschließlich von Alltagsangelegenheiten der Menschen: es ist eine poetisierte Bürgerund hausgeschichte. Das Wunderbare darin wird ausdrücklich als Ersindung und enthusiastische Träumerei behandelt." Und doch — auch dies ist sehr bezeichnend — kehrte Novalissehr bald wieder zu diesem Buch zurück, und es blieb sein Lieblingsbuch bis ans Ende seines Lebens.

Was Goethe in den Augen französischer und englischer Ceser besonders auszeichnet, ist eine Eigenschaft, die er mit seinem Volk gemein hat: eine unbewußte, gewohnheitsmäßige Achtung vor innerer Wahrheit. In England und Amerika hat man Achtung vor Calent; und wenn dieses sich im Dienst eines anerkannten oder leicht erkennbaren Interesses oder einer Partei oder auch in regelrechtem Kamps dagegen bethätigt, so ist das Publikum befriedigt. In Frankreich ist die Freude, die man an glänzenden intellektuellen Gaben um ihrer selbst willen hat, sogar noch größer. Und in allen diesen Ländern schreiben talentvolle Leute eben, um diese Gabe auszunußen. Es genügt, wenn der Verstand dadurch beschäftigt, der Geschmack zufriedengestellt wird — wenn so und so viele Seiten, so und so viele Stunden auf unterhaltende

und anständige Weise ausgefüllt werden. Dem deutschen Geist sehlt die französische Lebhastigkeit, das schöne praktische Derständnis des englischen, der amerikanische Abenteurersinn; aber ihm ist eine gewisse Chrlichkeit eigen, die sich niemals mit oberflächlichem Scheinwesen zufrieden giebt, sondern stetig fragt: "Wozu?" Ein deutsches Publikum verlangt eine genau prüsende Wahrhaftigkeit. Hier haben wir lebhaste Gedanken — aber was besagen sie? Was meint der Mann damit? Woher, woher alle diese Gedanken?

Talent allein kann keinen Schriftsteller machen. Es muß ein Mann hinter dem Buch fteben; eine Perfonlichkeit, die durch Geburt und Charakter auf die darin aufgestellten Lehren eingeschworen ist, die nur dazu da ist, die Dinge so und nicht anders zu sehen und darzustellen. Und wenn etwas ist, so muß es dabei bleiben. Kann er sich heute noch nicht richtig ausdrücken, nun so bleiben ja die Dinge da und werden ihm morgen verständlich werden. Er hat die Sast auf seiner Seele — die Cast der Wahrheit, die er zu erklären hat, und deren Derständnis ihm mehr oder weniger bereits aufgegangen ist; es ist sein Geschäft und sein Beruf auf dieser Welt, mit diesen Thatsachen fertig zu werden und sie bekannt zu machen. Was kommt's darauf an, daß er stolpert und stottert; daß seine Stimme rauh und heiser ist; daß seine Darstellungsweise oder seine Ausdrucksmittel unzulänglich sind? Die Botschaft wird selber Stil und Gleichnis, Ausdruck und Melodie finden. Und wäre er stumm, sie würde doch sprechen. Wenn nicht — wenn in dem Mann kein solches Gotteswort lebt — was fragen wir dann danach, ob er ein geschickter, gewandter, glänzender Schriftsteller ift?

Es macht für die Kraft eines Ausspruchs gar viel aus, ob ein Mann dahinter steht oder nicht. In der gelehrten

Zeitschrift, in der einflußreichen Tageszeitung nehme ich keine bestimmte Form wahr, sondern nur eine Art von unverantwortlichem Schatten, häusiger noch eine Geldkorporation oder irgend einen Zierafsen, der in Maske und Mantel seines Zeitungsartikels für einen Jemand gehalten zu werden hofft. Aber in einem rechten Buch, da bliden mir aus jedem Satz, aus jedem Abschnitt die Augen eines ganz bestimmten Mannes entgegen: seine Kraft und sein Schrecken überströmen jedes Wort, Kommata und Gedankenstriche sind lebendig, und daher ist sein Buch athletisch und beweglich zugleich, kann weit wandern und lange leben.

In England und Amerika kann Jemand ein tüchtiger Kenner ber Schriften eines griechischen ober lateinischen Dichters fein, ohne felber poetischen Geschmad ober dichterisches Seuer gu besitzen. Daß Jemand sich jahrelang mit Plato oder Proclus beschäftigt, beweist noch keineswegs, daß er sich mit heroischen Gesinnungen trägt oder die Tagesmode seiner Stadt gering-Aber die Deutschen geben mit einem höchst tomischen Ernst an diese Sachen heran: der Student brütet auch außerhalb des Cehrsaals noch über dem gehörten Vortrag; und der Professor vermag sich nicht von der Vorstellung frei zu machen, daß die Wahrheiten der Philosophie irgend eine Beziehung zu Berlin und München haben muffen. Diefer Ernft giebt ihnen einen weiteren Blid als Ceute von viel größerem Talent ihn haben. Daher sind fast alle wertvollen, bei uns in Gesprächen, die sich in höheren Bahnen bewegen, brauchlichen Definitionen aus Deutschland zu uns gekommen. während in England und Frankreich durch Derstand und Gelehrsamkeit ausgezeichnete Männer ihr Studium und ihre Partei mit einer gewissen Leichtfertigkeit sich wählen, ohne daß sie deshalb mit Ceib und Seele dabei zu sein brauchen

— was man auch gar nicht von ihnen verlangt — spricht Goethe, das haupt und die Verkörperung des deutschen Volkes, nicht deshalb, weil er ein talentvoller Mann ist. sondern aus seinen Worten bricht leuchtend die Wahrheit hervor: er ist überaus weise, obwohl sein Talent oft seine Weisheit verschleiert. Mag sein Ausspruch auch noch so ausgezeichnet sein, er hat immer noch einen höheren und schöneren Sinn dabei im Auge. Das erweckt meine Neugier. Er besitt die unbesiegbare Unabhängigkeit, die der Verkehr mit der Wahrheit verleiht: höre auf ihn oder unterlaß es seine Thatsache bleibt bestehen; dein Interesse am Schreiber beschränkt fich nicht nur auf seine Geschichte; du verabschiedest ihn nicht aus beinem Gedächtnis, sobald er seine Sache gur Zufriedenheit gemacht hat wie der Bäcker, wenn er sein Caib Brot dagelassen hat; sondern sein Wert ist der geringste Teil an ihm. Der alte Ewige Geift, der die Welt erbaut, hat sich diesem Mann mehr anvertraut als irgend einem Andern. Goethe hat wohl nicht die höchsten höhen erklommen, von denen aus der Genius gesprochen hat. Er hat nicht das höchste Ein und Alles anbetend verehrt; er ist unfähig, sich selber dem moralischen Gefühl hinzugeben. Edlere Klänge sind in der Poesie erklungen als die von ihm angestimmten. Schriftsteller von ärmerer Begabung haben in reineren Tönen gesungen, die mehr gum herzen drangen. Goethe kann niemals ein Liebling der Menschen sein. Wenn er sich der Wahrheit geweiht hat, so diente er nicht einmal der Wahrheit um ihrer selbst willen, sondern der Wahrheit als Mittel der Kultur. Sein Ziel ist nichts Geringeres als die Eroberung der ganzen Natur, der ganzen Wahrheit — sie will er als Teil seines Selbst aufnehmen: er ist ein Mann, der sich nicht bestechen, nicht betrügen, nicht imponieren läßt, ein Mann von stoischer

Selbstbeherrschung und Selbstverleugnung, der für alle Menschen nur den einen Prüfstein hat: "Was kann ich von dir lernen?" Don diesem Standpunkt aus bewertet er alle Besitztümer: Rang, Vorrechte, Gesundheit, Zeit und das Dasein selbst.

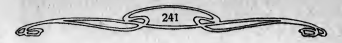
Er ist der Typus feiner Kultur, der Liebhaber aller Künste. Wissenschaften und Geschehnisse; ein Artist, aber tein Künftler, voller Geist, aber nicht durchgeistigt. Nichts giebt es, was er nicht zu wissen ein Recht hatte; teine Waffe ist im Rustsaal des Weltgeistes, die er nicht in die hand nähme, jedoch immer mit dem unerschütterlichen Dorbehalt, sich teinen Augenblick von seinen Werkzeugen beeinflussen zu lassen. Unter jede Chatsache, zwischen sich selbst und sein ureigenstes Besitztum läßt er einen Lichtstrahl fallen. Ihm war nichts verborgen, stand nichts fern. Ihm safen die lauernden Dämonen und die heiligen, die die Dämonen schauten; und die metaphysischen Elemente nahmen ihm faßbare Gestalt an. "Frömmigkeit an sich ist kein Ziel, sondern nur ein Mittel, durch das wir jum reinsten inneren Frieden und weiter gur höchsten Geiftes= bildung zu gelangen vermögen." Und sein Eindringen in jedes Geheimnis der schönen Kunste macht Goethe noch mehr statuengleich. Seine Neigungen helfen ihm, wie die Weiber, die Cicero verwandte, um das Geheimnis der Derschwörer auszukundschaften. Seindschaften hat er nicht. Sein Seind darfft du sein, wenn du ihn dadurch etwas lehren wirst, was beine Freundschaft ihn nicht lehren kann, und ware es auch nur die Erfahrung, die sich aus beinem Sturz gieben läßt. Sei sein Seind und sei ihm willkommen, aber sei ein Seind in großem Stil. Er tann nicht jeden z-beliebigen Menschen hassen; dazu ist seine Zeit zu kostbar. ichaften, die auf dem innersten Wesen beruhen, mogen ge-



duldet werden, aber nur wie Sehden eines Kaisers, der in hoher Würde um Königreiche kämpft.

Seine Selbstbiographie unter dem Citel , Dichtung und Wahrheit aus meinem Leben' ist der Ausdruck des Gedankens - der jest durch den deutschen Geift der Welt vertraut gemacht ift, damals aber, als das Buch erschien, für Alt-England wie für Neu-England eine Neuheit war - baf der Menich um der Kultur willen da ist: nicht für das, was er leisten kann, sondern für das, was sich durch ihn leisten läßt. einzige bemerkenswerte Ergebnis davon ist die Rudwirkung der Dinge auf den Menschen. Ein intelligenter Mensch vermag sich wie eine dritte Person zu betrachten; deshalb intereffieren ihn feine Sehler und Enttäuschungen in gleichem Make wie seine Erfolge. Obwohl er in seinen weltlichen Angelegenheiten Glud zu haben wünscht, so liegt ihm doch noch mehr daran, die Geschichte und Bestimmung des Menschen au tennen; die Schwärme von Selbstlingen dagegen, die sich um ihn herumbewegen, haben nur für niedrigen materiellen Erfolg Interesse.

Dieser Gedanke herrscht in "Dichtung und Wahrheit" und ist maßgebend für die Auswahl der erzählten Ereignisse; das gegen bleibt die äußerliche Wichtigkeit der Geschehnisse, der Rang der auftretenden Persönlichkeiten, die höhe ihres Einstommens gänzlich außer Betracht. Natürlich bringt das Buch nur dürstiges Material für ein "Ceben Goethes" in unserem Sinne — wenig Daten; keinen Briefwechsel; keine Einzelsheiten über seine Amtsthätigkeit oder sonstige Beschäftigungen; keine Aufklärung über seine heirat. Und ein Zeitraum von zehn Jahren, die gerade die thätigsten seines ganzen Cebens sein dürsten, die Zeit nach seiner Niederlassung in Weimar, wird in Stillschweigen begraben. Dagegen erhalten allerlei

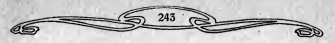


Liebesgeschichten, die, wie man zu sagen pflegt, auf nichts hinauskamen, die größte und eigentümlichste Wichtigkeit: er überhäuft uns mit Details. Gewisse phantastische Ansichten, Theorien der Weltschöpfung und Religionen von seiner eigenen Erfindung, besonders auch seine Beziehungen zu hervorragen= den Geistern und zu bedeutsamen Epochen in der Geschichte des Denkens führt er uns in vergrößertem Makitabe vor. Seine , Tage= und Jahrbücher', seine , Italienische Reise', die , Campagne in Frankreich' und der historische Teil der "Farbenlehre' gewähren alle ein gleiches Interesse. In der lett= genannten giebt er einen raschen Überblick über Kepler, Roger Bacon, Galilei, Newton, Voltaire u. s. w., und der Reig dieses Teils des Buches besteht in der einfachen Darstellung der Beziehungen, die zwischen diesen Größen der Europäischen Geisteswissenschaft und ihm selber obwalten, in dem blogen Biehen der Verbindungslinien zwischen Goethe und Kepler, zwischen Goethe und Bacon, zwischen Goethe und Newton. Das Ziehen einer solchen Linie bedeutet für die betreffende Person und Epoche die Cosung eines ge= waltigen Problems und gewährt einen Genuß, wie selbst Iphigenie und Saust nicht, und zwar ohne auch nur ein annäherndes Aufgebot einer Einbildungsfraft wie Iphigenie und Sauft sie verlangen.

Dieser Gesetzgeber der Kunst ist kein Künstler. Wußte er vielleicht zu viel, blickte sein Auge zu mikrostopisch scharf, so daß ihm die richtige Perspektive, der Überblick über das Ganze verloren ging? Er ist fragmentarisch, ein Schreiber von Gelegenheitsgedichten und einer Encyklopädie von Denksprüchen. Wenn er sich hinsetzt, um ein Drama oder eine Erzählung zu schreiben, so sammelt und sortiert er seine von hundert Seiten aufgegriffenen Beobachtungen; dann ver-

arbeitet er sie mit dem hauptteil des Werkes so innig er's nur kann. Ein großer Teil aber läßt sich nicht einverleiben: diese fügt er dann lose an, als Briefe der handelnden Personen, als Blätter aus ihren Tagebüchern oder dergleichen. Trotzdem aber bleibt noch ein großer Teil übrig, der durchsaus keinen Platz sinden kann. Diesem vermag nur der Buchsbinder einen gewissen Jusammenhang zu geben; und darum haben wir, trotz der losen Sassung so mancher seiner Werke, außerdem noch ganze Bände voll von abgerissenn Sätzen, Aphorismen, Xenien u. s. w.

Ich vermute, der weltliche Ton seiner Erzählungen ent= sprang aus seiner berechnenden Selbstbildung. Es war die schwache Stelle eines bewunderungswürdigen Geistesarbeiters, der die Welt aus Dankbarkeit liebte, der recht gut wußte, wo er Büchereien, Kunstsammlungen, Bauwerke, Caboratorien, Gelehrte und Muße haben konnte, und der von den Vorzügen von Armut und Nacktheit nicht recht überzeugt Sokrates liebte Athen, Montaigne Paris, und Frau von Staël sagte, Paris sei ihre einzige verwundbare Stelle. So etwas läßt sich wohl hören. Alle Genies sind durchweg in so miklichen Umständen und so franklich, daß man sie gewöhnlich in einem anderen Wirkungskreis zu sehen wünscht. Selten sehen wir Jemand, der sich nicht im Leben unbehags lich fühlt oder sich gar davor fürchtet. Gute Menschen und hochstrebende Menschen haben fast stets einen Anflug von Schamröte auf den Wangen und sind immer ein bischen Karikatur. Aber dieser Mann fühlte sich in seinem Jahr= hundert und in der Welt ganz und gar zu hause und glücklich. Niemand war so lebenstüchtig und gab sich mit so herzlicher Lust dem Leben hin. Dies Streben nach großer Kultur ist der Geist, der seine Werke beseelt, und hierin liegt



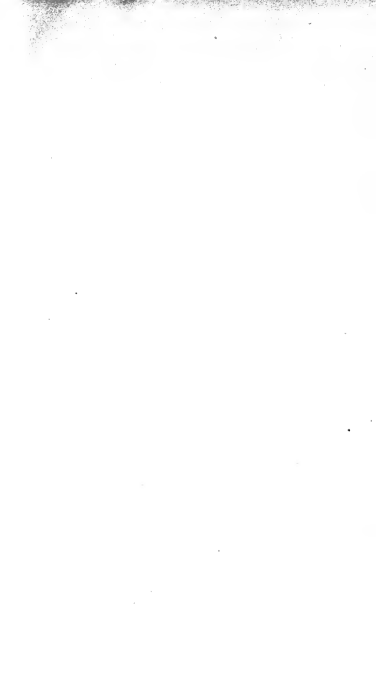
ihre Zaubermacht. Höher freilich steht die Idee absoluter, ewiger Wahrheit, ohne Rücksicht darauf, ob ich selber durch sie wachse und gewinne. Höher steht die völlige Hingabe an den Strom poetischer Begeisterung. Aber verglichen mit den Motiven, aus denen in England und Amerika Bücher geschrieben werden, ist Goethes Wahrheit echte Wahrheit und besitzt die der Wahrheit eigene Kraft, Andere zu begeistern. So hat er dem Buch etwas von seiner alten Macht und Würde wiedergegeben.

Goethe tam in eine überzivilisierte Zeit und in ein überzivilisiertes Cand, wo ursprüngliches Talent unter der Bürde von Büchern und mechanischen hilfsmitteln und unter der verwirrenden Mannigfaltigkeit von Bestrebungen zu Boden gedrückt wurde. Da war er es, der die Menschen lehrte mit diesem bergehohen Mischmasch fertig zu werden und ihn sich sogar dienstbar zu machen. Ich stelle ihn Napoleon an die Seite: beide sind Vertreter der Ungeduld und Auflehnung der Natur gegen den Dummstolz der konventionellen Sitte zwei ernste Realisten, die mit ihren Schülern, jeder an seinem Platz, die Art an die Wurzel des Baumes der Heuchelei und des hohlen Scheins gelegt haben, für jest und für alle Zeiten. Dieser fröhliche Arbeiter, den keine äußerliche Beliebtheit anspornte, der seinen Antrieb und seinen Plan in der eigenen Bruft fand, er legte sich selber Riesenaufgaben vor und arbeitete achtzig Jahre lang mit der Stetigkeit seines jugendlichen Eifers daran, ohne sich je eine andere Ruhe und Rast zu gönnen, als daß er in seine Bestrebungen eine gewisse Abwechselung brachte.

Es ist die letzte Cehre moderner Wissenschaft, daß die höchste Einfachheit des Baues nicht durch Verwendung weniger Elemente, sondern durch die höchste Kompliziertheit erzielt

wird. Der Mensch ist das komplizierteste aller Geschöpfe: das Rädertierchen. Volvex globator, bezeichnet das ent= gegengesette Ertrem. Wir werden noch lernen, von dem unermeklichen Erbe alter und neuer Zeiten Renten und Einfünfte zu beziehen. Goethe lehrt uns Mut und zeigt uns die Gleichwertigkeit aller Zeiten: die Nachteile einer Epoche bestehen nur für die Schwachherzigen. Der Genius schwebt mit seinem Sonnenschein und Wohlklang dicht bei den dunkelsten und taubsten Zeiten. Keine Pfandgülte, keine Blutschuld bleibt an Menschen oder Stunden haften. Die Welt ist jung: die großen Männer der Vergangenheit rufen freundlich uns qu. Auch wir mussen Bibeln schreiben, um wiederum die himmel und die irdische Welt zusammenzubringen. das Geheimnis des Genies, daß es keine bloke Einbildung für uns will gelten lassen; daß es Alles, was wir wissen, verwirklicht: daß es in der hohen Verfeinerung modernen Cebens, in Künsten, Wissenschaften, Büchern, Menschen eine treue Überzeugung, Wahrhaftigkeit und einen 3weck verlangt und daß es zuerst, zulett, inmitten und ohne Unterlaß iede Wahrheit durch ihren Gebrauch zu Ehren bringt.





## UNIVERSITY OF CALIFORNIA LIBRARY Los Angeles

This book is DUE on the last date stamped below.

REC'D LD-LRI SET 2 2 1971 LEU 161971

Form L9-75m-7,'61(C1437s4)444



PS 1621 G3 1903



