

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

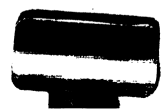
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

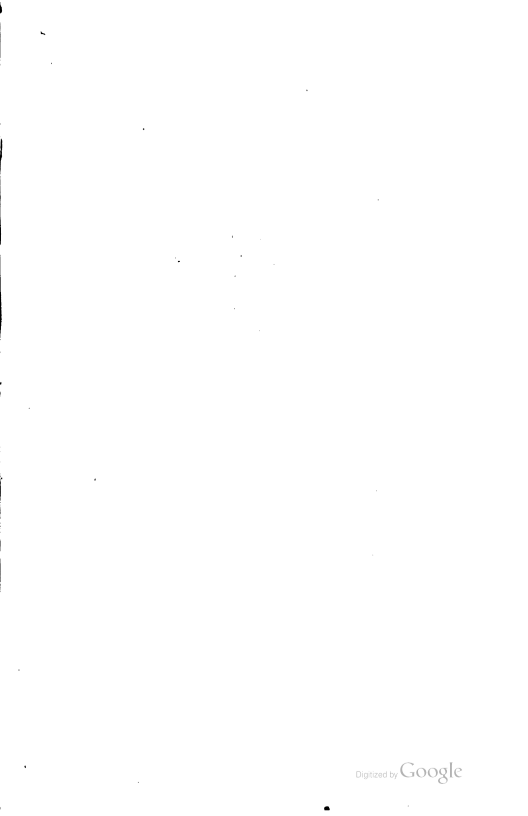


YC 30595











.

.

ς.

.

# Werturteile und Glaubensurteile.

Eine Untersuchung

von

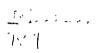
Professor D. Max Reischle.

Ofterprogramm der Universität Halle=Wittenberg . für die Jahre 1899 und 1900.



**Halle a. S.** Max Niemeyer. 1900.





,

# 1. S. 19

· .

.

.





## Inhaltsverzeichnis.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Seite |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Einleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1 - 2 |
| Rapitel I. Rückichau auf die theologische Kontroverse über die<br>Berturteile.<br>1. Der Wertbegriff in der ersten Auflage von A. Ritichls<br>Rechtsfertigung und Versöhnung (3). 2. Der Begriff des Wert=<br>urteils in der zweiten Auflage; Hertunst des Begriffs (8).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3—19  |
| 3. Biberspruch gegen den Begriff und Modifikationen (14).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| Kapitel II. Analyje der Begriffe "Wert" und "Werturteil" in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| <ul> <li>ihrer einfachsten Anwendung.</li> <li>1. Ausgangöpunkt ber Untersuchung (20).</li> <li>2. Analyje bes Bertbegriffs an einem Beispiel (22).</li> <li>3. Genauere Bestimmung bes Ich, zu dem der Gegenstand in Beziehung gesetzt wird (27).</li> <li>Das Problem (27). Drei Thejen:</li> <li>a) Beziehung auf unser Fühlen (28); b) Beziehung zu unsere Billensthätigkeit (30); c) Beziehung auf das fühlend=wollende Ich (35).</li> <li>5. Genauere Umgrenzung der Beziehung des Gegenstandes auf das Ich; Gesamt=Ingefühl (36).</li> <li>6. Bezgriffsbestimmungen (42): a) die Begriffe Werturteil, Wertung, Wertgefühl (44).</li> <li>7. Frage nach der Wahrheit und Falscheit von Werturteilen und Wertungen (46).</li> </ul> | 20-47 |
| Kapitel III. Klaffen der Berturteile, nach ihrem Fortschritt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| zur Allgemeingiltigkeit geordnet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 48-75 |
| <ol> <li>Naturale (hedoniftische) Werturteile (48): Allgemeines (48).</li> <li>a) Individuelle (49), b) follektive (50), c) generelle (51), d) ob=<br/>jektivierte Werturteile; Degeneration des Wertbegriffs (55).</li> <li>ad a bis d (58).</li> <li>Ideale (normative) Werturteile (59):<br/>Allgemeines (59).</li> <li>a) äfthetische (61), b) intellektuelle (63),<br/>c) moralische (65), d) religiöse Werturteile (69).</li> <li>Legale Werturteile: Urteile des Rechts und der guten Sitte (71).</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                      |       |

207341

4. Tafel der Werturteile (73).

Digitized by Google

Seite

| Rapitel IV. Unterfcheidung des spracklichen, psychologischen und<br>ertenntnistritischen Gesichtspunktes bei der Bestimmung des                                                                                                                           |        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Begriffs Berturteil.                                                                                                                                                                                                                                      | 76—87  |
| <ol> <li>Die Werturteile vom sprachlichen (76), 2. vom psycho=<br/>logischen (78), 3. vom erkenntniskrittischen Gesichtspunkt aus (81).</li> <li>Terminologisches: Werturteile im engeren Sinn, Gemüts=<br/>urteile, thymetische Urteile (85).</li> </ol> |        |
| Rapitel V. Die Frage nach der Ginordnung der Glaubensfäße                                                                                                                                                                                                 |        |
| in den Begriff Berturteil                                                                                                                                                                                                                                 | 88-107 |
| 1. Die religiöfen Glaubensfätze find zumeift nicht Wert=<br>urteile im engeren Sinn; die Charakteristik als "theoretische                                                                                                                                 |        |
| Urteile (Seinsurteile) auf Grund von Werturteilen" nicht                                                                                                                                                                                                  |        |
| glücklich (88). 2. Sie find weitaus überwiegend Gemütsurteile,                                                                                                                                                                                            |        |
| direkter oder indirekter Art (90). 3. Sie sind nicht theore=                                                                                                                                                                                              |        |
| tische, sondern thymetische Urteile (93). 4. Sie sind thyme=                                                                                                                                                                                              |        |
| tische Urteile idealer, personeller, sittlicher Art, aber nicht                                                                                                                                                                                           |        |

#### Rapitel VI. Folgerungen für die Frage nach dem Bahrheitserweis von Glaubensfähen.

Boftulate, fondern Vertrauensurteile (98).

1. Das Problem (108). 2. Unmöglichkeit für die theore= tische Vernunst, direkt über Wahrheit und Falschheit von Glaubenssätzen zu entscheiden (112). 3. Notwendigkeit praktischer Vernunsterwägungen für einen Wahrheitserweis des christlichen Glaubens (114). 4. Zusammenschluß der theore= tischen und thymetischen Urteile zur Einheit des Geistes= lebens (118).

IV



### Einleitung.

Ift es nötig und ratiam, den vielerörterten Begriff des Werturteils nochmals zu untersuchen? Als der Kampf um die Theologie Albrecht Ritschls zuerft in weiteren Preisen entbrannte. wurde besonders jener Ausdruck in der Streitlitteratur bin= und bergeworfen, oft mit recht wenig Verständnis; und unter den Schlagworten, welche für bie mit Ritfchls Anschauungen weniger vertrauten Kämpfer geschmiedet worden sind, ist es auch heutzutage noch der beliebtesten eines, daß Ritschl alle Glaubenswirklichkeit in bloße Werturteile auflöse. Aber darum wäre eine erneute wissenschaftliche Untersuchung noch nicht geboten; vermag sie boch gegen solche Baffen nur wenig ober nichts auszurichten. -- Doch auch in der ernsten wissenschaftlichen Berhandlung sind dem theolo= gischen Begriff des Werturteils ichon eingehende Untersuchungen gewidmet worden. 3ch nenne aus dem letten Jahrzehnt die Auf= fäte und Schriften von Gottfried Sperl 1), Max Scheibe2), Otto Ritschls), auch die sprunghaften, zum Teil aber geistreichen Appercus von Sustav Vorbrodt.4) Man muß sich in der That fragen, ob nach diesen dankenswerten Arbeiten ein Zurückkommen auf die Frage nicht überflüssig ist.

Wenn ich mich trozdem dem vielbesprochenen Problem noch= mals zuwende, so bestimmt mich dazu fürs erste die Beobachtung, daß neuerdings auch auf philosophischem Gebiet der Begriff des

<sup>1)</sup> Gottfried Sperl, Das Wefen der Werturteile und ihre Bedeutung für die Theologie. Neue tirchl. Zeitschr. Band I (1890), S. 556-589.

<sup>2)</sup> Max Scheibe, Die Bedeutung der Berturteile für das religiöse Erkennen. Halle 1893.

<sup>3)</sup> Otto Ritici, über Berturteile. Freiburg=Leipzig 1895.

<sup>4)</sup> Gustav Borbrodt, Psychologie des Glaubens. Öbttingen 1895, bej. S. 96 ff. 127—160. 254—256.

Reifole, Berturteile u. Glaubensurteile.

#### Einleitung.

Wertes und Werturteils häufiger gebraucht wird als früher. തര und dort ist er in aanz ähnlichem Rusammenhang verwendet worden, wie in der theologischen Streitverhandlung: auch unter Bhilosophen wurde darüber verhandelt, ob nicht jede umfassende Weltanschauung auf Werturteilen beruhen müsse. 1) Größtenteils aber ift der Be= ariff des Wertes und Werturteils in anderem Zusammenhang in Anariff genommen worden, nämlich mit dem Rweck, eine umfassende psychologische Theorie der Wertverhältnisse als Grundlage für die Nationalökonomie. Kulturgeschichte und Ethik zu schaffen, so von Alerius Meinong<sup>2</sup>). Chriftian von Ehrenfels<sup>3</sup>). Felix Krüger.<sup>4</sup>) Bielleicht ist doch manches von diesen philosophischen Untersuchungen auch für die theologische Verwendung des Wortes bedeutsam, und lassen sich umgekehrt auf dem Boden der theologischen Frage= stellung einzelne Gesichtspunkte auch für die philosophische Be= trachtung des Wertbegriffs gewinnen. Fürs zweite aber scheint mir der folgende Versuch, mit dem ich zum Teil auf alte Studien zurückareife, dadurch gerechtfertigt, daß auch die neueren theologischen Arbeiten über den Wertbegriff uns doch zu keinem einheitlichen Ergebnis führen und zudem auch in manchen Vunkten der Er= gänzung noch fähig find. So kann eine neue Prüfung der Frage selbst und der widerstreitenden Ansichten darüber doch wohl einige neue Gesichtsvunkte zur Lösung beibringen. Vielleicht lassen sich boch wenigstens einzelne Streitpunkte aufhellen und die entscheidenden Probleme flarer herausarbeiten, auch wenn man sich keine Hoffnung machen darf, den Widerstreit der Meinungen selbst zur Ruhe zu bringen.

4) Felix Krüger, Der Begriff des absolut Wertvollen als Gruud= begriff der Moralphilosophie. Leipzig 1898.



<sup>. 1)</sup> So 3. B. Erich Abictes, Wissen und Glauben. Deutsche Rund= schau, Band 94 (1898), S. 86 ff.; dagegen Hans Baihinger, Kantstudien 3. Band (1899), S. 190 ff.

<sup>2)</sup> Alexius Meinong, Pjycologifc=ethifche Untersuchungen zur Wert= theorie. Graz 1894; vgl. dazu: Archiv für systemat. Philosophie I (1895), S. 327 ff.

<sup>3)</sup> Christian von Ehrenfels, Auffätze in der Vierteljahrsichr. für wissensch. Bhilosophie XVII (1893), Heft 1 bis 4, und XVIII (1894), Heft 1. Ferner: Shstem der Werttheorie. I. II. Leipzig 1897 f.

### Rapitel I.

## Rückschau auf die theologische Kontroverse über die Werturteile.

1. Bas Ritichls leitender Gedanke mar, wenn er den Begriff des Werturteils zur Charakteristik des religiöfen Erkennens verwendete, läßt sich leicht erfunden, vielleicht gerade desbalb um fo leichter, weil er den Ausdruck ursprünglich, in der erften Auflage von Rechtfertigung und Versöhnung (1874), noch nicht gebraucht, sondern erst später als geschickte Busammenfassung feiner Ansicht aufgenommen hat. Schon in der erften Auflage ift es eine feiner arundlegenden Anschauungen, daß Religion und "theoretisches Erkennen" (III, 170; 2. Aufl. III, 182: "Das theoretische Welterkennen ") "entgegengesete Geistesthätigkeiten " (2. Aufl. vor= fichtiger: "verschiedene Geistesfunktionen") find, daß also insbesondere auch in der für jede Religion wesentlichen Weltanschauung und der wissenschaftlichen Welterkenntnis zwei "heterogene Erkenntnisarten" (III 179) vorliegen. Die allgemeine Einsicht in Dieses Verhältnis war an sich auch in der Theologie nichts Neues: ist sie boch, von Rant abgesehen, ichon von Schleiermacher (vgl. Der christl. Glaube I2, § 16, Zusat. S. 117) mit voller Klarheit ausgesprochen. Neu war nur die Konsequenz, mit der Ritschl die Unterscheidung burchführte; neu zum Teil auch die besondere Art und Beije, wie er ben Unterschied zwischen religiösem und wissenschaftlichem Er= tennen zu bestimmen versuchte.

Wir werden uns die Ausführungen der erften Auflage hier= über beffer in freier Gruppierung, als in fortlaufendem Referat verdeutlichen können. Sie fizieren jenen Unterschied hauptsächlich in zwei Punkten. Im ersten lenkt Ritschl von Schleiermacher

1\*

Schleiermacher war überzenat. daß auch "das rein pöllia ab. wissenschaftliche Bestreben, welches bie Anschauung bes Seins zur Aufgabe hat, wenn es nicht in Nichts zerrinnen soll, . . . mit dem höchsten Wesen entweder anfangen oder enden muß" (Christl. Glaube I <sup>2</sup> S. 115). Ritschls erfte Auflage dagegen vertritt in freier Anlehnung an Lope ben Sap: "an der religiöfen Beltanschauung ist das Eigentümliche, daß sie auf die Vorstellung von einem Ganzen angelegt ift" (III<sup>1</sup> 171, mit Verweisung auf Lote, Mikrokosmus III, 331). Wo also die Vorstellung von der Welt als einer Einheit ober als einem Ganzen zu stande kommt. erblickt Ritschl darin einen "Erwerb des religiösen Ertennens" (III<sup>1</sup> 172). Das missenschaftliche Erkennen dagegen richtet sich nur auf die "allgemeinen Gesete" (man val. dazu Lote am an= geführten Ort), und zwar auf die Gesete "bes Ertennens und bes Daseins von Natur und Geist" (III<sup>1</sup> 178). Ihm ist iene Bor= ftellung des Weltganzen fremd, "ba fie durch die eigentliche Er= fabrung und Beobachtung überhaupt nicht zu stande kommt " (III<sup>1</sup> 172).

Mit den letten Worten ist aber schon der zweite und ent= scheidende Bunkt angedeutet, in dem Ritschl den Unterschied des religiösen und wissenschaftlichen Erkennens findet: er liegt nicht nur im verschiedenen Resultat, sondern in dem verschiedenen Weg dazu. Das theoretische oder wissenschaftliche Erkennen ist auf die "An= wendung der genauen Erkenntnismethode" (179) angewiesen; es muß "mit seinen Mitteln der Erfahrung und Beobachtung und mit der geseklichen Ordnung der Beobachtungen" (178), unter un= bedingter Einhaltung feiner eigenen "logischen Bedingungen" (182), fein Biel zu erreichen suchen. Dagegen "bie religiose Borftellung von Gott und Welt" stellt sich als "ein Objekt der anschauenden Bhantasie" dar (179). Aber die Bhantasiethätigkeit ist dabei keineswegs eine zufällige und regellose, und "die Einbildung der Gottesidee in der Religion" ift keineswegs "leere Einbildung" (185). Bielmehr ist die Religion und damit auch die religiöse Gottes= und Weltanschauung "ein praktisches Gesetz bes menschlichen Geistes" (174. 185). Der menschliche Geist hat nämlich gegenüber der ihn umgebenden Welt ein ihm wesentliches und "eigentümliches Selbst-

aefühl " (174). E8 gebört zu dem ursprünglichen, angestammten Welen der Menschen, "daß sie gemäß ihrer geistigen Kraftausftattung sich von aller Natur unterscheiden und sich zu einer über= natürlichen Bestimmung angelegt fühlen " (173). zu einer "Er= habenheit ober Freiheit über der Welt und dem gewöhnlichen Berkehr mit ihr " (174), wie er in dem Erleiden ihrer Einwirkungen und dem Ausüben von Gegenwirtungen vor sich geht. Aber mit bielem ihrem Anspruch auf ein Freiwerden "von der gewöhnlichen natürlichen Bedinatheit ihres Lebens" (174) find nun die Menschen in einen Rontrast hineinaestellt, sofern sie trotz jenes geistigen Selbstgefühls boch "gemäß ihrer natürlichen Ausstattung unselb= ständige Teile der Welt sind, abhängig und gehemmt von anderen Befen, welche auch nur Teile ber Belt find " (173). Gben bier ist nun der Bunkt, wo die innere Notwendigkeit, die "praktische Gesetzmäßigkeit " der Religion innerhalb des geiftigen Lebens hervorspringt: nicht das Erkennen, auch nicht das wissenschaftlich ausgebildete, nicht das Wollen, auch nicht das sittlich geordnete, kann ienen Kontrast lösen: denn auch diese geistigen Funktionen ftoßen, bei aller Bethätigung ber Geiftesmacht über bie umgebende Belt, doch auf "viele Fälle der Semmung und aufgenötigten Gin= fchräntung", die uns die Zweifelsfrage weden, ob der Mensch nicht boch nur "ein materieller Teil der Welt", ob die 3dee des Guten, von der er fich in seinem Handeln leiten läßt, nicht doch bloß "eine täuschende Einbildung" sei (174). Einzig und allein die Religion kann bem Menschen zu dem verhelfen, was er in sich felbit noch nicht erreicht: nur in seiner "Beziehung auf Gott" und zwar in seiner "Abhängigkeit von Gott" kann er seinen Wert als geiftiges Wesen der Welt gegenüber sichern. Darin, daß die Religion dem Menschen zur "qualitativen Erhebung des Geistes über die Welt" (175) und damit zu seinem höchsten persönlichen Werte der Welt gegenüber verhilft oder (in ihren unvolltommenen Formen) wenigstens zu verhelfen strebt, enthüllt sich zugleich der für das geiftige Leben unentbehrliche und unersetbare Wert der Religion felbft.

Eben hiermit ift aber auch das wichtigste Unterscheidungs= merkmal ber religiösen Erkenntnis in allen ihren Gliedern, in ber Gottesidee, Weltanschauung und Selbstbeurteilung, aufgedeckt und ber Bunkt bezeichnet, von dem aus für die Religion die Bor= stellung von einem Ganzen erreichbar ift. Die Gesamtheit der religiöfen Anschauungen ift von dem einen Bnnkt aus zu verstehen. boß die Religion bem Menschen "feinen Wert verbürgt, mit und burch Gott ein eigentümliches Ganzes zu fein" (174). Sofern bem Menschen bieses Riel nur als eine Frucht feiner Abhängigteit von Gott in Aussicht gestellt wird, ift die Gottesidee im Rreis der religiöfen Anschauungen der einheitliche beherrschende Mittelpunkt. Sie ift auch .. das ideelle Band zwischen der bestimmten Belt= anschauung und der Bestimmung, welche fich der Menich in der fo oder jo angeschauten Welt gegeben weiß" (173). Sie enthält zugleich bie Anweisung, wie der Mensch durch seine "religiöse Willensbewegung " (172), nämlich durch sein symbolisches Kultus= bandeln oder durch die direkte Gebetsrede zu Gott in Beziehung treten und fo jene Bestimmung wirklich für sich realisieren kann. --Bermöge diejes Inhalts aber, der fich allenthalben auf ben zu gewinnenden Wert des Menschen der Welt gegenüber bezieht, hat die religiöse Anschaung selbst den Charakter einer für den Menschen wertvollen Vorstellung.

Man könnte etwa versuchen, diese ganze Darstellung Ritschls dahin zu deuten, daß die religiöse Weltanschauung im Unterschied von der wissenschaftlichen Welterkenntnis den Charakter eines Postulates habe. Gebraucht doch Ritschl selbst Wendungen wie bie: "um sich seinen Wert als eines Ganzen zu sichern, versucht ber Geift eine Weltanschauung im Ganzen" (175). Aber diese Deutung entipricht boch teineswegs der Absicht von Ritschl felbft. Von zwei Bunkten aus hat er schon in der ersten Auflage ben Bostulatscharakter der religiösen Erkenntnis zu überbieten ge-Einmal findet er nach rückwärts die religiösen Anschau= iucht. ungen der einzelnen Religion ebenso wie ihre kultischen Bethätigungen darin begründet, daß ein "Gefühl von dem Werte" gemiffer besonderer Bedingungen der betreffenden Religion mächtig ift, die als besondere Offenbarung Gottes angesehen werden (176. Reine Religion ist vollständig verstanden, "wenn das 178). Merkmal der Offenbarung an ihr entweder verneint oder auch nur

6

als aleichaültig beiseite geset wird " (176). Namentlich aber ift im Christentum die ganze religiose Anschauung auf eine besondere "Bertschätzung der Verson" des Stifters (353) begründet: er wird nicht nur als "Maßstab für den Umfana und die Art der sitt= lichen Aufgabe, so wie für die Beltstellung anerkannt, welche der Mensch im Christentum zu nehmen hat". ebenso als "Makstab. nach welchem die Gottesverehrung, das Gebet berechtigt und voll= ailtig ift ". fondern auch als " Schlüffel für die Beltanschauung " (177). Nur die in ihrer Bedeutung aufgefaßte besondere Offenbarung macht die Religion zu einem einheitlichen Ganzen von Belt= anschauuna: sie bildet das verbindende Mittelalied "zwischen der Geltung der allgemeinen Gottesidee und der Babrnehmung der einzelnen Teile ber Welt" und leitet dazu an, diefe nach jenem allgemeinen Gedanken zu verstehen; sie bestimmt die Selbstbe= urteilung bes Menschen, und damit seine Stellung in der auf Gottes Willen zurückgeführten Belt. ebenfo feine Gottesverehrung (177). Darum ruben alle chriftlichen Glaubensfäte auf der fo ge= werteten Offenbarung: speziell aber laufen alle Glaubensjätze über Refum Christum felbst. die Ritschl im Laufe der weiteren Darstellung entwickelt, darin zusammen, daß fie den Bert Seju Christi für die Gewinnung ewigen Lebens aufzeigen. — Sodann aber erhebt fich Ritichl über die Auffassung der religiösen Gedanken als Boftu= late auch dadurch, daß er nach vorwärts auf eine Erfahrbarkeit von Gottes wirklichem Sinn hinweist. Die der Gottesidee ent= sprechende, vielmehr durch sie selbst ermöglichte "Gefühlserregung und Willensbewegung vermittelt dem Geiste die Gewißheit. daß er als eigentümliches Ganze seine Stelle in der Welt und über der Welt " nun wirklich auch gewinnt. Diese Erfahrung aber "ver= bürat die Wirklichkeit Gottes, sofern sie von der Wirklamkeit Gottes überführt " (185).

In der Hervorhebung des Wertbegriffs innerhalb der religiösen Anschauung ist ein scharfer Unterschied zwischen theoretischem und religiösem Erkennen aufgerichtet. Auch darin ist die Vergleichung mit Schleiermacher besonders instruktiv: Ritschl hält sich durch= aus auf dem Boden Schleiermachers mit der Behauptung, daß das religiöse Erkennen mit ganz anderen Mitteln zu stande komme

7

als das theoretische. Aber während Schleiermacher alle religiösen Anschauungen und Sätze aus dem schlechthinigen Abhängigkeits= gefühl ableitet, findet Ritichl in dem Gefühl des Menschen von feiner übernatürlichen Bestimmung felbit erft bie Burzel für feine Abhängigkeitsstellung gegenüber von Gott und damit guch den Ausgangspunkt der gesamten religiösen Anschauung. Daraus folgt, daß nach Ritichl von dem Gedanken des dem Menschen bestimmten Wertes der ganze Inhalt der religiöjen Gottes= und Beltan= schauung burchdrungen und damit auch ihr Charakter bestimmt ift, während Schleiermacher höchstens insofern dem Wertgedanken Raum giebt, als auch er annimmt, daß das schlechthinige Abhängig= teitsgefühl dem Menschen als die (schlechthin wertvolle) Bollendung feines pspchischen Lebens nach der subjektiven Seite bin zum Bewußtsein kommt. — Die von Schleiermacher abweichende Richtung, bie Ritschl hier nimmt, ist gewiß in erster Linie aus feiner Bertiefung in die christliche Religion zu erklären, in der er ben Gedanken eines alle Welt überragenden Wertes und einer überwelt= lichen Bestimmung ber Menschenseele als einen centralen Gedanken Für die formelle Ausprägung diefer Konzeption und erfannte. besonders für ihre Anwendung auf die Theorie des religiösen Gr= tennens ift ihm wohl vor allem Kant behilflich gewesen durch feine Gedanken von dem unbedingten Wert der sittlichen Persönlich= teit und durch seine Unterscheidung des theoretischen Belterkennens und des praktischen Glaubens; neben ihm aber auch Lope. Er hat wohl besonders zur energischen Hervorhebung des Wertbegriffs ben Antrieb gegeben. Denn ichon Lote bat fich nicht nur über= haupt mit dem Wertbegriff angelegentlich beschäftigt, sondern er hat jenseits der Fragen, die theoretisch zu beantworten sind, ein Gebiet anerkannt, auf dem fich die "Bedürfnisse unseres Gemuts" geltend machen (Mitrotosmus IIs, 310), auf dem die Anschauung von einer "Welt der Werte" und von einem "absolut Wertvollen" hervorbricht und die "wertbestimmende Vernunft" entscheidet. Die erste Auflage Ritschls wendet den Wertbegriff etwa in demselben Umfang an wie Lope.

2. So viele Beränderungen und Erweiterungen Ritschls zweite Auflage von 1883 gerade in den Paragraphen über Ş

1

.

,

9

Religion und religiöses Erkennen aufweist, ist boch die Gesamtan= schauung im wesentlichen dieselbe geblieben. In dem ersten Bunkt allerdings, in dem die erste Auflage den Unterschied von religiösem und theoretischem Erkennen gefunden hatte, hat Ritschl seine Anficht fortgebildet. 1) Die an Lope angelehnte Unterscheidung, daß nur bas religiöse Erkennen bie Welt als Ganzes begreife, bagegen bas philosophische nur die besonderen und die allgemeinen Gesetze ber Natur und des Geistes feststelle, fast Ritschl nach zwei Seiten bin genauer. Einmal behält er es allein dem Christentum vor. daß es eine einheitliche Anschauung von ber Welt als einem Ganzen und von dem Menschen als einem Ganzen in und über ihr wirklich Bährend Ritschl in der ersten Auflage S. 171 dies von erreiche. ben monotheiftischen Religionen überhaupt ausgesprochen hatte, findet er iekt in allen anderen Religionen nur Streben nach einem Ganzen der Weltanschauung und Lebensbaltung (III 2 186 f.). So= bann aber gesteht er von ber Philosophie als ber Rusammen= fassung ber theoretischen Erkenntnisgarbeit zu: "jede Bhilosophie verbindet mit diefer Aufgabe [bie Gesethe ber Natur und des Geistes festzustellen] auch die Absicht, das Weltganze in einem oberften Gesetz zu begreifen " (2190). Aber wenn Ritschl damit auch die Absicht der Bhilosophie genauer faßt, so ändert dies nichts an dem Schlußergebnis, zu dem er gelangt. Nach wie vor hält er daran fest: "mit der Absicht des missenschaftlichen Erkennens ift keine Bürgschaft bafür verbunden, daß es mit seinen Mitteln ber Beobachtung und der Verknüpfung der Beobachtungen durch er= fannte Gesetze das höchste allgemeine Gesetz der Belt findet, von wo aus die abgestuften Ordnungen der Ratur und des geistigen Lebens in ihrer Art erklärt und als ein Ganzes zu begreifen wären" (2193f.; es ist damit nur ein Satz aus 1178 in ge= nauerer Fassung wiedergegeben). Nach wie vor ift er überzeugt, daß die Philosophen, wenn sie gleichwohl jenes höchste allgemeine Gesetz glauben entdecken zu können, das nicht mehr an der Hand

r,

<sup>1)</sup> Bergl. zu dem Folgenden die forgsam abwägende Darstellung von Friedrich Traub, Zeitschrift für Theol. und Kirche IV (1894), besonders S. 104ff.; sie ist auch jest noch weitaus das Beste, was über Ritschls Er= kenntnistheorie geschrieben worden ist.

ber genauen Erkenntnismethode, sondern nur durch einen Aufwand von Einbildungskraft erreichen, zu welchem sie die Macht des religiösen Triebes führt. Nach wie vor betrachtet er es als das allein richtige Versahren, daß die Philosophie, statt nur "unter ber apokryphen Mitwirkung des religiösen Erkennens" eine Gesamtweltanschauung zu bilden, vielmehr offen die Grenzen anerkennt, die dem theoretischen Erkennen durch seine Mittel gezogen sind, und darum "dem Christentum die Ehre erweist, seine Gesamtweltanschauung eben als religiöse Weltanschauung anzunehmen" (aus dem Diktat der Dogmatikvorlefung 1882/83).

Damit aber ift ichon gegeben, daß der zweite Unterscheidungs= punkt zwischen theoretischem und religiösem Erkennen, welchen die erste Auflage feststellte, durchaus zu Recht bestehen bleibt. Er findet nur einen noch schärferen Ausbruck in dem Sak, daß das religiofe Erkennen im Unterschied vom theoretischen "fich in felb= ständigen Werturteilen bewegt" (2191 = 8195), "besteht" (2191 = 3195, 2193 = 3197; veral. auch bie posthume Schrift Ritschls über fides implicita. Bonn 1890. S. 68) "ober ver= läuft" (2198 = 3201). - Otto Riticil hat in feiner Schrift über die Werturteile dankenswerte Beiträge zu der Geschichte ber Begriffe "Wert" und "Werturteil" geliefert. Er überblickt die Verwendung des Wertbegriffs bei Kant, Herbart, Schleiermacher, be Wette, Rothe, Lope; außerdem nennt er Rümelin, Baumann, Eucken. Bundt. Unter denen, die den Ausdruck "Werturteil" gebrauchten, wären außer G. Rümelin (Rede von 1871) wohl befonders Herbartianer anzuführen, fo Sgn. Pokorny, Beitschr. für erakte Philosophie von Allihn und Biller VIII (1869), bes. S. 146, und Olawsky, Die praktischen oder Werturteile gegenüber den theoretischen ober Wissensurteilen. Brogr. des Gymn. zu Liffa 1873. Es erhellt baraus, daß Albr. Ritichl den ichon geprägten Ausbruck "Werturteil" bloß adoptierte; aber er that es doch nur, weil für dessen Aufnahme bei ihm selbst schon alles bereit lag. **Bielleicht** nicht ohne Einfluß war dabei unter den genannten Vorgängern G. Rümelin mit feinen Reden und Auffätzen (Tübingen 1875), die Ritschl, wie mir aus mündlichen Außerungen bekannt ift, hoch schätzte. Direkt bestimmend wurde boch erft der Vorgang von

10

Herrmann und Raftan. Wenn Ritichl von dem eigentümlichen Selbstaefühl gesprochen hatte, in welchem der menschliche Geist feinen Wert der Welt gegenüber behauptet, so fließt nach Herr= mann aus bem Selbstaefühl bes Menschen von feiner höchften persönlichen Bürde "bas Werturteil, in welchem er sich über die Natur erhebt " (Die Religion im Verhältnis zum Welterkennen und zur Sittlichkeit. Halle 1879. S. 81) ober "in welchem der Mensch und die ihn umgebende Ratur miteinander verglichen werden und die letztere als Mittel für den erfteren als den wert= pollen Rweck bestimmt wird " (S. 80). Dieses Werturteil aber ist nach Herrmann charakteristisch für alle Religion und notwendige Grundlage ber Überzeugung, daß die in der Religion verkündete Welt des Glaubens wirklich fei: "das von Berturteilen geleitete Bewußtfein " (S. 117) ift in den religiöfen Borftellungen die treibende Kraft. Und noch centraler war bei Raftan. Das Wesen ber christlichen Religion, Basel 1881 (2. Aufl. 1888) die Ver= wendung bes Begriffs Werturteil. Er hatte nicht nur den Sat zugespitzt, daß "schließlich Werturteile als das eigentlich Beftimmende der Frömmigkeit zu Grunde liegen " (138) und daß sie auch für alles religiöse "Biffen" entscheidend find (139), sondern er hatte anch die "verschiedenen Arten der Wertbeurteilung", die natürliche, welche ben Begriff des Lebens und höchften Gutes zum Makstab hat, die ästhetische und die moralische, unterschieden. Auf diefer Grundlage ergab fich ihm, daß "in aller Religion die natürliche Wertbeurteilung zu Grunde liegt", also ein Urteil über das höchste Gut refp. die höchsten Güter (155).

Offenbar war es nun hauptsächlich diese Darstellung Kaftans, die Ritschl zuerst veranlaßte, sich mit dem Begriff des Wert= urteils genauer auseinanderzuseßen. Er hat es gethan in der Recension des Kastanschen Buchs in der Theol. Lit. Zeit. 1881 Col. 309. Kastan hatte die Disjunktion aufgestellt: alle unsre ein= sachen Urteile sind entweder theoretische Urteile, d. h. sie drücken einen Thatbestand aus, den wir vorstellen, oder Werturteile, d. h. sie drücken ein Verhältnis aus, welches wir als lebendige Wessen zu dem Vorgestellten einnehmen. Ritschl wendet gegen diese Dis= junktion ein, daß jedes theoretische Erkenntnisurteil in Wahrheit felbst ein Werturteil in sich schließe; es ruhe auf einer Wertichätzung, die sich 3. B. in der von dem Willen geleiteten auf= merkjamen Beobachtung ber zu erkennenden Dinge bethätige. Ritichl fucht daber Kaftans Disjunktion dabin zu präcisieren. daß wir uns zwar bei aller unserer Thätiakeit in einer Wertschätzung bewegen, aber im einen Fall in einer birekten Wertschätzung der Dinge selbst, die wir als Mittel für den Zweck unseres Lebens auffassen, im anderen Fall in einer Wertschätzung, die sich nur indirekt auf die Dinge richtet, direkt auf die Erkenntnis selbst. durch die wir den Thatbestand der Dinge festzustellen suchen. -Diese Unterscheidung nun hat Ritschl von der zweiten Auflage feiner "Rechtfertigung und Versöhnung" (1883) an aufgenommen. nur in leicht veränderter terminologischer Brägung. Auch bei dem wissenschaftlichen Erkennen ist das Gefühl von einem Wert diefer Erkenntnisthätiakeit lebendig: Werturteile find also auch bei dem theoretischen Erkennen maßgebend, aber es find nur begleitende Reben bieje treten bie felbständigen 2Bert= Werturteile. nrteile, in denen wir die vorgestellten Gegenstände selbst in ihrem Wert für unser persönliches Leben bestimmen. Diese selb= ständigen Werturteile find barin wirkfam, daß fie "Luft und Unluft erregen, beziehungsweise den Willen zur Aneignung von Gütern oder zur Abwehr des Gegenteils in Bewegung seten " (2191 = 8195). Eine erfte Gruppe ber felbständigen Werturteile, an denen diefe Wirkungen zu beobachten find, haben wir in der fittlichen Erkennt= nis, also in der Feststellung davon, was ein sittlich wertvoller Aweck und was sittlich wertlos ober zweckwidrig ist. "Eine andere Rlasse von selbständigen Werturteilen bildet das religiöse Er= tennen" (ebenda). Es "bewegt sich in selbständigen Werturteilen, welche sich auf die Stellung des Meuschen zur Welt beziehen". b. h. welche aussprechen, daß die von ber betreffenden Religion bem Menschen verheißene Stellung zur Belt von höchstem Bert für fein Bersonleben ift. Daburch rufen sie auch "Gefühle von Luft ober Unluft hervor, in benen der Mensch entweder seine durch Gottes Hilfe bewirkte Berrichaft über die Belt geniefit oder die Hilfe Gottes zu jenem Zweck schmerzlich entbehrt" (ebenda); und fie haben auch die Kraft, den Willen in Bewegung zu seben, und

eben darin erweisen fie fich als felbständige Berturteile. 1) - So ift insbesondere in der christlichen Religion das Werturteil leitend, "daß in der bestimmungsgemäßen Erhebung über die Welt im Reiche Gottes unsere Seliakeit besteht" (2192 - 8196). Indem aber auf biesen Bunkt der Seliakeit im Reiche Gottes alle Glieder der christlich=religiösen Anschauungen von Gott, von der Welt und vom Menschen bezogen find, verläuft das ganze religiöse Erkennen in Werturteilen: man tann bas Wesen Gottes, ebenso das Wesen Christi nur erkennen, indem man ihren Wert für uns. nämlich die unsere Seligkeit schaffende Wirkung Gottes und Christi innerlich versteht und urteilend feststellt (2198 - 3202): und ebenjo lassen fich alle anderen Gegenstände religiöser Erkenntnis nur als "Wert= obiekte" auffassen. "Nur in ihrem Seilswert für uns erkennen wir Gott. Christus, die Gemeinschaft der Gläubigen, unsere Bekehrung und Wiedergeburt richtig" (Diktat der Dogmatikvorlesung 1882/83). Aber auch die Erkenntnis der Sünde kann nur gewonnen werden, wenn man an dem Makstab des vollkommen Guten ihren Unwert feststellt (2306 = 8312). — Riticil war überzeugt, daß diese Art der religiösen Erkenntnis schon von Luther festgestellt worden fei. Denn wenn nach Luthers Großem Katechismus Gott nichts anderes bedeutet als den Gegenstand unbedingten Vertrauens und wenn Gott und Bertrauen untreunbare Korrelate sind. so lieat darin, daß man Gott nur in einem vertrauenden Verständnis seines Heil schaffenden Wirkens, also im Werturteil, zu erfassen vermag. Das Bleiche liegt in dem reformatorischen Grundsge, daß man Christum nur in feinen Bohlthaten recht ertenne (26ff. - 36ff; 3367ff. -Schon daraus geht hervor, daß bei den Werturteilen <sup>8</sup>374 ff.). keineswegs an Postulate gedacht ist, so wenig als bei dem Wert= begriff der ersten Auflage; ist doch von der zweiten Auflage an die Bedeutung der Offenbarung, durch welche unsere Werturteile geweckt und reguliert werden, nur noch kräftiger in den Mittelpunkt gerückt.

Nur gelegentlich greift Ritschl auf den älteren Sprachgebrauch gurück und verwendet wieder den Ausdruck "direktes" statt "selbständiges" Berturteil, so in "Rechts. und Bers. III. <sup>3</sup>369 — <sup>3</sup>376; serner in fides implicita S. 68. 70 (zweimal) in dem Satz, daß der Glaube oder das religiöse Ertennen "in direkten Berturteilen besteht."

#### **R**apitel I.

So hat benn Ritschls Gesamtanschauung von der religiösen Erkenntnis in dem Begriff des Werturteils ihren knappsten Ausdruck gesunden. Da auch Herrmann und Kastan ihn gebrauchten und andere an Ritschl sich anschließende Theologen, besonders Ferd. Rattenbusch, ihn aufnahmen und verteidigten (vergl. Theol. Lit. Beit. 1882, Col. 158 f.), so ist er zu einem Kennzeichen der "Ritschlsche Schule" geworden.

3. Er ift es vielleicht noch mehr badurch geworben, daß er von den Gegnern dieser Theologie als ein geschickter Angriffs= punkt angesehen wurde. Nicht um einen vollständigen geschicht= lichen Bericht über die Angriffe, die sich gegen die Charakteristik des religiösen Erkennens durch den Begriff des Werturteils gerichtet haben, handelt es sich hier, sondern um eine Gruppierung der Haupt= einwände, die laut geworden sind.

Der am weiteften gehende Widerspruch wandte fich über= haupt gegen die Einordnung des religiösen Erkennens in das Gebiet der Werturteile. Bon sehr verschiedenen Motiven war dieser Wider= spruch geleitet. Auf der einen Seite wurde der Vorwurf erhoben, daß durch die Kennzeichnung der religiösen Urteile als bloker Wert= urteile die Realität der Glaubenswelt verloren gebe. Lut= hardt hatte ichon gegen die erste Auflage von Riticils Werf, also nicht erst gegen den Terminus Werturteil, sondern schon gegen die Hervorhebung des Wertbegriffs überhaupt, die Kritik ausgesprochen: indem Ritichl "mit Ausscheidung alles Metaphysischen bas Chriftentum unter den ausschließlichen Gesichtspunkt des Wertes, ben alles Einzelne für die sittliche Zweckbestimmung bes Menschen hat", stelle, gerate er in "eine moralisierende Wertbestimmung des Chriftentums, welche dasselbe in rationalistischer Berkennung seines göttlichen Befens entwertet" (Kompendium der Dogmatik, 5. Aufl. 1878. S. 62). Noch schärferen Ausdruck fand bieser Brotest. nach= bem auf Ritfchlicher Seite ber Begriff Werturteil aufgekommen war, zuerft in der Abhandlung Luthardts "Zur Beurteilung der Ritschlichen Theologie" (Reitschr. f. kirchl. 28issensch. u. kirchl. Leben II [1881]. S. 621): nach Ritichl handle es fich im Christentum und ber chriftlichen Theologie "nicht um bas Sein, sondern um die Bedeutung, um Werturteile"; nicht darum, "was Gott, was

Chriftus, was die Auferstehung ift, sondern welchen Wert sie für uns haben." Demgegenüber bleibe es dabei: "damit, daß alles auf Werturteile reduziert wird, wird das Christentum entwertet; ... wenn wir das Werturteil vom Seinsurteil lösen, so hängt es schließlich in der Luft." Unendlich oft ist dieser Vorwurf wieder= holt und variiert worden, besonders Leonhard Stählin hat in seiner Schrift "Kant, Loze, Albrecht Ritschl, eine kritische Studie, Leipzig 1888" die scharfe Konsequenz gezogen, daß die Ritschlich Theologie und Keligion in Ilussonen und Phantasmagorien führe" (S. 222).

Von ganz anderer Seite, nämlich von liberalen Theologen wie A. E. Biebermann (Chriftliche Dogmatik. I. 2 Berlin 1884) und Otto Afleiderer (Die Ritichliche Theologie fritisch beleuchtet. Braunschw. 1891) find ähnliche Einwürfe gemacht worden. Bieder= mann beutet wenigstens an, daß mit der "gewaltsamen Inter= nierung der Religion in Berturteile" (239) die Objektivität der religiöfen Borstellungen unterzugehen brohe: die religiöfen Bert= urteile haben einen "objektiven Wert" doch nur dann, wenn fie fich durch theoretische Urteile "rechtfertigen" (233) oder "begründen" (237) laffen. In ftärkerem Ton äußert fich Bfleiderer: "märe die Religion nur das, als was Ritschl fie in den fpäteren Auf= lagen beschreibt, so stände der Theolog den philosophischen Bositi= visten von der Art A. Langes, Lags' u. a. völlig wehrlos gegen= über, welche bekanntlich alle religiösen Vorstellungen für praktisch zwar ganz nütlich und wertvoll, im übrigen aber für grundlofe Einbildungen erklären." Ritschls Religionsbegriff stehe aber auch im Widerspruch mit der Erfahrung des frommen Menschen, dem "feine Vorstellungen freilich wertvoll für fein Gefühl find, aber boch nur unter der Voraussekung, daß er auch von ihrer Bahr= heit überzeugt ist" (S. 20).

Aber die Kritik von seiten der liberalen Theologie richtet sich doch noch viel stärker auf einen anderen Punkt, darauf nämlich, daß durch die Unterscheidung der Werturteile und der theoretischen Urteile der Wissenschaft entzogen werde, was ihr gebühre. So erklärt Biedermann: "Es ist einfach ein Überlistungsversuch

bes Sachwalters der Religion, um durch eine Gebietsabtretung von Seite der Bhilosophie sich als Theolog ihrer Kontrole zu entziehen" (S. 236). Besonders erwedt ihm Raftans "Bemühen, die Religion burch bas Radelöhr .natürlicher Werturteile' zu zwängen, ben ftarten Verbacht, diese aanze Operation zwecke schließlich darauf ab, die theoretische Wiffenschaft dadurch gefügig zu machen, mit zugedrücktem Auge auch Ramele nebendurch paffieren zu laffen" (S. 241). Ganz ähnlich Pfleiderer gegenüber Ritschls Satz, daß auch das theoretifche Erkennen stets von Werturteilen begleitet sei, und gegenüber verwandten Äußerungen Herrmanns: "3ch kann mir diesen seltsamen Eifer für den ,intereisierten' Charakter alles Erkennens, welcher bem Geift der deutschen und protestantischen Biffenschaft so fern wie nur möglich steht, bloß erklären aus einem vielleicht halb un= bewußten Wunsch, die "objektive Wahrheit", diese für das Gefühl fo unbequeme Macht, ganz aus der Welt zu schaffen, um dadurch freie Bahn zu gewinnen für die Alleinherrschaft der subjektiven Wahrheit, der Gefühle und ihrer Werturteile: "stat pro ratione voluntas'" (S. 18f.).1)

Neben dem arundsätlichen Widerspruch gegen die Berwendung des Beariffs Werturteil ist in der Kontroverse besonders auch eine Gegnerschaft hervorgetreten, die den Begriff selbst anerkennt, aber ihn modifiziert. An der Spipe diefer Kritiker fteht Abalbert Lipfius. In seinen Untersuchungen über "Philosophie und Religion, Leipzig 1885" alaubt zwar auch er gegenüber Ritschl, resp. Herrmann und Kaftan dafür eintreten zu müssen, daß die Glaubensurteile beanspruchen, als Seinsurteile zu gelten und daß "irgend welcher religiöse Glaube nicht durch die nadte Berufung auf des Subjektes persönliche Bünsche und Intereffen fein Recht auf Geltung legitimieren könne" (S. 183). Aber Lipsius giebt boch in der Auseinandersetzung mit Herrmann unumwunden zu, "baß alle religiöje Erkenntnis auf Werturteilen beruht" (S. 183). Nur versucht er an Ritschls Theje eine doppelte Korrektur vor= Fürs erfte eine terminologische Berbefferung, zunehmen.

<sup>1)</sup> Bie gründlich damit Ritschls Ansicht verkehrt ist, darüber vgl. Fr. Traub, Zeitschr. f. Theol. u. Kirche. IV (1894), S. 109 f.

in der ihm ichon Raftan vorangegangen ift. Bie diefer, will auch Lipsius die religiösen Urteile nicht felbit als Werturteile be= zeichnen, sondern als theoretische Urteile: denn unter biesem Namen befast er wie Kaftan alle Urteile, welche ein Sein oder einen That= bestand ausdrücken. Die theoretischen Urteile selbst zerlegen sich biernach in zwei Gruppen: in .folche, welche auf der wissenschaft= lichen Beobachtung und Erkenntnis eines Thatbestandes beruben. und foldte, welche auf irgend welche praktische Rötigungen bin bas Vorhandensein eines Thatbestandes behaupten" (S. 168 Anm.). Theoretische Urteile diefer zweiten Art find ihm die religiöfen Urteile eben insofern, als fie auf einer praktischen Nötigung oder einem "notwendigen Werturteil" beruhen. Der Zusak "notwendig" führt auf den zweiten Bunkt, in welchem Lipfius eine Ergänzung von Ritichls Anschauungen vornimmt. Wenn icon Raftan (f. oben S. 11) die verschiedenen Arten der Bert= beurteilung unterschieden hatte, so sucht Lipsius die Einteilung baburch ichärfer und klarer zu gestalten, daß er die Berturteile in zwei Hauptklassen zerlegt, in zufällige und notwendige (S. 183f.). "Bufällige Werturteile find folche, welche den besonderen Zweden und Bünschen bes naturbestimmten Individuums bienen." Bu ihnen gehören "alle Urteile, welche auf Grund eines Luft= oder Unluft= gefühles gefällt werden, welches diefer ober jener vorgestellte Gegen= stand dem Individuum erwedt. Ihr Objekt ift das, was dem fo oder fo beschaffenen Individuum als angenehm oder unangenehm, zweckmäßig ober unzweckmäßig, wünschenswert ober nicht wünschens= wert erscheint." "Notwendige Werturteile find folche, welche im unzertrennlichen Zusammenhange stehen mit der Selbstgewißbeit unferer perfönlichen Existenz." Dazu "gehören alle jene Urteile, welche unmittelbar in inneren Erlebniffen bes perfönlichen Subjettes gegründet find. Bie bieje Erlebniffe felbit, fo bilden auch jene Urteile ein Stud feiner perfönlichen Griftenz, welches es ohne Selbit= verzicht nicht aufgeben kann. Das Werturteil ift dann der Ausdruck einer praktischen Nötigung, der sich die Berson überhaupt nicht zu entziehen vermag" (S. 184). Den Zusammenhang mit folchen praktischen, besonders sittlichen Rötigungen sucht nun Lipsius für die Urteile des religiofen Ertennens zu erweifen. - Bir 2

Reifole, Berturteile u. Glaubensurteile.

können hier über Necht ober Unrecht dieser Gedanken noch nicht urteilen; aber jedenfalls hat Lipsius hiermit, zum Teil im An= schluß an Kaftan, einen bedeutsamen Beitrag zur Untersuchung des Charakters religiöser Erkenntnisse gegeben.

So haben benn auf dieser Grundlage auch andere weiter ge= baut, so namentlich Scheibe. Wenn er (in der S. 1 angeführten Schrift) den Satz "Gott ist die Liebe" analysiert, kommt er mit Lipsius zu dem Ergebnis: die Urteile des religiösen Erkennens sind zwar nicht Werturteile, sondern Seins= oder theoretische Urteile (S. 39.48), aber sie beruhen auf Werturteilen, die aussagen, was religiös wertvoll oder den wesentlichen religiösen Bedürfnissen und Ersahrungen des Menschen entsprechend ist. Sie sind, kurz gesagt, "Postulate auf Grund von Werturteilen" (S. 52).

Auch diese Graänzungen und Umbildungen des Sates, daß das religiöse Erkennen in Werturteilen verlaufe, haben sich nicht allgemeinen Beifall errungen. Sie sind nicht nur von Anhängern Ritschls bekämpft worden, so von Otto Ritschl (in der S. 1 an= geführten Schrift), auch von G. Borbrobt, der vielfach auch Ritschl gegenüber seinen eigenen Weg geht, aber gegenüber den Ver= befferungen von Lipsius und Scheibe auf Ritschls Terminologie zurücklenkt: "Das religiöse Erkennen muß in Werturteilen beruhen, verlaufen, ober was man sonft als Mittelding zwischen ruhen und laufen kennt und nennt" (Bipchologie des Glaubens S. 131). - Aber auch andere Theologen find von den Verbesserungen nicht befriedigt; fo Julius Röftlin, der, zwar ganz turz, aber doch am umfassendsten unter allen Kritikern, in der Schrift "Die Begründung unserer sittslich = religiösen Überzeugung, Berlin 1893, S. 112/113" feine Be= denken gegen die Verwendung des ganzen Ausbrucks barlegt. Er ftellt zuvörderft fest, daß unfere Glaubensaussagen oder =urteile jedenfalls Seinsurteile find, also nicht Werturteile in dem Sinn, "als ob ihr Gegenstand entweder als ein realer ichon anderwärts für uns feststände und nun auch als wertvoll für uns anerkannt werden sollte, oder aber bezüglich feiner Realität dahingestellt bleibenund nur etwa Gegenstand des Bunsches, Strebens oder Postulates für uns fein follte." Wenn Söftlin hierin zum Teil mit Lip= fius übereinstimmt, wendet er sich boch auch gegen deffen Formu=

lierung: "Unangemessen wäre auch der vermittelnde Ausdruck, daß unfere Glaubensaussagen Seinsurteile auf Grund von Berturteilen Denn ba möchte es fälschlich scheinen, als ob zunächft ber feien. Wert der Obiekte für uns sich unserem Bewustlein aufdrängte und wir erft durch eine Denkfolgerung hieraus ober gar nur durch den Bunsch, etwas für unser eigenes Wohlsein Wertvolles zu haben, auf einen Glauben an ihre Realität geführt würden." Aber auch eine weitere mögliche Deutung der These von den Werturteilen findet Röftlin mindestens ungenügend: "man möchte etwa sagen, wir werden ihre Realität in jener inneren Erfahrung unseres sittlich= religiösen Lebensmittelvunktes inne, indem wir in derfelben ihren Wert zu empfinden bekommen. Aber dann müßte noch näher beftimmt und untersucht werden, wie fich diese Empfindung bes Wertes zu anderen Momenten jenes inneren Vorganges, namentlich zum Bewußtsein des Sollens verhalte." Röftlin schließt seine Kritik mit den Worten: "Und weiter würde ein Bereinziehen des Begriffs der Werturteile viel schärfere Entscheidungen und Bestimmungen über den Begriff des Wertes auf den verschiedenen Gebieten des finnlichen, sittlichen, religiosen Lebens, über die verschiedenen Auf= faffungen des Begriffs und insbesondere auch über die Frage un= bedingter Werte im Unterschied von bloß relativ Wertvollem er= fordern, als wir bei irgend einem jener Theologen bis jest finden Dieses lettere Desiderium findet Röftlin auch durch die fönnen." Untersuchungen von Sperl und Scheibe (f. oben S. 1) noch nicht befriedigt.

Die Worte Köftlins find mir eine willkommene Bestätigung ber Überzeugung, daß wir weiter außholen müffen, als bis jeht geschehen ift, wenn wir zu bem Begriff Werturteil und seiner An= wendung auf das religiöse Erkennen eine klare Stellung gewinnen wollen. — Wir sehen demgemäß in unserer systematischen Unter= suchung mit einer Analyse der Begriffe Wert und Werturteil ein. Freilich wird diese Analyse sich möglichst auf das beschränken müssen, was als Basis für die Lösung unseres Problems not= wendig ist.

5

•

2\*

### Kapitel II.

## Analyse der Begriffe "Wert" und "Werturteil" in ihrer einfachsten Anwendung.

1. Mit Recht bebt von Ehrenfels (Bierteliahrsichr. 1893. S. 87) ausdrücklich bervor, "baß die Definition eine wesentlich vinchologische werden müsse." Die Analyse der Beariffe "Wert" und "Werturteil" führt mit Notwendigkeit auf den Weg der methodischen Selbstbesinnung. Denn wenn wir auch von einem Wert der Gegenstände selbst reden, so können wir ihn boch nur beobachten, wenn wir auf die Wertung zurückareifen, die wir ben Gegenständen zu teil werden laffen; und ebenso hängt das Berftändnis der Werturteile an der Befinnung über die Frage: was meinen wir damit, wenn wir gewissen Dingen einen Wert zusprechen? — Aber man kann nun zweifeln, ob wir in dieser Selbstbefinnung von der psychischen Thatsache der Wertung, d. h. bes Werthaltens der Gegenstände oder von dem Thatbestand unserer Werturteile auszugehen haben. Daß Wertung und Werturteil nicht ohne weiteres zusammenfällt, ist in neuerer Reit start betont worden. 1) Aber in welchem Verhältnis Wertung und Werturteil zu einander stehen, darüber gehen die Meinungen außeinander. Während Fel. Krüger Gewicht darauf legt, daß die Wertungen ben Werturteilen zu Grunde liegen und bag fie nur teilweise in Gestalt von Werturteilen ihren Ausdruck finden 2), hält Meinong auch in seiner letten Veröffentlichung baran fest, daß die Wertungen selbst nur durch ein Werturteil zu stande kommen: "wenn ich ein Objekt bewerte, so geschieht dies, indem ich ihm Wert zuerkenne,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bgl. Felig Rrüger, an bem S. 2 angef. Ort. S. 42f.

<sup>2)</sup> Ebenda.

also ein Werturteil fälle." 1) Durch diesen Zwift scheint auch die Babl des Ausgangspunkts für unfere Unterjuchung unficher gemacht. Aber in Wahrheit kann es doch nicht zweifelbaft sein. wo wir einzuseten haben. Mag nun die Wertung dem Werturteil zu Grunde liegen ober das Werturteil der Wertung, ober mag der Widerstreit der Meinungen uns auf ein Wechselverhältnis zwischen beiden hinweisen, jedenfalls muß fich unsere Selbstbefinnung auf bie Urteile richten, in denen wir irgend welchen Gegenständen einen Wert zusprechen. Denn auch von denen, die das Werturteil erst als bas Setundäre gegenüber bem Werthalten betrachen, wird doch zugegeben, daß dieses lettere erst im Werturteil zu durchaus flarem Bewußtsein und zum Ausbrud gebracht wirb. Sna aber, was zu klarem Bewußtsein gelangt, ist jedenfalls in erster Linie Gegenstand der Selbstbesinnung: und in dem, was zum Ausdruck in der Sprache kommt, ist uns für diefe Besinnung zugleich bie Hilfe des Sprachgebrauchs gegeben: in ihm aber ift eine Fülle von psychologischen Beobachtungen niedergelegt, die nicht zu verachten sind, auch wenn sie etwa der Berichtigung und Erweiterung bedürfen. Wir geben daher in unserer Untersuchung von der Frage aus: was wollen wir mit den Urteilen fagen, in denen wir irgend einem Gegenstand ein Wertprädikat beilegen?

Wenn wir also zunächst bie Werturteile ber Analyse unterwersen, um baburch die psychische Thatsache ber Wertung und den Begriff des Wertes uns klar zu machen, so werden wir jedensalls die einfachste Gestalt der Werturteile zu Grunde legen. Sie ist in solchen Urteilen gegeben, in denen sich die mit einem Wertprädikat versehenen Gegenstände in der Vorstellung verhältnismäßig leicht fixieren lassen, und in denen zugleich die Beziehung auf unser Ich, die uns zur Selbstbesinnung veranlaßt, möglichst beutlich zum Ausdruck kommt. Beides ist der Fall in den Urteilen, in benen wir von irgend einem äußerlich wahrnehmbaren Gegenstande sagen: "er ist mir wertvoll" oder "er ist wertvoll oder von Wert für mich."

<sup>1)</sup> M. Meinong, Über Werthaltung und Wert. Archiv für fysi. Philoj. I. (1895), 343.



Digitized by Google

2. Nehmen wir ein möglichft tontretes Beispiel eines folchen Rwar die konkrete Gestaltung wird stets einfachen Werturteils! eine kasuistische Ausmalung mit sich bringen: aber diese ist un= aefährlich. solanae wir durch die Kasuistik die Fälle nicht etwa er= ichövfen. fondern nur Material zur Berausstellung allgemeiner Ber= hältniffe beschaffen wollen. - 3ch bin etwa damit beschäftigt, aus meiner zu lästigem Umfange anwachsenden Bibliothet Bücher aus= auscheiden, bie ich verschenken will. Dabei fete ich nun dem auf= fteigenden Gebanken ober ber an mich gerichteten Aufforderung, ein bestimmtes Buch wegzugeben, die Antwort entgegen; "nein, dieses Buch ist mir wertvoll" oder "es ist von Wert für mich." Mag will ich damit sagen? Belche Bewußtseinsvorgänge fasse ich mit dem Urteil zusammen? — Bei der angenommenen Situation liegt dem Urteil wohl zunächft ein anklingendes Unluftgefühl zu Grunde. das ich bei dem Versuch, das Buch zu entfernen, empfinde. Aber zum Urteil gestaltet sich erst das bestimmte Bewußtsein, daß bas Fehlen des Buches mir auch später Unluft bereiten werde. Redoch die Vorempfindung und Erwartung des Unlustgefühls ift nicht das einzige, was ich in jenem Urteil zum Ausbruck bringe, sondern die Rehrseite davon ift eine positive Beziehung des Gegenstandes auf mein Luftgefühl ober auf mein Bünschen Vielleicht gründet sich diese Beziehung auf den und Wollen. Inhalt des betreffenden Buchs: ich habe etwa den 3weck, historische Kenntniffe auf irgend einem Gebiet zu gewinnen, und ich bin nun überzeugt, daß das fragliche Buch durch seinen Inhalt geeignet ist, oder vielleicht einmal geeignet sein wird, mir als Nachschlagebuch zu dienen oder eine wichtige Notiz zu liefern, damit also jenen Erkenntniszweck zu fördern und mir Befriedigung zu gewähren. Oder das Buch ist für mich von Wert, weil es durch eine unter= haltende Erzählung mir vielleicht einmal eine angenehme Stunde bereiten, also bem 3wed der Erholung dienen tann. — Aber vielleicht beruht der Wert, den ich dem Buch beimeffe, gar nicht auf seinem Anhalt: das was in ihm zu finden ist, ist vielleicht auch und besser in anderen Büchern meiner Bibliothet zu finden; aber ich habe das längst veraltete Buch etwa in der Schulzeit als Prä= mium erhalten, und an diefe Erinnerung, bie fich mit dem An=

 $\mathbf{22}$ 

.

blick bes Buchs afsoziiert, und damit an dieses selbst heften sich Gefühle der Luft, die ich nicht missen möchte. Oder das Buch, dessen Inhalt mir gleichgiltig ist, ist das Andenken eines fernen oder verstorbenen Freundes, und so werden dadurch Erinnerungen und Gesühle wachgerusen und wachgehalten, die, auch wenn sich Wehmut darein mischt, mir doch wohlthuend sind. Oder das Buch, obwohl dem Inhalt nach unbedeutend, ist doch ein seltenes Buch; es macht mir Freude, durch seinen Besitz vor anderen eine Ausz zeichnung zu haben und darum ist es mir wertvoll.

Das Beilviel ließe sich natürlich noch in unendliche Andi= vidualisierungen der Situation außführen, aber gemeinsam bleibt boch: wenn ich einem Gegenstand Wert zuspreche, jo fage ich ba= mit eine Beziehung des Gegenstandes zu mir aus, und zwar die bestimmte Beziehung, daß fich an fein Dafein irgendwie Luftgefühle reip, an fein Reblen Uuluftgefühle beften, ober baf fein Dafein meine Bünfche und 3mede zu fördern und damit indirekt das Gefühl der Befriedigung hervorzurufen resp. sein Fehlen jene zu hindern, und damit indirekt das Gefühl der Nicht= befriedigung zu wecken vermag. Ebenso, wenn ich etwas für wert= los oder wertwidrig<sup>1</sup>) erkläre, jo jage ich aus, daß die joeben bestimmte Beziehung nicht vorhanden sei, oder daß das konträre Gegenteil von ihr zutreffe. Wir haben schon hiernach den Ein= brud, daß der Begriff des Werts ein Sammelbegriff ist, der eine Reihe von einzelnen, sehr individuell gestalteten Verhältnissen zu= fammenfaßt. Aber ift dieses Resultat nicht boch noch einer genaueren pspcologischen Bestimmung und damit einer schärferen Abgrenzung fähig? — hauptfächlich auf drei Punkte wird fich der Berfuch einer genaueren pspchologischen Analyse beziehen müssen: auf ben Gegenstand, dem ein Wert zu= oder abgesprochen wird, auf bas 3ch, für das der Gegenstand wertvoll ist, und auf die Be= ziehung, die zwischen dem Gegenstand und dem wertenden 3ch besteht.

23

<sup>1)</sup> Ich bilbe das Wort nach Analogie von "zwedvoll, zwedlos, zwed= widrig", oder "sinnvoll, finnlos, finnwidrig". Der Ausdruct "unwert" hat doch eine etwas andere Rüance.

3. Fassen wir fürs erste den Gegenstand ins Auge! An bem von uns ausgeführten Beispiel ist bas Obiekt, dem ein Wert beigemeffen wird, ein in der Vorstellung fixierter Gegenstand der äußeren Wahrnehmungswelt. Ift die Aussage eines Wertes auf bergleichen Objekte beschränkt? Schon unfer Beispiel müßte uns gegen diefe Begrenzung bedenklich machen: benn in ben Fällen. wo ber Wert des Buchs in den mit ihm affoziierten Erinnerungen begründet ist, werden im Grunde diese letteren selbst als direkt wertvoll für mich beurteilt. So find es denn in der That Ob= iekte der allerverschiedensten Art. denen wir einen Wert zu= ober absprechen. 3ch kann nicht bloß von einem finnlich wahr= nehmbaren Gegenstand, sondern auch von einem aus den äußeren Wahrnehmungen nur zu erschließenden Buftand (z. B. von der Liebesgefinnung meines Freundes) oder Borgang (3. B. von der Sinnesanderung meines Feindes) ober Berhältnis (3. B. von der Awietracht meiner Geaner) außfagen, daß das von Wert für mich fei, dann nämlich, wenn das Borgestellte ein Gefühl der Befriedigung auf sich lenkt ober meinen Bünschen und Zwecken ent= fpricht. Aber auch eigenen inneren Thätigkeiten und Bu= ftänden können wir einen Wert beilegen; es liegt darin eine wesentliche Bedingung für die Ausdehnung des Bertbegriffs, be= sonders auf das ästhetische und sittliche Gebiet. Ein von vielen Geschäften umgetriebener Mann mag mit Recht fagen, ftille Samm= lung der Gedanken sei höchst wertvoll für ihn; wer vor schwierigen Aufgaben steht, weiß, daß es für ihn von Wert ist, zu einem Entschluß zu kommen; einem Gelehrten, der an einem Problem arbeitet, ift es gewiß, daß die Kenntnisnahme von einigen neu entdeckten Quellen für ihn von größtem Werte sei. Ja, was das Auffallendste fein mag, wir können sogar von eigenen Gefühls= zuständen sagen, sie seien uns wertvoll: ein Dichter mag urteilen, daß eine heitere oder vielleicht auch eine Wehmutsstimmung für ihn wertvoll sei, weil sie ihn zu bichterischer Broduktion befähige, und wir felbit mögen ichmerzliche Gefühle der Enttäuschung oder ber Unzufriedenheit mit uns selbst als heilfam und damit als wert= voll für uns ansehen. -- In allen diejen Fällen, in benen wir eigene Thätigkeiten und Buftande als wertvoll für uns betrachten,

24

.

find wir uns berselben zwar als unserer eigenen bewußt, aber wir unterscheiden sie doch als einen einzelnen Thatbestand unseres psychischen Lebens von uns selbst, genauer von unserem in einer bestimmten Zweckrichtung lebenden Ich. Wir stellen uns also unsere eigenen Gesühlszustände, Willens= und Erkenntnisthätigkeiten als etwas Gegenständliches gegenüber, und nur durch die Objek= tivterung ist es möglich, sie als wertvoll für uns zu verstehen.

Insgesamt können wir sagen: nur einem in der Vor= stellung fixierten Gegenstand, aber auch jedem solchen, kann ein Wert zu= oder abgesprochen werden. Der Begriff Gegenstand oder Objekt ist dabei immer in dem weitesten Sinn zu verstehen, daß nicht nur Sachen, sondern auch als gegenständlich vor= gestellte Personen, Thatbestände, Vorgänge, Zustände darunter besaßt sind. — Im Grund liegt jenes Ergebnis sichon in der Urteilssorm: es ist etwas von Wert für mich; denn diess "etwas" bedeutet ein als gegenständlich Vorgestelltes, das von dem Ich unterschieden, aber zugleich zu ihm in Beziehung geset wird.

Dürfen wir dem Satz: "Der Wert tann nur einem in der Vorstellung fixierten Gegenstand beigelegt werden", auch die Fassung aeben: "nur einem als wirklich vorgestellten Gegenstand?" Wir berühren damit eine Frage, die namentlich durch Meinonas Forschungen über den Wertbegriff uns nahe gelegt ist. In seinen "Untersuchungen zur Werttheorie" (S. 16) hat er die These scharf zugespitzt, "daß einem Objekt nur dann und insofern Wert nachgesagt werben tann, als es exiftiert", oder wie es nachher genauer heißt: "als ich es für existierend halte" (ebenda). Diese Über= zeugung, die vielleicht auf Irrtum gegründet ift, aber jedenfalls vorhanden sein muß, "erscheint als direkte Ursache für das Auftreten bes Wertgefühls" (S. 21). - Meinong felbst hat fich in bem Rachtrag zu seinen Untersuchungen (Archiv f. spft. Philos. 1895. S. 343) genötigt gesehen, seine These einzuschränken; er hält zwar daran feft, daß ich etwas "wert halten" kann, nur sofern ich von feiner Existenz überzeugt bin; aber er giebt zu, daß man erfahrungs= gemäß häufig "ein Objekt zu einer Zeit bewertet, in der zu einer Werthaltung alle Gelegenheit fehlt, weil es überhaupt noch nicht ausgemacht ift, ob das als fünftig gedachte Objekt eriftieren wird

oder nicht, indem etwa die Bewertung erst einen Entschluß zur Reife bringen muß, von dem dann Eriftenz ober Nichteristens des Dinges abhängen mag. Ebenso ist es möglich und nichts weniger als felten, ein abstrakt Vorgestelltes zu bewerten, ohne feiner Eristenz irgend nachzufragen: .es wäre von Wert, wenn . . . .'. das ist eine uns gewöhnliche Wendung." — In der That trifft erst diese veränderte These den wirklichen Sachverhalt. Unsre Thätigkeit des Wertens tritt, wie auch Meinong andeutet. un= endlich oft in unfern Willensentscheidungen ins Spiel, und zwar in bem Stadium der "Überlegung": eben in diefem aber handelt es sich nicht um die Vorstellung eines wirklichen Thatbestandes, sondern "eines tünftigen Bustands, welche uns ent= weder von außen, etwa durch die Aufforderung eines anderen, ober burch das Spiel unferer Vorstellungen erweckt wird, und sich als möglicher Gegenstand eines Wollens darbietet" (Chr. Sia= wart, Der Beariff des Wollens und fein Verhältnis zum Begriff der Ursache. Brogr. Tübingen 1879. S. 3f.). Aber soviel bleibt von Meinongs ursprünglicher Theje bestehen, daß wenigstens hppothetisch die Eristenz des in der Bhantasie vorgestellten Ru= ftandes in Betracht gezogen wird, sofern wir die Frage stellen: in welchem Verhältnis zu meinen Bünschen und Zwecken stünde ber vorgestellte Zustand der äußeren oder inneren Belt und welche Luft= ober Unluftgefühle würden sich daran heften, wenn er wirklich märe? Das Werten geht also vor sich in einem "hypo= thetischen Sichhineinleben" in den in der Bhantasie vorgebildeten Bustand, den wir zwar als nicht wirklich wiffen, aber hypothe= tijch als verwirklicht jegen. 1)

Aber auch da, wo außerhalb der Willensentscheidung ein Werten irgend welcher nicht wirklichen Objekte stattfindet, geht es in ganz ähnlicher Weise vor sich. Wenn ich etwas Vergangenes, das ich nur in der Vorstellung wiederzubeleben vermag, eine frühere Einrichtung, Kulturperiode oder geschichtliche Persönlichkeit als mir wertvoll bezeichne, so reslektiere ich entweder auf die in



1

<sup>1)</sup> Bergl. meine Schrift: Die Frage nach dem Wejen der Religion. Freiburg 1889. S. 10-12.

ber Gegenwart fortbauernden Nachwirkungen jener vergangenen Wirklickeit, oder ich versehe mich hypothetisch in jene vergangene Zeit und stelle für mich fest, in welchem Verhältnis jener Thatbestand, wenn er noch wirklich wäre, zu meinen Gefühlen und Vestrebungen stünde, oder ich will vielleicht auch nur sagen, daß die in mir jeht noch wirkliche Erinnerung an die einst selbst mit erlebte Wirklichseit oder wenigstens das Vorstellungsbild des einst Gewesenen mir jeht noch wohlthuend, erhebend, anregend ist. — Auch wenn ich ein reines Phantasiegebilde, etwa die von einem Dichter geschaffene Person eines Dramas, als mir wertvoll bezeichne, so liegt teils jenes hypothetische Beleben zu Grund: "sie würde, wenn sie wirklich wäre, meine Sehnsucht besriedigen"; teils sage ich damit nur aus, daß das wirkliche Gegenwärtigsein dieses Phantasiebildes in meinem Innern mir erfreulich oder förder= lich ist.

So ergiebt sich in unserer ersten Frage das Resultat: Der Wertung kann irgend welcher in der Vorstellung fizierte Gegenstand unterzogen werden, mögen wir nun von seiner Wirklichkeit überzeugt sein oder ihn hypothetisch als wirk= lich segen.

4. Fürs zweite bie Frage: zu welchen Seiten unseres Ichs wird ber Gegenstand, den ich als mir oder für mich wertvoll bezeichne, in Beziehung gesett? Die Bestimmungen, die wir bei der Ausführung unferes Beispiels erreicht haben, tragen eine gewisse Zwiespältigkeit an fich. Wir fanden barin einerseits ausgesprochen, daß ein Verhältnis bes Gegenstandes zu unseren Bünschen und Zweden barin ausgesprochen werbe, andererfeits baß sich an das Dasein des Gegenstandes Luftgefühle oder an fein Fehlen Unluftgefühle heften. — Können wir dabei stehen bleiben? Ift nicht die eine oder die andere Beziehung die leitende? - Bir finden in der That einen Streit ber Meinungen über Diefen Bunkt. Auf der einen Seite hat ichon Lope "eine Klare und unabweisbare Verbindung" konstatiert, "in welcher . . . der Begriff ber Luft zu dem andern Beariff des Wertes überhaupt fteht" (Mikrokosmus IIs 316). Es giebt nach ihm kein Wertvolles, "bas feinen Wert nicht durch feine Fähigkeit zur Erzeugung von Luft bewiese" (ebenda). So ift auch Meinong überzeugt, "baß in Sachen des Wertes auf das Begehren nicht zu rekurrieren ift: etwas anderes als das Gefühl steht uns aber dann schwerlich zu Gebote" (Unterf. zur Berttheorie S. 16). Ebenso Sans Corne= lius in feiner "Binchologie als Erfahrungswissenschaft" Leivzig 1897. S. 376. — Dagegen entscheidet von Ehrenfels (Bierteljahrsichr. f. wiffensch. Bhiloj. 1893. S. 89): "Bas uns zunächft bestimmt. die Dinge als wertvoll zu bezeichnen, ist nicht ihre Beziehung zu ben passiven Zuftänden der Luft oder Unluft, sondern zu unserem aktiven Bünschen, Streben und Bollen - furz zu unserem Begehren. Dieses Ding ift mir wertvoll, heißt soviel als: dieses Ding ift Objekt meines Begehrens. Wert ift die von der Sprache irrtümlich objektivierte Beziehung eines Dings zu einem auf dasselbe gerichteten menschlichen Begebren." Genauer im Spftem ber Bert= theorie I, 53: "Der Wert eines Dings ift feine Begehrbarkeit", nicht nur feine Begehrtheit." Auch Fel. Rrüger behält die Beziehung auf das Begehren bei, wenn er die Definition, die von Ehrenfels gegeben, dahin abwandelt: "Wertvoll ist für mich, was ich relativ konftant begehre" (D. Begr. bes abfol. Bertvollen S. 33).

Es ist schwer, diese Streitfrage zu besprechen, ohne sofort in die Untiefen der weitgreisenden und vielderhandelten Kontro= verse über das Verhältnis von Wollen und Gesühl über= haupt zu geraten. Aber wenn wir uns in möglichster Anlehnung an den Sprachgebrauch darauf besinnen, was wir mit den Prädi= faten "wertvoll, wertlos, wertwidrig" meinen, läßt sich vielleicht doch eine Reihe von Thesen begründen und jenes umfassende Problem bloß als Spihe der Untersuchung berühren:

a) Als erste These aber scheint sich mir auf dem angegebenen Weg in der That zu ergeben: wenn wir die Wertprädikate auf ein vorgestelltes Objekt anwenden, so ist hierfür dessen Beziehung auf unser Fühlen ausschlaggebend und leitend. Schon in unserem Beispiel in No. 2 ist, genau zugeschen, doch durchgehends die Beziehung auf unser Fühlen hervorgetreten. Denn auch in ben bort angegebenen Fällen, in denen wir uns vergegenwärtigen, daß ein Gegenstand uns zur Erreichung irgend welcher Wünsche und Zwecke dienlich sein kann, liegt darin das Bewußtsein, daß

ſ

er eben damit uns das Gefühl der Befriedigung zu schaffen vermag. bas mit der Erreichung unferer Bünsche und Zwecke verbunden ist. --Ru demfelben Graebnis kommen wir, wenn wir beobachten, an welcher Stelle unferer Willensvorgänge der Wertbegriff von uns angewandt wird. Seten wir den Kall, daß wir eifrig nach etwas begehren 1), und nun die Frage in uns erwacht ober von außen geweckt wird, ob dieses Begehren nicht Thorheit ist! Bie werden diefer Frage gegenüber uns innerlich feststellen, daß wir doch mit Recht nach dem betreffenden Objekt begebren, weil es in der That wertvoll für uns ift. Hier läßt sich nun die Definition von Ehrenfels, daß "wertvoll sein" so viel sei als "Objekt des Be= gebrens fein", nicht festhalten: es bieße in feltfamer Beise idom por idem begründen, wenn ich feststellte, ich begehre dieses Objekt mit Recht, weil es Objekt meines Begehrens ift. Bielmehr ift mit bem Wert des Gegenstandes bier eine innerlich verständliche Boraus= fesung des Begehrens gemeint: eine folche aber ift darin gegeben. baß ich insaesamt eine Gefühlsbestimmtheit nach der positiven Seite bin von dem betreffenden Gegenstand des Begehrens erwarte, und hieran ist in der That bei jener Rechtfertiaung in erster Linie gebacht. Einen Sinn hat die Definition, die von Ehrenfels einführt, nur in der Deutung: ich begehre in aktuellem Begehren diefes Objekt, weil entsprechende Begehrungsbispositionen in mir vorhanden sind. Diese Deutung mag auf einen tieferen psycho= logischen Zusammenhang hinweisen, den wir nachher zu seinem Recht bringen müffen; aber für das Bewußtsein deffen, der jene Begründung seines Begehrens für sich selbst oder für andere giebt. ift nicht diefer tiefer liegende Zusammenhang, sondern die einfache Beziehung des Gegenstandes auf das Fühlen bestimmend. — Zu demselben Resultat führt aber auch die Berwendung des Bert= begriffs im Stadium der "Überlegung" (s. oben S. 26).

Darum müffen wir uns in der angeführten Kontroverse auf die Seite von Lotze, Meinong, Cornelius stellen und als erste These festhalten: wenn wir irgend welche vorgestellte Gegen=

`

Ich würde lieber den präziferen Ausdruck "Streben" gebrauchen, bleide aber bei dem Ausdruck "Begehren" hier, weil von Ehrenfels ihn gebraucht.

stände (Sachen, Zustände, Vorgänge, Personen) als wertvoll für uns bezeichnen, sprechen wir damit an erster Stelle die Über= zeugung aus, daß jene Gegenstände geeignet sind, bei uns eine positive Gefühlsbestimmtheit zu schaffen. Der letztere Aus= druck wird weiter unten genauer zu bestimmen sein.

b) Wenn wir nun aber die Beziehung auf das Gefühl als das bestimmende Merkmal des Wertbegriffs hervorgehoben haben, so können wir nun doch auch der Gegenseite ihr relatives Recht zuerkennen und die zweite These aufnehmen: die Beziehung zu unserem Fühlen, die wir mit der Prädizierung eines Gegenstandes als für uns wertvoll behaupten, schließt stets auch eine Beziehung auf unsere Willensthätigkeit — dies Wort hier im wettesten Sinn genommen — in sich.

Besonders deutlich tritt diese Beziehung da hervor, wo das Urteil, daß etwas wertvoll für mich sei, auf dem Boden eines klar bewußten Wünschens oder Zweckwollens erwächst. Wenn das bloße Begehren "als etwas Passives erscheint, was dem Subjekt angethan wird, was es in sich findet ("mich verlangt, mich gelüstet")""), so erhebt sich darüber das Wünschen, d. h. das durch eine "Reflexion auf das Selbst und sein Verhältnis zum begehrten Objekt" "hindurch gegangene innere Hinstreben nach einem Zustand" (Sigwart a. a. O. S. 10 u. 14)"), und ebenso das Zweck= wollen, d. h. das Bejahen eines von mir gewünschen Objekts als eines durch meine Thätigkeit zu verwirklichenden Ziels. Mit

<sup>1)</sup> Sigwart, Programm S. 10; anders von Ehrenfels, Wert= theorie I, 6: "unter dem gemeinsamen Begriff des Begehrens umsassen wir alles Bünschen, Streben und Wollen."

<sup>2)</sup> Sigwart a. a. O. S. 14 nimmt bei dem Begriff des Wünschens noch das Merkmal hinzu, daß es sich auf Projekte richtet, deren Realisier= barkeit außer meinem Machtbereich liegt. Das ist allerdings der engere Begriff von Bünschen — wir reden in diesem Sinn von "bloßen Bünschen"; aber der weitere Begriff ist der eines bloß innerlichen Strebens, bei welchem die Realisierbarkeit durch mein Thun nicht notwendig verneint sein muß, sondern nur eben nicht oder noch nicht bejaht ist. Ich kann etwa an einen Freund schreiben: ich wünsche längst dich zu sehen; barum will ich morgen da und dahn kommen. Hier spricht der erste Say das innerliches Streben nach dem Wiederschen aus, das vorhanden war und ist, abgeschen von der Frage der Realisierbarkeit, der zweite Say greift diese Frage auf und bejaht sie.

den einzelnen Bünschen und Zwecken, die wir stets in größter Rahl in uns begen, vergleichen wir nun die wirklichen ober auch die möglichen Vorgänge und Zustände der Welt, mögen sie nun durch unfere That verwirklicht oder zu verwirklichen sein oder ohne unfer Buthun eintreten; und fofern fie eine direkte Erfüllung ober weniastens eine indirekte Förderung jener Bunfche und Zwecke bringen, beurteilen wir sie als wertvoll für uns. - Es ift natür= lich, daß in den Fällen, in denen ich mit flarem Bewußtsein bestimmte Bünsche bege oder Zwecke verfolge, auch die Reflerion über den Wert der Dinge. Vorgänge und Ruftande für mich be= sonders ausgesprochen hervortritt. Daher kann man wohl ver= stehen, daß manche Definitionen des Wertbeariffs nur bieje Beziehung auf unfer Zweckwollen in Betracht ziehen; z. B. R. Shering, Zwed im Recht I (1877) S. 88 bestimmt ben Wert als "Tauglichkeit eines Dings für irgend einen Zweck". Nher man darf demgegenüber ein Doppeltes nicht vergessen. Einmal ift auch in den Fällen, in denen das Berhältnis eines Objekts zu bestimmten Bünschen ober Zwecken ben Grund für unser Berturteil abgiebt, doch nach lit. a) auch die Beziehung auf das Gefühl der Befriedigung, das aus der Erfüllung ober Förderung unserer Bünsche und Zwede fließt, in unserem Bewußtsein lebendig. So= bann aber liegt keineswegs in allen Fällen, in denen wir einen Gegenstand als wertvoll bezeichnen, eine Übereinstimmung desselben mit ichon vorhandenen bestimmten Bünfchen und Zwecken zu Grunde. Wenn ich etwa die Nähe eines Schwimmbades als wertvoll für mich beurteile, so hat dies Urteil feinen vollen Sinn, wenn ich an die immer wiederholte Möglichkeit der organischen (oder körper= lich=finnlichen) Lustgefühle denke, die das Bad mir bereitet, auch ohne daß ich auf irgend einen bewußt erstrebten 3weck, etwa den ber Gesundheitserhaltung und Kraftübung reflektiere. Und ebenso brauche ich, um eine mir widerfahrene Shrung als mir wertvoll zu bezeichnen, keineswegs irgend welche ausgestalteten Bünsche und Zwecke einer Ehrenlaufbahn zu hegen, sondern auch ohne dieses Mittelglied heften fich an die Wahrnehmung und Erinnerung einer mir gewordenen Ehre Luftgefühle, die jener Bezeichnung als "wert= voll" ichon ihre volle Bedeutung geben.

Die Veraleichung mit bestimmten Bünschen und Zwecken bildet also nur einen Spezialfall für die Anwendung des Wertbegriffs. Mber wenn nicht in biefer, fo ist boch in anderer Beise ein Begehren überall da beteiligt, wo einem Gegen= ftand ein Wert zu= ober abgesprochen wird. Auch wenn nicht auf Wünsche und Zwecke, sondern nur auf die Lustgefühle reflektiert mird, fei's auf die organischen Lustgefühle, welche der Gegenstand burch seine Einwirkung auf unseren Organismus unmittelbar wirkt, ober auf die vorstellungsmäßig vermittelten Luftgefühle, die sich an einen als wirklich wahrgenommenen Gegenstand, ober auch an einen nur in der Erinnerung vorhandenen, oder endlich an einen nur in der Bhantasievorstellung ausgemalten beften, so wird boch auch bier gegenüber bem betreffenden Gegenstand bas Be= gehren wach, ihn sich in seiner luftverursachenden Wirtuna zu erhalten ober ihn wiederzugewinnen oder ihn verwirklicht Namentlich wenn er wirklich vorhanden ist und die zu feben. Gefahr broht, feiner verluftig zu geben, wird das Streben nach feiner Erhaltung in uns mächtig; wir gestalten es dann auch in ben meisten Fällen zu dem bestimmten Bunich ober Zweckwollen, ben Verluft abzuwehren. Infofern ift boch etwas Richtiges an ber Behauptung: "wertvoll sein" heißt "begehrt werden", oder wenigstens "im Fall der Richteristenz begehrt werden." Nur ift im Wertbegriff selbst dieje Beteiligung des Begehrens erft das Setundäre gegenüber der Beziehung auf das Gefühl. 1)

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Wenn wir damit der Begriffsbestimmung, die von Ehrensels gegeben, ihr relatives Recht wahren, so ist andererseits zu konstatieren, daß sich von Ehrensels in seinem "System der Werttheorie" den Definitionen des Wertbegriffs, die vom Gesühl ausgehen, in dem Maß annähert, als er (s. oben S. 28) nicht nur das Begehrtsein, sondern die Begehrbarteit betont. Er giebt a. a. O. I, 65 die Definition: "Wert ist eine Beziehung zwischen einem Objekte und einem Subjekte, welche ausdrückt, daß das Subjekt das Objekt entweder thatsächlich begehrt oder doch begehren würde, salls es von dessen einen sein bei der möglichst aufdauliche, lebhafte und vollständige Borstellung von dem Sein des betreffenden Objektes bei dem Subjekt als durch die ebenso bei des betreffenden Objektes bei dem Subjekt wird, als durch die ebenso beichaffenen Sorstellung von dem Thatbedingt wird, als durch die ebenso beichaffenen Vorstellung von dem Thatbeitand beim Richtlein des Objektes."

Ein relatives Recht jener Behauptung tritt aber endlich auch noch zu Tage, wenn wir bier schließlich iene Frage bes innersten Rusammenbanas von Fühlen und Bollen berühren. Man kann mit autem Grund die These verteidigen: wenn irgend ein Gegenstand uns Luft und sein Reblen Unluft bereitet, gebe dies doch in letter Linie darauf zurück, daß durch ihn ein in uns angelegter Trieb befriedigt werde. Wenn also 2. B. Ehre uns wohlthue. Entziehung der Ehre uns webethue und darum ihr Besitz uns als wertvoll erscheine, fo beruhe das auf dem Borhanden= sein eines Ehrtriebs in uns. und ebenso sei Nahrung, freie Bewegung, Rube nach der Arbeit, aber auch Besits, Herrichaft u. deral. uns nur wertvoll wegen eines Nahrungs=. Bewegungs=. Erholungstriebes ober wegen eines Besits = und Herrschtriebes. Rur wird man bei diefer Theje fich immer bewußt bleiben müffen, daß damit noch nicht etwa die ganze Thätigkeit des Rühlens auf Die des Wollens zurückaeführt, also auch nicht etwa die Billensthätigkeit als der eigentliche Burzelboden des Bertbegriffs nachgewiesen ist. Durch das folgende "Entweder — Oder" mag dies beleuchtet werden. Entweder deutet man bei jener These den Trieb bestimmt als eine elementare Willensthätigkeit. Dann aber läßt sich das Fühlen von Lust und Unlust daraus auch nicht wirklich ableiten. Bielmehr zeigt fich, daß der Trieb sich ohne das Fühlen von Lust und Unluft so wenig erklären läßt als das Fühlen ohne den Trieb. 1) Daraus aber wird nur erkennbar, daß das Fühlen von Luft und Unluft doch als ein ursprüngliches Datum unferes Bewußtseins bestehen bleibt, ebenso ursprünglich wie die elementare Willensthätigkeit. So werden denn auch in ber neueren Binchologie in der Regel die Gefühle nicht aus den Trieben abgleitet, sondern neben sie gestellt. 2) - Ober aber

3

<sup>1)</sup> Daher kann man, wenn man nach der Ableitung einer Funktion aus der andern hascht, ebenso plausible Gründe für die Erklärung des Wollens aus dem Fühlen als des Fühlens aus dem Wollen ansühren. Bgl. die früheren Kontroversen über die Priorität des Fühlens oder Wollens, die in der Vertelzahrsichr. f. wissenich. Philos. III (1879) zwischen Horwicz und Wundt geführt worden sind.

<sup>2)</sup> Der Trieb wird etwa definiert als "ein durch die Borstellung vom Zweet gelenster Thätigteitsdrang" (H. Höffding, Pf19chologie in Um=

Reifcle, Berturteile u. Glaubensurteile.

versteht man unter Trieb etwas Unbestimmteres, nämlich diejenige Grundbeschaffenheit unseres psychischen Lebens, vermöge deren in uns sowohl das Rühlen von Luft und Unluft bei den uns zu= fliekenden Empfindungen und Wahrnebmungen als der Drang zu bestimmten Richtungen der Thätigkeit in uns erwächst. Dann aber hat man aleichfalls nicht aus dem Wollen das Fühlen abgeleitet. fondern nur beide auf eine noch nicht differenziierte Grund= form zurückaeführt, aus der sich die auseinandertretenden Formen bes Fühlens und Wollens erft herausbilden. 1) Un und für fich halte ich dieses Suchen nach einem gemeinsamen Stamm von Fühlen und Wollen für sehr berechtigt. 2) Freilich wird man sich bewußt bleiben müssen, daß diese Grundkraft in dem Maß, als man sie deutlich zu bestimmen versucht, sich doch wieder zum Fühlen oder Wollen differenzijert, daß sie andrerseits in dem Maß, als sie wirklich undifferenziiert gedacht wird, undeutlich werden muß; sie erinnert dann bedenklich an den aristotelisch=scholastischen Begriff ber potentia ober des "feelischen Bermögens".

Aber wenn diese Frage nach dem innersten Zusammenhang von Fühlen und Wollen sich auch schließlich im Dunkel verliert, so ist doch soviel klar: auch von hier aus erwächst uns keine Nötigung, die Willensthätigkeit zur eigentlichen Wurzel des Wertbegriffs zu machen. Wohl aber ergiebt sich die Richtig= keit unserer zweiten Thesse: wenn wir auch mit den Wert= prädikaten wesentlich eine Beziehung des Gegenstandes auf unser Hühlen aussagen, so besteht doch diese Beziehung nicht, ohne daß



riffen, überf. von Bendigen. Lpz. 1893. S. 119) oder genauer (von Alfr. Lehmann, Die hauptgesetze des menschlichen Gefühlstebens, übersetzt von Bendigen. Lpz. 1892. S. 137): von Trieb ist dann zu reden, "wenn das ursprüngliche Gefühl Vorstellungen von bestimmten Bewegungen erwedt, die auf ein gewisses äußeres Objekt oder Verhältnis gerichtet sind", und dadurch Innervationsänderungen in der betreffenden Richtung hervorrust.

<sup>1)</sup> In diefem Sinn nimmt 3. B. Gust. Rümelin in seinen Reben und Aufsätzen. Tüb. 1875. S. 140ff. "eine Centralfraft des lustwollenden Ichs" an, die in verschiedenen Trieben sich geltend macht; "Streben, Vorstellen und Fühlen aber sind die ineinandergreisenden Formen, in denen die Grundtrast sich bethätigt."

<sup>2)</sup> Bgl. auch die dahingehenden Bestrebungen von Franz Brentano.

unfere Willensthätigkeit irgendwie dabei beteiligt wäre, fei es, daß wir den Gegenstand ausdrücklich mit unseren Wünschen und Zwecken vergleichen, oder daß wir, weil er Lust weckt oder einst geweckt hat oder verspricht, seine Fortdauer oder seine Biederkehr oder seinen Eintritt in die Wirklichkeit begehren, oder daß etwa schon bei dem Lustgeschl selbst auch die Willensthätigkeit vermöge des ursprünglichen Zusammenhangs dieser beiden Funktionen mit im Spiel ist.

c) Jedenfalls giebt uns die konstatierte Mitbeteiligung des Wollens das volle Recht zu der zusammenfassenden dritten These und bamit zu ber einfachsten Antwort auf unfere Frage: wenn ich einen Gegenstand als mir oder für mich wertvoll bezeichne. so stelle ich bamit ein Berhältnis besselben zu der Gefühls= und Billensseite, nicht zu der Borstellungsseite meines 3ch fest. Nicht so ift diese Gegenüberstellung gemeint, daß etwa dadurch das einheitliche lebendige 3ch in zwei Reihen getrennter, be= ziehungsloser Funktionen außeinander geriffen werden follte. Haben wir doch gerade bei dem Wertbegriff Anlaß gehabt zu be= tonen, daß er ftets auf einen vorgestellten Gegenstand angewandt wird und das Ru= oder Absvrechen des Wertes ist selbst ein Urteilsakt, also eine logische Funktion. Aber dadurch wird bie obige Theje nicht aufgehoben. Unfer einheitliches 3ch lebt ftets in einem bestimmten Inhalt von aleichzeitigen und successiven Bor= stellungen und Urteilen, Gefühlen und Beftrebungen, bie burch das Bewußtsein, daß dies meine Thätigkeiten und Ruftände find. zur Einheit zusammengeschlossen werden. Wo ist nun innerbalb dieses Inhaltes der Ort der Vorgänge, die dem Wertbegriff zu Grunde liegen? Nicht die Vorstellung irgend eines Gegenstandes, auch nicht die subjektive Verbindung verschiedener Vorstellungen in der Adeenassociation, auch nicht die gesehmäßige Synthese ver= schiedener Borftellungsinhalte zu einer objektiven Birklichkeit, auch nicht die unterscheidende und verbindende Arbeit der wissenschaft= lichen Ordnung diefer objektiven Welt erbringt ichon das Bewußt= fein: "bas ift wertvoll für mich". Bielmehr erft dadurch kommt es zu ftande, daß irgend ein Vorstellungsinhalt unseres Bewußt= feins zu den das 3ch mit konstituierenden Gefühlen und Willens. 3\*

beftrebungen, zu unserem fühlend=wollenden Ich in Relation gesetzt wird. Dabei ist das Ich, für welches der vorgestellte Gegenstand wertvoll ist, nicht ein inhaltsleeres, von seinen Ge= fühlen und Willensbestrebungen abstrahierendes, sondern es lebt in ihnen mit seinem Selbstbewußtsein oder Selbstgesühl.

5) Dies wird noch beutlicher werden, wenn wir die dritte Frage von S. 23 aufnehmen, wie die Beziehung des Gegen= ftandes auf das 3ch genauer zu umgrenzen ift.

Nit etwa jeder Gegenstand, der mir irgendwie ein Lust= gefühl oder die Entfernung eines Unlustgefühls und eine Befriedigung meines Begebrens bewirkt, oder verheißt, als für mich wertvoll zu bezeichnen? Aus unferem Sprachgebrauch ift ein ent= schiedenes Nein auf diese Frage zu entnehmen. Einen Leckerbiffen, der ein Begehren nach Süfigkeit befriedigt, einen Wohlgeruch, der mir ein Lustgefühl bereitet, wird ein gereifter Mensch wohl als ibm angenehm, aber nicht als ihm wertvoll betrachten 1). Man könnte nun etwa versuchen, eine Umarenzung des Wertbeariffs in dem Satz zu geben: wertvoll für mich sei nur, was mir solche Luftgefühle (oder auch die Befreiung von folchen Unluftgefühlen) bringe, die eine gewisse Intensität oder längere Dauer haben ober häufiger wiederkehren; ober vielleicht auch in dem Sat: wertvoll sei, was ich relativ=konstant begehre, also das, "worauf fich unter gewiffen vinchischen Bedingungen d. h. beim Gegebensein bestimmter Teilinhalte, regelmäßig mein Streben richtet" (Felix Arüger, Der Begr. des absol. Wertvollen, S. 33). Aber diese Ausfunft ist ungenügend. Es kann einer das Opium als höchft wertwidrig für sich erklären, auch wenn es ihm intensive Lustgefühle oder solche von längerer Dauer oder von leichter Wiederholbarkeit verschafft; er kann es auch bann, wenn regelmäßig unter "gewissen psychischen Bedingungen", nämlich beim Anblick des Opiumfläschchens, ein heftiges Begehren, ja ein heißer Wunsch danach bei ihm erwacht. Und auch wenn mir ein Stückchen Samt, so oft ich es betaste, ein leb= haftes und leicht wiederholbares Lustgefühl bereitet, und so oft ich



<sup>1)</sup> Mit Recht hat dies Felix Krüger, Der Begr. des absol. Wertvollen, S. 33 scharf hervorgehoben.

es sehe, das Gelüste weckt, die Finger darüber gleiten zu lassen, werde ich doch nicht sagen, es sei wertvoll für mich; höchstens ein Kind oder ein roher Naturmensch mag es so ansehen.

Läßt fich in anderer Beise dasjenige Berhältnis eines Gegenstandes zu dem fühlend=wollenden Subiekt. das die An= wendung des Wertbegriffs rechtfertigt, bestimmen und begrenzen? Um ehesten wird es gelingen, wenn wir auch bier bas Stadium ber Willensporgänge betrachten, in dem wir am bäufigsten eine Wertung von Objekten in ausgeprägter Gestalt vornehmen, bas Stadium der Überlegung und besonders der überlegenden Babl zwischen verschiedenen möglichen Billenszielen (f. oben S. 26). Run besteht diese Überlegung wohl nach der einen Seite bin in einer objektiven Vorstellung des möglichen Billensziels ober der möglichen Willensziele: wir vergegenwärtigen uns die Mittel. die innerhalb des taufalen Rusammenhangs der wirklichen Welt zu ihrer Herbeiführung dienen, und die Folgen, welche aus diefer nach dem regelmäßigen Kaufalzusammenhang hervorgeben müffen. Aber schon diese objektive Vergegenwärtigung ist überall geleitet von bem fubiektiven Interesse, die Mittel, die ich felbst in Bewegung zu seten hätte, die Folgen, die für mich erwachsen würden, zu überschauen. Und so besteht denn die Überlegung nach der andern Seite hin in einer Berdeutlichung des Buftands, in den ich felbst durch die Verwirklichung des einen oder anderen möglichen Billensobjekts verset würde, besonders im Bergleich mit dem Bustand, in dem ich mich jett befinde. Dder, um es mit Gig= warts Worten auszuführen (Brogramm S. 4): es wird in Betracht gezogen, "in welchem Berhältnis das Brojekt zu der Totalität meines wirklichen 3ch, der Gesamtheit meiner Neigungen, meiner Intereffen, meiner Pflichten, meines Geschmads u. f. w. ftebt; ob der fünftige Zustand mit mir harmoniert oder nicht, ob er im ftaude ist mich zu befriedigen, mich zu fördern; ob er, verglichen mit dem gegenwärtigen ober einem anderen möglichen, ein Gut für mich ift, oder ob ich mich damit in Widersvruch mit mir selbft fete, weniger badurch befriedigt fein werde, ob er ein absolutes ober relatives Übel, ob er endlich gleichgültig, fein Sein ober Richtsein ohne Wert für mich ift."

In der Frage, die uns bier beschäftigt, darf nun nicht über= seben werden, daß die Erwägung, ob ein Gegenstand "mit mir harmoniert", "mich befriediat", "mich fördert" oder ob das Gegen= teil ber Fall ist. nicht zusammenfällt mit der anderen, ob er mich unmittelbar mit einem Lustaefühl oder Unlustaefühl affiziert. Swar könnte man einwenden, daß ich doch auch jenes "Harmonierens mit mir", bes "Mich=befriedigens", "Mich=förderns" in einem Gefühl inne werde. Das ist in der That auch richtig und insofern bedeutsam, als dadurch unsere obige These in Kraft erhalten wird, daß der Wertbeariff in primärer Beziehung zu unserm Fühlen stehe. Aber dieses Gefühl der Befriedigung und Unbefriedigung unter= scheidet sich doch von den einzelnen Lust= und Unlustaffektionen, bie sich an Sinnesempfindungen oder Bahrnehmungen von Gegenständen knüpfen, und zwar eben badurch, daß wir uns in dem Gefühl der Befriedigung oder Unbefriedigung eines (vorhandenen ober erwarteten) Gesamtzuftandes unferes 3ch bewußt werden. Am schärfften kommt dieser Unterschied barin zum Ausdruck, daß nicht selten derselbe Gegenstand, der uns mit einem sehr lebhaften unmittelbaren Luftgefühl affiziert (3. B. ein finnlicher Genug), uns in jenem Gefühl unseres Gesamtzustandes als ftörend, ja zerftörend für bie Befriedigung unferes Gesamt=3ch zum Bewußtsein tommt, und daß umgekehrt durch ein einzelnes akutes Unluftgefühl (z. B. den Schmerz über eine Bunde im fiegreichen Rampf für das Baterland) unter Umständen das Gesamtgefühl ber Befriedigung nicht nur nicht gestört, sondern erhöht wird. - In vielen Fällen ift freilich nichts von diesem Gegensatz vorhanden, sondern das Gesamt=3ch=Gefühl1) geht in einer einzelnen Luft= oder Unluftaffektion völlig auf. Dies geschieht häufig darum, weil unter dem übermächtigen An= fturm des einzelnen Luft= oder Unluftgefühls eine Reflexion auf den sonstigen Inhalt des wollend=fühlenden Ich überhaupt nicht mehr ober taum mehr vollzogen wird, und so allein bas neu ein=

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Der Ausdruck "Totalgefühl" besagt in der Verwendung, die ihm Bundt und Höffbing geben, noch nicht das, was wir oben auszuführen versuchen. Bei ihnen bezeichnet das Totalgefühl nur irgend ein aus versichtedenen Bartialgefühlen resultierendes einheitliches Gefühl (z. B. beim hören eines Accordes). Das Totalgefühl in diesem Sinn ist sehältnis zu dem Gesant=Sch=Gestühl.

tretende Gefühl den Inhalt des Gesamtbewußtseins ausmacht. Aber auch wenn jene Reflexion stattfindet, kann sich das Gesamt-Ich an eine einzelne (vorhandene oder zu erwartende) Lust- oder Unlustaffektion heften, indem sie gegenüber allem übrigen Inhalt des Ich als das, woran allein die Gesamtbefriedigung hängt, aufgesaßt wird. Aber auch dieses häufige inhaltliche Zusammensallen des Gesamt=Ich=Coefühls und der einzelnen Gesühlsaffektion hebt das Recht unserer Unterscheidung nicht auf; denn auch hier muß doch das einzelne Lust= oder Unlustgesühl erst zum bestimmenden Inhalt des Gesamt=Ich werden, um zum Gesühl der Befrie= digung sich zu gestalten.

Aber ift die zu erwartende Gesamtbefriedigung, die mir im Stadium der Überlegung festzustellen suchen, nicht einfach die Summe aller einzelnen Luft= und Unluftaffektionen, bie uns aus der Verwirklichung eines Gegenstandes erwachsen werden? Manche sehen in der That einen solchen Luftkalkül als das einzig Entscheidende in der Willensüberlegung an; und sie stellen bie mathematische Berechnung dar, durch welche wir die Gesamtbe= friedigung herausrechnen, die uns ein Willensziel, verglichen mit anderen möglichen Willenszielen, in Aussicht stellt: etwa in folgender Beise: ich vergegenwärtige mir von jedem einzelnen Billensziel die von ihm zu erwartenden Luftgefühle in ihrer Intensität und in ihrer Extensität, sei es Dauer oder Biederholbarkeit; ich summiere dieje Luftgefühle und bringe die zu erwartenden Unluftgefühle in Abzug; die schließlichen Summen stelle ich in Bergleichung und treffe danach meine Willensentscheidung für das eine Biel und gegen die andern. — Nedoch fo einfach diese Darstellung erscheint. fo viele Schwierigkeiten enthüllt fie einer genaueren Betrachtung. Es ist in ihr vorausgeset, daß alle die einzelnen von uns zu erwartenden Luft= oder Unluftaffektionen unter fich felbst eine Maßeinheit (aleichfam einen gemeinfamen Nenner) haben. Aber schon im Verhältnis von Intensität und Extensität, die selbst wieder Dauer und Biederholbarkeit zusammenfaßt, ist dies eine schwierige Sache: ist eine Lustaffektion von bestimmter Intensität und Dauer quantitativ gleichzuseben einer folchen von halber Intenfität und dopelter Dauer resp. einer solchen von halber Dauer und doppelter

ţ.

Intensität? ist eine bestimmte Dauer bei aleichbleibender Intensität aleich dem zweimaligen intermittierenden Eintritt je von halber Dauer? und wie läkt fich vollends bei inhaltlich verschiedenen Ge= fühlen diese quantitative Bestimmung durchführen? wie verhält sich 2. B. quantitativ die Lust, die mir das Lesen eines Romans macht, zu der Luft an einer wohlschmeckenden Speise? - Die genquere psychologische Beobachtung findet benn auch bei den Überlegungen. burch die wir den Wert ber Gegenstände für uns zu verdeutlichen suchen, nicht dieses Einzelrechnen. Bielmehr auch wo wir auf die einzelnen Luftwirkungen uns befinnen, tritt ichließlich immer ein ahnendes Erfassen ber Gesamtbefriedigung bes 3ch ein. Der hauptfehler jener Darstellung ift es, daß die einzelnen Lust= affektionen als in sich fertige Größen angesehen werden, während fie doch ihre ganze Bedeutung selbst erst im Berhältnis zu dem Gesamtinhalt des 3ch gewinnen. Die Mechanisierung des Luft= taltüls trifft also jedenfalls nicht zu.

Aber entscheidet nicht boch einfach jene in einem Borausahnen vollzogene Luftabmeffung? In febr vielen Fällen zweifellos! Aber in allen Fällen? - Dag noch andere Maßstäbe ein= treten können als die Abmessung der natürlichen, in unseren Trieben und Neigungen begründeten Luftgefühle, das deutet Sigwart in ber oben (S. 37) angeführten Stelle an, wenn er von bem Verhältnis des Projekts nicht nur zur "Gesamtheit meiner Neigungen, meiner Interessen", sondern auch "meiner Bflichten, meines Geschmacks u. f. w." redet. Auch dann aber, wenn wir nach dem Berhältnis eines Brojekts zu unserer Bflicht fragen, tritt uns das Thun der Pflicht als das, was uns allein wahrhafte Be= friedigung des Gesamt=3ch zu geben vermag, ins Bewußtsein. Nur in Diefer pfpchologischen Form tann es mit anderen Billens= zielen in Vergleichung treten und zum Gegenstand des Wollens gemacht werden. Freilich ift es ein Gefühl besonderer Art, verschieden von den natürlichen Lustgefühlen: es ist abhängig von bem Gedanken eines unbedingten Soll (f. darüber weiter unten. Rav. III, 2c).

Jedoch wie dies auch weiter zu bestimmen sein mag, jeden= falls schließt sich das Resultat, das wir durch die Analyse des Stadiums der Überlegung erreicht haben, mit dem Ergebnis von 40 (S. 35 f.) zusammen. Es läßt uns den Thatbestand erkennen, der nicht nur in der Willensüberlegung, sondern auch außerhalb derselben der Aussage, daß etwas "wertvoll für mich ist", zu Grunde liegt: Wert messe ich einem Gegenstand bei, von dem ich reflektierend gewiß bin, daß seine Wirklichkeit meinem Gesamt=Ich Befriedigung gewährt oder gewähren würde, und zwar eine höhere als seine Nichtwirklichkeit.

3mei Folgerungen laffen fich aus biefer Analpie ableiten. Einmal ber Satz: ber Wert für mich, ben ich einem Gegenstand beilege, hat stets einen gemissen Grab. Eben barum ift ber Wert verschiedener Gegenstände für mich einer Gradvergleichung fähig: unter verschiedenen möglichen Willenszielen ist eines wert= voller für mich als das andere und schließlich eines unter ihnen das wertvollste für mich. Der Grad des Wertes, den ich dabei jedem einzelnen Gegenstand beimeffe, entspricht der geringeren ober höheren ober höchsten (unbedingten) Befriedigung, die für das Ge= famt=3ch an der Birklichkeit des Gegenstandes hängt. Freilich fo wenig als dieje Befriedigungsgefühle des Gesamt=3ch (vgl. oben S. 39 f.) laffen fich die Verhältniffe diefer verschiedenen Wertgrade in zahlenmäßig bestimmten Quantitätsverhältnissen feststellen (wenigstens direkt ift es nicht möglich: über eine indirekte Fixierung siehe unten Kap. III, 1 d). Aber ein Gradverhältnis der Werte kommt uns boch iu der Vergleichung felbft zum Bewußtfein; und auch wo keine ausbrückliche Vergleichung vorgenommen wird, werden wir uns boch einer gemiffen höhe des Befriedigungsgefühls und damit auch des Wertes, den ein Gegenstand für uns hat, bewußt. Es ist daher auch nicht zufällig, wenn die Sprache den Ausbruck "einen Wert beimeffen" gebraucht. - Daneben ergiebt fich ber andere Sat: die Anwendung des Wertbegriffs hat eine Grenze nach unten. Sie wurde oben S. 36 f. vergeblich von uns gesucht, folange wir die Beziehung der Gegenstände uur zu einzelnen Begehrungen und Lustaffektionen ins Auge faßten; sie ergiebt sich erst aus ihrer Beziehung zu der Totalität des fühlend=wollenden 3ch. Mag ein Gegenstand mir Luft verursachen ober ein Begehren wecken, einen Wert kann ich ihm nur solange beilegen, als ich von seinem Dasein eine höhere Befriedigung für mein Gesamt=Ich= Gefühl habe oder erwarte als von seinem Nichtdasein.<sup>1</sup>) Diese Grenzbestimmung ist freilich sehr schwankend, aber sie muß es sein: sie wechselt je nach dem besonderen Lebensinhalt des wollend= fühlenden Ich.

6. Versuchen wir, soweit es bis jest möglich ist, aus unserer Untersuchung eine Bestimmung der Begriffe "Wert, Wert= urteil, Werthaltung, Wertgefühl" und ihres gegenseitigen Verhältnisste zusammenzustellen, und im Zusammenhang damit noch einzelne weitere Fragen zu beleuchten!

a) Den Begriff des Wertes möchte ich nach dem Gebiet der psychischen Vorgänge, dem er entstammt, als einen praktischen Reflexionsbegriff kennzeichnen. Seine Heimat hat er auf dem Boden der praktischen, d. h. fühlend=wollenden Bethättigung des Ich; und zwar entspringt er diesem Boden nicht, folange wir nur von einem Gefühl heftig bewegt werden oder einem Be= gehren uns hingeben, sondern erst, wenn bei der Willens= und Gefühlsthätigkeit die ausdrückliche Besinnung oder Reflexion darüber eingreift, was ich will und warum ich dies will nnd was die einzelne Gefühlsaffektion für mein Gesamt=3ch bedeutet.

Seinem Inhalt nach ift ber Begriff des Wertes ein Relations= begriff?): er bezeichnet das Verhältnis, in welchem der betreffende Gegenstand zu unserem fühlend=wollenden Gesant=Ich steht. Am deutlichsten läßt sich vielleicht der Wertbegriff mit Hilfe eines mathematischen Ausdrucks dahin definieren: der Wert eines vor= gestellten Gegenstandes für mich ist der in der Reflexion aufgefaßte Exponent seines Verhältnisses zur Totalität meines fühlend=wollenden Ich. Wenn man sich bewußt bleibt, daß auch der Begriff der Eigenschaft nichts anderes als eine Relation bezeichnet, ist es auch durchaus berechtigt<sup>3</sup>), den positiven

2) Bgl. auch von Ehrenfels, Shitem der Berttheorie I. 65.

3) Dies gilt trop der Bedenken, die von Ehrenfels (System der Berttheorie I. 63 f., vgl. aber dazu S. 66.) erhebt.

<sup>1)</sup> Auch das, was neuere Werttheoretiker, besonders von Ehrenfels, im Anschluß an den nationalökonomischen Begriff des "Grenznutzens", über ein "Grenzfrommen" feststellen, läßt sich unter den obigen allgemeineren Sat unterbringen.



Analyje der Begriffe "Bert" und "Berturteil" 2c.

Wert zu definieren als die Eigenschaft eines (als wirklich wahr= genommenen oder hypothetisch als wirklich gesetzen) Gegenstandes, durch sein Dasein meinem fühlend=wollenden Gesamt=3ch direkt oder indirekt Befriedigung zu gewähren.

Mit den beiden Worten "direkt" und "indirekt" ist eine Unterscheidung angedeutet, deren einfache terminologische Bezeichnung ich von Ehrenfels verdante (Biertelighrsichr. f. miffenich. Bbilof. XVII [1893], S. 90. Spitem der Werttheorie I. 77), nämlich bie Unterscheidung von Eigenwert und Birkungswert. Eigenwert messen wir denjenigen Gegenständen bei. deren Dasein in sich felbit. Birtungswert benjenigen Gegenständen, deren Dajein wegen der Wirkungen auf andere Gegenstände, die sie ausüben oder die wir von ihnen erwarten, uns Befriedigung des Gesamt= Ich gewährt oder gewähren würde. Häufig, wenn auch nicht regelmäßig, deutet die Sprache diesen Unterschied an durch die leichte Nuancierung, die in den Ausdrücken "das ist mir wertvoll" und "das ift wertvoll für mich" liegt. — Eine ftrenge Dis= junktion ift freilich mit der Einteilung in Gigen= und Wirkungs= werte nicht gegeben: ein Gegenstand kann uns sowohl um seiner felbst als um seiner Wirkungen willen wertvoll sein. Auch Ubergänge sind daher möglich: was uns anfangs nur wegen seiner Wirkungen in der Welt wertvoll ist, kann uns schließlich in sich felbst wertvoll werden und es bleiben, auch wenn seine vorher allein gewerteten Wirkungen aufhören.

Nahe verwandt mit dem Begriff des Wertes ift der bes Gutes: als ein Gut bezeichnen wir den Gegenstand, der für uns wertvoll, als ein Übel den Gegenstand, der für uns wertwidrig ift. Während in den adjektivischen Bezeichnungen die tägliche Sprache einen Ansdruck für das konträre Gegenteil von wertvoll vermissen läßt (vgl. S. 23), hat sie in den substantivischen Bezeichnungen Gut und Übel nur den konträren Gegensatz hervorgehoben. — Verwandt mit dem Wertbegriff ist auch der weit= schichtige Ausdruck "Interessen ambiguo zu verstehen: ich bin bei der Sache beteiligt ("interessen ambiguo zu verstehen: ich bin bei der Sache beteiligt ("interessen" — in die Lage des Dabei= seins versetzt, sofern sie für mich wertvoll oder das Gegenteil werben tann. Dagegen wenn ich sage: "das entspricht meinem Interesse ober meinen Interessen", so bezeichnet der Ausdruck nur das für mich wertvolle Ziel oder die für mich wertvollen Ziele meines Strebens.<sup>1</sup>)

b) Die nächfte Bedeutung des Ausdrucks "Werturteil" fteht nach dieser Bestimmung des Wertbegriffs außer Zweifel. Die bisherige Untersuchung bestätigt die Definition, die wir S. 21 zu Grunde legten: Werturteil ist ein solches Urteil, in welchem irgend einem Gegenstand ein Wertprädikat beigelegt wird. Freilich, ob nicht etwa von dieser einfachsten Bedeutung aus Umbildungen oder Erweiterungen des Begriffs eintreten, kann erst später entschieden werden.

Auch unter "Wertung" ober "Bewertung" eines Gegen= standes wird zum Teil nichts anderes verstanden als die Fälluna eines Werturteils über ihn. Aber häufiger bezeichnet doch der Ausdruck "Wertung" die gesamte innere Stellung des fühlend= wollenden 3ch zu dem Gegenstand, also im wesentlichen so viel als innere "Wertschätung" und "Werthaltung". Bei dieser Deutung erhebt fich jene Streitfrage, die wir ichon oben (S. 20 f.) bei der Feststellung unseres Weges zu berühren hatten, die Frage nach ber Briorität von Wertung ober Werturteil. Wir haben jetzt das Material, sie genauer als dort zu entscheiden. Zu Grunde liegt dem Werturteil in der That ein Kompler von inneren Vorgängen, nämlich jene ganze Reflexion auf das Ber= hältnis eines Gegenstandes zu unserem Gesamt=3ch, eine Reflexion, die selbst ichon Willens. und Gefühlsregungen in Beziehung auf ben Gegenstand voraussetzt und ihrerseits wieder in eine Willens= und Gefühlshaltung ihm gegenüber ausmündet. So geht Die Wertung d. h. die Wertschätzung und das Werthalten allerdings bem Werturteil, dagegen nicht der Wertreflexion voran. હિરી ift auch nicht zu bezweifeln, daß eine Menge von Wertungen in der Reflexion stattfindet, ohne zur vollen Klarheit eines inneren, geschweige denn eines ausgesprochenen Urteils hinausgeführt zu

<sup>1)</sup> Andere Berwendungen des Bortes, 3. B. "Intereffe für jemand haben", "mit Intereffe zuhören", stehen zwar mit den obigen Bedeutungen im Zusammenhang, sind aber hier nicht weiter zu versolgen.

werden. Aber ebenso gewiß ist, daß die klare und sichere Wertung eines Gegenstandes erst eintritt, wo jene Reslexionen in einem inneren Urteil zum Abschluß kommen.

Deutlicher wird dies Verhältnis. wenn wir noch insbesondere bie Frage nach ber Beziehung von Wertgefühl und Wert= Auf der einen Seite findet Meinong das Be= urteil stellen. zeichnende des Wertgefühls darin, daß es den Charakter eines "Urteilsgefühls" hat. d. h. auf Grund eines Urteils sich erhebt (Untersuchungen zur Werttheorie S. 20ff. S. 37 f.). Auf der anderen Seite fieht Otto Ritschl eine bloke Einbildung darin, baß "Bertaefühle eine besondere Alasse von Gefühlen sein sollten" (Über Werturteile S. 21. Anmerkung): er verwirft also jedenfalls auch bie Anschauung, daß sie als Urteilsgefühle sich von anderen Gefühlen abheben. — Unfere Analpie fpricht gegen bie Anschauung von Otto Riticil: sie führt uns auf eine Unterscheidung des Wertgefühls von dem unmittelbaren Luftgefühl. Allerdinas geht auch Meinong darin zu weit, daß er ein eigentliches Werturteil als Voraussezung des Wertgefühls ansieht. Schon S. Cornelius bildet, obwohl er der Charakteristik des Wertgefühls als eines Urteilsgefühls zuftimmt (Pfpchologie als Erfahrungswissenschaft. Leipzig 1897. S. 441, Anmerkung 137), doch Meinongs Theorie thatsächlich dahin um: "das Wertgefühl ist bedingt durch die dem Berturteil zu Grunde liegenden bipchifchen Daten" (G. 377). In der That wird der Boden für das Wertgefühl schon dadurch geschaffen, bag auch ohne ein eigentliches Urteil jene Reflexion auf die Totalität unseres Ich vollzogen wird, von der wir oben (S. 38ff.) sprachen. Das Wertgefühl ist also zwar nicht wesentlich Urteilsgefühl, wohl aber ein durch jene Reflexion gewonnenes Gesamt=Sch=Gefühl. Es heftet fich als ein ftetiges Gefühl an die vorgestellte Wirklichkeit des als wertvoll erachteten Objekts, es kann aber auch, etwa bei einem drohenden Verluft, bei Anfechtung unferer Wertung 2c., zu erhöhter Lebhaftigkeit hervorbrechen. — Noch ein Weiteres ift an Meinongs Theorie richtig: auch das Wertgefühl gewinnt größere Marheit. Sicherheit und Stetigkeit, wo es nicht nur auf einer vielleicht noch im Schwanken begriffenen Wertreflexion, sondern auf einem abgeschlossenen Berturteil ruht.

7. Treten die Wertungen und die Werturteile auch unter ben Gegenfat "wahr und falfch?" ober entziehen fie fich diefer Unterscheidung? - Felix Krüger (Der Begriff des absolut Wertvollen 2c. S. 43) unterscheidet in der Antwort auf diese Frage scharf zwischen Wertung und Werturteil. "Unsere Werturteile", sagt er. "können wahr ober falsch sein: eine Wertung als solche läßt die Frage nach der Wahrheit nicht zu; sie ist so wenig wahr ober falich, wie ein Gefühl ober eine Empfindung; fie eriftiert entweder ober fie eriftiert nicht." - In der That ift es zweifellos, daß wir von gar manchem Urteil. in bem wir etwas als "wertvoll für uns" feitstellten, nachher felbit es eingestehen, wir hätten uns barin getäuscht. Entweder haben wir den Gegen= stand selbst, den wir als wertvoll bezeichneten, uns anders vor= gestellt, als er wirklich war ober nachher wirklich wurde: ober haben wir bei der Beziehung des Gegenstandes auf die Totalität unseres 3ch uns über uns selbst getäuscht, etwa über der Leb= haftigkeit des Lustaefühls, das der vorgestellte Gegenstand erregte, und bem Gifer, ihn verwirklicht zu sehen (S. 38f.), entgegenstehende Gefühle. Buniche und 3wecke in uns felbst übersehen, die fich nachher wieder regen und dem als wertvoll Erstrebten feinen Wert rauben; oder ist auch beides der Fall gewesen. Wo wir aber von einer Wertung erkennen, daß ihr ein derartiges faliches Urteil zu Grunde liegt, wird boch auch die Wertung felbst als eine faliche oder irrtümliche uns bewußt. Und auch. wo jene Täu= ichungen über ben Gegenstand oder über uns felbst noch gar nicht in einem eigentlichen Werturteil firiert find, sondern fich nur in die früher geschilderte, dem Werturteil vorangehende Reflexion ein= geschlichen und fo eine Wertung (ein Werthalten) bei uns begründet haben, werden wir, sobald uns das zum Bewußtsein kommt, auch jene Wertung als falich bezeichnen. So treten also boch nicht bloß bie Werturteile, sondern auch die Wertungen selbst unter den Gegensatz "wahr oder falsch", "richtig oder unrichtig".

Von den vorhin angeführten beiden Hauptinstanzen, an denen sich Wahrheit oder Falschheit einer Wertung oder eines Werturteils entscheidet, läßt die eine, die Richtigkeit oder Un= richtigkeit der Vorstellung des Gegenstandes, sich objektiv unter=

46

juchen: wir können darüber mit andern Leuten verhandeln und uns perftändigen. Bie fteht es aber mit bem zweiten jener Gründe. mit der richtigen Auschauung ober Täuschung über ben Inhalt unferes eigenen 3ch? Läßt es fich jemals anders als burch bie spätere Erfahrung bes einzelnen an fich felbst entscheiden. ob nach biefer Seite hin feine Bertung und fein Berturteil auf vollftändiger oder unvollftändiger Reflexion über fein 3ch beruhte und darum richtig oder unrichtig war? Der ergiebt sich doch eine Möglichkeit, gemiffe Wertungen und Werturteile als allgemein= giltig aufzurichten? — Diefe Frage muß uns im folgenden Rapitel beschäftigen. Wir suchen uns in ihm einen Überblick über bie verschiedenen Gestaltungen der Werturteile und Wertungen zu verschaffen: es leitet uns dabei die Frage, ob nicht ein Fortschritt zur Allgemeingiltigkeit in ihnen wahrzunehmen ift. Unfer lettes Absehen bleibt dabei auf die Frage der religiösen Werturteile gerichtet.



## Rapitel III.

## Klassen der Werturteile, nach ihrem Fortschritt zur Allgemeingiltigkeit geordnet.

1. Bei unserer Überschau über die Gestaltungen der Wert= urteile geben wir am besten von den elementarsten Wertungen und Werturteilen aus, die in der natürlichen Beschaffenheit des Menschen bearündet sind. Schon oben (S. 40) ist darauf binge= wiesen, daß jedenfalls in sehr vielen Fällen nur das gewertet und als wertvoll beurteilt wird, was uns durch seinen Inhalt ein das Gesamt=Rich befriedigendes Max von Lustaffektionen, die ohne Bermittlung einer dazwischentretenden Idee über uns kommen, bringt oder in Aussicht stellt. Das tann auch nicht anders sein; benn den Inhalt des menschlichen 3ch bilden bei dem fleinen Rind ausschließlich, bei dem Erwachsenen wenigstens der Grundlage nach verschiedene natürliche Gefühlsdispositionen sowie Triebe und Neigungen, die fich gegenüber der gegenständlichen Welt bethätigen. Daher richtet sich auch die Reflexion über das Ver= hältnis der Gegenstände zu dem fühlend=wollenden 3ch zunächft auf nichts anderes als auf ihr Verhältnis zu den natürlichen Ge= fühlsdispositionen, Trieben und Neigungen, und damit auf das Maß von *hoorh*, das sie gewähren. Sedoniftische Wertungen und Werturteile find darum die grundlegenden. Sie geben auch das Material zu einer Reihe von weiteren Gestalten der Werte und Werturteile, die im einzelnen Menschen und im Zusammen= leben ber Menschen sich mit Raturnotwendigkeit entwickeln. Auch bie bestimmten Bünfche und 3mede, bie mir ausgestalten und an benen wir bie Gegenstände meffen (val. S. 30 ff.), erwachsen zunächst burchaus auf hebonistischem Boben: zum Ziel unseres

Bollens, an das fich unfer Ichgefühl heftet, erheben wir das, was uns nach jenen Gefühlsdispositionen, Trieben und Neigungen die höchsten Lustaffektionen verspricht oder was uns am angenehmsten ist. Aber auch wenn wir statt des Angenehmen das Nüßliche erstreben, richten wir uns damit doch nur auf das, was uns eine dauernde Quelle von Lustaffektion zu werden verspricht: auch die utilitaristischen Bertungen und Berturteile find nur eine verseinerte Gestalt der hedonistischen, ausgebildet unter den mancherlei Er= sahrungen des Lebens, in denen wir Täuschungen über die Gegen= stände der Welt und über uns selbst (vgl. S. 46) berichtigen. — Ebenso wie im einzelnen treten aber auch in der menschlichen Gesellschaft, und zwar unter den natürlichen Wechselebziehungen der Menschen untereinander, mancherlei Um= und Ausgestaltungen der hedonistischen und utilitaristischen Wertungen und Werturteile ein.

Alle diese Wertungen und Werturteile nun, die in der natür= lichen hedonistischen Anlage des Menschen begründet sind, und unter natürlichen Verhältnissen sich naturnotwendig daraus heraus= bilden, fasse ich mit dem Namen naturale Wertungen und Werturteile zusammen. In ihrer Untersuchung lassen wir uns nun von der Frage leiten (vgl. S. 47), ob sich schon in ihnen ein Fortschritt zur Allgemeingiltigkeit beobachten läßt d. h. ob wir schon hier Wer= tungen und Werturteile erreichen, die wir aufstellen mit dem An= spruch: das ist nicht nur für mich wertvoll, sondern als wert= voll von jedermann anzuerkennen, dieses Werturteil ist das allein richtige.

a) Die psychologische Analyse des vorigen Kapitels hat sich an die einfachste Form des Werturteils gehalten, die schon durch den Ausdruck: "das ist mir oder für mich wertvoll", auf Allgemein= giltigkeit verzichtet. Zwar macht auch dieses Urteil naturgemäß wie jedes Urteil Anspruch auf die Giltigkeit der in ihm vollzogenen Ineinssjezung von Subjekt und Prädikat; aber indem es dem Prä= dikat jenes "mir" oder "für mich" hinzusügt, erhebt es doch nur den Anspruch, daß jenes Verhältnis des Gegenstandes zu meinem Ich, also ein durchaus individuelles Wertverhältnis als bestehend anerkannt werde; es mutet keinem andern Menschen dieselbe Wer= tung des Gegenstandes zu. Solche individuelle Werturteile Vetsche, Werturteile u. Glaubensurteile. 4 werben nun innerhalb ber menschlichen Gemeinschaft in unübersehbarer Mannigfaltigkeit vollzogen. Auf Grund seiner individuellen Anlagen und Lebensverhältnisse baut jeder einzelne sein Gebäude von Wünschen und Zwecken auf und gestaltet bestimmte Gespühlsweisen in sich, an denen er nun die Gegenstände wertend mißt. Und nehmen wir dazu, daß bei jedem Menschen selbst der Inhalt seines Ich, der Bestrebungen und Gesühlsweisen, in denen er mit seinem Ich-Gesühl lebt, ein wechselnder ist, daß der Mann oft hoch wertet, was das Kind oder der Jüngling gering geachtet, und daß der Greis wertlos sindet, was der Mann erstrebt hat, so erhalten wir jenen überwältigenden Eindruck von dem Chaos individueller Werturteile, den schon Spinoza in bekanntem Wort<sup>1</sup>) ausgesprochen und in seiner Weise erklärt hat.

b) Aber aus diesem Gewirre arbeitet sich nun doch im Ru= sammenleben ber Menschen eine weitgehende Ausgleichung ber widerstreitenden Werturteile und durch fie ausgesprochenen Wertungen heraus. — Eine Erweiterung des "wertvoll für mich" tritt schon da ein, wo eine thatsächlich bestehende Solidarität der natür= lichen Interessen uns mit anderen verbindet. Schon in den ursprünglichen Raturverhältniffen ber menschlichen Gemeinschaft ift es begründet, daß für die elementaren Verbände der Familie, des Stammes, des Bolkes eine Reibe von gemeinfamen Intereffen besteht; dasselbe gilt guch für die weiteren Verbände. die sich guf Grund der Naturverhältnisse mit Notwendiakeit bilden. 3. B. für Stände. Berufsklassen, vollends für die, die zu gemeinsamer Interessenverfolgung mit bewußter Absicht gebildet werden. Wo diese Gemeinsamkeit der Anteressen zum Bewußtsein kommt, erweitert fich das Urteil: "das ift wertvoll für mich", zu dem anderen: "bas ift wertvoll für uns." Wir können ein solches Urteil viel-



<sup>1)</sup> Spinoza, Ethica I, Appendix: Quamvis humana corpora in multis conveniant, in plurimis tamen discrepant; et ideo id, quod uni bonum, alteri malum videtur; quod uni ordinatum, alteri confusum; quod uni gratum, alteri ingratum est; et sic de ceteris, quibus hic supersedeo, ... quia hoc omnes satis experti sunt. Omnibus enim in ore est, quot capita tot sensus, suo quemque sensu abundare, non minora cerebrorum quam palatorum esse discrimina."

leicht am besten als "tollektives Werturteil" bezeichnen;<sup>1</sup>) denn es brückt den kollektiven Wert eines Gegenstandes, d. h. seinen Wert für mehrere, durch Interesseneinschaft verbundene Indi= viduen aus. In dem Maß, als sich die Interesseneinschaft und das Bewußtsein von ihr erweitert, gewinnt auch das kollektive Werturteil und die von ihm ausgesprochene Wertung thatsächlich einen erweiterten Geltungsbereich.

Wollten wir diesen Gedanken konstruktiv weiterführen, so könnten wir sagen: wenn sich das Bewußtsein der Interessengemeinschaft auf die ganze Menschheit ausdehne, so werde das kollektive Berturteil zu einem allgemeingiltigen, für jedermann richtigen. Wenn wir 3. B. des folidarischen Intereffes der ganzen Menschbeit an der Herrichaft über die Natur oder an dem Wohlsein aller einzelnen Bölfer inne werben, gelangen wir zu folchen Urteilen wie: die Erfindung der Dampfmaschine sei schlechthin wertvoll (näm= lich für uns Menschen alle) und darum auch als wertvoll von jedermann anzuerkennen: ebenso ein allgemeiner Friede ber Bölker. — Aber man wird fich nicht verhehlen dürfen: wenn ich ein folches Urteil vollziehe und es als richtig behaupte. so fliekt dieses Urteil nicht aus der empirischen Beobachtung von dem that= fächlichen Bestehen einer allgemeinen Intereffeneinheit, sondern nur aus der 3dee eines Buftandes, der unter den Menschen bestehen follte. Solange wir nur von dem empirischen Thatbestand auß= geben, wird es fich ftets zeigen, daß für viele bie Erfindung ber Dampfmaschine nur Schaden und Leiden bringt und daß für ein Bolk der Krieg viel nütlicher sein kann als der allgemeine Friede. Senes Urteil, das von der Idee einer Bestimmung der gesamten Menschheit geleitet ift, liegt schon nicht mehr auf der Bahn der naturalen Wertungen und Werturteile, die wir hier verfolgen.

c) Nicht nur im kollektiven Werturteil, sondern auf einem anderen Wege noch, erheben sich unsere naturalen Werturteile über den bloß individuellen Geltungsbereich. Nicht nur da, wo meine Interessen mit denen eines anderen verbunden sind, sondern auch

1

4\*

Früher hatte ich dafür den Terminus "kommunikatives Werturteil" gebildet, nehme aber gerne den handlicheren Ausdruck an, den von Chren= fels (System der Werturteile I, S. 93ff.) darbietet.

## Rapitel III.

wo fie nur neben ihnen herlaufen, ja sogar in Konslikt mit ihnen treten, mache ich die Erfahrung, daß hierin zwar nicht Gemein= schaft, wohl aber Gleichheit des Werturteils besteht, daß also berselbe Gegenstand, z. B. der Besitz einer Sache, zu dem fühlend= wollenden Ich anderer Menschen in derselben Beziehung steht wie zu dem meinigen. Möglich ist uns diesse Erfahrung nur auf Grund der Fähigkeit, uns in das Wollen und Fühlen von anderen, auch von denen, mit denen wir in einem Interessenstreit stehen, hinein zu versehen oder es hypothetisch nachzuerleben.

Die so zu stande kommenden Werturteile bleiben aber nicht nur bei der unbestimmten Allgemeinheit stehen, daß gemisse Gegenstände für eine Mehrzahl von Menschen wertvoll seien; son= bern ber Umfang, für den fie gelten, tann genauer bestimmt werden, und zwar in doppelter Beije: entweder badurch, daß er auf eine Gruppe von Menschen beschränkt, ober dadurch, daß er unumschränkt auf alle Menschen ausgedehnt wird. In iener Be= schränkung machen wir uns flar, daß, wenn einer einen bestimmten 3weck verfolgt oder in einer bestimmten Lage ist, der Gegenstand einen Wert für ihn hat. In konkreteren ober abstrakteren Ausbruck fassen wir solche Urteile, wenn wir 3. B. sagen, daß für einen kriegführenden Feldherrn oder für die Kriegführung genaue Karten wertvoll find. Ohne Beschränkung des Umfangs behaupten wir von einer Menge von Gütern, daß sie für jeden Menschen So erklären wir etwa Gefundheit, Arbeitskraft, Wert haben. geiftige Begabung, gute Erziehung, guten Namen und vieles andere als wertvoll schlechtweg, mit völliger Loslöjung von bloß indivi= dueller Geltung. - 3ch möchte alle biefe Urteile unter dem Namen "generelle Werturteile" zusammenfassen, und zwar die der ersten Gruppe als "bedingt generelle", die der zweiten Gruppe als "unbedingt generelle Werturteile" bezeichnen.

Es ift eine große Zahl von solchen Werturteilen, die wir voll= ziehen und bei unserem Handeln als richtig voraussehen. Wir machen diese Voraussehung mit um so größerer Sicherheit, als wir meistens in unserer Umgebung auch wirklich die ausgedehnte Wort= und Thatbestätigung dafür finden, daß diese Werturteile und darin ausgesprochenen Wertungen von allen, die wir kennen, geteilt werden.

Digitized by Google

ł

Das hat seinen Grund teils in der Gemeinsamkeit der vinchischen Veranlagung, also darin, daß in allen wesentlich dieselben Ge= fühlsweisen und Willenstriebe angelegt find, teils aber auch in der Tradition, welche für die in einem Gemeinschaftskreis berrschende Wertbeurteilung ebenso bedeutsam ist wie für den Wissensbesitz einer Gemeinschaftsaruppe zu gegebener Zeit. Das, was wir "den Geist" eines Volks und einer Zeit nennen, besteht zum nicht geringen Teil in einer Übereinstimmung der Werturteile, die sich unter dem Ein= fluß der Familie, der Schule, des geselligen Berkehrs, der öffentlichen Sitte, der bestehenden Einrichtungen und Gesetze beraus= gestaltet. — Doch können und wollen wir hier nicht die mancherlei Umftände verfolgen, unter benen fich gemeinsame Wertungen und Werturteile berausarbeiten. 1) Wohl aber lieat es uns ob. über den Charakter von Allgemeinheit uns zu befinnen, der den generellen Werturteilen zukommt. Es ift boch nur ber einer em= pirischen Allgemeinheit.

Ganz offenbar ist dies bei denjenigen generellen Urteilen, die. den Wirkungswert eines bestimmten Gegenstandes behaupten, weniastens nach ihrer einen Seite hin. Solche Urteile (3. B. das Chinin ift wertvoll für den Fieberkranken) schließen nämlich den rein empirisch, auf induktivem Weg zu begründenden Satz in fich, daß der betreffende Gegenstand (3. B. Chinin) innerhalb des bestehenden kaufalen Zusammenhangs in der That die Wirkung (Linderung des Fiebers) hervorzubringen im stande ist, um deren willen er als wertvoll angesehen wird. Das diese Wirkung selbst wertvoll ift und darum auch der fie hervorbringende Gegenstand mit Recht als wertvoll beurteilt wird, ift damit allerdings noch nicht begründet. Nach diefer anderen Seite ruhen auch die= jenigen generellen Urteile, die einen Wirkungswert behaupten, ebenso aber diejenigen, die einen Gigenwert von Gegenständen ausfagen (3. B. Ehre, Freundschaft ist wertvoll) auf einer anderen Beobachtung, bie aber ebenfalls durch Induktion festzustellen ift, nämlich daß die Gesamtheit der Menschen oder wenigstens eine Klasse von Menschen,

<sup>1)</sup> Bgl. hierzu eine Reihe inftruktiver Beobachtungen bei von Chren= fels, Shftem ber Berttheorie I, 116ff., Gejetze der Bertveränderungen.

bie unter beftimmten Bedingungen sieht, thatsächlich so geartet ist, daß die Wirklichkeit des betreffenden Gegenstandes ihnen in ihrem fühlend=wollenden Ich Befriedigung gewährt. — So lassen sich also, wie es scheint, diese generellen Werturteile rein objektiv seste stellen ohne eine Beziehung des Gegenstandes auf unser eigenes Wollen und Fühlen, oder genauer, ohne eine andere Beziehung als diejenige, die für das Verstehen oder hypothetische Nacherleben fremden Wollens und Fühlens nötig ist. Es kommt nur darauf an, die thatsächliche Geschlick= und Willenshaltung aller Menschen oder einer Gruppe von Menschen dem betreffenden Objekt gegen= über richtig zu beobachten. Eben damit aber sche in entscheiden Geltung zur Allgemeingiltigkeit vollzogen zu sein.

Man barf babei nur eines nicht übersehen. Die generellen Werturteile verlieren in dem Maß, als sie sich nur auf jene ob= jektive Beobachtung stützen, den engen Zusammenhang mit der per= fönlichen Wertung von Seiten des urteilenden Subjekts und damit auch jene versönliche Gewißheitstraft, die den individuellen Werturteilen inne wohnt. Darum können auch die generellen Wert= urteile, solange fie sich auf nichts anderes als auf objektive Beobachtung, also auf Induktion gründen wollen, genau zugesehen. nur mit viel größerem Vorbehalt, als wir gewöhnlich uns flar machen, als wirklich generell behauptet werden. Kann doch die Allgemeinheit eines induktiv begründeten Sates schon durch eine einzige Gegeninstanz aufgehoben werden. Das Urteil 3. B., daß die ungebrochene leibliche Kraft für jedermann wertvoll sei, ift in Wahrheit nicht ein von allen Menschen vollzogenes Urteil; sondern es wird von asketisch gerichteten Leuten bestritten: ein Asket wird zwar zugeben, daß ungebrochene Lebenstraft auch ihm Luftgefühle bereite, aber zugleich behaupten, daß für jein Gesamt=3ch nur das Brechen der natürlichen Kräfte wahrhaft wertvoll sei. - Nun werden wir freilich in der Regel, wenn wir ein unbedingt generelles Werturteil aussprechen, vor solchen einzelnen Gegeninstanzen nicht die Segel streichen. Aber wenn wir es ihnen gegenüber festhalten, jo geschieht das nicht mehr auf Grund der objektiven Induktion. fondern auf Grund ber eigenen perfönlichen Überzeugung von dem Wert des betreffenden Objekts. Aus dieser heraus behaupten wir, auch wo die Konstatierung der Allgemeinheit versagt, dennoch die Geltung unseres Urteils: es tritt mit dem Anspruch auf nor= mative Allgemeingiltigkeit auf und setzt die Gegeninstanzen als abnorme Wertungen beiseite. In diesem Sinn stellen wir in der That die meisten der Urteile auf, in denen wir Eigenwerte in unbedingter Allgemeinheit behaupten, z. B. daß Gesundheit, Freundschaft, Ehre, Freiheit wertvoll sei. — Doch damit ist der Charakter des generellen Werturteils völlig verändert. Ehe wir aber dieser Vieler Magehen, haben wir zuzuschen, wie unter dem Einfluß der menschlichen Verkehrsverhältnissen, wie unter dem Einfluß der menschlichen Verkehrsverhältnisse

d) Sie ist vor allem ermöglicht durch die Einführung eines objektiven Wertmakstabes. Unter den Gegenständen, welchen von den zusammenlebenden Menschen Wert beigelegt wird. lassen fich zwei Rlassen unterscheiden: die einen find von der Art. daß fie durch Willensbestimmung von einer Verson auf eine andere übertragen werden können, bie anderen, wie Gesundheit, geiftige Gaben, Ehre 2c., find ihrer Art nach von dem Menschen, der fie besitt, unablößbar (nur ihre Wirfungen, 3. B. leibliche oder geiftige Arbeit und beren Ertrag, können übertragen werden). Die über= tragbaren Güter aber sind zu entgeltlichem Austausch geeignet und fo bilden fich hier unendlich manniafaltige, teils zufällige, teils regelmäßige Tauschverhältnisse unter den miteinander ver= kehrenden Menschen. Besonders bei regelmäßigem Tausch gestaltet fich die Tendenz heraus, ein möglichst stabiles Bertverhältnis der auszutauschenden Gegenstände festzustellen, in der Weise, daß ftets ein gemiffes Quantum von Gütern der einen Art als Ent= gelt für ein gewisses Quantum von Gütern anderer Art anerkannt wird. — Das Syftem von Wertverhältnissen, das jo aufgerichtet wird, gewinnt aber die volle Übersichtlichkeit erst dadurch, daß einem bestimmten Gut die Funktion eines allgemeinen Taufch= mittels und Wertmaßstabes übertragen, m. a. 29., baß es als Gelb gebräuchlich wird. Was dazu geführt hat, gerade diejes oder jenes Gut (Biehstücke, Muscheln, Metallquantitäten) zum Zahlungsmittel und Wertmaßstab zu machen, haben wir hier nicht

zu untersuchen; hier kommt es uns nur auf die Gestaltung der Werturteile an, die auf dem Boden dieser Berhältnisse erwächst.

Es ift uns ganz geläufig, bas Urteil zu pollzieben, baß ein bestimmtes Gut so und so viel Geldeinheiten wert sei, d. h., daß ich nach den im Geschäftsverkehr bestehenden Wertverbältnissen das But für den bezeichneten Geldbetrag oder für das Gut den be= zeichneten Gelbbetrag tauschweise erlangen kann. 1) Voraussekung biefes Urteils ift, daß jene Wertberhältniffe im menschlichen Berfehr zu einem gemiffen Bestand (quanti stat, constat haec res?) gelangt find. Freilich ist dieser Bestand niemals ein unberrück= barer, sondern stets ein Zustand labilen Gleichgewichts. Nicht nur die Werte der einzelnen Güter wechseln, an dem ein= heitlichen Wertmaßstab des Geldes gemessen, sondern auch dieses felbst ist bem Los unterworfen, daß es in Beziehung auf seinen Tauschwert und auf seine Rauftraft Schwantungen durchläuft. So kompliziert im einzelnen die Gründe dieser Wertbewegung find, so stammen sie in Letter Linie doch alle daraus, daß das scheinbar ganz objektive Spitem der Wertverhältnisse doch auf den subjektiven Wertungen beruht, die die Gesellschaftsglieder den einzelnen Gütern zuwenden, und daher auch durch den Wechsel diefer Wer= tungen, der freilich felbft wieder die verschiedensten Gründe haben fann, beeinflußt wird. — Aber wer das Urteil aussvricht, daß ein Gegenstand so und so viel wert ist, greift damit keines= wegs auf die zu Grund liegenden subjektiven Wertungen zurück. sondern konstatiert nur den gegebenen Thatbestand, daß dem betreffenden Gegenstand im Kausverkehr ein bestimmter Geldwert zukommt. Das Urteil wird ohne alle Beziehung auf das fühlend= wollende Sch auf Grund ber Wahrnehmung und des Denkens genau ebenso objektiv gebildet wie das Urteil, daß bei der Ber= wandlung von Kraft in Wärme ein bestimmtes Proportionalitäts= verhältnis besteht. Diese Objektivität des Urteils tritt da am schärfften zu Tage, wo fich die subjektive Bertung ihm zum Trot behauptet; dann beispielsweise, wenn ich etwa von einem

56

<sup>1)</sup> Die Differenzen, die zwischen Kauf und Verkauf bestehen, können hier außer Acht gelassen werden.

mir geschenkten Neinod sage: es ist hundert Mark wert, mir aber ist es völlig wertlos. Solche Kontraste werden zwar dadurch ver= mindert, daß es stets Leute genug giebt, die ihre eigene Wertung der Güter der Tyrannis der Geschlichaft unterwerfen, und die Dinge nach dem werten, was sie kosten. Aber gelegentlich bricht voch der Widerspruch dagegen hervor; und im Grunde muß sogar bei jedem Kauf oder Tausch, wenn er überhaupt zu stande kommen soll, eine subjektive Wertung des gekausten oder eingetauschten Gegenstandes neben jener Konstatierung des geltenden Wertes hergehen. Aber eben dieses Auseinandersallen der subjektiven Wertung und des den geltenden Wert konstatierenden Ur= teils zeigt uns, daß dieses zwar auf Allgemeingiltigkeit Anspruch machen kann, aber nur darum, weil in ihm der Wertbegriff seines direkten Zusammenhangs mit dem sühlend=wollenden Sub= jekt entkleidet, weil er degeneriert ist.

Wenn wir den Andeutungen der Sprache folgen, finden wir, daß diese Degeneration des Wertbegriffs in derfelben Rich= tung noch weiter fortschreiten kann. Bir reden etwa von bem Rährwert eines Nahrungsmittels, dem Heizwert einer Holz= art, dem Beleuchtungswert eines Gafes, und vollziehen Urteile, in denen zahlenmäßig der Nährwert, den das Nahrungsmittel, verglichen mit anderen, hat, festgestellt wird. Bei diefer Ausbrucksweise mag zwar noch eine Erinnerung daran vorhanden sein, daß es sich in der That um einen Birkungswert handelt, also um solche tausale Wirtungen, die uns, wenn sie auf unser fühlend= wollendes 3ch bezogen werben, als wertvoll zum Bewußtfein tom= Aber häufig genug ist diese Erinnerung abgeblaßt; und statt men. ber Worte Rährwert, Heizwert, können ebenso gut die Ausdrücke Nährtraft, Beiztraft eingesetzt werden, die nichts besagen, als, baß ein Gegenstand unter gemissen Umftänden eine bestimmte Art und Größe ber Birkung auf andere Gegenstände hervorbringen muß. Eben darum find auch jene "Werturteile" so geartet, daß fie rein auf Grund von Nötigung der Wahrnehmung und des Denkens gebildet und geprüft werden können. -- Eine ähnliche Entwertung des Wertbegriffs ist ba eingetreten, wo wir von dem zahlenmäßig feststellbaren Silberwert eines gewonnenen Erzes ober

1

Goldwert eines goldhaltigen Kiefes reben. Auch hier wirkt nur noch eine leise Reminiszenz daran nach, daß an jenem Bestandteil, der zur Gesamtmassen ins Verhältnis geseht wird, der Wert, zu= nächst der zahlenmäßig fizierbare Geldwert, des Ganzen hängt. — Bollends zum blutleeren Schemen wird der Wertbegriff in der Mathematik und Physik, wenn Ausdrücke gebraucht werden, wie: der Wert einer Formel, gleichwertige Größen, Grenzwerte, Maximal= und Minimalwerte 2c. Nur mühsam vermag man darin noch irgend eine Beziehung auf das rechnende oder experimen= tierende Subjekt herauszuerkennen. Eben darum aber, weil die subjektive Wertung untergegangen ist, können diese Urteile über ben Wert mathematischer und physikalischer Größen als allgemein= giltige auftreten.

Man könnte vielleicht einwenden: dies find nur Eigenmächtig= keiten, ja Verirrungen des Sprachgebrauchs, die den Sprach= pschologen interessieren mögen, aber für die sachliche Erkenntnis des Wertbegriffs nichts austragen. Aber es ist, wie mir scheint, doch nicht verlorene Mühe, auf diese Degenerationen des Wertbegriffs einen Blick zu wersen. Im Kontrasst mit ihnen tritt sein ursprünglicher Sinn um so beutlicher hervor, und ihnen gegenüber erhebt sich um so schärfer die Frage: giebt es bei den Werturteillen nur einen solchen Fortschritt zur Allgemeingiltigkeit, der mit der Entfremdung des Wertbegriffs von seiner ursprünglichen Bedeutung erkauft ist?

Ad a) bis d). Beim Rückblick auf die naturalen, in letzter Linie hedonistisch begründeten Wertungen und Wert= urteile, die wir dis jetzt in Betracht gezogen haben, müssen wir in der That zugeben: eine Allgemeingiltigkeit im Sinn der oben S. 49 gestellten Frage haben wir nicht erreicht. Zwar erhebt sich auf dem Boden der naturalen Werturteile das objektive d. h. für alle Denkschigen notwendige Urteil, daß thatsächlich Menschen einer gewissen Rlasse, ja vielleicht alle, die ich kenne, etwas als wert= voll anerkennen, weiterhin, daß thatsächlich gewisse Wertschältnisse in der menschlichen Gesellschaft sich gebildet haben und bestehen. Aber diese objektive Urteil ist noch etwas anderes als die Thesis, daß der betreffende Gegenstand in der That wertvoll und das

Digitized by Google

Werturteil nicht bloß empirisch allgemein, sondern richtig ift. — Allerdinas stellen wir, wie wir oben (S. 54 f.) faben, auch naturale Werturteile auf mit dem Anspruch, daß sie richtig find. und fordern für fie Anertennung von ben Menfchen. Aber wenn fie sich nun in unsere Wertung nicht finden, sondern, was wir wertvoll finden, für wertlos ober wertwidrig erklären? Solanae wir uns auf dem Boden der naturalen Werturteile bewegen, find uns diefem Widerspruch gegenüber die Hände gebunden. Üher bloke Gefühle läkt fich nicht ftreiten, und ein fouveränes "car tel est notre plaisir" läßt sich burch die Bersicherung, baß wir und viele Menschen an anderem unsere Freude haben, nicht widerlegen. — Aber vielleicht bietet uns die Erwägung, auf die wir S. 46 f. geführt wurden, eine Hilfe. Rönnen wir den Wider= sprechenden nicht sagen: "ihr täuschet euch über euch selbst: wenn ihr nur wirklich auf die Totalität eures 3ch reflektiertet. würdet ihr unfer Werturteil annehmen"? Allerdings werden wir etwa fo verfahren; aber vergeblich wäre es, wenn wir die Thatsache dieser Täufdung empirisch, objektiv tonstatieren wollten. Mas der empirischen Feststellung vorliegt, das ist nur die ausgesprochene Bertschätzung jener Leute für den Gegenstand, sonft nur ihr sonstiges Berhalten, aus dem wir den wirklichen Inhalt ihres 3ch etwa können zu erschließen versuchen. Uber wenn fie nun unferen Schlüffen bie Behauptung entgegensetzen, daß fie nun einmal anders fühlen als wir und darum auch anders werten? Solange wir auf dem Boden des naturalen Werturteils uns halten, ift diese Berufung auf das subjektive Gefühl des Streites Ende; wir können nur noch die Hoffnung begen, daß die anders Urteilenden schließlich doch ein= feben, fie haben sich über sich selbst getäuscht, und daß sie dann einft uns Recht geben werben. - Aber felbft wenn es gelänge, eine allgemeine Übereinstimmung ber Menschen in ihren Wertungen und Werturteilen zu erreichen, wären diese allgemeinen Urteile auch wirklich richtige?

2. Mit biefer Frage nach der Richtigkeit gehen wir in der That in eine ganz andere Fragestellung über, als wenn wir die thatsächlichen Bewegungen der menschlichen Wertungen ver= folgen. Wenn wir ein Werturteil als richtig aufstellen, so be=

ļ

;

۱

haupten wir damit nicht, daß etliche oder viele oder alle thatsächlich so urteilen, sondern wir stellen die Forderung auf, daß alle so urteilen sollen. Diese Forderung aber wäre Brutalität, wenn sie nur bedeutete, daß die andern sich mit ihrer subjektiven Gesühlsweise der unsrigen anschließen sollten. Ein höheres Recht gewinnt sie nur dann, wenn wir bei unserem Werturteil von dem Bewußtsein einer Jdee oder Norm geleitet sind, die wir aus innern Gründen anerkennen und deren Verständnis wir auch von andern erwarten können. Da erst tritt an Stelle der empirischen Allgemeinheit von Wertungen und Werturteilen deren Allgemein= giltigkeit.

Nun stellen aber nicht nur wir nachträglich in kriti= scher Untersuchung diefe Frage der Allgemeingiltigkeit, sondern unter ben Bertungen und Berturteilen, die im Leben der Men= ichen und ber menschlichen Gemeinschaft auftreten, find folche, bie unter Leitung einer 3dee ober Norm ausgesprochen werben in dem Sinn, daß etwas nicht nur für mich ober für uns oder für viele wertvoll sei oder thatfächlich in der menschlichen Gesell= schaft so und so hoch stehe, sondern daß es von allen als wert= voll anerkannt werden folle oder einfach "wertvoll" fei. Neben bie hedonistischen, naturalen Werturteile treten normative ober. wie ich fie hier nennen will, ideale Berturteile. 1) - 3wei Gruppen von derartigen Werturteilen find allgemein anerkannt. Mir urteilen, daß etwas ästhetisch wertvoll, wertlos, wertwidrig ober, um nur zwei konträr entgegengesette Brädikate zu nennen, bağ es "schön" ober "häßlich" sei; und wir urteilen, daß etwas moralisch wertvoll, wertlos ober wertwidrig ober daß es. um auch hier die leitenden Brädikate anzuführen. "aut" oder "böse" sei. Aber wir müffen eine britte Gruppe, die häufig

 Unter idealen "Berturteilen" verstehe ich also die von einer Stee geleiteten Urteile. Ich fasse den Ausdruck in einem bestimmteren Sinn als 3. B. Benno Erdmann, der in seiner Logik unter idealen Ur= teilen (opp. reale Urteile) alle diejenigen versteht, in denen ideale d. h. solche Beziehungen, "deren Birklichseit lediglich in ihrem Vorgestelltwerden besteht", von dem Subjekt des Sates prädigiert werden. Zu diesen idealen Urteilen gehören ihm als eine der Gruppen, aus denen sie bestehen, die normativen und als Untergruppe von diesen die Berturteile.

Digitized by Google

übersehen wird, zweisellos hinzufügen, nämlich die der intellek= tuellen Werturteile; und ebenso eine vierte Gruppe, die der religiösen Werturteile. — Fassen wir die einzelnen Urteile nacheinander ins Auge! Freilich müssen wir darauf verzichten, bei den einzelnen Klassen eingehend die Theorie der betreffenden Geistesthätigkeit auszuführen. Das ist ein Mangel; aber es hat vielleicht sein Gutes darin, daß um so mehr das Gemeinsame gegenüber dem Strittigen hervortritt.

a) Die ästhetischen Werturteile beben sich verhältnismäßig noch am weniasten von den naturalen Werturteilen ab. Snæ zeigen uns vor allem Urteile von der Form, daß etwas "mir gefällt". Rwar ift auch in biesem Urteil nicht der Gegenstand direkt zu dem fühlend=wollenden 3ch in Beziehung gesetzt und feine Wirklichkeit als befriedigend für das Gefamt=3ch be= hauptet: sondern direkt wird nur die vorstellende Thätigkeit. die sich auf den Gegenstand richtet, als wohlgefallend beurteilt. Ich sage mit jenem Urteil nur aus, daß durch das Borstellen des Gegenstandes (sei es nun eine Landschaft oder ein Bauwerk, ein Bild, ein Gedicht, ein Lied) mit jeinen manniafaltigen Gestalten (Formen, Farben, Rhythmen, Reimen, Tonfolgen) und seinem Verhältnis von dargestelltem Gedankeninhalt und Form ein freies Spiel meiner Bhantasie und damit der übrigen Geistesthätigkeiten angeregt werbe, das mir wohlgefällt. 1) Aber solange ich das Urteil darauf beschränke, daß etwas mir wohlgesällt, erhebe ich nicht den Anspruch auf allgemeine Zustimmung. 3ch erinnere mich daran, daß eine Reihe besonderer Bedingungen erfüllt sein muß, um den äfthetischen Genuß dieses Gegenstandes zu haben. Bedingungen, die ich nicht bei allen als erfüllt voraussetzen darf:

۱

<sup>1)</sup> Andere werden vielleicht andere Bestimmungen für genauer halten, etwa: daß die Phantasie "in der Welt der Formen die Welt der Werte ent= deckt und überall hindurchscheinen sieht" (H. Lotze, Grundzüge der Afthetik. Leipzig 1884, S. 17), oder "daß mein Geist sich einem innerhalb des sinn= lichen Gebietes ihm Verwandten gegenübersühlt" (Herm. Siebeck, Wesen der ästhetischen Anschauung. Berlin 1875, S. 205); oder daß ich durch den Gegenstand zur lebhasten Einsühlung in ihn veranlaßt werde, oder dergl. Es hindert nichts, oben etwa diese genaueren Bestimmungen einzusen.

barum halte ich auch das Werturteil in den individuellen Grenzen. "Do gustibus non est disputandum."

Aber über den individuell=äfthetischen Urteilen erheben sich doch die unbeschränkten Urteile. daß etwas ästhetisch wertvoll oder wertlos. schön oder häklich, erhaben oder gemein. lieblich oder widerlich Wenn ich sie aussvreche, erhebe ich damit den Anspruch, daß ift. jedermann, ber überhaupt ästhetisch zu urteilen vermag, zustimme. Diefer Anspruch aber gründet fich auf die Überzeugung, daß dem besonderen Ideal, nach dem wir das Schöne, Erhabene, Anmutiae, furz, das äfthetisch Wertvolle, beurteilen, eine Idee, d. b. eine allgemeine Anschauung von der Bestimmung des menschlichen Geistes, zu Grunde liegt, die Idee, daß der Mensch auch nach der Seite feiner Bhantasie und seines Gefühls zur Freiheit der Geiftes= bethätigung berufen sei. 1) Diese Gewißbeit giebt unserem äftheti= schen Urteil seine Rraft und seinen Anspruch auf Allgemeingiltig= feit. 2) - Damit ist aber keineswegs gegeben, daß sich aus diefer allgemeinen Idee das daraus abzuleitende ästhetische Ideal und jedes ästhetische Einzelurteil mit zweifellofer Sicherheit muffe folaern lassen. Über jenes wie über dieses wird vielmehr lebhafter Streit nicht ausbleiben; aber in dem Streite selbst erweist sich darin, daß in ihm nach einem allgemeingiltigen Urteil gestrebt wird. der Glaube lebendig, daß es allgemein entscheidende Gründe gebe, nach denen das äfthetische Ideal und Einzelurteil sich prüfen und als richtig erweisen läßt, Gründe, denen gegen= über das Beharren auf dem individuellen Geschmacksurteil zum verwerflichen Gigensinn wird.

Das äfthetische Urteil stellt sich somit dar als ein Wert= urteil, aber als ein solches, das nicht nur auf dem subjektiven

1) Bergl. die allerdings etwas konftruktive Ausführung von Max Diez, Theorie des Gefühls zur Begründung der Äfthetik. Stuttgart 1892.

2) Das obige Urteil läßt sich, zum Teil mit nur leichten Modifikationen, auch festhalten, wenn eine jener anderen Bestimmungen über das Wesen des Schönen (S. 61, Anm.) aufgenommen wird. Das Urteil, daß schön sei, was in der Formenwelt die Welt der Werte entdeden läßt, weist zurüd auf die Bestimmung des Menschen zu höchsten Werten, das Aufsurüd auf die Bestimmung des Menschen zu höchsten Werten, das Aufsurüd auf die Bestimmung des Menschen zu höchsten Werten, das Aufsuchen des analogon personalitatis auf die Idee der Persönlichsteit, die Einsühlung in den Gegenstand auf die Idee einer inneren Einheit zwischen dem Leben des Geistes und dem Leben der Welt. Gefühl beruht, sondern auf einer für den Menschen als Geist oder als Vernunftwesen giltigen Jdee: das äfthetische Werturteil ist zugleich Vernunfturteil.

Die äfthetischen Werturteile, die wir auf Grund der allgemeinen Idee herauszugestalten suchen, beziehen sich zum Teil auf die allgemeinen Grundsätze, nach denen wir den ästhetischen Wert der Gegenstände seststellen (gesetzgebende ästhetische Werturteile), zum Teil auf die konkreten Vorstellungsobjekte, deren ästhetischen Wert wir uns deutlich machen (angewandte ästhetische Werturteile).

b) Benn neben den äfthetischen die intellektuellen Bert= urteile oft übersehen werden, so ist das wohl verständlich. Denn. wenn wir etwas zu erkennen trachten und zu diesem Behuf unsere Erkenntnisurteile fällen, so ift bei diesen die Hauptfrage keine andere als die, ob fie wahr oder falfch find. In diefer Haupt= frage selbst aber entscheidet die Nötigung der Wahrnehmung und des Denkens: es fragt sich, ob unsere Urteile wirklich das Wahrnehmbare, das wir so und nicht anders aufzufassen genötigt find, zum Ausbruck bringen, und weiterhin, ob fie ben Gefeten Hier scheint in der That kein Raum des Denkens entwrechen. für ein Werturteil. — Aber wir müssen beachten, daß wir aleich= wohl unfere Erkenntnisurteile mit einem Gefühl von ihrem Bert vollziehen; dieses Gefühl aber tann uns zum Bewußtsein bringen, bag wir mit ber ertennenden Thätigteit einem 3med unferes Ich entsprechen. In der Regel nun geben jene Gefühle nur begleitend bei der Erkenntnisthätigkeit nebenher: sie geben den Antrieb zu dieser, sie spornen uns zur Aufmerksamkeit und sie er= heben uns bei jedem Erfolg unferer Erkenntnisarbeit. Wenn Mbr. Ritschl (f. oben S. 12) begleitende Berturteile bei aller Erkenntnisthätigkeit annahm, so hätte er richtiger gesagt: be= gleitende Wertgefühle, die nur unter Umständen zu Urteilen werden, dann aber auch nicht mehr bloß begleitend sind. Denn bas Erkenntnisintereffe tann auch felbständig zum Bewußtfein gebracht, es kann ein Erkenntnisideal fixiert und an ihm nun eigene und fremde Erkenntnisarbeit gemeffen werden. So erhalten wir selbständige intellektuelle Werturteile, in denen wir die von

einem Forscher ober Denker angewandten Erkenntnismethoden und gewonnenen Erkenntnisresultate prüfen oder über die Lebensarbeit eines Natur= oder Geschichtssorschers, das System eines Philosophen unser Urteil sprechen.

Auch bei biesen intellektuellen Werturteilen leitet uns. ähn= lich wie bei ben äfthetischen, eine Sbee, die des Bahren: wir find überzeugt, daß das Erkennen der Wahrheit für den Men= schen wertvoll ist, nicht etwa nur darum, weil es dem praktischen. technischen Handeln Leitung giebt, sondern vor allem deshalb, weil es selbst eine ideale Herrschaft über die uns gegenüber= stehende Außenwelt und ein Gewinnen von Ginbeit und Freiheit des Geistes gegenüber dem anstürmenden Stoff der Er= tenntnis bedeutet. Auf Grund dieser Sdee der Wahrheit ober ber Er= tenntnis bilden wir unfer konkretes Erkenntnisideal. und zwar je nach den Wissensmitteln, die unsere Zeit errungen hat. Diejes intellektuelle Ideal mag ebenjo wie das äfthetische, man= cherlei Schwankungen unterworfen sein: nach der Erkenntnisstufe. bie ieweils erreicht ift, wird es sich so ober so gestalten. Поф stärkeren Schwankungen ist bas einzelne Werturteil über irgend welche intellektuelle Leistung ausgesetzt. Aber in den veränderlichen Werturteilen über die Erkenntnisarbeit eines Mannes ober einer Schule ober einer Reitveriode lebt doch ftets jene 3dee bes Wahren: allein weil ein gemeinsamer Maßstab vorhanden ift. läßt sich das intellektuelle Werturteil nicht etwa bloß mit bem Bathos des sub= jektiven Gefühls behaupten, sondern man kann mit Gründen darüber streiten.

Wie stark das Bewußtsein von dem Wert der Erkenntnis in uns herrscht, das erhellt vor allem aus dem Postulat, das wir aus diesem Bewußtsein hervorbringen. Wir treten an den ge= samten uns gegebenen Wahrnehmungsstoff mit der Voraussezung heran, daß er den Forderungen unserer Erkenntnis entsprechen müsse, d. h. daß er sich in einem System von Begriffen und Ge= sezen zusammenordnen lasse. Diese Voraussezung, die namentlich auch in dem sogen. Kausalgeset von uns fiziert wird, ist nicht etwa auf Erschrung gegründet, sondern wir machen sie, weil "unter dieser Voraussezung allein unser Ziel erreichbar und die endlose Bielheit unserer Anschauungen von einem einheitlichen Bewußtsein bezwingbar ist; wir stellen ein Postulat unseres Er= kenntnisstrebens auf, wenn wir als möglich dasjenige voraussjehen, bessen Unerreichbarkeit sofort unser Wollen zu einem unpollzieh= varen und varum unvernünstigen machen müßte" (Sigwart, Logik II<sup>2</sup>, S. 21). So wahr ich die Welt einheitlich erkennen will, bin ich gewiß: sie ist so beschaffen, daß sie meinem softulat spricht sorden Beisst gemäß ist. Aber auch in diesem Postulat spricht sauch als erkennende Wesen berusen wissen:<sup>1</sup>) um des Wertes willen, ben die Einheit und Freiheit des erkennenden Selbstbewußtseins für uns hat, stellen wir jenes Postulat aus.

c) Die moralischen Werturteile, die den äfthetischen und intellektuellen zur Seite treten, find bie am heftigften umftrittenen. Wenn wir ihre Eigenart flar erkennen wollen, so dürfen wir nicht bei ihrer Genesis stehen bleiben. Daß bei der Bildung des fittlichen Gemiffens in der Erziehung des einzelnen menschliche Gewalt und Autorität mitwirkt, daß ebenso in der Gemeinschaft neue sittliche Erkenntnisse sich vielfach auf Grund von utilitaristi= schen Erwägungen über den Nuten der Gemeinschaft anbahnen, ift unleugbar. Aber es tritt hier gerade jene "Heterogonie der 3mede" ein, von der Bundt redet. Menschliche Gewalt und Autorität kann dahin führen, daß der einzelne schließlich nicht mehr nach ihr, sondern jelbständig nach den durch sie eingeprägten Geboten fragt und nach ihnen sich selbst richtet; und ultilitaristische Reflexionen über den gemeinen Nutzen können dazu treiben, daß in ber Gemeinschaft das Rützliche nicht mehr bloß als "nützlich" dem Glied der Gemeinschaft gegenübertritt, sondern als sittlich geboten oder "gut" von ihm anerkannt wird.

Den fertigen sittlichen Anschauungen haben wir uns zuzu= wenden, wenn wir die Eigenart der sittlichen Werturteile erkennen wollen. Bei ihrer Analyse ist auch heute noch Kants Führung unentbehrlich. Er weist uns darauf hin, daß in dem zu klarem

Reifchle, Berturteile u. Glaubensurteile.

5

<sup>1)</sup> Bgl. Sigwart, a. a. O. S. 24 f.: "Postulat der Freiheit, auf unser Denken als gewollte Thätigkeit angewendet."

Bewußtfein ausgeprägten sittlichen Leben überall eine Idee leitend ift, bie eines unbedingten Sollens. Welchen Unterschied macht es, wenn ich eine Regel (3. B. die Regel, ehrlich zu sein) als sitt= liches Gebot für mich anerkenne und wenn ich sie nur als ein Gebot ber Klugheit ober bes Rechts ober ber Sitte gelten lasse? Eine Regel der Alugheit bilde ich oder nehme ich an, um biefen ober jenen, babon verschiedenen 3med (3. B. viele Runden zu bekommen, und badurch reich zu werben) bamit zu erreichen. Sie gilt also für mich, solange ich biefen 3weck erreichen will. und nur solange; sie hat eine bloß hppothetische Geltung: wenn bu den Zweck erreichen willft, mußt bu fo handeln. 2. B. ehrlich sein in Handel und Bandel. Auch wenn ich bie Ehrlich= keit etwa nur als ein Gebot des Rechts oder der Sitte übe. gilt dieses Gebot nur folange, als die öffentliche Gewalt mit ihrer Strafandrohung ober die öffentliche Meinung mit ihrem mächtigen Dagegen sobald ich das Gobot der Ehr= Druck dabinter steht. lichkeit als ein sittliches für mich anerkenne, stelle ich es über alle Wenn und Aber, und meffe ihm unbedinate Giltigkeit bei: ich soll unter allen Umständen ehrlich sein, mag mir's Gewinn oder Schaden bringen, mag es durch Recht oder Sitte geboten sein ober nicht. Damit aber erkläre ich bas Gebot auch für allge= meingiltig: jeder soll Ehrlichkeit üben, der in die Lage kommt. daß er in Handel und Bandel mit anderen zu thun hat. Und mit der unbedingten und allgemeinen Giltigkeit des fittlichen Gebotes hängt es zusammen, daß nur da von feiner Erfüllung die Rede sein kann, wo ber Wille nicht von irgend einem fremden Intereffe geleitet ift, sondern nur von dem Bestreben, zu thun, was er soll.

Im engsten Zusammenhange aber mit dem Gedanken des Sollens steht die Idee des Sittlich=Guten. Ich kann diese nicht klar machen, ohne auf jenen zurückzugreisen: gut im vollen Sinn des Wortes ist der Wille, der sich in innerer Übereinstim= mung mit einem ihm bewußten, unbedingten Sollen befindet; gut nennen wir aber auch einen Zweck, eine Handlungsweise, eine Absicht, wenn sie einem Soll entsprechen. Aber auch umgekehrt läßt sich der Gedanke des Sollens nicht von der Idee Sittlich=

Digitized by Google

۱

Guten losreißen: das Sollen zeigt dem Menschen ein Wollen, das als schlechthin gut oder wertvoll für ihn dasteht.

Damit aber stehen wir an dem Bunkt, wo fich der Bert= begriff auf dem Boden des sittlichen Lebens erhebt: mein fühlend=wollendes 3ch ift jo beschaffen, daß es an dem sittlichen Gebot ein Interesse nimmt oder daß es ein ihm entsprechendes Willensverhalten als schlechthin wertvoll fühlt. Das ist die That= fache, die Kant am Schluß seiner "Grundlegung zur Metaphysik ber Sitten" (1. Ausa. S. 121 ff.), allerdings mit einer Übersvan= nung bes Gegensatzes von Vernunft und Sinnlichkeit, als eine aus apriorischen Gründen gänzlich unbegreifliche einführt. 1) ?in dem in der Erfahrung gegebenen Thatbestand des Gemiffens lieat uns diese Wirkung der Vernunftidee vor: im Gewissen messen wir, und zwar unwillfürlich, eine geschehene oder geplante handlung an dem Bild der fein follenden handlungsweise, beffen wir uns bewußt find, und werden in einem lebhaften Gefühl der Unbefriedigung deffen inne, daß durch eine dem sittlichen Sollen widersvrechende Willensbestimmung unfer ganzes 3ch entwertet werde, ebenso wie wir auf der anderen Seite in einem Gefühl der Befriedigung des Wertes inne werden, den eine dem sittlichen Sollen entsprechende Willensbestimmung dem Gesamt=3ch verleibt. In den Gefühlen der Reue, der Gewiffensunruhe, des fittlichen Gebobenseins, ber Gewiffensruhe kommt biese Beteiligung unseres

l

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 121 f .: "Die jubjektive Unmöglichkeit, die Freiheit des Billens zu erflären, ift mit ber Unmöglichkeit, ein Intereffe ausfindig und begreiflich zu machen, welches der Menich an moralischen Geseten nehmen könnte, einerlei; und gleichwohl nimmt er wirklich daran ein Intereffe, wozu wir die Grundlage in uns das moralische Gefühl nennen, welches fälschlich für das Richtmaß unferer sittlichen Beurteilung von einigen aus= gegeben worden, ba es vielmehr als bie fubjettive Birtung, bie bas Gefet auf den Billen ausübt, angesehen werden muß, wozu Bernunft allein die objektiven Gründe hergiebt. — Um das zu wollen, wozu die Bernunft allein bem finnlich=affizierten vernünftigen Bejen das Sollen vorschreibt, dazu gehört freilich ein Bermögen der Bernunft, ein Gefühl der Luft oder des Bohlgefallens an der Erfüllung der Bflicht einzuflößen, mithin eine Raufalität berfelben, die Sinnlichkeit ihren Brinzipien gemäß zu bestimmen. Es ift aber gänzlich unmöglich, einzusehen d. i. a priori begreiflich zu machen. wie ein bloger Gebanke, der felbst nichts Sinnliches in fich enthält, eine Empfindung der Luft oder Unluft hervorbringe."

fühlend=wollenden Ich an der Idee des Guten, oder der Wert des Guten felbst<sup>1</sup>) zum Ausdruck. Nur daraus ist es auch verständ= lich, daß in unsere Willensentscheidung sittliche Überlegungen und Entschlüsse eintreten und in Kampf mit anderen Erwägungen und und Entschlüssen kommen können.<sup>3</sup>)

Seinen letten Grund aber hat auch dieses Interesse des fühlend=wollenden Sch an der Sdee des Guten darin, daß die Unterwerfung unseres Willens unter ein Soll der alleinige Weg zur inneren Einbeit und zur Freiheit unseres wollenden Ich von der Natur in uns und um uns ist. — Diese Idee der Freiheit unseres 3ch und der Menschheit als eines Reichs freier Persönlichkeiten ist auch leitend bei der Frage, was denn nun den Inhalt des sittlichen Gebotes ausmachen und als "gut" von uns angesehen werden soll. Reineswegs folgt aus jener leitenden Idee mit unfehlbarer Sicherheit, was uns als aut, was als böse zu gelten hat: sondern nur in einem Streit der Mei= nungen und durch mancherlei Schwankungen bindurch, in fort= schreitender geschichtlicher Entwicklung, in ber "führende Geister" bestimmend auftreten, läßt sich das feststellen, ebenjo wie auf dem ästhetischen und intellektuellen Gebiete. Aber wir lassen uns doch nicht einfach von den äußeren Verhältnissen die Vorschrift darüber geben, was gut und böse ist, sondern wir fällen unfer Urteil darüber, und zwar in letter Linie geleitet von dem Interesse an einem Guten, das uns wirklich innerlich frei zu machen vermag.

Dieses Interesse lebt auch in den sittlichen Werturteilen, die wir aufstellen. Teils sind es gesetzgebende Werturteile, in denen wir selbst erst bestimmen, was sittlich wertvoll, wertlos, wertwidrig ist. Teils sind es angewandte Werturteile: in

ł

<sup>1)</sup> Mit dieser Verwendung des Wertbegriffs verstoßen wir auch nicht gegen das, was G. Claß, Ideale und Güter, Erlangen 1886, S. 155 ff., gegen die leitende Stellung des Wertbegriffs in der Ethit sagt. Er selbst läßt es offen: "auch der idealistische Denker übt praktisches Denken aus und kann darum den Wertbegriff anwenden. Er muß nur den sittlichen Wert von dem natürlichen scharf zu unterscheiden wissen."

<sup>2)</sup> Es ist in der That "schlechterdings unmöglich, daß die Bernunft den Willen dirett, ohne Bermittlung des Gefühlslebens beeinflusse" (von Ehrenfels, System der Werttheorie I, S. 7).

ihnen beurteilen wir entweder an dem Gewiffensgeset, das dem einzelnen selbst bewußt ist, die Treue seiner Willensentscheidung gegen dieses sein sittliches Gebot und damit den sittlichen Wert seiner Person, ein Urteil, in dem wir vom Inhalt des sittlichen Gesetzes absehen und nur die formale Stellung des einzelnen zu seinem Gewissensgesetz ins Auge fassen; oder wir beurteilen auf Grund der gesetzebenden Werturteile, die einen bestimmten Inhalt des sittlichen Gebotes bezeichnen, die empirisch vorliegen= den Willensbestimmungen der Menschen, und zwar auf die Höche sittlicher Erkenntnis, die darin vorliegt.

Die Stärke, mit der das Bewußtsein von dem Wert des sittlich Guten in uns berricht, bricht auch bier, ähnlich wie auf bem intellektuellen Gebiet, in Boftulaten bes fittlichen Be= wußtseins bervor. So wahr als ich meinem Gemiffen gemäß leben und in der Belt die Verwirklichung des Guten erftreben will, muß ich überzeugt sein, daß dieses Streben nicht verloren. fondern daß das Gute auch Endzweck der Belt ift und darum schließlich Recht behalten muß gegenüber allem Biderstand. Das ift das grundlegende Bostulat. das aus dem sittlichen Bewußtsein her= porgeht. - Rur ift diefem Bostulat gegenüber eines zu beachten. 3war mag es bei einzelnen vorkommen, daß bei ihnen ihre ganze Belt= anschauung allein auf der Kraft ihres sittlichen Bewußtseins be= ruht, ohne fich auf irgend welche anderen Grundlagen zu ftuten, also wirklich den Charakter des Bostulates hat. Aber im Leben ber Gemeinschaft ift die Weltanschauung, auch die von fittlichen Gedanken bestimmte, niemals blokes Brodukt des sittlichen Bewußtfeins. Bielmehr fteht fie im engsten Jusammenhang mit dem Gottesbewußtsein, dieses aber hat feinen Boden im religiösen Leben der Gemeinschaft und hat hier noch andere Lebenswurzeln als nur die des sittlichen Bostulates. So weist uns das Postulat von dem fittlichen Gebiet hinüber auf das religose, das ihm benachbart, aber doch von ihm verschieden ist.

d) Giebt es auch eine Gruppe von religiösen Wert= urteilen? In einem gewissen Sinn jedenfalls! Ebensogut wie wir nach der Idee des Schönen, des Wahren, des Guten unsere Werturteile fällen, thun wir es auch nach der Idee der Fröm= migkeit. — Nun ift freilich die Idee der Frömmigkeit in den verschiedenen Religionen inhaltlich verschieden beftimmt, noch bunter, als die Idee des fittlich Guten, wenn wir sie in ihrer inhaltlichen Ausprägung betrachten. Der evangelische und der katholische Christ, der Mohammedaner, der Brahmanist versteht unter der Frömmig= keit dem Inhalt nach je etwas anderes. Aber so weit auch die Meinungen darüber auseinander gehen mögen, so werden wir doch alle darin eins sein: höchste Frömmigkeit ist da, wo sich ein Mensch der wirklichen höchsten Macht über diese unsere Welt und unser geben hingiebt und darin Seligkeit gewinnt; man könnte auch sagen, wo er in Hingabe an den wirklichen Gott volle Freiheit findet. Daraus erklärt sich auch sier das lebendige Interesse bes sühlend=wollenden Ich an der Frömmigkeit, oder das Bewußtsein von ihrem Wert für das Menschene.

Von diefer uns wertvollen Jdee geleitet, suchen wir nun in gesetzgebenden religiösen Werturteilen zu bestimmen, was wahre höchste Frömmigkeit, was dagegen Abart und Zerrbild von ihr ift. Und in angewandten religiösen Werturteilen beurteilen wir die religiöse Stellung einzelner Frommer oder die Frömmigkeit einer Religion überhaupt. Auch hier stellt sich derselbe Unter= schied ein, den wir bei den sittlichen Werturteilen haben kennen lernen: entweder beurteilen wir nur formal die Treue und den Eifer, die das Glied einer Religion in der Übung schnes Ideals von Frömmigkeit auswendet, oder wir suchen an der Hand der inhaltlichen gestegebenden Werturteile den Höhegrad einer uns empirisch vorliegenden Frömmigkeit seftzustellen.

In den religiösen Werturteilen dieser verschiedenen Art ur= teilen wir aber nicht bloß über die religiöse Herzensstellung, son= dern auch über das daraus hervorgehende Verhalten der Men= schen, über ihr Beten oder ihre Kultusübung, sowie über den daraus erwachsenden Glauben oder ihre Gottes=, Welt= und Lebens= anschauung: inwieweit können wir den Glauben bestimmter Men= schen, und welchen Glauben überhaupt können wir für fromm erklären? So treten auch die Glaubenssähe indirekt unter die religiöse Wertbeurteilung. Gilt aber nicht noch mehr? Sind nicht vielleicht die religiösen Glaubenssähe selbst als Werturteile zu bezeichnen?

ţ

3. Ebe wir diese Frage weiter verfolgen, prüfen wir zuerft. ob die bis jett gewonnene Reibe der Werturteile wirklich voll= ftandig ift. - In einem Bunkt icheint fie doch noch ludenhaft. Gehören zu ben Werturteilen nicht auch die Urteile, in denen wir eine Handlung als rechtlich ober widerrechtlich, ferner als an= ftändig oder unanständig (gebührend oder ungebührlich) be= zeichnen? - In der That wird dies taum bezweifelt werden können. Bir fagen in jenen Urteilen von menschlichen Bandlungen Bräditate aus, Die sich nur aus Veraleichung mit bestimmten Regeln mensch= lichen handelns ergeben. Auf ber einen Seite find es die Regeln bes Rechts, die in Gesetzesform gefast find und von einer öffent= lichen Gewalt zur Geltung gebracht werden, auf der anderen Seite die Regeln der guten Sitte ober des Anstands, die in keinem Gesetz geschrieben stehen, aber von der Macht der öffentlichen Mei= nung aufrecht erhalten werden. Nun giebt es zwar Fälle, in denen wir ganz objektiv feftstellen, daß eine Sandlung mit den Forderungen eines geltenden Rechtes, vielleicht eines nur in fremdem Lande geltenden, übereinstimme ober nicht übereinstimme, ober daß sie ben Regeln der guten Sitte, die wir vielleicht selbst als veraltet hinter uns zurücklassen, entspreche ober widerspreche; aber das find boch nur Fälle, die ähnlich zu beurteilen find, wie die der objet= tivierten Wertbeurteilung, von denen wir in 1d (S. 55ff.) redeten. Ursprünglich und in der Regel findet, sofern wir selbst die Rechts= und Sittenregeln für uns anerkennen, eine lebendige Beziehung auf das fühlend=wollende 3ch ftatt: wir sprechen eine Billigung über die rechtliche und anständige, eine Mißbilligung über die wider= rechtliche und unanständige Handlung aus; wir charakterisieren die erstere durch jenes Urteil selbst als wertvoll. die lektere als wert= widrig.

Aber wenn diese Urteile unter die Werturteile gehören, in welcher Klasse find sie dann unterzubringen? Gehen wir von den Urteilen aus, die dem Rechtsgebiet angehören, so haben sie auf der einen Seite eine Ühnlichkeit mit den generellen naturalen Werturteilen, und zwar mit denjenigen, die über eine einzelne Handlung auf Grund einer schon fizierten allgemeinen Regel der Klugheit ausgesprochen werden. Uber diese Ühnlichkeit kann doch

nicht das Recht geben, die rechtlichen Urteile bier unterzubringen. Denn auf der anderen Seite find fie den moralischen Urteilen per= wandt: die Rechtsgesete selbst sind teineswegs nur Ausbruck einer thatsächlichen allgemeinen Wertung ber menschlichen Handlungen. sondern schon bei ihrer Entstehung wirkt die 3dee einer Gemein= schaft frei wollender Menschen mit und ihr Bestand ift nur dadurch gesichert, daß sie als ein Mittel zur Serstellung sittlicher Gemein= schaft aufgefaßt werden. "Das Recht tann", fo brückt es Rubolf Stammler<sup>1</sup>) aus, "nicht als Gegenstand äußerer Sinne. als bloßes Objekt der Natur genommen und ausschließlich unter dem Gesichtspunkte naturmiffenschaftlicher Erkenntnis erörtert werden: es verlanat unvermeidlich, daß es als Mittel zu menschlichen Rweden gewürdigt wird." "Die Idee der Gemeinschaft freier Menschen ift das einzige regulative Brinzip, das ein gefestetes Urteil über die objektive Berechtigung einer jozialen Regelung oder Beftrebung möglich macht, und das zugleich dem Gesetzgeber die gesetmäßige Richtung feines Borgehens im wilden Getriebe des Einzelbegehrens aufhellend zu zeigen im ftande ift." 2) Darum macht fich auch in dem billigenden Urteil über die rechtliche, in dem miß= billigenden über die widerrechtliche Handlung das Bathos des fittlichen Werturteils oder die Überzeugung von der Bahrheit der Freiheitsidee geltend.

Ühnlich steht es mit den Urteilen, die nach den Regeln der guten Sitte gefällt werden. Auch sie find nach der einen Seite nichts anderes als eine Anwendung genereller Werturteile auf einzelne Handlungen: nach den thatsächlichen Wertungen, die in der menschlichen Gemeinschaft gäng und gäbe sind, beurteilen wir die damit zusammenstimmenden oder davon abweichenden menschlichen Handlungen. Aber auf der anderen Seite ist auch die öffentliche Sitte von sittlichen Grundsäten durchzogen, die in das allgemeine Bewußtsein übergegangen sind. Daher bricht auch in dem Urteil, daß etwas unanständig sei, häusig die Entrüstung über eine Verlezung des sittlichen Gebotes mit hervor. Zudem aber sind in

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Rudolf Stammler, Birtschaft und Recht nach der materialistischen Geschichtsauffaffung. Leipzig 1896. S. 572.

<sup>2)</sup> A. a. D. S. 576.

dem Urteil über das, was sich gebührt oder nicht gebührt, nicht selten auch ästhetische Maßstäbe mit wirksam.

So nehmen die Werturteile, die über menschliche Handlungen auf Grund des Rechtsgesetses oder der guten Sitte ergehen, eine Mittelstellung zwischen den naturalen und idealen Werturteilen ein. Sofern das Bezeichnende für sie ist, daß sie nicht nur auf Grund einer Idee (des Guten oder des Schönen) gesällt werden, sondern auf Grund eines Gesetzes, das durch die öffentliche Gewalt oder die öffentliche Meinung aufrecht erhalten wird, stelle ich sie den naturalen und idealen Werturteilen als legale gegenüber.

4. Machen wir endlich noch den Versuch, die Resultate unseres Kapitels zu sammeln und zu einigen anderen Anschauungen in Beziehung zu segen. Was wir gewonnen haben, ist eine Tafel der Werturteile, die sich schematisch folgendermaßen darstellt:

| I. §         | Naturale (hedonistische)                                                        | II. Legale                                         | III. Ideale (normative)                                                  |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
|              | Werturteile:                                                                    | Werturteile :                                      | Werturteile:                                                             |
| b) I<br>c) g | ndividuelle,<br>tollettive,<br>generelle,<br>objettivierte (degene=<br>rierte). | a) Urteile des Rechts,<br>d) Urteile des Anftands. | a) äfthetische,<br>b) intellettuelle,<br>c) moralische,<br>d) religiöse. |

In der terminologischen Unterscheidung von naturalen und idealen Werturteilen freue ich mich mit Sperl (an dem S. 1 a. D.) Gegenüber der tabellarischen Übersicht Bor= zusammenzutreffen. brobts (an dem S. 1 a. D. S. 143), zeigt die obige Tafel drei Einmal läßt Vorbrodt die "legalen" Wert= Hauptunterschiede. urteile beiseite. Sobann teilt er, barin mit Dlawsty (an dem S. 10 a. D.) zusammenstimmend, das hedonistische Werturteil in das affektive, das das Angenehme, und das kognitive, das das Rütz= liche konstatiert, eine Einteilung, die mir an fich Bedenken wedt, weil das Urteil, daß etwas angenehm ist, für sich allein überhaupt noch nicht in die Sphäre des Wertbegriffs hineinragt, und die mir zudem, sobald ich die Frage nach dem Fortschritt der Werturteile zur Allgemeingiltigkeit stelle, zurücktritt. Endlich koordiniert Bor= brodt dem natürlichen Werturteil das ästhetisch=ethische und das

religiöse, die mir gegenüber dem natürlichen Werturteil in eine Rlasse zusammenzugehören und der Graänzung durch das intellektuelle zu bedürfen scheinen. — Das intellektuelle Werturteil vermiffe ich auch an Raftans Einteilung in natürliche, äftbe= tijche und moralijche Werturteile (s. o. S. 11), ebenso an der ent= sprechenden Einteilung von Max Scheibe, ber ("Bedeutung ber Werturteile 2c." S. 28f. Anm. 4) bie Binzufügung von in= tellektuellen Werturteilen in Volemik gegen Bindelband ausdrück= lich zurückweist, freilich in etwas anderem Sinn als wir es hier aufstellen. Weder Raftan noch Scheibe fügen ein religiöfes Wert= urteil hinzu, auch nicht in dem Sinn, wie wir es bis jett haben tennen lernen. Auch an Lipsius' Einteilungsversuch find bieselben beiden Bunkte, das intellektuelle und das religiöse Werturteil, zu Dagegen bedt fich bie von Lipsius (f. o. S. 17) vermissen. vorgenommene Einteilung in zufällige und notwendige Werturteile im wesentlichen mit der in naturale und ideale. Nur habe ich Bedenken gegen die von Livsius angewendeten Termini. Denn die hedoniftischen Werturteile einerseits bringen es zwar zu keiner Allgemeingiltigkeit der in ihnen ausgesprochenen Wertungen. sondern nur zu empirischer Allgemeinheit, aber barum bilden sie sich doch mit Raturnotwendigkeit bei dem einzelnen und in der menschlichen Gemeinschaft; fie find deshalb durch den Gegensatz zur Notwendig= keit nicht deutlich bezeichnet. Die idealen Werturteile andrerseits find gerade da, wo sie selbständig auftreten, Ausdruck einer per= jönlichen That, der inneren Anerkennung der Ideen der Schönheit. Wahrheit, Sittlichkeit und Frömmigkeit, in letter Linie ber Frei-Die Notwendigkeit, die bei ihnen in Betracht kommt, ift beit. nicht die kausale Notwendigkeit, daß "jene Urteile unmittelbar in inneren Erlebniffen des perfönlichen Subjekts gegründet find" -bies gilt in gewiffer Beife auch von den "zufälligen" Berturteilen - ; sondern es ift die finale (teleologische) Rotwendigkeit, daß wir jene Ideen anerkennen müffen, wenn wir nicht auf unfer persönlich= vernünftiges Wesen verzichten wollen. Eben diefer Freiheits= charakter aber, den Lipfius selbst ausführt, scheint mir in der Bezeichnung "notwendige Berturteile" nicht deutlich genug zum Ausdruck gebracht.

Gerade bierin liegt ein Hauptunterschied der idealen Berturteile von den naturalen. Se mehr diese lekteren zur Allgemeinheit erhoben werden, defto mehr tritt bei ihnen die eigene Bertung zurud: die objektiv feststellbare Majorität der Gesellichaft giebt ben Ausschlag. Anders bei den idealen Berturteilen. Schon das äfthetische Werturteil verlangt eigene Begeisterung für das Schöne und seine befreiende Macht. Ebenso das Urteil über das wiffenschaftlich Wertvolle eine felbständige Überzeugung von bem Rbeal ber Bahrheit und feinem Wert. Aber noch ausgesprochener ift biefer Charakter bei den sittlichen und religiösen Werturteilen. die wir als die eigentlich personellen Werturteile zusammenfassen Denn fie erst geben ber Perfönlichkeit im bochften Sinne fönnen. bes Wortes, nämlich ber in ben praktischen Beziehungen zur Belt lebenden Berjönlichkeit, ihren Halt; nur auf bem Boden bes per= fönlichen Lebens erwächft barum auch die Anerkennung der Sitt= lichkeit und Frömmigkeit und damit ber Gedanke eines unbedinaten Bertes der menschlichen Berson. - Rwar will Schopenhauer den ganzen Gedanken eines absoluten Wertes "ohne Gnade als contradictio in adjecto ftempeln". Jeder Wert ift nach ihm "eine Bergleichungsgröße und sogar steht er notwendig in doppelter Relation: denn erstlich ift er relativ, indem er für jemanden ift, und zweitens ift er tomparativ, indem er im Bergleich mit etwas anderem, wonach er geschätzt wird, ift. Aus diesen zwei Relationen hinausgeset, verliert der Begriff Wert allen Sinn und Bedeu= tung" (Schovenhauer, fämtl. Werke od. Griefebach III, 542). Aber wenn auch die erstere Relation, daß ein Wert immer nur für jemanden bestehen tann, niemals wegzubringen ift (vgl. Lope's Ausführungen), fo ift doch die zweite Relation teineswegs wesent= Für das unbedingt Wertvolle ist gerade das bezeichnend, daß lið. es nicht nur vergleichsweise, sondern ohne allen Vergleich für unseren Beift wertvoll ift, indem es ihm den Weg zur Freiheit eröffnet. --Auf Grund diefer 3dee, aus apriorischen Gründen, behaupten die idealen Werturteile den Anspruch auf Allgemeingiltigkeit; die naturalen Werturteile dagegen bleiben auf dem Boden der aposterio= rifchen (empirischen) Geltung.

## Rapitel IV.

# Unterscheidung des sprachlichen, psychologischen und erkenntniskritischen Gesichtspunktes bei der Bestimmung des Begriffs "Werturteil".

1. Wir müffen noch einen weiteren Umweg unternehmen, ehe wir die in III 2. d. (f. o. S. 70) wieder erreichte Frage, ob nicht die Glaubensurteile selbst als Werturteile zu bezeichnen find, abschließend beantworten. Diese Antwort hängt jedenfalls davon ab, wie wir den Begriff Werturteil selbst definieren. Bei unserer Feststellung der verschiedenen Gruppen von Werturteilen find wir von der nächstliegenden Fassung ausgegangen (f. oben S. 44), daß Werturteile solche Urteile seien, in denen von irgend einem in der Vorstellung fizierten Gegen= stand ein Wert prädiziert wird.

Von **(prachlichem Gefichtspunkt aus ift diese Beftimmung ge**wonnen. Beim Überblick über die verschiedenen Vorstellungen, die wir in unseren Urteilen verwenden, treten als eine Klasse der Relationsvorstellungen neben den Vorstellungen der raum=zeitlichen, logischen, kausalen Relationen die der "modalen" hervor, d. h. der Relationen der Dinge zu dem Subjekt geistiger Thätigkeit selbst (vergl. Sigwart, Logik I<sup>2</sup> S. 44 f.). Unter diesen selbst aber nehmen die Wertrelationen auf das sühlend=wollende Ich wieder ihre besondere Stelle ein. So liegt es denn, schon von sprach= lichem, auch von logischem Gesichtspunkt aus, in der That am nächsten, nur diesenigen Urteile als Werturteile zu bezeichnen, in denen irgend einem Gegenstand eine Wertrelation als Prädikat beigelegt wird.

### Unterscheidung d. sprachl., psychol. u. erkenntniskr. Gesichtspunktes 2. 77

So ift denn auch der Beariff Werturteil da, wo er in Ge= brauch gesett worden ift. meistens bestimmt worden. Dlawsku befiniert in seinem Broaramm (an dem S. 10 a. D.). im An= ichluß an Janaz Bokorny, das Werturteil dahin: "jedes Werturteil hat zum Subjekt die Vorstellung des Gegenstandes, zum Brädikat aber eine Borftellung, mit der bei Empfindungsbildern ein angenehmer oder unangenehmer Empfindungszustand oder bei Borftellungen ein Gefühl des Wohlgefallens ober Mikfallens, ber Billigung ober Migbilligung innig verschwiftert ift." Auch Logiker befinieren entsprechend, fo Benno Erdmann, Logit I. Nr. 310c: "Werturteile find diejenigen Urteile, durch die Gegenstände als Subjekte an Normen ober ihren Gegenstücken als Brädikaten gemeffen werden "; ebenso auch die neuesten Bearbeiter des Wertbegriffs. SO giebt von Ehrenfels, Suftem der Werttheorie I, 71 die Beftimmung: "Das Werturteil ift jenes Urteil, welches den Bestand irgend einer Wertrelation anerkennt." Auch Meinong (Über Werthaltung und Wert, Archiv für spit. Philos. I [1895], S. 345) hält gegenüber Otto Riticil daran fest: "Werturteil scheint doch zunächst nicht wohl anderes zu bedeuten, als Urteil über ben Wert; daß ich mit diefer Ansicht nicht etwa nur auf dem Boden felbst= gebildeter Terminologie stehe, dafür bietet des Berfassers Bolemik (val. das Citat S. 26 Mitte) selbst einen Beleg." Gemeint ist mit dem von Otto Ritschl angezogenen Citate die These von Max Scheibe (Die Bedeutung der Werturteile für das religiöse Erkennen S. 25), daß wir in Säten wie "die Dampfmaschine ift nütlich ", "der Geruch des Schwefels ift unangenehm ", "die Rafaelsche Madonna ist schön", "die Barmherzigkeit ist sittlich wertvoll". Beispiele von Werturteilen haben, und daß überhaupt mit diesem Ausdruck eine Gruppe von Urteilen bezeichnet wird, "in denen an eine Verson, einen Gegenstand, eine Handlung 2c. ein Maßstab gelegt und das betreffende an diesem Maßstab ge= meffen, in denen irgend etwas nach einer Norm beurteilt wird."

Wenn wir, dem sprachlichen Ausdruck folgend, diesen Be= griff von Werturteil annehmen, so fällt einerseits aus dem Kreis diese Begriffs das Postulat heraus, das uns auf dem Boden der intellektuellen und moralischen Werturteile begegnete. Mag noch so sehr die Wertschätzung des Erkennens oder des fittlichen Lebens den Antrieb zu diesen Postulaten geben, sie sind doch nicht selbst als Werturteile zu bezeichnen, da sie nicht einem gegebenen Sub= jekt ein Wertprädikat beimessen. Man kann höchstens sagen, daß sie auf Grund von intellektuellen und moralischen Werturteilen zu stande kommen. Es wird anderersseits in den Kreis der Wert= urteile die ganze Schar der Urteile eingeschlossen, in denen wir etwa den Geldwert eines Dings aussagen, kurz den objektivierten und begenerierten Wertbegriff handhaben. Mag sich ein solches Urteil auch rein wie jedes andere Wahrnehmungsurteil auf Grund einer Nötigung von Wahrnehmung und Denken aufstellen lassen, es ist doch dadurch, daß dem Subjekt ein bestimmter Wert bei= gemessen wird, als Werturteil gestempelt.

2. Diefer Mißstand ist es vor allem, der einen andern Gesichtspunkt, den **pinchologischen**, bei der Umgrenzung des Be= griffs "Werturteil" hervortreibt. Von ihm aus angesehen sind als Werturteile nur solche Urteile zu bezeichnen, die auf Grund einer persönlichen Werthaltung oder Wertschätung zu stande kommen und die selbst wieder in eine solche Wertung ausmünden.

So verstanden umfassen die Werturteile nach der einen Seite hin ein engeres Gebiet, als wenn wir den Begriff vom sprachlichen Gesichtspunkt aus bestimmen. Namentlich fallen die= jenigen Urteile weg, bei denen die lebendige Beziehung zum fühlend=wollenden 3ch verloren gegangen, also eine Degeneration des Wertbegriffs eingetreten ist: so ist das Urteil, daß etwas so und jo viel Mark wert ift, psychologisch betrachtet, kein Werturteil mehr, sondern ein einfaches Bahrnehmungsurteil. - Auch gegen= über den vielen generellen Urteilen über Wert und Unwert, Die nur auf Grund der übereinstimmenden Anficht der Leute, als Gewohnheits= und Autoritätsurteile, ausgesprochen werden, tann man vom psychologischen Standpunkt aus Zweifel hegen, ob fie noch zu den Werturteilen gehören, ebenso bei denjenigen in= tellektuellen, fittlichen und religiösen Urteilen, die zu bloßen Gewohnheits= und Autoritätsurteilen verknöchert sind und als selbst= verständlich aufgenommen werden. Doch ift bei diesen Urteilen meistens die subjektive Wertung nicht überhaupt aufgehoben, son= bern im Grund nur eine Verschiebung in den Grundlagen des Urteils eingetreten: die Wertung richtet sich nicht direkt auf die Gegenstände, sondern die Übereinstimmung mit dem Urteil der Menge oder mit anerkannten Autoritäten wird als so wertvoll be= trachtet, daß im Anschluß an sie das Werturteil erfolgt. Doch kann auch diese indirekte Wertung bei den Gewohnheitsurteilen mehr und mehr entschwinden: die häusige Wiederholung besessigte ein Urteil über den Wert der Dinge, ohne daß noch eine per= jönliche Werthaltung zu Grunde läge.

Auf der anderen Seite wird unter dem psychologischen Gesichtsvunkte das Gebiet der Werturteile, das wir vom sprachlich = logischen Standpunkt aus abgrenzten, beträchtlich erweitert. Ein= mal fallen, psychologisch angesehen, auch die intellektuellen und ethischen Bostulate unter den Beariff des Berturteils, wenig= ftens solange das Bewußtsein ihrer Begründung lebendig ist. Auch wenn sie nicht eine Wertaussage machen, sondern ein Seinsurteil aussprechen, jo ift boch die psychologische Grundlage, auf der fie ruhen, einerseits die Wertung der intellektuellen Herrschaft des Geiftes über den gegebenen Bahrnehmungsstoff, andererseits die Schätzung der fiegreichen Herrschaft des Guten in der Belt. Freilich kann das Bewußtsein dieser Bearündung entschwinden und damit auch der Charakter eines vsychologischen Werturteils ver= Ein Naturforicher 3. B. mag das Kausalgesets oder loren geben. beffen Spezifikation, das Gesetz der Erhaltung der Kraft, bei feiner Biffensarbeit im Sinn einer Sppothese oder einer sicheren Theorie handhaben, ohne überhaupt auf ihre Grundlage sich zu besinnen. Und auch eine Reihe von sittlichen Überzeugungen in Beziehung auf die Weltordnung mag, besonders auf religiöser Grundlage, als etwas Gegebenes und Selbstverständliches hingenommen werden, ohne daß eine persönliche Wertung fich daran knüpft. — Sodann rückt bei psychologischer Betrachtung eine Reihe von Urteilen, die nur nicht die Form haben, daß fie von einem Gegenstand ein Wertprädikat ausfagen, sondern in anderer Form Wertungen zum Ausdruck bringen, unter den Begriff des Werturteils. So in erfter Linie alle die imperativischen Säte, die aus den naturalen

ober ibealen Werturteilen gebildet werden. Das epikureische  $\lambda \acute{a} \cdot 3 \cdot \epsilon$   $\beta \iota \acute{\omega} \sigma \alpha_S$  ist nur eine veränderte Form des Sazes, daß ein Leben in Verborgenheit höchstes Glück sei; das Wort: "Du sollst deinen Bater und deine Mutter ehren", läßt sich in den Saz übertragen, daß Ehren von Vater und Mutter sittlich wertvoll sei. — Aber es gehören in zweiter Linie hierher auch Urteile wie: "er ist sür mich wie ein Vater", "du haft Barmherzigkeit an mir geübt", "ich danke ihm als meinem Wohlthäter", "du bist beslozzen in minem herzen", "Willtommen, o Frühling!" "unser Land, unser Land, unser Vaterland!" (finnisches Nationallied), "krank nun vollends und matt!" (Mörike). Auch diese Urteile find nicht im sprachlichen, wohl aber im psychologischen Sinne Werturteile, weil sie aus einer lebendigen Beziehung der betreffenden Gegenstände auf das fühlend=wollende Intervorgehen.

Bollte man vollends die Werturteile psychologisch definieren als "die mit Gefühlen eines Wertes oder Unwertes unmittelbar zu= sammenhängenden Verbindungen von Vorstellungen oder Urteilen", so würde sich die Jahl der Werturteile noch ins Ungemessene vermehren. Otto Ritschl giebt diese Definition (Über Werturteile S. 15; vgl. Anm. S. 15/16: unter Werturteil "kann begründeter Weise allein gemeint sein . . . eine unmittelbare Verbindung des Vorstellens und Fühlens in demselben zeitlichen Moment"); ganz naturgemäß kommt er von ihr aus zu der Erklärung, "daß die Kinder bis zu einem gewissen Zeitpunkt überhaupt nur in Wert= urteilen erkennen" (S. 16). Denn "wenn ein Kind neue Ein= drücke aus der Außenwelt in sich aufnimmt, geschieht dies regel= mäßig unter sehr beutlicher Mitwirkung der Freude oder Abneigung,

<sup>1)</sup> Vom psychologischen Standpunkt aus sind also auch diejenigen Urteile, die Benno Erdmann in seiner Logik (I, Nr. 310a, vgl. Nr. 231) als "normative Urteile im engeren Simu" bezeichnet, mit den Werturteilen (Nr. 310c) zusammenzunehmen. Dagegen sind unter psychologischem Ge= sichtspunkt die "Zweckurteile" (Nr. 310b) oder "teleologischen Kausalurteile" nicht unter die Werturteile zu rechnen, wenn sie sich auch leicht in sprach= liche Werturteile verwandeln lassen, wenn sie sich auch leicht in sprach= liche Werturteile verwandeln lassen, z. B. in das Urteil: "Die Farbe mancher Tiere ist wertvoll sür ihren Schutz vor den Feinden, die mancher Blumen wertvoll sür die Anlockung von Insekten." Denn diese Urteile lassen sich aufstellen, ohne daß bei dieser Zielbetrachtung eine persönliche Wertschätzung Anteil hätte.

#### 81 Untericheidung d. iprachl., pipchol, u. erkenntniskr. Gesichtspunktes 20.

bes Begehrens ober des Abscheuß. Und wenn es bereits befannte Dinge, die ihm nicht etwa durch den steten Verkehr mit ihnen ge= wohnt geworden find, wiedererkennt, fo vollzieht fich diefer Bor= gang unter deutlichen Äußerungen seiner zugleich dadurch erregten Gefühle" (S. 15). Aber icon vom vipchologischen Standpunkt aus scheint mir diese Bestimmung unhaltbar. Die Thatsache selbst zu leugnen, liegt mir durchaus fern; aber die pspchologische De= finition des Werturteils zerfließt, wenn man alle Urteile barunter versteht, in denen überhaupt ein Fühlen mit dem Borftellen in demselben zeitlichen Moment unmittelbar verbunden ift. Das ift schließlich bei allen Vorstellungen und Urteilen wenigstens irgend= wie der Fall, sogar auch bei den wissenschaftlich=theoretischen Ur= teilen, ja bei ihnen oft in besonderer Lebhaftigkeit (j. oben S. 63). Diefes Berschwimmen des Begriffs tann nur vermieden werden, wenn wir auch ichon bie pinchologische Definition des Begriffs "Bert= urteil" dahin gestalten, daß er nur diejenigen Urteile umfaßt, die überhaupt bloß auf dem Grund einer persönlichen Wertung er= wachsen. Aber noch schärfer tritt dies bervor, wenn wir von dem psychologischen Maßstab zu dem erkenntniskritischen übergeben.

3. Bom ertenntnistritifchen Gefichtspunkt aus fragen wir bei einem Urteil nicht danach, ob und in welchem Maß der Urteilende felbft von perfönlichen Bertgefühlen erfüllt ift, fondern nur danach, wie sich die Geltung des von ihm ausgesprochenen Urteils begründen läßt. Berturteil ift bier jedes Urteil, deffen Geltung nicht aus einer Nötigung ber Wahrnehmung und des Denkens, sondern nur aus der Stellung des fühlend=wollenden Menichen zu ben Borftellungsobjetten begründet werden tann.

Run scheint sich allerdings die Unterscheidung, die in dem "Nicht=sondern" unserer Definition ausgedrückt ist, zu verwischen, und zwar durch den Begriff der inneren oder Selbstwahr= nehmung. Ift denn nicht, wenn ich bie Beziehung eines Gegen= ftandes zum fühlend=wollenden 3ch feststelle, dieje nur durch die innere Wahrnehmung, also doch durch Nötigung der Bahrnehmung zu erkennen? konstatiere ich nicht genau ebenso, wie ich sonst eine taufale Beziehung zwischen zwei Bahrnehmungsgegenständen ton= 6

Reijchle, Berturteile u. Glaubensurteile.

ftatiere, auch in diesem Fall die kausale, lustverursachende Beziehung eines in der äußeren Bahrnehmung gegebenen Gegen= ftandes zu dem in der inneren Wahrnehmung gegebenen Zuftand meines 3ch? — Diefer ganze Schein aber löft fich, wenn wir fürs erste darauf achten, was in diesem Fall der Ausbruck "innere Wahrnehmung" bedeutet. Nichts anderes als das un= mittelbare Selbstbewußtsein, in dem ich meiner eigenen Thätigkeit inne werde, und zwar bei dem Wahrnehmungsurteil ebenso wie bei dem Berturteil. 3m unmittelbaren Selbstbewußtfein werde ich beim Wahrnehmungsurteil deffen inne, daß ich beftimmte Wahr= nehmungen habe und sie denkend dem Ganzen ber Bahrnehmungswelt so und nicht anders einordnen muß; beim Werturteil aber werde ich deffen inne, daß ich in Reflexion auf die Gesamtheit meines 3ch dem Gegenstand einen Wert zuerkenne. Und dabei ift fürs zweite zu beachten, daß ich bei dem Werturteil nicht nur eines positiven Luftgefühls inne werde, das der Gegenstand mir weckt oder anthut; soweit nur dies der Fall ist, konstatiere ich allerdings ein Rausalverhältnis, nämlich die lustverursachende Birkfamkeit des Gegenftandes meinem fühlend=wollenden 3ch gegen= Bielmehr werde ich mir meiner aktiven wertenden Thätigkeit über. bewußt, in der ich dem wahrgenommenen Gegenstand das Wert= prädikat beilege ober abspreche. Das Werturteil erweitert daher nicht meine Renntnis der Dinge und ihrer taufalen Beziehungen unter= einander und zu meinem phyfisch=pfychischen Leben, sondern es bringt nur auf Grund ber Wertreflerion meine Stellung zu den Gegenftänden zu klarem Ausdruck und kann seinerseits in seiner Geltung nur aus diefer Stellung meines fühlend=wollenden 3ch begründet werden.

Von diesem erkenntniskritischen Standpunkt aus gehören zu ben Werturteilen nicht die Urteile über die objektiven, in der menschlichen Gemeinschaft bestehenden Wertverhältnisse; denn sie lassen sich, wie jedes andere theoretische Urteil, auf Wahrnehmung und Denken begründen und danach prüfen. Im übrigen aber bleibt unsere Tafel der Werturteile auch unter dem erkenntniss= kritischen Gesichtspunkt in Kraft. Und zwar sind alle die= jenigen Urteile, die wir unter psychologischem Gesichtspunkt den

Werturteilen zuzurechnen hatten, ihnen auch unter bem erkenntnis= fritischen beizuzählen. — Man könnte baher fragen, ob überhaupt ber pinchologiiche und ber erkenntniskrittische Gesichtspunkt von einander zu unterscheiden find. Aber eine Unterscheidung stellt fich boch als notwendig heraus. Vom erkenntniskritischen Gesichtspunkt aus bleiben die generellen Urteile über Wert und Unwert der Dinge, fowie die Urteile über den äfthetischen, intellektuellen, mo= ralischen und religiösen Wert auch bann Berturteile, wenn sich bei ihnen die persönliche Wertung verschiebt oder überhaupt ver= liert: benn wenn man nach ber Bahrbeit. Giltiakeit ober Richtia= keit dieser Urteile fragt, so läßt sie sich nicht auf theoretischem Bege bestätigen ober widerlegen, sondern nur dadurch, daß man bie Wertungen felbit, auf denen fie ursprünglich beruhen, auf ihre innere Notwendigkeit oder auf ihre Unentbehrlichkeit für das ver= jönliche Leben prüft. Ebenso bleibt bei den intellektuellen und fittlichen Bostulaten vom erkenntniskritischen Gesichtspunkt aus bie Frage bedeutungsloß, die uns vom pspcologischen Gesichtspunkt aus beschäftigen mußte, ob fie von den einzelnen mit dem Be= wußtfein ihrer Wertbegründung vollzogen werden. Genua, daß fie fich nur auf diefer Grundlage als mabr ermeifen laffen! Darum find sie nach erkenntniskritischem Maßstab jedenfalls Werturteile.

Wenn wir uns in der ertenntniskritischen Betrachtung bewegen. fo ift hier vollends die Ansicht von Otto Ritschl, daß die Rin= ber bis zu einem gemiffen Zeitpunkt überhaupt nur in Werturteilen erkennen, unhaltbar. Mag bei den unendlich vielen Urteilen, in benen die Kinder die ihnen neu aufgehenden Borgange ber Um= gebung und Rusammenhänge der Dinge aussprechen, noch so leb= haft Trieb und Neigung mitspielen, die Urteile selbst sind doch auf die Nötigung des Wahrnehmens und des Denkens hin voll= zogen und auf ihre Bahrheit oder Falschheit danach, und danach allein zu prüfen. Diefen Urteilen treten allerdinas bei bem Rinde schon früh andere Urteile zur Seite, die der Zuneigung und Abneigung gegen bie Dinge ber Außenwelt Ausbrud geben und fich ber Brüfung an den Kriterien des theoretischen Erkennens wenig= ftens in ihrem innersten Buntte entziehen. - Auch bie Gewohn= heitsurteile in Wiffenssachen, die Otto Riticil nach pfpcho= 6\*

Digitized by Google

logischen Richtvunkten von den eigentlich theoretischen Wissenschafts= urteilen unterscheidet, fallen, erkenntniskritisch betrachtet, durchaus unter bie theoretischen Urteile. Bohl weift D. Ritichl (a.a. D. S. 16f.) darauf hin, daß doch die Urteile und Kenntnisse des gemeinen Lebens nur als "Niederschlag ursprünglicher Werturteile" sich dar= ftellen und ...wegen ihres durchaus unwissenschaftlichen Charakters ber wirklichen Biffenschaft inhaltlich ftets verdächtig fein muffen". ja vielfach auch thatsächlich von ihr widerleat werden. Aber die meisten dieser sogenannten Gewohnbeitsurteile sind doch ursprüng= lich nur auf Grund einer allerdings sehr mangelhaften Beobach= tung und benkenden Berarbeitung des Beobachteten aufgestellt und nur nach diefer Norm auf ihre Bahrheit zu prüfen. Ein anderer Teil ber Gewohnheitsurteile fällt allerdings, erkenntniskritisch betrachtet, unter die Berturteile 3. B. eine Reihe von abergläubischen oder aläubigen Deutungen der Welt, die über das Biffensgebiet binausareifen. 1) Aber eben damit, daß die Gewohnheitsurteile ihrer Geltung nach teils unter den Begriff des Berturteils, teils unter ben des theoretischen Urteils gerückt werden, bleiben sie für den erkenntniskritischen Standpunkt ganz aus dem Spiel. Für diesen bleibt die Disjunktion zwischen solchen Urteilen, deren Geltung auf der Nötigung der Wahrnehmung und des Denkens ruht (theoretischen Urteilen), und folchen, beren Geltung auf der Stellung des fühlend=wollenden Subjekts zu den Borftellungsobjekten beruht (Berturteilen im erkenntniskritischen Sinn). Daran, ob diese Stellung als richtig oder teleologisch notwendig für das innere Leben auf= gezeigt werden kann, hängt die Frage ihrer Allgemeingiltigkeit im Unterschied von bloß individueller Geltung.

Diesen erkenntniskrittischen Standpunkt hat auch Albrecht Ritschl nicht mit voller Alarheit erreicht. Er hat, wie wir oben S. 11 f. sahen, in Auseinandersezung mit Kastan die Disjunktion von theoretischen Urteilen und Werturteilen, sowie die These, daß das theoretische Erkennen ein "uninteressfertes Erkennen" sei, abgelehnt und sich selbst der komplizierten Unterscheidung von be-

1) Otto Ritschl selbst redet S. 30 von solchen "bloßen Gewohnheits= urteilen" auch auf dem Wertgebiet.

Digitized by Google

Ì

1

ŧ

i

aleitenden und selbständigen Werturteilen bedient. Michtia hat Friedr. Traub (Zeitichr. f. Theol. und Kirche IV [1894], S. 109 f.) erkannt, daß darin bei Ritschl eine Sereinmischung psychologi= scher Gesichtspunkte in die erkenntniskritische Frage vorliegt. Ge= wiß ift alle Ertenntnisthätiateit von Bert gefühlen begleitet (f. oben S. 63), die jedoch keineswegs immer zu Berturteilen werden. fondern nur unter Umständen sich zur Bestimmtheit bes Urteils erheben und zu felbständigen (nicht mehr blog begleitenden) in= tellektuellen Werturteilen verdichten. Aber auch wenn Wert= gefühle die Erkenntnis begleiten, ift deren Geltung nicht durch diefe Gefühle begründet, "fondern lediglich durch die immanenten Gesetze bes Erkennens felbit. Gerade je gespannter die Aufmerkfamkeit des Forichers, je lebhafter jein Gefühl vom Wert ber er= ftrebten Erkenntnis ift, desto sorafältiger und ängstlicher wird er bemüht sein, jede Rückficht auf subjektive Luft und Unluft aus= zuscheiden, und allein von den objektiven Gefeten bes Erkennens felbft fich leiten zu laffen" (Friedr. Traub, a.a.D.). Der Sache nach hat dies Ritschl auch durchaus anerkannt. - Benn er aleichwohl bas theoretische Ertennen nicht als "unintereffiertes" will gelten lassen, so begreift sich das nur daraus, daß sich Ritschl durch die psychologischen Bedingungen des Erkennens in der klaren Durchführung der erkenntniskrittichen Frage irre machen läßt. Seiner Geltung nach ist das theoretische Erkennen in der That "unintereffiert" und von der erkenntniskritischen Frage aus bleibt die Disjunktion von theoretischem Urteil und Werturteil durchaus richtig.

4. Die Unterscheidung des sprachlichen, des psychologischen und des erkenntniskritischen Gesichtspunktes hat sich uns bei der Feststellung des Begriffs "Werturteil" als notwendig erwiesen. Es ist nun aber nicht bloß unbequem, sondern verwirrend, wenn wir mit drei verschieden orientierten Begriffen von "Werturteil" operieren. Vielleicht läßt sich die Schwerfälligkeit dieses Sprachgebrauchs, ja auch manches Mißverständnis des Ausdrucks dadurch vermeiden, daß wir für jeden der brei Begriffe einen besonderen Terminus schaffen. — Für die Werturteile im sprachlichen Sinn werden wir vielleicht am besten den Ausdruck "Werturteile (im engeren Sinn)" beibehalten. — Die Werturteile im pipchologiichen Sinn mögen den Namen "Gemütsurteile" tragen. 3ch wähle diesen Namen lieber als den 3. B. von Friedr. Robl gebrauchten Ausdruck "Gefühlsurteile". 1) Denn gerade unter "Gemüt" verstehen wir die Beziehung der einzelnen Babr= nehmungen. Gefühle. Willensbeftrebungen auf die Einheit unferes inneren Lebens ober das Werten der Bedeutung, die alles einzelne für unfer fühlend=wollendes 3ch bat. Daher tann umgetehrt ber weitschichtige Ausbruck "Gemut" (3. B. in ber Babagogit ber Be= griff ber "Gemütsbildung") nur badurch seine Alarheit finden. daß wir ihn von dem Begriff des Wertes und Werturteils aus faßlich machen. — Bei der nahen Verwandtschaft, die zwischen bem psychologischen und erkenntniskritischen Gesichtspunkt besteht, bringe ich für die Werturteile im erkenntniskritischen Sinn einen Ausdruck in Borfchlag, ber fich mit dem "bes Gemütsurteils" nahe berührt: ich nenne es "thymetisches Urteil", im Gegenfat zum theoretischen Urteil, und verstehe darunter ein Urteil, dessen Geltung auf ber Stellung des fühlend=wollenden 3ch zu ben Bor= stellungsobjekten beruht. Der Ausdruck ist frei gebildet: denn das von Judo abgeleitete Verbum ift JuuovoJal, das aber einen besonderen Sinn angenommen hat, und nur in Komposita ist das θυμείν gebräuchlich, fo έπιθυμείν, ένθυμείσθαι. Ich habe daher erwogen, ob ich nicht das Kompositum "enthymetisch" oder "enthymisch" (er9úµlog) verwenden soll, habe aber in Erinnerung an den schon geprägten logischen Terminus "Enthymem" darauf verzichtet.

Bedenken könnte es erregen, daß nach unserer Terminologie auch die intellektuellen Werturteile und besonders die Po= stulate der Erkenntnis, solange sie mit dem lebendigen Be= wußtsein von dem Wert des Erkennens verbunden sind, als "Ge= mütsurteile" und, ohne jene Einschränkung, ihrer Geltung nach als "thymetische Urteile" bezeichnet werden. Sind sie nicht, so könnte man fragen, vielmehr rein theoretische Urteile?

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Jobl bemerkt in seiner Besprechung von Meinongs Schrift (im Urch. für systemat Philos. I (1895), S. 488): "aus Wertgefühlen, welche selbst sekundärer Natur sind, erwachsen bei wiederholter Erfahrung Wert= urteile, welche nicht Urteilsgefühle, sondern Gesühlsurteile sind."

### Unterscheidung d. sprachl., psychol. u. erkenntniskr. Gesichtspunktes 2c. 87

•

Þ

Denn wenn wir über den Wert irgend einer Erkenntnismethode ober eines Erkenntnisrefultats urteilen, jo ist boch ber Makstab. ben wir dabei anwenden, nur das Erkenntnisideal, diejes aber ift seinem Inbalt nach boch von den immanenten Gesetzen des theoretischen Erkennens abhängig! und ebenjo flammt die Vorgus= setzung unseres Ertennens, bas sogenante Rausalgesets mit feinen Spezifikationen, seinem ganzen Anhalt nach aus den Formen. in denen unfer Erkennen vor sich geht! - Das ist in der That nicht zu leuanen. Aber die Abstammung des Inhalts hindert nicht. baß boch bie Geltung bes Erkenntnisideals und ber Erkenntnis= porqussesung, die aller unferer Anduktion zu Grunde liegt, in bem lebendigen 3ch wurzelt, nämlich in beffen Überzeugung. dak ber Bahrnehmungsitoff ber Art unjeres ertennenden Geiftes gemäß So gehören die intellektuellen Werturteile und das Erkennt= Sei. nispostulat mit seinen Spezifikationen auf der einen Seite dem theoretischen, auf der anderen dem thymetischen Gebiete an; sie weisen uns darauf hin, daß durch diese Unterscheidung die Gin= beit unferes Geifteslebens nicht zerriffen werden barf. Bir wer= ben davon noch im letten Rapitel zu reden haben.

Digitized by Google

## V. Kapitel.

## Die Frage nach der Ginordnung der Glaubensläte in den Beariff "Werturteil".

1. Mit unseren bisherigen Untersuchungen haben wir die Unterlage gewonnen für die Entscheidung, ob die religiösen Glaubenssätze den Werturteilen einzurechnen sind oder nicht. Wir verstehen hierbei den Begriff "Glaubenssätze" vor allem im christlichen Sinne; es ist also an Sätze zu denken, wie "Gott ist die Liebe", "die Welt ist Gottes Geschöpf und Wertzeug", "Christus erlöst uns von der Schuld und Macht der Sünde" 2c. Nur sekundär ziehen wir auch andere Religionen in Betracht.

Behen wir aus vom Begriff ber Werturteile im enge= ren (fprachlichen) Sinn, fo find bie Glaubensfäte zum größten Teil nicht selbst Werturteile. Zwar mögen sich Urteile unter ihnen finden, die nur einen Wert aussprechen, 3. B. "das Ge= winnen des Reiches Gottes ift das Eine, was not ift", "selig find die Armen am Geist, denn ihrer ist das Reich der Simmel (Matth. 5, 3)", "ichrecklich ift es, in die Hände des lebendigen Gottes zu fallen (gebr. 10, 31)". Aber auch dieje Sätze haben ihre Bedeutung boch nur, wenn die in ihnen genannten geistigen Größen eine Birklichkeit find. Eben diese unsichtbare geistige Birklichkeit aber will die Mehrzahl der Glaubensfäte behaupten. So werden sie denn selbst im Sinne von Seinsurteilen Das ist auch von Ritschl und den von ihm be= ausgesprochen. einflußten Theologen, welche die Glaubensfätze als Werturteile fennzeichneten, niemals bestritten worden. Die Einwände derer, die Ritschl so kommentieren (vergl. S. 14f.), tämpfen nur gegen ein von ihnen selbst geschaffenes Gespenst. In der That kann

auch, wenn wir darauf sehen, in welchem Sinne die Glaubenssätze in der Religion selbst auftreten, kein Zweifel sein, daß sie als Seinsurteile behauptet werden, nicht als Werturteile im engeren Sinn.

So bliebe denn, solange wir bei diesem Begriff von Wert= urteil bleiben, nur die Theje übrig, Glaubensjätze feien Seinsurteile auf Grund von Berturteilen, also die These, auf bie fich Raftan. Lipfius und Scheibe (f. o. S. 17 f.) vereinigen. wobei fie statt Seinsurteile auch den Ausbruck "theoretische Urteile" einseken. -- Aber diese Formulierung bat starke Be= Fürs erste drobt bie Anwendung des Be= denken gegen sich. griffs "theoretisches Urteil" verwirrend zu wirken. Awar steht es jedem frei, den Begriff "theoretisches Urteil" nach Gutdünken zu definieren, und fo läßt es fich nicht als unrichtig behaupten, wenn jene Forscher darunter ein Urteil verstehen. das. mag es nun auf Wissensaründen ober auf praktischen Rötigungen ruhen. ein Sein oder einen Thatbestand zum Ausdruck bringt. Aber ob die Formulierung zweckmäßig ist, ist eine andere Frage. Sie wehrt wohl dem Migverständnis, als follten die "Werturteile" feine Wirklichkeit aussprechen; aber andere Mißstände treten dafür ein. Denn in der Regel versteht man doch, nach Kant'schem Sprach= gebrauch von theoretischer und praktischer Vernunst, auch das theo= retische Urteil im erkenntniskritischen Sinn als ein Urteil, bas nur auf Nötigung der Wahrnehmung und des Denkens beruht. Зф halte es darum auch nicht bloß für zufällig, daß weder Lipfius, noch Raftan, noch Scheibe den Sprachgebrauch ftreng durchführen, wonach ber Ausbruck "theoretisch" nichts über ben Erkenntnis= grund aussagt, sondern daß sie alle gelegentlich in die an Kant angelehnte Bezeichnungsweise übergehen 1). - Budem tann jene For= mulierung: "theoretische Urteile auf Grund von Werturteilen"

1) Raftan thut dies, wenn er in seiner "Wahrheit der christlichen Religion" (vergl. bes. S. 393 ff.) die "theoretische Spekulation" im Gegen= satz zur praktisch normierten Vernunftspekulation stellt. Lipsius redet ("Lehrbuch der evang.=protest. Dogmatik"s, S. 16) von dem "rein theoreti= schen Erkennen" im Unterschied von dem erlebten Geltungswert. Bei Scheibe vergl. S. 50. 58: "Das theoretische, das wissenschaftliche Er= kennen." leicht das Misverständnis weden, es handle sich um einen ver= ftandesmäßigen Rückichluß, der von Werturteilen aus gemacht wird. In der That stellt auch Scheibe (Die Bedeutung ber Werturteile :c. S. 53) die religiöje Erkenntnis dar als einen "Rückichluß" aus religiösen Erfahrungen, zu denen auch die im Werturteil ausge= brückten religiösen Bedürfnisse gehören, als ., ein Burückgeben auf bie objektiven Borausjezungen", als einen "Schluß auf den ver= ursachenden Grund" berfelben. Aber S. 48 erklärt er genquer: "bie Erkenntnis des Daseins Gottes werde nicht gewonnen auf Grund von Schlüffen, bie das Denken vom Gegebenen zu den Gründen besielben fortichreitend vollzieht, nur geleitet burch bas Bewußtsein der logischen Rotwendigkeit"; sondern fie rube auf einem Bostulat, das "mit der fühnen Zuversicht des verlangenden Herzens diesen Gott fordert, weil sie ihn bedarf und wie sie ihn bedarf" (das letzte Citat aus Pfleiderer). So hat also auch er nicht einen verstandesmäßigen Rückschluß im Sinn; ebensowenig Lipsius, noch weniger Raftan. Aber der Ausdruck "theoretisches Urteil auf Grund von Werturteilen" ift doch nach dieser Seite leicht mißdeutbar. — Auch wenn wir diese Gefahr dadurch ver= meiden, daß wir nicht von "theoretischen Urteilen", sondern nur von "Seinsurteilen" auf Grund von Werturteilen reden, bleibt fürs zweite die Frage, ob wirklich die religiöse Erkenntnis auf ausdrücklichen Werturteilen beruhe. Mit Recht hat Otto Ritschl (Über Berturteile S. 26) gegen Scheibe diefes Bedenken erhoben. Wenn Raftan fagt, daß "eine in Werturteilen verlaufende innere Erfahrung" den Seinsurteilen der religiösen Berturteile zu Grunde liegt (Dogmatik, Freiburg 1897, S. 29), jo gilt dem gegenüber, daß jene inneren Erlebnisse zunächst nur in Wertgefühlen ver= laufen, die fich an den lebendigen Eindruck des Ebangeliums an= schließen und nur zum Teil auch in Werturteilen zur Aussprache fommen.

Ich möchte darum die in Frage stehende Formulierung, auch wenn der mir unannehmbare Ausdruck "theoretisches Urteil" bei Seite bleibt, lieber nicht verwenden.

2. Damit find wir hinüber gewiesen auf den psychologi= schen Begriff von Werturteil, auf das "Gemütsurteil". ,

Aft es richtig zu fagen, bag bie religiöfen Glaubensfätze zu ben Gemütsurteilen gebören? Man darf nicht leichthin mit 3a ant= Denn auch wenn wir an christliche Glaubensfähe morten. benten, fo werben bieje innerhalb ber chriftlichen Gemeinschaft burch Tradition fortgevflanzt und von einer großen Menge ohne Da= zwischentreten einer besonderen Gemütsbewegung für wahr ge= halten, ganz ähnlich wie irgend welche andere Kenntnisse von Welt und Leben. - Besonders in ber römischen Rirche ruht ber Glaube des Bolks zum großen Teil auf der autoritativen Ein= prägung der Glaubensfätze durch bie firchlichen Lehrer. Aber auch babei trifft boch zu, was wir oben S. 78f. über die zu Gewohnheits = und Autoritätsurteilen verfümmerten Berturteile fagten: es fteht boch eine Bertung bes Gemüts im Sinterarund, nämlich die Wertschätzung des Bfarrers, des Lehrers, der Eltern, bie bieje Lehre für wahr erklären, ber öffentlichen Sitte, bie ihre Annahme fordert, in letter Linie der Autorität der Kirche. Häufig mag fich diefe Autoritätsschätzung mehr negativ barin äußern, daß gegenüber den von der Kirche dargebotenen Lehren Rweifelsfragen gar nicht aufwachen. Wenn biefe von außen heran= aebracht werden, so ist freilich Gefahr, daß die Autorität und der auf fie gegründete Glaube zusammenfinkt. Aber es ift auch möglich, daß dann im Kampf der Autoritätsglaube zum widerftandsträftigen, bewußten Werthalten ber firchlichen Autorität Und nicht felten wird ein folches ichon bei ber Annahme auflebt. ber Glaubensfätze felbst zu Grunde liegen. Jeber Angriff auf bie Bahrheit diefer Sätze wird dann mit der inneren Überzeugung von der Unantaftbarkeit der kirchlichen Autorität, ja vielleicht mit Fanatismus zurückgewiesen. Aber zu diesem Autoritätsglauben wer= ben fich bei bem Heranwachsenden in der Regel auch noch perfön= liche fittliche Überzeugungen gesellen, die auf dem eigenen Ge= wiffensurteil über den Wert der von der Kirche gelehrten sittlichen Gebote beruhen, und persönliche religiöfe Überzeugungen, die durch ben Eindruck ber verkündigten Gottesbeweisungen geweckt werden. So find doch auch auf römischem Boden die Glaubensfäte Gemutsurteile, allerdings zum Teil nur indirekter Art, meift Gebilde von tompliziertem Charakter.

Auch in der evangelischen Kirche fehlt, wenn wir die psy= cologische Bergnkerung ber Glaubenstäte im Innern ber Gläubigen beobachten, die Rompliziertheit teinesweaß; ja fie ift vielleicht noch aröker als in der römischen Kirche. Auch hier werden die Glaubens= lebren zunächft in der religiöfen Unterweisung von haus, Schule, Kirche als traditionelle Wahrheit angenommen. Aber hier herricht nicht die Autorität einer organisierten Kirche: sondern das Ansehen von Eltern, Lehrern, erfahrenen driftlichen Berfönlichkeiten, bas Gemeindebewußtfein, das Ansehen ber Bibel tritt felbständiger Rubem aber arbeitet auf epangelischem Boben, menigstens bervor. normalerweise, der Unterricht selbst bewußter darauf bin, das der Glaube nicht an irgend einer äußeren Autorität haften bleibt. fondern fich den Inhalt der zu glaubenden Bahrheit in eigener Geminsens = und Herzensüberzeugung aneignet. Someit bieses Riel wirklich erreicht und nicht durch Aweifel. Abfall ober Rückfall in Autoritätsalauben beeinträchtigt wird, werden die Glaubensurteile Gemütsurteile direkter Art, aus selbständiger Wertung des Ge= alaubten erwachsend.

Wenn schon bei den Glaubenssätzen des Christentums der Charakter des Gemütsurteils zum Teil nur indirekt in Beziehung auf eine Autorität besteht, jo gilt dies noch viel mehr von anderen Religionen. In diefen ift in fehr vielen Fällen das zu Glaubende einer direkten persönlichen Wertung überhaupt nur zum Teil zu= Möglich ift fie in einer Religion wie ber muftischen gänglich. ober budbhiftischen; nur mischen sich ichon in diesen, besonders im Buddhismus allerlei metaphyfische Anschauungen über Belt und Seele berein, die nicht mehr den Charakter von Gemütsurteilen an sich tragen. Noch mehr enthält eine Religion wie der Islam neben ben Glaubensanschauungen, die fich in persönlicher Bertung innerlich aneignen laffen, in Doran, Sadith und Filh zahlreiche Stoffe. bie nie in direkter selbständiger Bertschätzung als wahr bewährt. sondern nur auf Grund einer indirekten Wertung jener statutarischen Normen als wahr angenommen werden können. — Bollends ift in höheren und niederen Naturreligionen eine Menge von Erzählungen über Befen, Thaten und Geschicke ber Götter enthalten, denen man nur auf die Autorität der Briefter oder anderer Rundiger bin, alfo

Digitized by Google

in indirektem Gemütsurteil, Glauben entgegenbringen kann. Es mögen bei dieser Götterlehre sich etwa naturmythologische Anschauungen einmischen, die ursprünglich naive Erklärungen ber Naturvorgänge darstellen; aber auch diese werden wohl nur zum geringsten Teil selbständig als solche verstanden, vielmehr auf Treu und Glauben hin in Beugung vor dem Wissen der Priester als wahr geglaubt.

So erhalten wir insgesamt auf die Frage, ob die religiösen Glaubenssätze Werturteile im psychologischen Sinn oder Gemüts= urteile sind, die Antwort: weitaus überwiegend sind sie es, aber nur zum Teil in direkter, zu einem großen Teil nur in indirekter Beziehung auf das Geglaubte.

3. Einfacher gestaltet sich die Sache, wenn wir die Frage barauf richten, ob und in welchem Umfang bie Glaubensfähe als Berturteile im erkenntniskritischen Sinn ober als thymetische Urteile zu verstehen find. Sobald wir nicht mehr fragen, wie fich thatsächlich der einzelne Angehörige der Religion deren Glaubens= fätze zu eigen macht, sondern worauf sich ihr Anspruch auf Geltung ursvrünglich und in letter Linie gründet, jo muß die Antwort lauten: sie sind nicht theoretische, sondern thymetische Ur= Benn wir zunächft mit den Glaubensanschauungen bes teile. Chriftentums beginnen, fo wie fie fich ichon in der Berkündigung Jefu Christi darftellen, fo bestehen dieje nicht aus Sätzen, die wir etwa auf Grund der Wahrnehmung und des Denkens als Hypo= thesen gewinnen und nach sorgsamer theoretischer Nachprüfung an= nehmen follten, fondern es find Überzeugungen des Berzens und Nach dem Sinne Seju follen diefe Überzeugungen zu Gewiffens. ftande kommen auf Grund eines lebhaften Bewußtseins von dem Wert, den Gottes Baterliebe, die Leitung der Welt durch Gottes Vorsehung und die Gabe des Reiches Gottes für uns hat, und von dem tiefen Unwert unferer Sünde, des göttlichen Gerichts, bes Ausgeschloffenseins vom Reiche Gottes. - Auch heutzutage befteht diefer Charakter ber chriftlichen Glaubensfätze in voller Kraft. Daß es sich in ihnen um thymetische Sätze handelt, erkennt man vielleicht am beften ba, wo die großen Gegenfätze des chriftlichen Glaubens mit dem Unglauben und mit anderem Glauben aus-

I.

2

Þ

93

gekämpft werden. Das Christentum steht auf der einen Seite der peffimiftischen Beltanschauung gegenüber: Diefe felbit gründet fich durchaus auf eine Wertabschätzung bes Geschehens in der Belt. die zu dem Ziel gelangt, daß ein vernünftiger Sinn und Zweck in biefer Belt nicht gefunden werben tann. Auf der anderen Seite wendet fich das Christentum ebenso gegen einen äfthetisch gearteten Bantheismus: biefer fieht den Rampf, das Leiden und ben Schmerz des einzelnen nur als das notwendige Los ber Endlichkeit an und bringt dem allem gegenüber die herrliche Ent= faltung bes Beltgeistes in dem Ganzen ber natur und Geschichte als das Entscheidende für die Schätzung der Welt in Anschlag; so lebt er in der bewundernden Anbetung des Universums, seines unaufhaltsamen Fortschritts und der Harmonie, die sich aus allem Einzeltampf berausgestaltet. - Beiden Weltanichauungen gegenüber behauptet bas Chriftentum seine Stelle nur burch eine andere Bertung von Belt, Geschichte und Einzelleben: die Belt ift in fich betrachtet wohl voll Sünde und Leiden, aber ewig wertvoll wird das Leben in ihr für den, der das überschwenglich wertvolle Riel bes Reiches Gottes über ber Welt tennt und sucht, und an die erlösende und erziehende Liebe Gottes glaubt. Niekiche bat richtig erkannt, daß sich die christliche Anschauung nur durch eine "Umwertung aller Werte" ftürzen ließe. In der That, hier streitet thymetisches Urteil gegen thymetisches Urteil.

Auch die Glaubensssäße anderer Religionen stellen sich für die erkenntniskritische Betrachtung, die nach dem Geltungsgrund fragt, einfacher dar als für die psychologische, welche die mancherlei Motive, die bei ihrer Fortpflanzung von Geschlecht zu Geschlecht wirksam werden, ins Auge faßt. — Bei den Glaubensssäßen der beiden Retigionen, die den Gedanken einer Erlösung kennen, der mystischen und der buddhistischen, liegt es klar zu Tage, daß sie wessenlich thymetische Urteile sind und auf Überzeugungen des sühlend=wollenden Menschen gewiß eine höchst rationale Aus= sührung, und der Hindergrund, von dem sie schost, die Lehre von der Kette der Wiedergeburten, ist nicht nur aus Überzeugungen des wertenden Gemüts gebildet, sondern auch aus mancherlei Ver=

Digitized by Google

ł

#### Die Frage nach der Einordnung der Glaubensjäpe 2c.

standessvekulationen. Aber auch bei biesen Spekulationen geben boch vielfach vraktische Wertungen (3. B. bei der Seelenwanderungs= lehre die Schötzung der Seele und des Karman) der Rhantasse die Leitung. Und die centralen religiöfen Babrheiten selbst. von denen bie praktische Gestaltung des religiosen Lebens abhängt, lassen sich nicht burch irgend welche Verstandesaründe beweisen, fondern treten an den wertenden Menschen mit dem Anspruch auf Anerkennung beran. Indem wir aber iene centralen religiöfen Wahrheiten bervor= beben, nehmen wir, und zwar gerade von ertenntnistritischem Stand= punkt aus, eine Scheidung vor zwischen den eigentlich religiösen Urteilen und den fich daran hängenden Verstandesreflerionen über die Welt und die Vorgänge in ihr. Nur insoweit sind die mancherlei Gedanken des Buddhismus über Welt und Leben wirklich religiös, als sie auf deren Bertung im Berhältnis zu der Frage des Menschen nach Seligkeit beruhen und für die praktische Stellung des Menschen leitend find. Eben insoweit aber find bie Glaubensjätze auch thymetischer Art. Nach demselben Maßstab scheiden sich in der Mystik die eigentlich religiösen Anschauungen von folchen theosophischen Gedanken, die aus einer anderen Burzel, aus dem Bedürfnis der Welterklärung herstammen.

Auch in anderen Religionen, in den Gefetesreligionen und in den höheren und niederen Raturreligionen, treten Glaubensfäße auf, die ihre Burzel nicht in einer Wertbetrachtung der Welt haben, fondern sich als naive Gedanken über einzelne Raturerscheinungen oder über die ganze Welt darstellen, also ursprünglich auf dem Boden des theoretischen Erkenntnisstrebens erwachsen. Aber auch biefe Gedanken und Urteile verlaffen in ihrer inhaltlichen Ausführung meist die sichere Kontrole der Erkenntnisarbeit und bewegen fich in krausen Bhantasieen, beren Auswahl und Richtung boch wieder durch allerlei Werturteile über die Welt bestimmt ist. 3u= dem aber umschlingen diese kosmologisch=mythologischen Bestandteile. nur, wie ein Schlinggewächs, ohne feste haltung den für die Lebensgestaltung bedeutfamen Kern der Religion. Wir haben daher ein Recht, jene spekulierenden Gedanken als eine elementare Natur= wiffenschaft und Philosophie anzusehen, die sich aus den Banden ber Religion noch nicht losgelöft hat. Von ihnen unterscheiden

)

95

fich die eigentlich religiösen Urteile über das Dasein und Walten ber Götter, über ihre Offenbarungen, über ihre kultischen oder kultisch=ethischen Gebote, über die Wohlthaten, durch die sie das Halten ihrer Gebote lohnen, über die Gerichte, durch die sie das übertreten strafen. Alle diese Glaubensssätze haben bestimmenden Einfluß auf die Lebenschaltung der Gläubigen den Göttern gegen= über, auf ihr vertrauendes Erbitten göttlicher Segnungen, auf ihre Furcht oder Scheu vor göttlichen Schlägen. Aber eben diese eigentlich religiösen Sätze sind ihrer Geltung nach nicht theoretische, sondern thymetische Urteile.

Das "Nicht=sondern", das wir hier aufrichten, ift freilich von A. E. Biebermann, Chriftl. Dogmatit \* (1884) I. 239 an= Er sagt: "In dem für die religiose Gottes= gefochten worden. porftellung fundamentalen Triebe im Menschen, nach dem Barum? Woher? zu seinen unmittelbaren Wahrnehmungen zu fragen und fich Ursachen dafür vorzustellen, wo er sie nicht sieht, liegt gleich= zeitig ein theoretisches und ein praktisches Motiv in der Menschen= natur, die in ihrer Bestimmung zum Geist eben beide Momente miteinander in sich schließt ... Die Gottesvorstellung entspringt ungeteilt dem praktischen Bedürfnis nach Silfe in der Not und bem theoretischen Bedürfnis, nach Ursachen für wahrgenommene Wirkungen, zunächft natürlich für solche, die praktisch dem Menschen nicht gleichgiltig find, zu fragen. Es ift darum ein durchaus abftrakter Streit, ob die Gottesvorstellungen einem theoretischen oder einem praktischen Triebe entspringen. Immer beides mit= Schon Raftan (Befen der chriftlichen Religion<sup>2</sup>, 49 f.) einander!" hat diese Thefe Biedermanns icharf zurückgewiesen. Sie scheint auch mir den Fragepunkt zu verrücken. Zwar möchte ich nicht beftreiten, daß bei der Entstehung des Gedankens überfinnlicher Mächte wirklich auch jenes theoretisch interessierte "Warum? 280her?" mit= gewirkt haben mag; und auch heute noch mag bei dem theiftischen Gottesgebanken nicht selten ber Fall eintreten, baß sich jemand burch Gründe des Denkens genötigt glaubt, ihn als die allein ge= nügende Erklärungsursache der Welt anzunehmen. Aber einmal handelt es sich hier, in unserer erkenntniskritischen Fragestellung, darum, ob die Geltung des theistischen Gottesgedankens oder



ŧ

anderer religiöfer Gotte8anschauungen mit Recht an thepretischen: Gründen geprüft mirb. Eben bies ift zu bestreiten. Denn auch soweit ienes "Warum? Woher?" bei der Bildung von Gottes= anschauungen mitgewirkt hat, ist es zu seiner Antwort boch nur gelangt. indem zugleich die Frage "Bozu?" gestellt und aus einer werten= ben Beurteilung ber Welt entschieden murde. Nur wenn bieje Beoründung in Betracht gezogen wird. kann der Sinn und die Geltung ber Gottesporstellungen flar werden. Sobann aber ift jedenfalls in ber Religion gerade das an der Gottesvorstellung das Be= beutsame und Leitende, was auf praktijchen Bestimmungsgründen Giebt boch Biebermann felbit zu (a. a. D. S. 225), ber ruht. religiöfe Glaube gehe auf Gott und das Überfinnliche als "das Subjekt einer Gegenbeziehung, die das 3ch von ihm erfährt oder erwartet. 3m Denken ist das 3ch nur theoretisch, im Glauben wefentlich praktisch, von seinem versönlichen Anliegen auß, be= thätigt." Das aber heißt doch nichts anderes als: die Vorstellungen und Urteile bes religiofen Glaubens find nicht von theoretifchen, sondern nur von praktischen Fragestellungen ober auf Grund von lebendigen Wertungen zu gewinnen und nur fo auf ihre Geltung zu prüfen. Die Glaubensfätze, soweit sie wirklich religiose Urt haben, find thymetische Urteile, nicht theoretische.

Das war es auch, was Albr. Ritschl mit seiner These aus= sprechen wollte, daß das religiöse Erkennen in direkten oder selbständigen Werturteilen "sich bewegt", "verläuft", "besteht": bie religiösen Glaubenssätze sind Urteile, deren Geltung uns nicht auf Grund einer Nötigung von Wahrnehmung und Denken gewiß werden kann, sondern nur auf Grund der lebendigen Überzeugung von dem Wert der zu glaubenden Wahrheit für unser persönliches Leben. — Einer der neuesten Beurteiler der Ritschl'schen Theologie, Joh. Wendland, ist der Ansicht: sofern Ritschl nur dies be= haupten wolle, werde ihm niemand widersprechen; denn seit Schleier= macher sei diese Wahrheit ein Allgemeingut der neueren Theologie geworden.<sup>1</sup>) In der That sind auch Gegner Ritschls und Bestreiter

Reifole, Berturteile u. Glaubensurteile.

Ì

ŀ

<sup>1)</sup> Joh. Bendland, Albr. Ritfchl und feine Schule. Berlin 1899. S. 51.

bes Ausbrucks "Werturteil" mit der allgemeinen These einverstanden. auch, wie wir soeben saben, Biedermann, — Streit ist bagegen fürs erste in ber terminologischen Frage, ob jene These durch den Begriff des Berturteils deutlich und ohne die Gefahr von Mikverständniffen ausgesprochen ift. In biefem Bunkt haben wir den Geanern Riticils bas Zugeständnis gemacht, daß nur, wenn ber Begriff bes .. Berturteils" genquer im erkenntniskritischen Sinn bestimmt, nicht wenn er im sprachlichen Sinn gefaßt wird, falichen Auffassungen gewehrt ist. Es war unter anderem die Rücklicht auf die möglichen Mißbeutungen des Begriffs "Berturteil", die mich veranlaßt hat, den Terminus "thymetisches Urteil" für "Werturteil im erkenntniskritischen Sinn" in Vorschlag zu bringen. — Fürs zweite besteht eine Meinungsverschiedenheit in der sachlichen Frage, wie ber Begriff "thymetifches Urteil" noch näher bestimmt werden muß, um die Glaubenssätze nicht nur im all= gemeinen richtig, sondern im einzelnen zutreffend zu bezeichnen. Davon haben wir in der nächsten Nummer zu handeln. — Fürs dritte endlich find Streitverhandlungen darüber geführt worden. wie denn ein Erweis für die Wahrheit der chriftlichen Glaubens= fätze erbracht werden kann, wenn sie thymetische Urteile sind. Darauf werden wir im Kapitel VI noch einen Blick zu werfen haben. — Hier zunächst die zweite Frage!

4. An welcher Stelle in der Gesamtheit der thymetischen Urteile sind die Glaubenssätze, vor allem die der christlichen Religion, einzuordnen? Die Antwort ist uns dadurch erleichtert, daß nach S. 82 f. die Tafel der Werturteile, die wir in Kap. III zunächst für die Werturteile im engeren Sinn entworfen haben, auch unter dem erkenntniskrittischen Gesichtspunkt, also für die thy= metischen Urteile, in Kraft bleibt. So können wir leicht eine fortschreitende Verengung des Kreises vollziehen, in dem die Glaubens= jäte unterzubringen sind.

Buerft die These: sie sind nicht thymetische Urteile naturaler und legaler, sondern idealer (normativer) Art. Nicht naturaler Art! Allerdings betont Kaftan (Wesen der christl. Religion<sup>2</sup>, 64): "in aller Religion liegt die natürliche Wertbeurteilung zu Grund, ist es auf Leben, nicht auf vollkommenes Leben, oder, was dasselbe

Digitized by Google

1

ift, auf Güter, nicht auf ethische Steale abgesehen." Aber fo richtig es ift. daß auch im Christentum die Seliakeit im Reiche Gottes als bas höchfte Gut gesucht wird, fo ist boch biefes höchste Gut - und zwar nach Raftans eigener Darftellung - fo durch und burch ethilch bestimmt, daß der Gegenlatz, den Kaftan zwischen Leben und vollkommenem Leben aufrichtet, überhaupt nicht mehr Daher ift auch das Verlangen nach dem Reiche Gottes zutrifft. nicht ichon von Natur in uns rege, sondern erst im Rampf mit unseren natürlichen Trieben muß es in uns geweckt werden. Diefer nicht natürlich=hedonistische, sondern ethische Charakter ber Selia= feit wird undeutlich gemacht, wenn man überhaupt alles Berlangen nach einem böchften Gut, welcher Art diejes auch fei, ber natür= lichen Wertbeurteilung zuweift. Da zudem in aller Bertbeurtei= lung auch der Begriff des Gutes (des natürlichen oder ethischen) enthalten ift (f. oben G. 43), so hat es an fich ichon logische Bebenten gegen fich, alles Berlangen nach Gütern nun boch einer einzelnen Klasse, der der natürlichen Berturteile, vorzubehalten. Richtiger icheint es mir. den naturalen Werturteilen nur diejenigen zuzurechnen, in benen das nicht durch Ideen vermittelte, natürliche hedonistische Verlangen die Leitung giebt, glio guch als thymetische Urteile naturaler Art nur diejenigen anzuseben, beren Geltung auf ber natürlichen hebonistischen Wertung, nicht auf einer 3dec bes Geistes beruht. - Von diesem Begriff des naturalen thyme= tischen Urteils aus muß man nun allerdings fragen, ob nicht boch in manchen nichtchriftlichen Religionen, bie ihren Frommen natürliche Güter verheißen, auch die Glaubensurteile selbst nur naturaler Art find. Aber auch in biesen Religionen werden boch nicht bloß die erwarteten natürlichen Güter an sich gewertet, son= bern fie felbst haben ihren Wert nur als Gaben ber Götter, und als wertvoll wird auch die Gemeinschaft mit diesen felbft (etwa die Opferkommunion) und die Frömmigkeit, die sich ihnen hingiebt (f. oben S. 69 f.), geschätzt. Diefe Wertung eines vollendeten Lebens aber, bas bie Religion geben foll, liegt nicht auf bem Boden bes naturalen oder hedoniftischen Werturteils; aus diesem allein ist das Hinausgreifen über die gegebene Beltwirklichkeit noch nicht zu ver= ftehen, sondern nur aus der im Geiste des Menschen begründeten 7\*

)

Ibee ber Freiheit von der Welt in der Gebundenheit an Gott. Zudem wirken doch in der Regel auch fittliche Gedanken in der An= schauung der Götter und der Beziehung des Menschen zu ihnen irgendwie mit herein. Eben darum sehe ich auch die Glaubens= urteile der nichtchristlichen Religionen nicht bloß als thymetische Urteile naturaler Art an. Daß sie mehr sind, dasür zeugt schon der Anspruch auf Allgemeingiltigkeit, mit dem sie, wenigstens in ihrem Kreise, auftreten.

Aber sie find auch nicht bloß legaler Art. Bon pincho= logischem Gesichtspunkt aus betrachtet mögen Glaubensfätze bes Christentums oder anderer Religionen von den einzelnen nur als etwas bingenommen werben, was anzunehmen das Gebot der auten Sitte ober ein rechtlich geartetes Gebot der Rirche fordert (f. oben S. 91 ff.). Aber in Sitte und Rechtsgebote tonnten die Glaubens= fate nur eingehen, weil und nachdem fie burch das Schwergewicht ibres eigenen Werts sich Anerkennung errungen hatten. Nom er= kenntniskritischen Gesichtspunkt aus kommen nur diese ursprünglichen inneren Gründe der Geltung in Betracht. Diese ruht auf der überzeugung, daß allein dieje Glaubensfätze den Weg zur Selig= teit lehren und bamit bem Menschen zur Erfüllung feiner Beftimmung helfen können. Gben barum treten fie mit bem Anfpruch auf Allgemeingiltigkeit auf, als thymetische Urteile idealer ober normativer Art.

Suchen wir auch diesen Kreis wieder zu verengen, so sind die Glaubenssätze nicht unter den ästhetischen oder intellektuellen Urteilen unterzubringen. Zwar will ich nicht leugnen, daß bei der Bildung und Annahme von Glaubensurteilen ästhetische Wotive mit hereinspielen mögen, und daß sie auch bei der Empschlung von Glaubenssätzen absichtlich mögen in Bewegung gesezt werden. Kann doch durch die Erhabenheit und Harmonie einer religiösen Weltanschauung die Phantasiethätigkeit selbst aufs lebhasteste micht nur der Phantasie erhabene und erfreuliche Bilder darbieten, sondern beziehen sich auf die praktische Frage der Seligkeit und behaupten die Wirklichteit der Glaubenswelt. Die Überzeugung davon wird auf ästhetischer Frundlage allein noch nicht erreicht. Auch ein intellektuelles Interesse mag (vgl. oben S. 96 f.) burch die Glaubensanschauungen befriedigt oder wenigstens beruhigt werden. Aber wir dürfen darum die Glaubensanschauungen doch nicht als thymetische Urteile auf intellektuellem Gebiet d. h. als Erkenntnispostulate auffassen. Glaubenssjäte von Gott und Gottes Walten in der Welt sind nicht aufgestellt, um Ordnung in unsere Erkenntnis zu bringen, sondern sie wollen die höchste Wirklichkeit, von der Leben und Seligkeit abhängt, bezeugen. Auch ihre Geltung ruht daher nicht auf dem Appell an das Erkenntnissstreben des Menschen.

ì

i

۱

So bleibt uns nur der Kreis der sittlichen und religiösen Wertbeurteilung übrig, in dem wir die Glaubenssätze einreihen müffen: sie gehören dem Gebiet der personellen Wertungen (s. oben S. 75) an, auf deren Grundlage allein ein wahrhaftes Personleben in den praktischen Beziehungen zur Welt sich gestaltet.

Sind nun innerhalb diejes Rreifes die Glaubensjäte etwa den fittlichen Werturteilen anzufügen und als sittliche Bostulate zu bezeichnen? Den Begriff des Postulats hat Scheibe zur Charakteristik bes religiöfen Grkennens verwendet (vgl. o. S. 18 und 90). "Die Urteile des religiofen Erkennens find", jo urteilt er (Die Be= beutung der Werturteile 2c. S. 52), "nicht Werturteile, aber sie find Bostulate auf Grund von Berturteilen." Dem Urteil "Gott ift die Liebe" liegt "das religiöje Werturteil zu Grunde, , bie Liebe Gottes ift religiös wertvoll'. Auf Grund biefes Berturteils wird postuliert, daß Gott die Liebe sei" (ebenda). Scheibe spricht aber zugleich aus, daß "bor allem in den fittlichen Religionen der Mensch nicht willfürlich jene Bedürfnisse und Bertgefühle schaffe", sondern daß sie als "Forderungen" an ihn herantreten und mit ber Bürde ber Persönlichkeit aufs engste zusammenhängen. - Aber entspricht bieje ganze Deutung der Glaubensurteile dem Sinn der geschichtlichen Religionen felbst? Um mit bem einzelnen, von Scheibe gebrauchten Beispiel zu beginnen, fo fcließt fich 1. Joh. 4, 8f. an den Say: Sri & Jeds dyarry eoriv, unmittelbar die Thefe an: έν τούτω έφανερώθη ή άγάπη του θεου έν ήμιν δτι τόν υίδν αύτου τόν μονογενή άπεσταλκεν δ θεός είς τόν κόσμον, ίνα ζήσωμεν δι' αὐτοῦ. Darin spricht sich das Bewußtsein der

chriftlichen Religion aus. daß sie das Dasein eines Gottes, ber Liebe ift. keineswegs als Postulat aufstelle, das wir aus ber Macht und Unabweisbarkeit unferes inneren Bedürfniffes hervor= bringen sollen, sondern damit eine Wahrheit bezeuge, die uns durch eine wirkliche und wirkfame Ermeisung diefer Liebe fund wird. - Aber hiermit find wir keineswegs darauf zurückgeworfen, daß die Glaubensfätze nur theoretische Urteile wären, die nur in Wahrnehmung und Denken die Liebe Gottes feststellten. Vielmehr — und das ist das relative Recht jener Theorie von ben Bostulaten 1) - tönnen wir ber Wirklichkeit und Birklamkeit Gottes in Seju Chrifti Erscheinung felbit nur in einem thyme= tischen Urteil gewiß werden. Seju Christi Birksamkeit zielt darauf ab. uns zu einem über die Welt erhabenen Leben zu führen: Era Chowner di' adrov. Nur wer dieses Wirken dahin wertet, daß es uns wirklich aus Sünde. Welt und Tod zum Leben oder zur Seliakeit zu erlösen vermag, wird auf Grund davon das Ur= teil anerkennen, daß sich bier die erlösende Liebe des weltmächtigen Gottes erweist. - Dieje Bertung tommt nur auf Grund des fittlichen Bewußtseins zu ftande; denn das Leben, zu dem Jesus Christus uns erlöfen will, schließt zugleich die Verwirklichung des driftlich=sittlichen Ideals durch Bergebung und Heiligung in der Liebe in sich. Nur im Rusammenhang damit ergiebt sich auch der Eindruck von der Offenbarung Gottes in Jesu. Aber auch die Beobachtung dieses Bunktes giebt uns tein Recht, die Glaubens= fäte als sittliche Bostulate aufzufassen: benn wir urteilen in ihnen nicht, Gottes heilige Liebe müffe wirklich fein, weil fie für uns fo wertvoll ift, daß wir sie nicht missen möchten und könnten, viel=

<sup>1)</sup> Bgl. darüber Scheibe felbst a. a. O S. 23 Anm. 1, Nr. 2. In Nr. 3 weist Scheibe auf die weitere Frage hin, was denn für Jesum Christum selbst die Offenbarung und deren "religiöses Erkenntnis= und Gewißcheits= prinzip" gewesen sei, und er scheint anzunehmen, daß bei ihm der Postulats= charalter der Religion in Krast trete. Aber soweit diese Frage überhaupt für uns lösbar ist, werden wir auf die Offenbarungen Gottes in der Ge= schichte des Alten Testaments, vor allem aber auf die innere Ersahrung seiner Gemeinschaft mit dem Bater hinzuweisen haben. Diese letztere hat wohl auch Scheibe hauptsächlich im Auge, aber auch sie ist nicht Bostulat, sondern Finnewerden einer wirksamen Wirklichkeit.

t

)

mehr giebt sich uns Gottes Liebe ihrerseits als Wirklichkeit kund: die Erscheinung Jesu Christi macht unwillkürlich den Gewisseneindruck göttlicher Hoheit und Liebe, und nur auf dieser Grund= lage erhebt sich unsererseits jene Wertung Christi und das thyme= tische Urteil, daß Gott in ihm wirksam ist. In ihm deuten wir nur wertend die gegebene geschichtliche Erscheinung als göttliche Offenbarung.

So ift dieses thymetische Urteil trop seines engen Rusammen= hangs mit sittlichen Berturteilen boch nicht unter diesen selbst einzureihen, fondern wir erhalten eine besondere Gruppe religiöfer thymetischer Urteile. Unter ihnen stehen neben den religiösen Werturteilen im engeren (iprachlichen) Sinn, bie wir S. 69f. 88 ins Auge fasten, auch die religiöfen Glaubensfäte. Ihrer Art nach find fie, mas ber Ausbrud befagt. Glaubens= d. 6. Bertrauens= urteile. In arundlegender Beise richtet fich das Vertrauensurteil auf die maßgebende göttliche Offenbarung selbst. Von diesem Mittelpunkt aus gewinnen wir in weiteren Vertrauensurteilen die einzelnen Stücke der unsichtbaren geistigen Wirklichkeit, die das Nur vertrauend können wir selbständig Christentum verfündigt. das Urteil uns aneianen, daß Gottes Borsehungswalten über unserem Leben, das Servorgehen der Belt aus dem Willen Gottes, die göttliche Bestimmung ber Menschbeit zu seinem Reich, Gottes richten= bes und erziehendes Birten der menschlichen Sünde gegenüber, fein ewiger Ratichluß ber Erlöfung, beffen Ausführung in Chrifto, Chrifti Serrschen in feinem Reich, Die Gegenwart feines Geiftes in der Gemeinde, Gottes Bergeben und Seiligen 2c. Birklich= feit ift.

Aber bei unferer These macht uns noch eine doppelte Schwierigkeit zu schaffen. Einmal die Frage: zu jener Glaubenswelt gehört doch auch die menschliche Sünde; kann ich sagen, ich sei vertrauend der Macht der Sünde gewiß? ist die Sünde selbst Gegenstand meines wertenden Vertrauens? — In der That kann man der Wirklichkeit der Sünde nur gewiß werden, wenn man sie in ihrem tiesen Unwert, in ihrer das Leben zerrüttenden Macht versteht. Aber auch dies ist doch eine Wertung, allerdings negativer Art; und zu stande kommt sie nur auf Grund der posi-

103

tiven, vertrauenden Wertung der dem Menschen gegebenen göttlichen Bestimmung zum Reiche Gottes (s. oben S. 13). So sind auch die Urteile über Schuld, Macht, Folgen der Sünde thyme= tische Urteile und genauer Vertrauensurteile, nur solche indirkter Art.

Sodann die noch schwierigere Frage: giebt es benn nicht eine Gewißheit von der Birklichkeit Gottes und ber ganzen Gotteswelt, ohne daß sich ein Vertrauen barauf richtete? - Um die Antwort zu gewinnen, müssen wir verschiedene Fälle solcher Wirklichkeitsüberzeugung obne Vertrauen unterscheiden. Erstens giebt es. wie wir uns ichon S. 91 ff. vergegenwärtigten. ein Rührmahrhalten der chriftlichen Berfundigung auf bloße Autorität hin. Dabei richtet sich allerdinas das wertende Ber= trauen nur auf die den Glauben verfündenden Autoritäten, nicht auf die Glaubenswelt selbst. Aber durch diese pipchologische That= sache wird nichts an der erkenntniskritisch bestimmten These ge= ändert, baß eine selbständige Gewißheit von der Geltung der Glaubensurteile nur in wertendem Vertrauen möglich ift. Die geiftige Belt, die das Chriftentum verfündigt, ift felbit Glaubens= welt. - Zweitens tann ein Mensch von Gottes Dasein auch eine felbständige überzeugung haben und dabei biefem Gott ohne völliges versönliches Bertrauen doch aleichailtia. gegenüberstehen. Aber darin zeigt sich nur, daß ein Unterschied ist zwischen dem grundlegenden Vertrauensurteil, das auf Grund bes unwillfürlichen Gemütseindrucks zu ftande kommt, und zwi= ichen der gewollten Einordnung unseres ganzen Lebensinhaltes in die versönliche Vertrauenshaltung zu Gott. Die vertrauende Wer= tung der göttlichen Wirklichkeit und das auf ihrer Grundlage sich erhebende Glaubensurteil vollzieht sich zumeist in allgemeineren Reflexionen über unfer Ich mit feinen bochften Bunichen und Bebürfniffen, und über fein Verhältnis zu der uns verkündeten Glaubenswelt, vielleicht auch in ganz besonderen Reflexionen über eine einzelne Sünde oder Not und ihre Stillung durch Gott. Biervon unterscheidet fich die Gefühls= und Willenshaltung in den weiteren einzelnen Fällen des Lebens, in Schuld und Versuchung, in Freud und Leid. Trop dieses Unterschieds hat die christliche Sprache mit Recht jene grundlegende Überzeugung von Gott und

104

Gottes Welt und diejes stetige Gefühls= und Billensverhalten mit bem gleichen Ausbrud "Glauben" - mereveer bezeichnet; benn bas Vertrauen zu Gott im konkreten Leben ift boch nur ein Ernstmachen mit dem, was wir in jenen grundlegenden Reflexionen für uns feststellten. - Drittens besteht noch ein ertremster Fall ber Überzeugung von Gottes Birklichkeit, ohne daß Bertrauen dabei wäre; da nämlich, wo ein Mensch dem Gott, den er als wirklich glaubt, nur mit Furcht und mit Rittern por feinem Gericht gegenübersteht. In ber That tann es vortommen, daß ein Mensch zwar überzeugt ist, Gottes heilige Liebe sei eine in Christo erschienene Wirklichkeit, aber zugleich auch, daß ihm dieje Liebe nicht gelte, sondern nur seine richtende Seiligkeit. Aber auch hier liegt boch jener Überzeugung von dem Erscheinen der göttlichen Liebe, wenn fie felbständige Überzeugung ift, etwas von einem wertenden Vertrauen zu Grunde; nur fällt bei einem solchen Menschen die allgemeine Schätzung des höchften Wertes, den Gottes Liebe für die Menschen hat und auch für ihn hätte, und bie Anwendung auf feine eigene Berfon völlig auseinander. Ob solche Ruftande normal oder abnorm find, haben wir hier nicht zu fragen. Genug, daß auch fie die Theje nicht aufheben, daß die christliche Glaubenserkenntnis in Bertrauensurteilen zu stande kommt!

Die hriftlichen Glaubenssätze sind thymetische Ur= teile, d. h. Urteile, deren Geltung auf einer Wertung beruht, und zwar, wenn wir die sich verengenden Kreise überblicken, ideale, personelle, religiöse Urteile des Vertrauens, aber als solche im engsten Zusammenhang mit den sittlichen Urteilen; also in Summa: sittlich geartete Vertrauensurteile.

Ühnlich wie vom Chriftentum läßt sich auch von den ans beren geschichtlichen Religionen zeigen, daß auch sie nicht etwa nur aus Bedürfnissen und Wünschen des Menschen ihre Glaubenswelt postulieren, sondern sich an geglaubte "Offenbarun= gen" Gottes oder der Götter halten und diese wertend deuten. Auffallende und besonders wohl= und wehethuende Erscheinungen in der Natur, im bewußten und undewußten Seelenleben, in der Bollsgemeinschaft, in der Geschichte werden den unwillkürlichen

Eindruck, daß hier überweltliche Mächte mit Beziehung auf Wohl und Bebe des Menschen thätig find; biesen Erscheinungen wird eine wertende Deutung zugewendet und auf Grund bavon erwachsen die Glaubensurteile von dem Wesen und Walten der göttlichen In welchem Maße babei nur dunkle Gindrücke der Furcht Мäфte. por unerklärten Vorgängen svielen ober flare sittliche Vorgänge Die Leitung geben, in welchem Umfang wirklich Offenbarung Gottes gemertet ober aus ben Wünschen bes Herzens beraus bazu gethan ober postuliert wird, ift eine den einzelnen Religionen gegenüber au stellende Frage. Aber auch bier find die Urteile, in benen die religiöfen Anschauungen fich aussprechen, thymetische Urteile auf Grund von "Offenbarungen", zum Teil allerdings Ur= teile ber Furcht, doch vorwiegend folche des Vertrauens; und nur foweit Bertrauensurteile berrichen, ift von religiofem Glauben im eigentlichen Sinne zu reden. — Besonders in den höheren Religionen, in den ethisierten Naturreligionen (Bolksreligionen) und in den Gesetzesteligionen werden Offenbarungen Gottes, dort in Natur und Bolfsleben, bier in einem Gottesgeset, verfündigt, an die sich Vertrauensurteile anschließen. Auch in den Erlösungs= religionen fehlen fie nicht: im Buddhismus liegen die Offenbarungen, aus denen die ... beiligen Wahrheiten" erkannt werden, zum Teil in den allgemeinen Ordnungen ber Belt, zum Teil im Innern des Menschen, in der Mystik vor allem in inneren Ersahrungen, die der Fromme vertrauend wertet. In keiner diefer Religionen aber ist der Zusammenhang zwischen der Deutung dieser Offenbarungen und bem sittlichen Urteil des Menschen ein so inniger wie im Chriftentum.

Blicken wir von diesem Resultat aus auf unser erstes Napitel zurück! Wir haben schon oben (S. 97) betont: Albrecht Ritschl hat, wenn er die christliche Glaubenserkenntnis durch den Begriff des Werturteils bezeichnet, die richtige These im Auge gehabt hat, daß sie nicht in theoretischen, sondern in thymetischen Urteilen zu stande kommt. Hier dürfen wir num hinzuspügen: wenn er (vergl. oben S. 13) den Begriff des Werturteils durch die Verweisung auf Luthers Anschauungen über die Busammengehörigkeit von Gott und Vertrauen beleuchtet, hat er

#### Die Frage nach der Einordnung der Glaubensjäpe 2c. 107

auch den genaueren Charakter der Werturteile als Urteile des Vertrauens und ihre Verschiedenheit von Postulaten richtig erkannt. — Mit Recht hat darum auch Otto Ritschl in seinen eigenen Aussführungen über die Werturteile der Religion (Über Werturteile S. 18 ff.) die These seiters, daß das religiöse Erkennen auf dem Vertrauen zur Offenbarung ruhe, in den Mittel= punkt gerückt.



## VI. Kapitel.

# Folgerungen für die Frage nach dem Wahrheitserweis von Glaubenssäten.

1. Damit, daß die Glaubensjähe uns den Charakter von thymetischen Urteilen annehmen, die auf vertrauender Wertung von "Offenbarung" beruhen, wird das Problem um so dringender, ob und wie sich ihre Allgemeingiltigkeit erweisen läßt. Von einzelnen Schülern Ritschls mag der Fehler gemacht worden sein, daß sie mit dem Schlagwort "Werturteil" auch schon den ganzen Wahrheits= erweis der Religion erbracht wähnten. Keiner der bedeutenderen Unhänger von Ritschl ist in diesen Wahn verfallen; sondern sie haben sich aufs lebhasteste mit dem Problem beschäftigt, ob und wie die Wahrheit des christlichen Glaubens nachgewiesen wer= den kann.") — Daß die christlichen Glaubensstäge selbst mit dem

<sup>1)</sup> Theobald Ziegler, Glauben und Biffen. Strafb. 1899, 2. Aufl. S. 11 bemerkt gegen "bie moberne Theologenicule", die die Urteile der Religion als Werturteile bezeichnet: "Mlein damit ift gerade die Haupt= frage umgangen, nicht erledigt, die Frage, auf die der religiöse Glaube allen Nachbruck legt und legen muß, ob jenen Anschauungen und Bildern, jenen Gefühls = und Berturteilen auch Birklichkeit zukomme und entspreche, ob fie also zugleich auch Seinsurteile feien. Natürlich bejaht das der Glaube; nicht daß fie Wert haben, sondern daß fie wahr find, ift auch ihm die Hauptfache. Aber hat er damit recht? find fie wirklich wahr?" Ganz gewiß ist das die hauptfrage. Nur ift dies gerade von den Fuhrern der "modernen Theologenschule" mit voller Klarheit ertannt worden. Woher fonst die energischen Bemühungen um eine beffere Apologetit, als fie vor= her gepflegt wurde? Die Spipe, die Biegler feinen Borten giebt, trifft bie Riticil'iche Schule in ihren hauptvertretern nicht, fo wenig wie die Spipe ber Bemertung, die Biegler an anderem Ort über die jungen Theologen macht, die "man fo lange gelehrt habe, daß fie glauben dürfen, was fie münschen."

### Folgerungen für die Frage nach dem Bahrheitserweis x. 109

Anspruch auftreten, höchste von jedermann anzuerkennende Wahrheit zu verkünden, ist zweisellos. Aber nun treten andere Religionen und Weltanschauungen der christlichen seindlich gegenüber und stellen ihre Glaubensssätze, ihre thymetischen Urteile, denen des Christen= tums entgegen. Lätt sich da jener Anspruch des christlichen Glaubens, der doch nur auf Wertungen beruht, überhaupt prüfen und bewähren? Sind wir nicht darauf angewiesen, denen, die sich auf Grund anderer Wertungen etwa der pessimistischen oder äschsetisch= pantheistischen Anschauung zuwenden, nur eben die Versicherung zu geben, daß die Wertungen, auf die sie ihre Weltanschauung aufbauen, schließlich zusammenbrechen werden?

In Erwägung biefer Schwierigkeiten stellt Otto Ritichl in ber That die Thefis auf: "Die Allgemeingiltigkeit bestimmter geiftiger. insbesondere religiöser Werte, läßt sich nur als das zufünftige Ergebnis des als endgiltig entschieden vorgestellten Kampfes um die Weltanschauung benken und insofern allerdings in der religiösen Hoffnung antecipieren " (Über Werturteile, S. 35). Der Beariff ber Allgemeingiltigkeit ift damit auf den einer zukünftigen thatsäch= lichen Geltung bei allen zurückgeführt. Die Wertungen, die den verschiedenen Religionen und Weltanschauungen zu Grunde liegen, treten in einen Wettfampf miteinander. Die Frage ift, welche der Religionen den Sieg behalten oder "eine freie übereinftimmung aller" für ihre höchsten Werturteile gewinnen wird. Als Chriften aber anticipieren wir in unserem Glauben diese künftige allgemeine Geltung unferer Glaubensanschauungen, "wenn auch vorläufig nur aus Gründen subjektiver Giltigkeit" (a. a. D. S. 32). — Die Dar= ftellung von einem Wettfampf der Religionen und ihrer Wertungen ift gewiß richtig.") Aber ift die Hoffnung auf den Sieg des

<sup>1)</sup> v. Ehrenfels stellt (Bierteljahrsschr. f. wissensch. Philoj. XVII [1893], S. 241 ff. und System der Werttheorie I, S. 146 ff.) in intereffanter Beise die Wertbewegung als einen Kampf ums Dasein zwischen den verschiedenen Wertungen **das**; der seine Ursache in der Begrenztheit der Alsie milationsschihigkeit oder Lebenskraft hat. Auch die Vergleichung der Typen der Entwicklung, die sich auf dem Gebiet des organischen Lebens und auf dem Gebiet der Wertungen zeigen, erbringt manche intereffante Beobachtung. Eine eigentliche Erklärung für die Veränderung der Werte vermögen diese Analogieen doch nicht zu geben; die Faltoren bei jener Beränderung

chriftlichen Glaubens nur eine individuelle, darauf begründet, daß sich mir wenigstens der Glaube "als Kraft und Wahrheit bewährt" hat und darum sich auch andern bewähren wird? Oder können wir in den Kampf eintreten mit einer Gewißheit, die sich auf diskutierbare, allgemeingiltige Gründe berusen kann?

Erich Abides aiebt in seinem Auffatz über "Wiffen und Glauben" (Deutsche Rundschau 94 [1898], S. 96 ff.) die klare Antwort: "Individualität ift das A und D jeder Weltanschauuna" (102). Daraus aber folgert er: wer für sich selbst die Scheidung zwilchen Wiffen und Glauben vollzogen hat, "ber wird auch allen Kampf auf bem Glaubensgebiet vermeiden. Nie kann es ihm ein= fallen, daselbst zu beweisen' und zu widerlegen', zu verfluchen und alleinseligmachende Lebre zu verfünden, allgemeine Anerken= nung zu erzwingen, ftatt Zuftimmung Gleichgefinnter zu hoffen" (S. 106). Aljo nur von Gleichgefinnten, von folchen, die ihrer ganzen Anlage nach in derselben Stimmung des Wollens und Fühlens fteben wie ich, ober bie burch Erziehung in dieselbe Rich= tung gebracht werden, tann ich Ruftimmung erwarten. Denn "Änderung des Glaubens bedeutet zugleich Änderung der Lebens-Die subiektipen Grundlagen alles Glaubens. Charakter. rictuna. Bollen, Fühlen, müffen zunächft umgestaltet werden, bebor der Glaube ein anderer werden kann" (S. 107). - Zweifellos liegt ein Recht in diefen Anschauungen. Wenn die Glaubensfäte wirtlich thymetische Urteile sind, also ihrer Geltung nach auf Wer= tungen beruhen, so müssen, wo eine selbständige Anerkennung der Glaubensfätze stattfinden foll, zuerft neue Wertungen zu ftande Auch vom christlichen Standpunkt aus ist das Berechtigte fommen. an Adictes' Ansicht darin anerkannt, daß die Annahme des christ= lichen Glaubens und bie perávora in den engsten Zusammenhang gestellt werden. — Aber zugleich erheben sich Bedenten. Die chriftliche Miffion erwartet im Gegensatz zu Abides' Ansicht, bag erft auf Grund der Glaubensänderung die gründliche Umwandlung von Charakter, Wollen, Fühlen vor sich geht; und sie findet es

110



2

find viel komplizierter. Noch aussichtslofer aber finde ich das Beftreben, aus dem Entwicklungsprozeß selbst die Geltung des höchsten moralischen Eigenwertes zu bestimmen.

durch die Erfahrung bestätigt, daß zuerft eine andere grundfats= liche Wertung und mit ihr ber grundlegende Glaubensentichluß. bann erft bie allmäbliche Umgestaltung bes Bollens und Rühlens im einzelnen und des gesamten Charakters erfolgt. Doch könnte Abides bies vielleicht auch zugeben und fich mit uns dahin vereinigen, baß ber Glaube boch erft mit der fortichreitenden Ge= fühls= und Willensveränderung zu seiner vollen Kraft und Klar= heit, zum vollen Ernftmachen komme (f. oben S. 104 f.). Aber es bleibt auf chriftlichem Boben noch ein anderes gewichtigeres Bedenken gegen die Darstellung von Abides. Awar wird das Christentum gern auf bas "Verfluchen" verzichten, nicht aber barauf. "alleinseligmachende Lehre zu verkünden". Darauf ver= zichten hieße, den Anspruch aufgeben, daß das Christentum die absolute Religion sei, und die Kraft christlicher Mission brechen. ---Auch von philosophischer Seite find Einwände gegen Adictes So hat Hans Baihinger in seinen Kant= laut geworden. ftudien III (1899), S. 191 fich nicht nur gegen Abides' Auffat, sondern überhaupt gegen die Theologie der Werturteile 1) ge= wandt: "Eins und das Bichtigste übersieht jene Theologie der Werturteile. Nämlich die Bertunterschiede zwischen den Bert= urteilen verschiedener Subjekte felbft! Um diese Bertung festau= seten, dazu ift der Intellekt oder, nach Kant'scher Terminologie, die theoretische Vernunft doch wieder absolut notwendig. Und ihr gutes Recht darf nicht durch die Willfür der Einzelsubjekte mit ihren angeblichen "Bedürfnissen" vertummert werden."

<sup>1)</sup> Baihinger versteht darunter eine Theologie, welche in ihrem Glauben "das dem Einzelsubjett Wertvolle" zur Geltung bringt, wie aus den Borten hervorgeht: "Allerdings hat das dem Einzelsubjett Wertvolle bei Kant nicht seine Würchgung gesunden. In diesem Sinne ist die Theologie der Werturteile, wie nan die Riticht'sche Schule kurz bezeichnen kann, eine sachlich berechtigte Ergänzung zu Kant" (a. a. O. S. 191). — Die hier bezeichnete Ergänzung zu Kant hatte längst schoe Schleiermacher gegeben; dazu wäre die Riticht'sche Schule nicht nötig gewesen! Diese hat vielmehr gerade, und zwar in ihren Hauptvertretern (Riticht selbst, Herrmann, zum Teil auch Rasian u. a.), in energischem Zurlichgreisen auf Rant die Allgemeingiltigkeit der Wertungen, die der christlichen Religion zu Erunde liegen, behauptet und zu bearünden gesucht.

2. Ift bie "theoretische Bernunft" bazu wirklich im ftande? Eine volle Beantwortuna diefer Frage müßte den Rahmen un= ferer Untersuchung überschreiten. Sie würde mitten bineinführen in bas erkenntnistheoretische Problem, ob ober inwieweit eine metaphyfische Erforschung der letten Gründe der Welt mit ben Mitteln theoretischen Erkennens möglich ift. - Aber wir können bier boch soviel sagen: felbst wenn etwa metaphysische Sypothesen bis zu dem Grunde der Welt vorzudringen vermögen, fo können fie boch. solange sie sich nicht burch Wertungen ergänzen und ba= mit über bas Gebiet des theoretischen Erkennens binausareifen. böchstens den allaemeinen Rahmen der Anschauungen erbringen. in denen fich die Religion bewegt. Bielleicht möchte es einer allein auf benknotwendige Rückschlüsse fich gründenden Metavhpfik gelingen, ben Gebanken eines einheitlichen geiftigen Beltgrundes. zu erreichen: dagegen diejenige Seite des absoluten Weltgrundes die dem persönlichen Vertrauen seinen Halt giebt, die also dem Glauben die Hauptsache ift. Gottes heilige erlösende Liebe bleibt boch bem theoretischen Erkennen unzugänglich und läßt sich nur in perfönlicher Wertung gewinnen. Das geben auch folche zu, die bem Glauben durch eine in Sypothesen über den Weltgrund sich bewegende Biffenschaft eine feste Grundlage glauben schaffen zu müffen, jogar Biedermann, wie wir oben S. 97 faben. - Und um an einige neuere Religionsphilosophen zu erinnern, gesteht es Theo= bald Riegler, ber im Gegensatzu Abides eine folche Metaphysik auf die Seite der Wissenschaft stellt, offen zu, "daß das Unsicht= bare der Wiffenschaft ein ganz unbestimmt Dunkles und Broblematisches, in der Religion dagegen ein Lebensvolles und Anschau= liches und zugleich ein Berfönliches ift, zu dem der Glaubende bas Vertrauen hat, daß es seine Sehnsucht nach dem Unendlichen ftille " (Glauben und Wiffen 214). Und er fommt zu dem Schluß: "Gerade wenn sich der Glaube an das Unsichtbare niemals in Wiffen verwandeln läßt, gerade dann und nur dann bleibt er in alle Ewigkeit, was er ift, — Glaube" (a. a. D. S. 13). Auch Berm. Siebed behält in feinem "Lehrbuch der Religionsphilo= sophie" (Freib. Leipzig 1893) bem religiöfen Glauben fein beson= beres Gebiet vor: die Metaphysik fragt nach dem einheitlichen

Rusammenhang der ganzen Welt, der religiöse Glaube dagegen nach dem Werte des Lebens und darnach, wie die Griftenz ienes Weltzusammenhangs "mit der eines obersten Gutes ober Wertes" verknüpft ist (a. a. D. S. 219, 243). Über die Wahrheit des religiösen Glaubens kann darum auch nicht die Metaphysik ent= scheiden, sondern nur eine philosophische Betrachtung, die selbst bas geistige Leben unter ben Gesichtspunkt ber Wertung stellt und nach seiner Normalität fragt (S. 35). — Damit aber sind wir auf eine Bhilosophie binübergeführt, die den praktischen Adealen und Werten des menschlichen Geistes Rechnung trägt. In diese Richtung weisen Bhilosophen wie Chr. Sigwart,1) Buft. Clag und Rud. Guden: Theologen wie Tröltich 2) folgen ihnen darin nach. Sie alle übertragen die maßgebende Entscheidung über die Wahrheit des religiösen Glaubens nicht der "theoretischen Vernunft". sondern einer Abwägung der höchsten menschlichen Werte, auch wenn fie der theoretischen Bhilosophie etwas von Erkenntnis des absoluten Weltgrundes zuschreiben.

Wie mir scheint, ist dem theoretischen Erkennen durch die Bedingungen, an die es gebunden ist, eine noch engere Grenze gezogen. Mir scheint eine Metaphysik, die mit theore= tischen Mitteln zu Hypothesen über den Weltgrund vordringen will, von allen sicheren Kriterien verlassen zu sein, an denen wir

Reifchle, Berturteile u. Glaubensurteile.

<sup>1)</sup> Sigwart, Logik, II<sup>\*</sup> S. 758: "So erscheint der letzte Grund, auf ben alle hypothetische Notwendigkeit als auf das Letzte und Unbedingte zu= rücktreibt, als die reale Macht eines zwecksehen Bollens; und in dieser Linie der Betrachtung erhält die Gottesidee ihren natürlichen Inhalt von dem Ideale, dem unser eigenes Bollen auf theoretischem wie auf prakti= schem Gebiete zustrebt."

<sup>2)</sup> Obwohl Tröltich seine Bedenken dagegen hat, die Religion in der Sphäre der Werturteile unterzubringen und diese "vollständig in sich abzuichließen" — etwas, was ich keineswegs beabsichtige —, so giebt doch auch er von den Jdeen, in denen sich die Religion bewegt, unumwunden zu: "sie können niemals von den sie begleitenden Wertgefühlen und Billens= erregungen abgelöst werden"; es "beruht ihre Evidenz nicht bloß auf ihrem Vorhandensein im Geiste überhaupt, sondern auf ihrer den Geist erhebenben und leitenden Macht." "Ihre praktische Unentbehrlichkeit und ihre positiven Leisfungen sür das geistige Leben sind ein Bestandteil ihrer Evidenz und die Grundlage zur Bemessung ihres jeweiligen Wertes." (Zeitschr. f. Theol. u. Kirche V (1895), S. 391 f.)

٩

fonst Hypothesen zu prüfen vermögen. Darum möchte ich, wenig= stens im wesentlichen, bei Kants Grenzbestimmung bleiben. Das theoretische Erkennen bleibt auf das Ersahrungsgebiet beschränkt; aber es stößt an gewisse letzte Fragen, die es nicht mehr positiv zu beantworten vermag, an die Frage noch dem Woher des Em= pfindungsstoffs und unseres erkennenden Bewußtseins. An dieser Grenze erhebt sich nur noch aus dem lebendigen Streben nach der uns wertvollen Erkenntnis das Erkenntnispostulat, daß der gegebene und noch weiter zu erwartende Empsindungsstoff unserem erkennenden Bewußtsein angemessen sie. — So betrachtet ist die theo= retische Verlungs undernögend, die thymetischen Urteile des religiösen Glaubens als wahr zu beweisen oder als falsch zu verwerfen.

Aber doch bleibt auch ihr eine außerordentlich wichtige Auf= gabe bei dem Bahrheitserweis des driftlichen Glaubens. Fürs erste sind es theoretische Bernunsterwägungen, in denen wir die Grenzen des theoretischen Erkennens abstecken. Eben damit aber wird zugleich das Gebiet frei, auf dem der religiöse Glaube sich Fürs zweite aber umgrenzen wir eben damit bewegen kann. auch das Gebiet des religiösen Glaubens. Wo dieser etwa in mythologischen Bhantasien oder in Dogmen, die mit Hilfe wissen= schaftlicher Begriffe geprägt find, Sätze aufstellt, die in den Be= reich empirischer Forschung gehören, da überschreitet er sein Ge= biet und wird durch die fortschreitende Erkenntnis der theoretischen Vernunft in seine Grenzen zurückgewiesen. Dagegen entzieht es fich ihrem Urteil, ob bie Säte religiöfen Glaubens, soweit fie fich auf ihrem umgrenzten Boden halten, wahr oder falich find.

3. Mit der Entscheidung darüber find wir auf praktische Bernunfterwägungen angewiesen, in denen wir die thymetischen Urteile des Glaubens zu prüfen haben. Auf zwei Punkte werden fie sich vor allem beziehen müssen.

Fürs erfte auf die wertvollen Güter selbst, die in der Religion oder, genauer gesagt, in der einzelnen Religion gesucht und genoffen werden. Der Fromme irgend einer Religion ist, wenn anders er selbständig seines Glaubens lebt, dessen gewiß, daß er auf Grund seines Glaubens oder auch in seinem Glauben selbst des höchsten Gutes, das die Religion verheißt, wirklich theilhaftig wird; eben

darin ift er felbit unmittelbar von der Bahrheit feines Glaubens überzeuat. und so wird er auch andere bavon zu überführen versuchen. Diese zunächst individuelle Überzeugung kann aber unter eine all= gemeinere Erwägung gerückt werden: in nichts anderem kann fie bestehen als in einer Exposition des Wertes, in dem sich der Glaube einer umfassenderen Selbstbefinnung und Beobachtung des menschlichen Geisteslebens darftellt. - Einmal wird es fich ichon darum handeln, zu ervonieren, aus welchen praktischen Gründen fich ber Mensch mit ber ästhetischen, intellektuellen und moralischen Wertbeurteilung nicht begnügen tann, sondern notwendig zu der Fraae weitergeführt wird, auf welche die thymetischen Urteile des religiösen Glaubens in den verschiedenen Religionen ihre Antwort geben. Überall bricht schon in jenen Thätigkeiten ein Ringen nach Freiheit von der Welt, nach einem selbständigen, von ihr unan= taftbaren Lebensinhalt hervor; schon in der freien Thätigkeit des fünftlerischen Schaffens und Geniegens, die aber boch nur in der Bhantasie uns über die Gebundenheit an die Welt erhebt: noch mehr in der Erkenntnisarbeit, die uns wohl zu einer ein= heitlichen Beherrschung des Erkenntnisstoffs führt, aber uns zu= gleich wieder zu blogen Gliedern des großen Erkenntniszusammen= hangs herabzuseten droht und noch nicht das Innerste der Ber= fönlichkeit erreicht; vollends im sittlichen Leben, das mit feiner Unterordnung unter ein unbedingtes Gebot uns mitten in der praktischen Beziehung zur Welt frei machen will. Aber eben aus Diesem Streben nach Freiheit wächst mit innerer Notwendigkeit die Frage nach einem Sinn und Zweck der Welt hervor, vor allem aus dem sittlichen Ringen selbst: sind wir auf ein vergebliches Mühen um das Gute angewiesen? oder können wir uns im Kampf dafür vertrauend der das Dasein und Sosein der Welt begründenden höchsten Macht hingeben? — Sodann aber muß die Darlegung der praktischen Gründe dafür versucht werden, daß gerade und nur bie chriftliche Glaubensanschauung eine volltommen befriedigende Antwort auf jene Frage zu geben vermag. In allen Religionen bas Suchen nach einer über die Welt erhabenen Glüchfeligkeit ober Seligkeit in der Gemeinschaft mit der Gottheit! 3m Christentum allein wird eine Seligkeit dargeboten, die das Ziel erfüllt, auf das

8\*

die ganze Richtung des menschlichen Geistes hinweist, und die zu= aleich das Leben der menschlichen Gemeinschaft zu wahrhafter Ge= meinschaft von geistigen Versonen zu machen vermag, die sich auch über das weltliche Kulturleben erhebt und doch wieder befruchtend Es wird sich verdeutlichen lassen, wie dies darauf zurückwirkt. vor allem in dem unauflöslichen Zusammenhang der religiöfen und fittlichen Anschauungen, der im Christentum aufgerichtet ist, seinen Dem positiven Nachweis tann ber polemische Nach= Grund bat. weis zur Seite treten, inwiefern andere Religionen ihrer geschicht= lichen Art nach den Wert nicht haben können, den der christliche Bum Teil ift in ihnen ichon die verheißene Seligkeit Glaube hat. felbst von der Art, daß fie den Menschen nur wieder in die Ab= hängigkeit und Unfreiheit hineinzieht. Und auch die peffimistische und muftische Religion, die den Menschen von der Endlichkeit er= löfen wollen, ebenso der äfthetische Bantheismus können nicht wahre Freiheit geben: jene treten in Widerspruch mit dem Wesen des Menschen, sie legen sich ertötend auf die anderen Geistesthätig= feiten, fie geben nicht Erlöfung, sondern Vernichtung ber fittlichen Berfönlichkeit; diefer aber, eine Religion von Aristokraten des Geistes, giebt im Grunde nur eine äfthetische Berklärung ber endlichen Welt und des Lojes der Endlichkeit, ohne wahrhaft zu geiftig= sittlicher Freiheit zu erheben.

Fürs zweite richten sich die praktischen Vernunsterwägungen auf die Offenbarungsgrundlage, an die sich die thymetischen Urteile des christlichen Glaubens halten: als Vertrauensurteile bes haupten sie, durch eine in der Welt uns entgegentretende Erweisung Gottes geweckt zu sein; der einfache Fromme weiß sich durch sie von der wirksamen Wirklichkeit Gottes überführt. Nun kann frei= lich auch mit den Mitteln des theoretischen Erkennens die bes hauptete Offenbarung geprüft, m.a. W. es kann Kritik an den Verichten über sie geübt werden. Aber schon diese historisch=kritischen Unter= juchungen sühren an Funkte, wo thymetische Urteile hereinragen. Und so tritt auch hier die Notwendigkeit von umfassenden prak= tischen Verwögungen hervor: 1) ist wirklich ein uns über= 4

١

Infofern hat Tröltich recht, wenn er für den Offenbarungs= glauben der Christenheit eine weiter außholende Begründung fordert: "daß

führender Grund zu der Überzeugung da, daß sich in der geglaubten Offenharung (Statt selbst bekunde? Der konkreter geredet: ist es berechtigt, den in der Verson Sesu Christi selbst lebenden und von ihm aus wirkenden Geist als den der Welt mächtigen göttlichen Geift zu werten? Unter eine noch größere Betrachtung läßt fich diese Frage rücken, wenn wir die Erscheinung und Geisteswirkung Seju Chrifti mit bem übrigen Geschichtszusammenhang in Berbindung bringen: läßt fie fich als das Riel ansehen, auf das die porangehende und nebenbergebende Entwicklung der Geschichte durch direkte Vorbereitung oder indirekt durch Steigerung des Verlangens binweist? erzeigt sie sich auch darin als eine Kundgebung des der Welt und der Menschengeschichte mächtigen Gottes? Auch solche geschichtsphilosophische Gedanken aber find von praktischen Vernunft= ideen, vor allem von der Idee eines höchsten, in der Geschichte zu verwirklichenden Wertes oder Zweckes, geleitet.

Nicht ein theoretisch=zwingender Beweis, sondern nur ein praktisch bestimmter Nachweis läßt sich für die Wahrheit des christ= lichen Glaubens erbringen. Eben darum muß sich die Apologetik auch auf das an der christlichen Religion beschränken, was im engsten Wechselverhältnis als sittlich wertvoll und als geoffen= bart erlebt werden kann und soll. Die Form, in der wir den christlichen Glauben an die geoffenbarte wertvolle Wirklichkeit aussprechen, trägt, von der Erkenntnisseite betrachtet, notwendig eine Inadäquat= heit an sich; sie findet ihre Rechtsertigung nur insoweit, als sie trotz jener Inadäquatheit als richtiger und verständlicher Ausbruck der im Glauben zu erlebenden Wirklichkeit aussprechen kann. 1)

Werturteil der Gemeinde [über die Offenbarung] für sich ist durch nichts, weder durch die Innigkeit seiner Überzeugung noch durch die Kraft seiner Gemeinschaftsbildung, noch durch die Zahl seiner Bekenner, vor dem Ver= dachte der Übertreibung geschützt und muß sich mindestens erst im Kampse mit ähnlichen Werturteilen anderer Gemeinschaften bewähren. Das isolierte Einzelne an sich kann sich niemals als unbedingte Wahrheit wissenschaft= lich bezeugen ..., es ist immer der Rückgang auf ein Allgemeineres dazu nötig" (Ztschr. f. Theol. u. Kirche V (1895), S. 3735.).

<sup>1)</sup> Bgl. meinen Aufjatz: "Erkennen wir die Tiefen Gottes? Eine Untersuchung über die Adäquatheit der christlichen Gotteserkenntnis" in Ztschr. f. Theol. u. Kirche I (1891), S. 287. Neudruck 1899.

4. Richten wir damit, daß wir den Wahrheitsnachweis für ben chriftlichen Glauben nicht der theoretischen, sondern der praktischen Vernunst zuscheben, nicht einen das menschliche Geistesleben zerrreißenden Dualismus zwischen diesen verwögen auf? — Diesen Bedenken gegenüber ist in erster Linie daran zu er= innern, daß wir, wenn wir von theoretischer und praktischer Vernunst reden, nicht zwei ganz verschiedene Geistesverwögen aufrichten, sondern nur verschiedene Gedankenreihen des menschlichen Vernunst= denkens unterschieden, deren jede allerdings in unserer ganzen psp= chischen Anlage begründet ist: einerseits vollziehen wir Gedanken, die wir nach den theoretischen Kriterien seks menschliche Fühlen und Wolken, die wir an einem Ideal menschlichen Geisteslebens, in letzter Linie an der Idee der Freiheit messen,

Aber auch wenn es sich nicht um disbarate Geistesvermögen. sondern um zweierlei Gedankenreihen handelt. fraat es sich doch noch, ob diese Gedankenreihen nicht beziehungslos neben ein= ander herlaufen und so gleichwohl die Einheit des menschlichen Bewußtfeins fprengen (val. oben S. 35). Aber auch das ift teineswegs der Fall; sondern die theoretischen und die thymetischen Urteile, in denen wir uns bewegen, schließen sich gerade zur Einheit bes Geisteslebens zusammen. - Auf der einen Seite ftellen fich bie höchften thymetischen Urteile, die reli= giöfen Glaubensfäte, als ein ergänzender Abichluß zu den Urteilen des theoretischen Erkennens dar. Diese letteren münden, wie wir oben (S. 114) faben, an den äußersten Bunkten der erkenntnis= theoretischen Untersuchung in die zwei Fragen nach dem Woher bes Empfindungsstoffs und unseres erkennenden Bewußtfeins aus, bie teine positive, theoretisch festzustellende Antwort mehr finden können, sondern nur durch das Erkenntnispostulat gestillt werden. ber unerschöpflich uns zuquellende Empfindungsstoff werde ben Idealen unferer Ertenntnis angemeffen fein und fich zu einem ein= heitlichen Erkenntnisspftem zusammenordnen laffen. Eben dieses Erkenntnispostulat ift aber selbst schon jeiner Geltung nach thymetischer Art. Rudem aber findet es feine höchste Rechtfertigung erst in dem auf Wertungen ruhenden Glauben an eine geiftige Macht,

### Folgerungen für die Frage nach dem Bahrheitserweis 2c. 119

welche das Dasein und den Bestand dieser Welt begründet und für ben Menichen, auch für ben ertennenben Menichen. orbnet. Damit haben wir auch eine positive Beantwortuna iener beiden Grenzfragen: allerdings erhalten wir nicht eine theoretische Er= flärung des Empfindungsstoffs und unseres erkennenden Bewußt= feins, wohl aber ein teleologisches Berftändnis von bem Das sind Gedanken. Bezogensein des einen auf das andere. welche ichon in Schleiermachers Erkenntnistheorie angelegt find, nur ohne klare Hervorhebung der teleologischen Beziehung. — Auf der anderen Seite ift auch für das von praktischen Ber= nunftideen geleitete geiftige Leben, das fich im religiösen Glauben einheitlich zusammenfaßt, das theoretische Erkennen unentbehrlich; dieses ordnet fich ihm als ein wesentliches Glied ein, seiner ganzen Bedeutung wie seinem Inhalt nach. Bas zunächst die Bedeutung des theoretischen Erkennens für uns betrifft, so verbirgt sich uns wohl häufig, wenn wir mitten in der Erkenntnisarbeit stehen und beren eigenen Geseten und Normen folgen, der enge Busammen= hang mit unserem Fühlen und Wollen. Aber schon oben S. 63 f. haben wir nicht nur auf die bealeitenden Wertgefühle, sondern auch auf die zu flarem Bewußtfein gebrachten intellektuellen Werturteile und Erkenntnispostulate hingemiesen und in diesen S. 86f. ein Baud erblickt, das die Einheit unseres geistigen Lebens sichert. Indem uns die theoretische Erkenntnis zur freien Beberrschung des Erkenntnisstoffes verhilft, ordnet sie sich der Einheit der geistigen, auch der sittlich=religiösen Bersönlichkeit ein, die nach Freiheit in allen ihren Bethätigungen ftrebt. Und auch die Grtenntuis= ober Wiffensgemeinschaft, in welche bie Menschen durch ihre Erkenntnisarbeit untereinander gestellt find, wird zu einem dienenden Glied der umfassenden geiftigen Gemeinschaft der Menschen und empfängt ihrerseits ihre böchste Beibe durch die Idee eines Reichs sittlicher Berfönlichkeiten, in ber bie göttliche Bestimmung der Menscheit auch in der Erkenntnis der Welt er= füllt wird. - Bugleich aber ift der Inhalt der theoretischen Erkenntnis bestimmt und fähig, der religiösen Weltanschauung als Stoff eingeordnet zu werden. Gerade badurch, daß sich diese zu bem Gedanken höchster Werte und Zwecke erhebt, wird es möglich,

bie Graebniffe theoretischer Erkenntnis einzufügen, ohne bieje felbit und ihren kaufalen Rusammenhang aufzuheben. Denn die ganze Reihe des tausalen Geschehens tann zugleich als geordnet für einen böchiten Zweck erkannt ober teleologisch verstanden werden. Dies ailt schon von dem Naturgeschehen, das sich uns als Mittel für die Verwirklichung des geiftigen Lebens darstellt. Es ailt noch mehr von dem geistig=geschichtlichen Menschenleben, welches nur von dem höchsten Zweck der göttlichen Bestimmung aus in großem Zusammenhang verstanden werden tann, zum Teil als Erziebung zu jenem Riel, zum Teil allerdings auch als Widerstreben gegen Freilich ist mit dieser Auffassung von Ratur und Ge= dasselbe. icicite nur eine Aufaabe gestellt; fie wird auch ftets nur bruch= stückweise gelöst werden. Aber in dem Make, als es gelingt, auf biefem Beae etwas von einheitlicher und umfaffender religiöfer Beltanschauung zu gestalten, findet die subjektive Überzeugung des einfachen Frommen, baß er in feinem religiöfen Glauben die all= umfassende Wahrheit besitt, auch eine Vernunftrechtfertiaung.

Theoretische und thymetische Urteile treten wohl im einzelnen disjunktiv auseinander, aber als Ganzes betrachtet ergänzen fie sich gegenseitig und bilden miteinander die Ein= heit geistigen Lebens; erreicht wird sie nur unter Leitung des Wertbegriffs, zuhöchst in der Religion, die fähig ist, allen anderen Geistesthätigkeiten des Menschen den krönenden Abschluß zu geben.



#### Salle a. S., Buchbruderei bes Baijenhaujes.





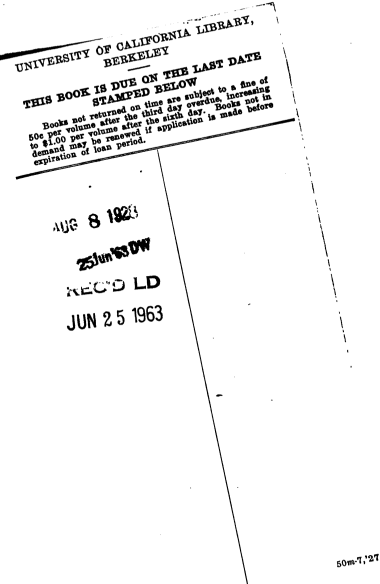
•

.

.

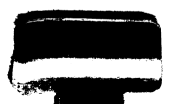
•

•



YC 30595





1

