

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

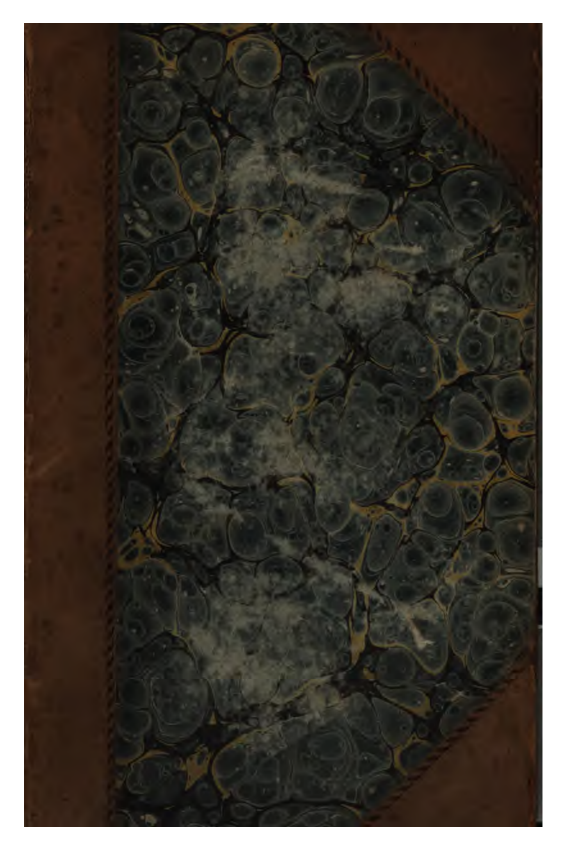
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

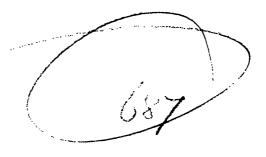
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



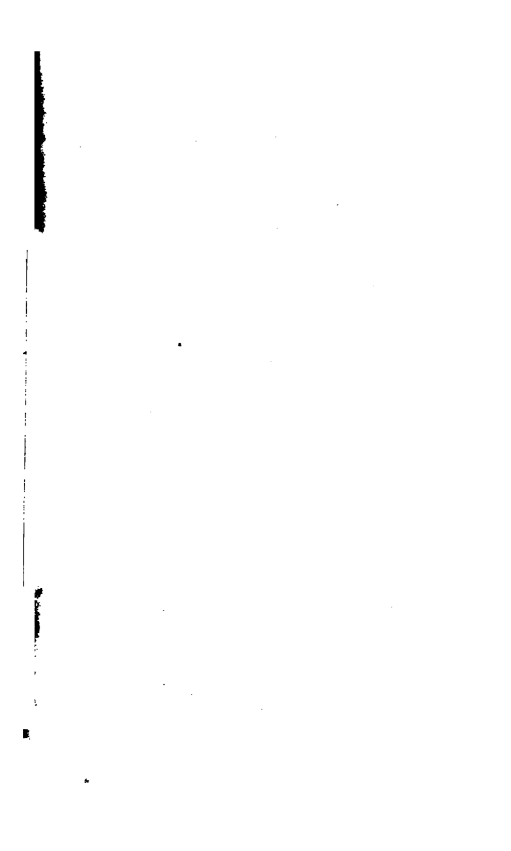


Per. 26784-e. 156

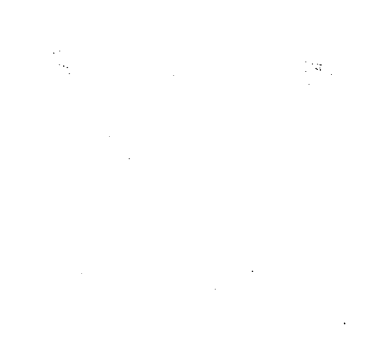












•

.

4

## Zeitschrif

für

# Philosophie und spekulative Theologie

im Bereine mit mehreren Belehrten

berausgegeben

nov

Dr. J. H. Fichte, Professor ver Philosophie an der Universität Tübingen.

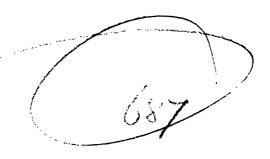
Eilfter Banb



Cübingen,

bei Lubwig Friedrich Fues.

1 8 4 3.



Per. 26784-e 156

٠

•

.

.

**X**....

.





•

## 3 ertschrift

für

# Philosophie und spekulative Theologie

im Bereine mit mehreren Belehrten

berausgegeben

von

Dr. J. H. Fichte, Professor ber Philosophie an der Universität Tübingen.

Eilfter Banb.



Cubingen,

bei L'ubwig Friebrich Fues.

1 8 4 3.

. . • -• • • .

### Inhaltsanzeige bes eilften Banbes.

#### Erftes Beft.

| and a man latter Harden man a hander on a second                     | Ceite       |
|----------------------------------------------------------------------|-------------|
| lleber den Begriff der göttlichen Oreieinigkeit von Prof. Dr. Ch. H. |             |
| Beife                                                                | 1           |
| Der Begriff des negativ Absoluten und der negativen Philosophie vom  |             |
| herausgeber (Schluß)                                                 | 24          |
| Die philosophische Litteratur ber Gegenwart (Siebenter Artifel): Die |             |
| logifde Frage gwifden Trenbelenburg und Gabler. Der gegen-           |             |
| wärtige Zustand ber Begelichen Soule. Rampf bes nabsoluten           |             |
|                                                                      |             |
| Biffens" gegen ben Empirismus. Reue Spftemanfage. Bom                |             |
| Perausgeber                                                          |             |
| 1) Die logische Frage in Hegels Spstem. Bon A. Trende-               |             |
| lenburg Leipzig 1843.                                                |             |
| 2) Die Hegelsche Philosophie u. s. w. von G. A. Gabler.              |             |
| Erftes Beft, Berlin 1843.                                            |             |
| 3) Beleuchtung ber neuen Schelling'ichen Lehre u. f. w. von          |             |
| Alexis Schmidt, Berlin 1843.                                         |             |
| • •                                                                  |             |
| 4) Die Philosophie und die Birklichkeit von J. E. Glafer,            |             |
| Berlin 1843.                                                         |             |
| 5) Grundzüge bes mahren und wirklichen absoluten 3bealis-            |             |
| mus von Constantin Frans, Berlin 1843.                               |             |
| 6) Spekulative Studien von C. Frang. Erftes Peft: über               |             |
| bie Freiheit, Berlin 1843.                                           |             |
| 7) Die faliche Burgel bes 3bealismus u. f. w. von g. Dor-            |             |
| guth, Magdeburg 1843                                                 | 43          |
|                                                                      |             |
| Die innere Bahrheit ber Religion von Dr. Karl Baper                  | <b>12</b> 9 |

### 3 meites heft.

|                                                                                                                           | Gei |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Der bisherige Zustand der praktischen Philosophie in seinen Umrissen.                                                     |     |
| Ein fritischer Bersuch: 3. Kant, 3. G. Fichte, Begel, Schleier-                                                           |     |
| macher. Bom Berausgeber                                                                                                   | 10  |
| Herbart's Ontologie, von Prof. Dr. H. Lope                                                                                | 20  |
| Neber ben Begriff Gottes, als Princip ber Philosophie, mit Rud- ficht auf bas Begelsche und Reu-Schellingsche Syftem. Bon |     |
| Dr. J. U. Birth                                                                                                           | 23  |
| Die philosophische Litteratur ber Gegenwart. Bon Prof. Dr S. UI-                                                          |     |
| rici. Achter Artitel                                                                                                      | 2   |
| 1) Chr. A. Brandis, Sanbbuch ber Gefchichte ber Grie-                                                                     | -   |
| difc = Römischen Philosophie. II. Theil 1. Abtheil. Ber-                                                                  |     |
| lin 1844.                                                                                                                 |     |
| 2) 3. Hillebrand, der Organismus der philosophischen Idee                                                                 |     |
| in wissenschaftlicher und geschichtlicher hinficht. Dresben u.                                                            |     |
| Leipzig 1843.                                                                                                             |     |
| 3) Chr. J. Branif, Geschichte ber Philosophie seit Kant.                                                                  |     |
| Erster Theil. Uebersicht des Entwicklungsganges der Phi-                                                                  |     |
| losophie in der alten und mittlern Zeit. Breslau 1812.                                                                    |     |
| 4) C. Biedermann, die beutsche Philosophie von Kant bis auf                                                               |     |
| unsere Zeit, ihre wissenschaftliche Entwicklung und ihre                                                                  |     |
| Stellung zu ben politischen und socialen Berhältniffen ber                                                                |     |
| Gegenwart. 2 Banbe. Leipzig 1842.                                                                                         |     |
| 5) C. L. Michelet , Entwidlungsgeschichte ber neueften beut-                                                              |     |
| ichen Philosophie mit besonderer Rücksicht auf ben gegen-                                                                 |     |
| wärtigen Kampf Shellings mit ber Hegelschen Schule.                                                                       |     |
| Berlin 1843.                                                                                                              |     |
| 6) G. M. Chalpbaus, hiftorifche Entwidlung ber specula-                                                                   |     |
| tiven Philosophie von Kant bis Hegel, 3. Ausg. Dres-                                                                      |     |
| ben 1843.                                                                                                                 |     |
| Rachtrag gur Abhandlung über ben Begriff ber Dreieinigkeit. Bon                                                           |     |
| Prof. Dr. Beiße                                                                                                           | 3   |

.

#### Noch ein Wort

über ben Begriff der gottlichen Dreieinigkeit.

Bon

Prof. Dr. Ch. S. Beiße.

Der Begriff ber göttlichen Oreieinigkeit ist in Bb. VII. Oft. 2 biefer Zeitschrift vom Herausgeber berselben in einem Sinne besprochen worden, gegen welchen Res. seine Bedenken bereits in seiner neuerlich erschienenen Schrift; das philosophische Problem ber Gegenwart (Leipz. 1842) dargelegt hat. Wenn Res. hier nochmals auf benselben Gegenstand zurüczusommen sich erlaubt, so geschieht es, um einen Gesichtspunkt geltend zu machen, der bisher in diesen Verhandlungen noch nicht zur Sprache gekommen ist, von dessen ausdrücklicher Beachtung und Besprechung er sich aber wo nicht ein Mehreres, so doch sebenfalls dies versprechen zu dürsen glaubt, daß sie die Frage, ob über diesen wichtigen Bestiff eine Vereinigung unter sonst in so vielsacher Beziehung Gleichsgesinnten möglich ist, um einen Schritt ihrer Lösung näher brinzen wird.

Der Gesichtspunkt, ben ich meine, betrifft die Stelle, die in ber kirchlichen Dreieinigkeitslehre den Begriff der Person, der Person lichkeit einnimmt. Ich habe schon früher zu wieders holten Malen auch in dieser Zeitschrift (Bd. I. S. 490 f. Bd. III. S. 359 f.) auf die Bedeutung ausmerksam gemacht, welche darin liegt, daß die Kirchenlehre diesen Begriff überall nur in der Dreis zahl, nie in der Einzahl, auf Gott anwendete. Indessen ist das dort Gesagte noch nicht genügend, den eigentlichen Grund dieser paradoxen Wendung zu Tage zu bringen und den Anstos hinwegs zuräumen, den der kirchliche Trinitätsbegriff Vielen auch derer Beitschr. s. Philos. u. spet. Theol. XI. Band

110

giebt, die sonft von der Kirchenlebre und ber in ihr enthaltenen Philosophie feineswegs geringschätig benfen. Meine spätern Abbandlungen dieses Begriffs (in ber eben genannten Schrift, und früher noch in den Theolog. Studien und Rritifen, 1841 Seft 2), bie, wie ich glaube, seinen philosophischen Gehalt und Sinn vollftandiger an's Licht gezogen haben, berühren bagegen gerade diefen Punft, die Bedeutung, die in ihm dem Worte Perfon beigelegt ift, nur vorübergebend, und auf eine Beife, Die vielleicht ber Meinung Raum ju geben icheinen fonnte, als gedachte ich ge= genwärtig biefen Ausbruck als einen nur auf zufällige Berantaffung in die Kirchenlehre aufgenommenen preiszugeben. aber ift keineswegs fo; ich glaube vielmehr nach wie vor, wenn irgendwo sonft, so gerade bier, in der Wahl dieses sonderbar fcheinenden Ausbrucks den philosophischen Inftinkt der kirchlichen Dogmatif bewundern zu muffen, jenen Inftintt, ber freilich, eben weil er nur Juftinkt mar, fur fich felbft noch nicht in allen Studen gum beutlichen Bewußtsein beffen, was er eigentlich meinte, bindurch= gebrungen ift.

Daß bem firchlichen Grrachgebrauche, fo wie er fich, befonbers burch bie Einwirfung bes Augustinus, in ber lateinischen Rirche befestigt hat und in das athanasische Symbolum übergegan= gen ift, im Allgemeinen die namliche Borftellung jum Grunde liegt, die auch wir mit dem Worte Person verbinden, barüber fann wohl fein Zweifel fein. Zwar finden wir, bag in dem früheften Gebrauch, ben bie Schriftsteller ber Rirche, jum Theil, wie z. B. Tertullian, noch balb furchtsam und zögernd, von diefem Worte und bem gleichbedeutenden griechischen machten, noch vielfach bie altere Bedeutung beffelben bindurchscheint, nach melder es bekanntlich eine Maste, eine Rolle im Schauspiel bebeutet. Die Initiative zur feststehenden, typischen Bezeichnung ber Dreibeit in Gott burch biefes Wort scheint zuerft gerade von einem Solchen ergriffen worden ju fein, ber eben bas, was bie Rirche frater mit diesem Ausbrud bezeichnen wollte, in Abrede ftellte, von Sabellius. Diefer Gebranch indeffen war, nachbem die Lehre des Sabellius von der Kirche als haresis verwors

fen war, im Munde rechtgläubiger Lehrer nicht mehr möglich, und außerdem war schon von der Jurisprudenz ber zu jener Zeit auch im gemeinen Sprachgebrauche bie spätere Wortbebeutung binreichend geläufig und über die altere überwiegend, daß icon Boethius die ausbrudliche Definition geben fonnte: persona est rationalis naturae individua substantia. Bir muffen bemnoch ansnehmen, daß die Rirche, wenn sie eine Dreibeit von Versonen in Bott lehrte, hiermit wirklich nicht blos eine Dreiheit von Offenbarungsmomenten bes in ber Welt fich manifestirenben Gottes, auch nicht eine Dreiheit ber blos formalen Momente bes Gelbftbewuftfeins, eine folche, wie fie in bem einversonlichen Gelbftbewußtsein bes Menschen gang eben fo, wie in bem göttlichen fratt finden mußte, sondern wirklich eine Dreibeit individueller Bernunftsubstangen (Spoftasen) ober, wie ich es anderwärts ausgebruckt, eine Dreiheit von Mittelpunften ber Selbftbeit ober 3ch beit in Gott bat feten wollen. Ift aber bem fo, fo bleibt uns in Bezug auf biefe Lebre ber Rirche offenbar nur folgende Alternative. Entweder wir muffen die Rirche der Gedankenlofiafeit in ber Wahl ihrer symbolischen Ausbrude bezüchtigen, wir muffen, mit Straug, ihr vorwerfen, bag fie ben Gläubigen ein Bekenntnig vorgelegt bat, welches Niemand beschwören fann, obne bie Besete bes menschlichen Denkens abzuschwören; ober wir musfen für jene Paradoxie eine wiffenschaftliche Rechtfertigung zu finben suchen. Letteres burfte uns jeboch nur bann gelingen, wenn wir vor Allem einen Standpunft eingenommen hatten, ber nicht, wie foldes von bem ftreng methobischen Standpunkte ber neuern Spefulation allerdings gelten wurde, als ein ber Rirchenlehre, ober ben philosophischen Begrundern biefer Lebre, ichlechtbin framber zu betrachten wäre.

Sehen wir uns nach einem solchen Standpunkt um, so wers ben wir wohl keinen ber natürlichen Betrachtungsweise, die allenthalben der eigentlichen Spekulation zum Grunde liegt, aber von ihrer eigenthümlichen Methode noch unberührt ist, näher liegenden aussindig machen, als benjenigen, der uns in der unmittelbaren Borstellung des Begriffs der Persönlichkeit, so wie wir

benselben an und felbft realifirt erbliden, gegeben ift. Durch bas Chriftenthum in seiner geschichtlichen Unmittelbarkeit mar ber Sas ausgesprochen, daß Gott ein Geift ift; es war bie Forberung ausgesprochen, ibn im Geift und in ber Babrbeit anzubeten. Um ibn, diefen Geift, zu erkennen, waren zwar die Gläubigen nicht sowohl auf ihren eigenen Beift, ale vielmehr auf ben Geift Gottes felbst, ber sich ihnen mitgetheilt batte, bingewiesen worden. Denn wie nur ber Beift bes Menschen weiß, mas in bem Menichen ift, so vermag nur ber Beift Gottes die Tiefen ber Gottbeit zu ergrunden. Aber biefe hinweisung eben auf ben göttlichen Beift enthielt, in dieser Analogie felbft, die fie aufftellte zwischen bem Wefen Gottes und bem Wefen bes Menschen bie unverfennbare Aufforderung, die Erfenninis bes gottlichen Wesens fich durch ausbrudliche Bergegenwärtigung sowohl seiner Aehnlichkeit mit dem menschlichen, als feiner Berschiedenheit von ihm zu erleichtern. Da nun zu bem Wefen bes Menschen vor allen Dingen bie felbft= bewufite Bernünftigfeit, die Ichbeit ober Perfonlich feit gebort: fo war ausbrudlich bieg eine Ermagung, welcher ber burch bas Christenthum angeregte Beift ber Forschung gar nicht auswei= den fonnte: ob und in welchem Sinne die felbstbewußte Bernunf= tiafeit, die Ichbeit ober Perfonlichkeit, den Attributen beizugablen fei, unter benen und ber Beift Gottes Gott zu benfen lebrt.

Daß diese Frage im Allgemeinen nur mit Ja zu beantworsten ist, versteht sich für Jeden, der nicht eben diese Grundlehre des Christenthums, daß Gott ein Geist ist, zu einer leeren Forsmel machen will. Eben so aber drängen sich Jedem, der nicht bei einer gedankenlosen Vorstellung der göttlichen Persönlichkeit sich beruhigen mag, die Bedenken auf, welche schon so manchen Phistosophen sich als eine unübersteigliche Schwierigkeit bei dem Verssuche der Anwendung dieses Begriffs auf die Idee der Gottheit entgegengestellt haben. Die Persönlichkeit erscheint im Menschen als ein in enge Schranken Eingeschlossens, nach allen Seiten Besgränztes. Sie erscheint nicht nur thatsächlich so, sondern ihr Besgriff selbst erweist sich als nothwendiger Weise an Gränzen gesbunden; er selbst, dieser Begriff, fällt zusammen mit dem einer

Granze, einer Schranke, innerhalb beren fich unfer geiftiges leben einberbewegt. Es bedarf in der That nur einer geringen Aufmerffamfeit auf bas, was in unferm Gelbstbewußtsein ben beharrlichen Gegenstand ober hintergrund biefes Selbstbewußtseins ausmacht, auf die als bleibend in allem Bechsel ber Gebanken, Empfindungen und Beftrebungen vorgestellte Wesenbeit, die wir unser 3ch nennen, um bieg gewahr zu werden. Rur baburch vermogen wir biefes 3ch als Etwas, als ein wirklich Eriftirenbes vorzustellen, daß wir ihm in biesem Borstellen Anderes, bas nicht 3ch bin, gegenüberftellen und daß wir es im ausbrudlichen Gegensate biefes Anbern ale ein, einerseits durch biefes Undere Bestimmtes, andererseits biefes Undere Bestimmendes benfen. Eine Verfonlichfeit, die nichts Anderes fich gegenüber batte, von bem fie Bestimmungen erleiden, und auf bas sie wiederum beftimmend gegenwirfen fonnte, wurde eben baburch außer Stand gefett, fich felbft in der Bestimmtheit, die fie von Underen unterfcheibet, zu erfaffen, fich ihrer als eines Wollenden, bas Etwas will, als eines Wirfenden, bas Etwas wirft, bewußt zu werben. Sie ware bas ewig Gine, bas weber in fich, noch außer fich einen Unterschied bat. Denn auch um in fich felbft einen Unterschied au fegen, mußte fie boch die Möglichkeit eines Unterschiedes überhaupt poraussegen, ein Unterschied überhaupt aber ift nothwendig auch ein Unterschied von der Ichheit als solcher, und die Ichheit, die folden Unterschied anerkennt ober ibn fich jum Bewußtsein bringt, hat eben an ihm ihre Schranke oder ihr Nicht-Ich. So die Perfonlichkeit bes endlichen Geiftes, Die einzige, Die wir aus unmittelbarer Erfahrung fennen. Bon Gott bagegen, wiefern er als ber Unendliche, der Absolute gedacht werden soll, scheint es unzuläffig, felbst eine folche Schranke bestehen zu laffen, burch die auch nur bie Möglichkeit, noch nicht die Birklichkeit, eines Daseins außer ihm gesett wurde. Denn damit wurde ja eben diese Dog= lichkeit als etwas 3hm Vorausgesetztes, 3hn selbst ober sein eigenes Dasein Bedingendes anerkannt. Er felbft also borte auf, in unferer Borftellung ber Boraussetzungelose, ber Unbedingte zu fein.

Jebermann weiß, wie Erwägungen ber bier bezeichneten Art,

um nur von Philosophen ber neuern Zeit, und nur von Solchen ju fprechen, bie, indem fie auf die Borftellung eines perfonlichen Gottes verzichteten, bamit keineswegs auf die Ibee ber Gottheit überhaupt verzichtet zu haben meinten, unter Andern einen J. G. Richte, einen Schleiermacher, bazu veranlagt haben, bie Unwendbarfeit bes Begriffe ber Perfonlichfeit auf Gott, wenigftens bie ftrenge, wiffenschaftliche, in Abrede zu ftellen. Der alteren driftlichen Philosophie waren bergleichen Erwägungen um fo naber gelegt, je weiter ihre Borftellung des Unendlichen, des Abfoluten, noch von bem Gebanken einer Immaneng ber Granze ober Schranke, welche ber neuern Philosophie jest so geläufig geworben ift, entfernt war. - Man follte bei ber Burbigung ber driftlichen Glaubenslehre, fo wie diefe fich im patriftischen und scholastischen Zeitalter allmählig zum Systeme ausgebildet hat, nie vergessen, mit welchen verhältnismäßig für das Werk, welches ihr aufgetragen war, roben, ungenugenben Werkzeugen fie an ibre Urbeit geben mußte. Ein folches Werkzeug nämlich bilbete für fie bie Philosophie, welche sie aus bem beibnischen Alterthum, als beffen lette, intellektuelle Frucht, überfommen hatte, die in Eins Jusammengeworfene, und barum nur mit abgestumpften Spigen auftretende Spekulation ber platonischen, peripatetischen und ftoi= fcen Schule, ein Gemengfel, in welchem eigentlich Nichts mit Rlarheit und Entschiedenheit hervortrat, als die eine, Ales verschlingenbe und aufzehrenbe Ibee, welche man zwar, von ber Zeit bes Sofrates und Platon ber, bie 3bee bes Guten nannte, von ber man aber im Grunde Nichts ju fagen wußte, als bag in ihr alle Unterschiede vertilgt, alle Gegensätze (also auch der Gegensatz bes Bofen gegen bas Gute) nur als nichtseiende enthalten feien, während man ihr felbft ftreng genommen nicht einmal bas Sein, fondern etwas, bas mehr fei als bas Sein, ein le berfein (oneoeirae) zuzuschreiben magte. Wie hatte burch die Hulfe einer folden Philosophie ber Begriff ber Personlichkeit bie scharfe Befimmtheit gewinnen können, die boch boppelt und breifach ersor= berlich war, ba wo es galt, mittelft dieses aus ber Erfahrung bes Endlichen entnommenen Begriffs ber Ibee bes Unendlichen bie

wiffenschaftliche Gestalt und Form zu geben, die bas Chriftenthum verlangt, welches nun einmal nicht mit einem form = und gestaltlofen Unendlichen fich begnugen fann? Es bat biefer Begriff, fo au fagen, binter bem Ruden jener Philosophie, welche fonft in jeber formalen Beziehung für bie wiffenschaftliche Ausbildung ber Glaubenslehre bie leitenden Principien abgab, in Diefelbe eingeführt werben muffen, burch bie Macht bes natürlichen Berftanbes, vermöge beffen fich bie Gläubigen fagen mußten, bag Gott nicht Beift fein tonne, obne Person zu fein. Aber wenn die Philosophie bas Eindringen biefes Begriffs in die firchliche Dogmatit, ja felbft in bas Glaubensbekenntniß ber Gemeinde nicht verhindern fonnte: so trat fie bagegen binterber als bie bialeftische Macht an ibm bervor, welche zu dem Bekenntnig nöthigte, daß er nicht unmittelbar barauf Ausbruch machen fonne, ale bie ontologische Form ju gelten, in welcher bas Dafein Gottes gefett ift. Die gefammte Trinitatelebre ber glien Dogmatif ift, wenigstens so viel ben rooπος υπαρξεως betrifft, aus biefem Rampfe zwischen bem burch bas natürliche Bewußtsein geforberten Begriffe ber Perfonlichfeit Gottes und bem fpekulativen Begriffe bes gegen alle Granze und Schrante, und beghalb auch gegen alle inwohnende Geftaltung und Formbestimmung sich negativ verhaltenden Absoluten bervorgegangen. Das natürliche Bewußtsein, auf beffen Seite in biefem Rampfe zugleich ber Inftinft einer boberen Entwicklung ber Spetulation ftand, hat gefiegt, insofern es ihm gelungen ift, bem Begriffe ber Perfonlichfeit seine Bedeutung für ben Musbrud bes eigenen Befens ber Gottheit zu fichern. Die damalige Zeit= philosophie aber hat gesiegt, insofern burch sie jenes Bewußtsein genothigt worden ift, auf die unmittelbare Segung eines perfonlichen Gottes zu verzichten, und, die unperfonliche ober überperfonliche Einheit ber absoluten gottlichen Substang anerkennend, bie Personlichkeit nur als bas Moment ber Unterscheidung ober ber in fich freisenden Lebendigkeit innerbalb biefer Substanz festzubalten.

Wir sind jedoch keineswegs gemeint, bei dieser blos phanomenologischen Erklarung bes Trinitätsbegriffs stehen zu bleiben. Aus ihr murbe sich höchstens dieß ergeben, daß der Trinitätsbe-

griff nur bas nothburftige Surrogat einer bobern metaphyfifchen Entwicklung bes Begriffs ber Perfonlichkeit Gottes fei; eine Art von juste-milieu zwischen bem gesunden Menschenverstand und ber Spekulation einer niebern Stufe, leiber vielleicht eine folche, bie, wie es bekanntlich bem juste-milieu nicht selten begegnet, gegen beibe entgegengesette Parteien beftiger anfließe, als biefe felbst gegen einander. Auch wurde ohne Zweifel ein solches un= gefähr bas Ergebniß gewesen sein, wenn ber Berftand, welcher fich zum Bertreter bes Momentes ber Perfonlichkeit gemacht batte, in ber Weise etwa, wie nur zu oft ber naturaliftische Verstand bes neuern Deismus, fich feber Belehrung burch fpekulative Ber= nunft unzugänglich erwiesen, und nur einer Röthigung durch äußere Autoritäten nachgegeben hatte. Allein durchdrungen, wie biefer Berftand, der Berftand der driftlichen Glaubenslehre, es war von bem tieferen Geifte ber driftlichen Religion, ber ihm bie Bedingungen immer gegemwärtig bielt, unter benen allein ber mahre Gott zu begreifen ift, hat er sich bieß keineswegs zu Schulden kommen laffen. Er hat vielmehr zu einer Zeit, ba bie eigentliche Spekulation noch nicht bagu gebieben war, ben Begriff Gottes, ohne baburch seiner Unendlichkeit und Unbedingtheit Eintrag zu thun, als einen burch inwohnende rationate Bestimmungen in sich begränzten und gestalteten fassen zu können, bas Werk ber spekulativen Bernunft, mit ihrem Geifte fich burchbringend, vorausgenommen, und baburch einen Begriff erzeugt, beffen wesentlichen Behalt, wenn fie auch feine Form noch für eine unzureichende erkennen barf, bie weiter berangereifte Spekulation auch ihrerseits, ohne fich felbft zu verläugnen, nicht mehr verläugnen fann.

Die Betrachtung nämlich, von der wir annehmen dürsen, daß sie in der Hauptsache der dogmatischen Dreieinigkeitslehre zum Grunde liegt, ist folgende. Gott, wenn er zufolge der Schriftlehre, die ihn als Geist bezeichnet, als Person, als selbstbewußte versnünftige Individualität oder Icheit zu sassen ist, kann doch nicht in menschlicher Weise Person sein. Denn in dem Mensschen sinden wir die Personalität bedingt durch den Gegensat eines Nicht-Ich; eines Seins, das nicht zu seiner Persönlichkeit

gebort. Ober genauer, wir finden fie bedingt nicht durch einen einfachen, fondern burch einen bovvelten Begenfat, nämlich einerfeits burch die von der Birklichkeit des perfonlichen Dafeins unterschiedene Doglichkeit sowohl biefes, als auch, mit biefem zugleich, und auf ganz gleiche Weise unendlichen andern Daseins, andrerseits durch bie Wirklichkeit einer Aufenwelt. Reiner biefer beiben Gegenfage kann wegfallen, ohne bag mit ihm bas eigene verschnliche Dasein bes Menschen aufhört, zu sein, ober bas gu fein, was es ift, namlich eben perfonliches. Denn ber Beariff ber Perfonlichkeit schließt ein, bag bas Perfonliche fich augleich als ein in feiner Besonderheit und Gingelheit Bestimmtes, und in diefer Bestimmtheit boch wieberum als frei, b. h. als ein Allgemeines wiffe. Nun aber ift bem Menfchen feine Beftimmtbeit wesentlich von Außen, durch ben Causalzusammenbang mit der Außenwelt gegeben, die Freiheit aber hangt eben fo mefentlich an einer unbegranzten Möglichkeit bes Go- ober Andersfeins, welche, indem fie dem perfonlichen Geschöpf als inwohnend und Die Allgemeinheit seiner vernünftigen Ratur ausmachend gefest wird, boch eben so wesentlich als über seine Besonderheit binausgreifend, und also unabhängig von ihm bestehend zu benten ift. Reines von beiden aber kann von der Gottheit gelten, weber baß es ibr gegenüber eine in ibrer Birflichfeit felbfiffanbige Aufenwelt, noch bag es über bem perfonlichen Gotte und ber unverfonlichen Außenwelt eine Beibe umfaffende Möglichkeit bes Dafeins giebt. Bielmehr ift Gott fich felbft feine Doglichfeit, eben fo, wie er fich felbft ber Inhalt ober die Bestimmtheit feines Dafeins ift, ber entsprechende Inhalt, wie für ben Menschen berienige, ber ihm nur burch die Außenwelt gegeben werden kanik Bas alfo in bem menschlichen Geifte ben Gegensat jum 3ch bes Menschen bilbet, jenes boppelte Nicht-Ich, bie im Denken, in refner Bernunft begründete Möglichkeit eines Daseins überhaupt und die erfahrungsmäßige Wirklichkeit bes Daseins der Außenwelt: biefes Beibes tann für Gott nicht als ein Gegensag zu bem Inbalte Seiner Verfonlichkeit, nicht als ein Nicht : Ich vorbanden fein. Beibes wird vielmehr, wiefern es bennoch auch fur Goti

wehanden sein soll, — und Beides muß für ihn vorhanden sein, wenn nicht der Begriff der Persönlichkeit in Gott zu einem leeren Worte werden soll, bei welchem sich nichts Vernünstiges denken läst. — ausdrücklich selbst als Ich, selbst als Person, in Ihm gesetzt sein muffen.

Dieg bie Soluffette, von ber ich behaupte, bag fie, bewußt ober unbewußt, ju allen Zeiten ber Lehre ber driftlichen Dogmatif von einem nicht blos schlechtbin breieinigen, sondern breipersonlichen Gotte zum Grunde gelegen bat. Es giebt fich biefelbe, wie man leicht gewahr wird, nicht für eine im ftrengeren Wortsinn wissenschaftliche spekulative Deduktion bes Begriffs ber gottlichen Dreieinigkeit ober Dreipersonlichkeit. Sie kann bafür fich icon aus bem Grunde nicht geben, weil fie ben Begriff ber Derson, ber Perfonlichfeit, ftatt ibn, wie fie bann unftreitig mußte, auf bem Wege ontologischer Dialeftit als einen metaphyfisch nothwendigen jur Bezeichnung eines Daseins, welches uns fur bas bochfte oder absolute gelten foll, gewonnen zu haben, vielmehr aus bem natürlichen Menschenverftande, aus ber Borftellungewelt bes gemeinen Lebens entnimmt und bamit als mit einer von vorn berein jugeftanbenen Boraussetzung gebahrt. Eben beghalb auch bin ich weit entfernt, für ben Begriff ber perfonlichen Dreieinigteit in Folge biefer Betrachtung vom philosophischen Standpunkt que die unbedingte wiffenschaftliche Geltung in Anspruch zu nehmen, die nur folden Begriffen zukommt, welche an einer bestimm= ten Stelle bes Systemes fic burd bie ftreng methobische Dialettif, in ber fein Glied fehlen barf, welches von einem Borangebenben au einem Rachfolgenden überzuleiten dienen foll, ergeben haben. Denn gefest auch, mas ich nicht in Abrebe ftelle, ber Begriff ber Personlichkeit überhaupt könne in unserer beutigen Metaphysik bereite ale ein bialeftisch binreichend feftgeftellter gelten, um feine Unentbebrlichkeit für die Denkbarkeit eines Daseins überhaupt bier obne Beiteres voraussenen zu burfen: so wurde boch baraus picht folgen, bag, wenn baran gegangen werden follte, ihn auf bas bochfte Seienbe, auf die Idee ber Bottheit anzuwenden, er ber Nothwendigkeit einer weitern biglektischen Umbildung enthoben

fei. Es wurde nicht folgen, daß es genuge, ihn nur so geraden in einer burch außerliche Betrachtung zu gewinnenben numerischen Bestimmtbeit beraunehmen, ibn zu verbovveln ober zu verbreifachen, um baburch solche Anwendbarfeit zu ermöglichen. gleichem Rechte konnte man ja bann irgend eine niebere Rategorie ber Metaphyfif, fonnte man vielleicht bie erfte befte ber junacht für bas räumliche, förperliche Dasein ausgeprägten Rategorieen aus bem bialeftischen Fluffe, in welchem wiffenschaftlich bie Gesammtbeit aller Rategorieen entsteht, berausnehmen und fie, in ähnlicher Weise angerlich aufgestutt, auf die Gottheit übertragen. Also, wie gesagt, nicht von einer miffenschaftlichen Geltung bes Begriffs ber gottlichen Dreiperfonlichfeit, nicht von einem ftreng wiffenschaftlichen Beweise für biefen Begriff, ift bier bie Rebe. Es ift nur die Rede von einem Raisonnement, welches, auf bie Brundlage ber Lehre bes Chriftenthums, bag Gott ein Beift fei, und ber an diese Lehre sich knupfenden Boraussezung bes natürlicen Menschenverftandes, daß er bann auch Person, b. b. rationalis naturae individua substantia fein muffe, ein gwischen biefer Boraussehung- und ber fpefulativen 3bee bes Unendlichen, Absoluten, fo zu fagen, getheilter, weil von beiben in gleichem Maage eingenommener, bogmatischer Berftand fic vorgelegt haben wirb. Bas für weitere Grunde bie fpekulative Bernunft finden konne, foldes Raisonnement gut zu beißen ober zu verwerfen. - (fdwerlich jedoch wird fie es so unbedingt verwerfen können, baf fie nicht wenigstens feine relative Berechtigung und Gultigfeit für ben Standpunft, auf welchem es erfunden ift, anerfennen follte) bas laffen wir bier noch gang babingestellt. Es genügt, daß man und zugebe: ber Berftand, ber aus religiöfen Grunden ben Begriff ber Perfonlichkeit Gottes - ben Begriff fage ich, nicht blos ben Ramen — um jeden Preis festhalten und boch dabei bem spekulativen Begriffe ber Unendlichkeit und Absolutheit bes Götte lichen nichts vergeben will, konne nicht anders, als in ber Weise foliegen, wie wir ihn bier haben foliegen laffen. Er fann aber in ber That nicht anders schließen, so gewiß nicht anders, so gewiß er ben Begriff ber Verfonlichkeit, ber ibm als eine Borquefetjung gegeben ift, nur zugleich mit ben Bedingungen annehmen kann, unter benen er ihm gegeben ift, und so gewiß er als solche Bedingungen eben die zwei genannten vorfindet. Denn jede dieser Bedingungen würde, wenn sie fehlen follte, eben damit den Bestiff der Persönlichkeit des Bodens berauben, auf welchem allein er für das natürliche Bewußtsein seine Gültigkeit und Bedeutung behaupten kann.

Aber wie? Saben wir uns nicht im Borfiehenden, indem wir bas Berhältniß ber bogmatischen Begründer bes Trinitätebeariffe zu bem philosophischen Gehalte biefes Begriffe nach zwei Seiten näher zu bestimmen suchten, in eine Schwierigkeit eigenthumlicher Art verwickelt? Wir muffen auf ber einen Seite juge= ben, bag bie Schluffette, welche wir biefen Begrundern unterlegten, fic boch nicht in der bewußten Ausbrücklichkeit, wie wir selbst fie hier barzulegen suchten, bei ihnen porfindet, sondern, als die Grundlage ihrer sonstigen Raisonnements, und als bas entschei= bende Motiv für ben beharrlichen Gebrauch bes Wortes Person für die Spoftasen der göttlichen Dreieinigkeit, bei ihnen vorauszuseten ift. Auf der andern Seite machten wir gerade in Bezug auf diese Schluffette bemerklich, daß sie boch nicht mit einer ftreng philosophischen Deduktion bes Beariffs ber göttlichen Dreieinigkeit zu verwechseln ift. Liegt hierin nicht ein Widerspruch, oder vielmehr, haben wir und damit nicht einer Salbheit schuldig gemacht, bie nothwendig zu einem Wiberspruche führen muß? Handelte es fich nur barum, eine unbewußte Triebfeber jenes bogmatischen Thuns aufzuzeigen: warum benn nicht lieber gleich auf bas lette Motiv hinweisen, nämlich auf die philosophische Wahrheit selbst, bie freilich damals nur unvollfommen zum Bewußtsein und noch unvollfommener zum Ausbruck gelangen fonnte? Dber, wenn biefe Bahrheit auch so jenem Zeitalter noch zu entfernt lag, wenn sich in ben Terminis ber Dogmatif nicht reine Bestimmungen ber 3bec, nur balbphilosophische Berftanbesbestimmungen ausbruden liegen: wird bann nicht ber Grund jener Termini eben baburch in basjenige gestellt, mas bem Beitalter, bas fie erfand, in feinem Bewußtsein gegenwärtig war, und muß er nicht bann auch in bem

mit Bewußtsein von ihm Ausgesprochenen, nicht in etwas babinter fic Berbergendem, von ihm Berfcwiegenem ju fuchen fein ? -3d erwiedere bierauf, daß bie von mir aufgestellte Schluffette in ber That Nichts enthält, was nicht in bem Bewuftfein bes boamenbilbenben Zeitalters vollfommen gegenwärtig gewesen ware. Daß in Gott allein die Möglichfeit aller Dinge enthalten ift, daß es überhaupt gar feine Möglichkeit bes Daseins giebt, bie nicht in bem Begriffe ber Gottheit vollständig enthalten, ober mit ihm eines und baffelbe ware: bieg ift ein ber alten driftlichen Philosophie und Dogmatif so geläufiger, ich möchte fagen, für fie fo trivialer Sat, daß es überfluffig ware, ibn burch Anführung eingelner Stellen belegen zu wollen. Roch mehr gilt bief von bem Sate, daß Gott auch fein wirkliches Dasein außer fich bat, auf welches er ober welches auf ibn einwirfen fonnte. Es fonnte also bochftens dieg in Frage gestellt werben, ob nicht das Dritte, bie ausbrudliche Bedingtheit bes Begriffe ber Perfonlichfeit burch ben Gegensat biefes boppelten Richt-Ich, bem Bewußtsein jener Zeit fremd gewesen sei. Aber gegen biefen Zweifel genügt es, an bie oben angeführte Definition bes Begriffs ber Verson zu erinnern. Denn offenbar unterscheibet bieselbe bie individua substantia ber Person von den Bedingungen und Boraussegungen, die sie in dem Begriffe ber rationalis natura zusammenfaßt, und fie fpricht also bas beutliche Bewußtsein aus, bag, wenn eine Perfon existiren foll, aupor ber Begriff ber rationalis natura gegeben fein muß. Damit ift allerdings junachft nur bas Borhandensein einer über bie Birflichkeit ber einzelnen Perfon hinausreichenben Doglichkeit ihres Dafeins ausgesprochen. Aber bag in biefem Ausspruch für bas philosophische Bewußtsein, bas ibn aussprach, zugleich bie Aussage einer mit dieser Möglichkeit unmittelbar verbundenen Birklichkeit lag, wird Jeber zugeben, ber fich bes ariftotelischen Sages erinnert, daß, wenn im Einzelnen allerdings bie Dynamis ber Entelechie, im Bangen und Großen bagegen umgefehrt die nowin erredezela allem und jedem durauer or vorangeht. — Ich glaube baber nicht zu viel zu behaupten, wenn ich alles Ernftes babei beharre, daß die Elemente, aus benen fich bas obige Raisonnement

Aufammenfett, bem Bewußtfein bes bogmenbildenben Zeitalters nichts weniger als fremd, daß sie ibm vielmehr vollfommen ge= Taufig waren. Bas namentlich ben Begriff ber Person anlangt, fo läßt sich sogar behaupten, daß das Bewußtsein der doppelten Schrante, ohne welche biefer Begriff nicht gebacht zu werben vermag, jenem Zeitalter sogar geläufiger noch war, als bem unfrigen. Die moberne Gewohnheit, biesen Begriff auch ale Ginheit auf Gott zu übertragen, schreibt fich erft aus ber Gebankenlofige teit bes neuern, naturalistischen Deismus ber. Die neuere Zeit bat sich erst durch ihre spekulative Philosophie von der Unzulässigfeit folder Lebertragung belehren laffen muffen, mabrend wir in bem firchlichen Alterthum nirgende, auch bei ben hartnäckigften Mongroignern nicht, nur die leifefte Spur eines Berfuches finden, Gott schlechthin als Eine Person zu bezeichnen. Weit näher lag es bem atteften driftlichen Glauben, wenigstens bem von ben Ginfluffen ber bamaligen Zeitphilosophie berührten, — und nur als bas Werk die fes Glaubens ift die firchliche Dogmatif zu betrachten, - Gott als einen Geift vorzustellen, ber nicht Person, nicht auf fich felbft fich beziehende Ichheit im menschlichen Sinne ift. Die Einsicht, bag, wo Geift ift, ba nothwendig auch Ichbeit und Berfonlichkeit sein muß, bat fich eben erft im Berlaufe ber Musbildung jener Dogmatif erzeugt ober jum Bewußtsein gebracht.

Es bleibt freisich nach biesem Allem noch immer ber Einwand, baß die alte Dogmatik nicht ausdrücklich diese in ihr vorhandenen Momente eines eben für ihren Standpunkt, und zumächst nur für ihn, gültigen Beweises der dreisachen Persönlichkeit in Gott zu einem solchen Beweise zusammengestellt hat. Was könnte sie, so werden noch immer die Gegner fragen, was könnte sie wohl beswogen haben, von dieser Einsicht, in deren Besitze sie war, keinen Gebrauch zu machen? Weshalb sollte sie es einer spätern Zeit, einer solchen, die vielkeicht gar schon über das Bedürsnis eines solchen Beweises hinaus ist, überlassen haben, jene Momente wieder hervorzusuchen, und aus ihnen den Beweis zusammenzustellen? Die richtige Antwort auf diese Frage ergiebt sich aus einem Blicke auf die Entstehungsgeschichte der Erinitätslehre in der christlichen

Dogmatif. Man erinnere fich, daß bie Dreiheit in Gott von ber beiligen Schrift und ber in ihr enthaltenen gottlichen Offenbarung ber, langft befannt war, ebe man baran gebacht batte, Ke als titte Dreibeit von Ver sonen zu faffen. Go entschieben es in Abrede gestellt werben muß, was man oft bebanvien bort, daß bie Schrift von teinen begrifflichen Unterfcbieben in bem Befen Gottes, fohbern nur von unterschiedenen Momenten ber gottlichen Offenbarung etwas miffe: fo unläugbar ift, bag bie Schrift bie gothliche Dreibeit nicht in bieser ausbrudlichen Korm begrifflicher Uttericeibung, fonbern baburch ber Welt zum Bewuftfein gebracht hat, daß fie, bie Wesenheit des Baters als bas an und für fic Gewisse, als ben nothwendigen Grund von Allem voraussetent, bie Wesenheiten bes Sohnes und bes Beiftes in concreter thatfächlicher Offenbarung bem unmittelbaren Unichauen vorfilbete. Die Fassung ber Dreieinigkeit nach bem roonog anonalupems # sonach in der Ausbildung der Kirchenlebre ohne Aweifel alter als jene nach bem roonog unaosews. Man glaubte an eine Dreibeit ber gottlichen Wesenbeiten, weil man bie Wesenbeit bes Gobnes in ber Gestalt eines wirklichen Menschen von Angesicht zu Angeficht geschaut, die Wesenheit bes Geistes in den lebendigen Biefungen, bie er in ben Seelen ber Blaubigen übte, empfunden batte, nicht, weil man in rein begrifflicher Erkenntniß gefunden batte, baf Gott, um Gott zu fein, nothwendig eine Dreibelt Win Sypostafen ober Versonen sein muffe. In Folge biefes, aus bem lebenbigen Quell ber Offenbarung geschöpften Glaubens bebutfte es, als man endlich bagu fchritt, eine begriffsmäßige Befilitinung für die Daseinsform, unter welcher die Hypostasen in dem eigenen Wesen Gottes, nicht blos in seiner Offenbarung ad extra wefest find, aufzufinden, langft nicht mehr eines Beweifes für bie wirkliche Borbandensein bieser Dreibeit. Die Dreibeit als ille war bereits bas allgemein Zugestandene, als ber Begriff ber Berfonlichkeit aufing, in ber bogmatischen Entwidlung eine Rolle gu Wie batte es bei dieser Sachlage einem Kirchentebrer Tvielen. einfallen können, auf biefen Begriff, ben annoch problematifchen, in der orthodoxen Lehre erft eingubürgernden, einen Beweis für

· die Nothwendigkeit der Dreiheit in Gott begründen zu wollen? Nicht, um bie Verfonlichkeit Gottes vor ber philosophischen Bermunft zu retten, war man auf bie Dreieinigkeit gekommen, sondern umgekehrt, nachdem unter bem eigenen Einflusse bes Chris ftenthums, burch welches bie Formbestimmungen bes geistigen Daseins so fehr in ben Borbergrund bes Weltbewußtseins gerückt worden waren, die Borftellung ber Perfonlichkeit für dieses Bewußtseins eine so entschiedene Wichtigkeit erhalten batte, suchte man für diese Borftellung einen Plat in dem schon festgestellten Begriffe bes breieinigen Gottes. Dag man biefen Plat nicht in bem Begriffe ber Ginen gottlichen Substang, sonbern in bem ber breifachen Sypoftasen fand, dieß barf unter biesen Umftanden uns für einen eben fo unzweideutigen Beweiß gelten, baf bas oben bargelegte Bewuftsein über bie concreten Bedingungen bes Begriffs ber Verfonlichkeit in ber That biefer Lehrentwickelung zum Grunde lag, ale wenn ber Ausbrud, ben wir biefem Bewußtfein gegeben baben, sich in ber entsprechenden wörtlichen Kassung schon bort vorfände.

Eine Forderung ift indeg noch übrig, die nicht unerfüllt bleiben barf, wenn unser Recht zur obigen Argumentation nicht zuletzt bennoch als ein usurpirtes erscheinen foll. Wir haben fo eben auf die Thatsache bingewiesen, daß die Dreiheit ber göttlichen Befensbestimmungen längst vorber von ber Rirche anerkannt, längst porber biefer Grundftein aum Gebaube ibrer Glaubenslehre gelegt worden war, ebe baran gedacht worden ift, diese Drei, ben Bater, ben Sobn und ben Geift, als Personen zu bezeichnen. In ber Anerkennung biefer Thatsache ift unläugbar bas Zugeftanbniß icon enthalten, baf auch ber Begriff feber einzelnen diefer brei Sopoftasen in ber Sauptsache schon festgestellt war. An jebe berselben mußte fich bereits, schon in Folge ber lebendigen concreten Bebeutung, die fie als reale Momente des wirklichen Offenbarungspros ceffes haben, eine Borftellung fnupfen, an welcher im Befentlichen burch bas gemeinschaftlich ihnen ertheilte Prabifat ber Personlichteit nichts geandert werden konnte. Wie nun werden wir das Ausammentreffen biefer Borftellungen, biefer Begriffe, mit benjenigen

Bestimmungen zu erklären baben, welche durch die obige Arque. mentation für die personlichen Einheiten gefordert find, worin die Eine gottliche Subftang auseinander treten foll? Denn aus ber Argumentation felbst ergab sich keineswegs nur eine gleichgültige Dreizabl von Versonen überhaupt. Es war ausbrudlich in ibr enthalten, bag burch bas eine ber Momente, welche bort als Perfonlichkeiten bezeichnet wurden, jene allgemeine Möglichkeit bes Seins überhaupt ausgebrudt werbe, burd welche, wie alles reale Dasein überhaupt, so auch bas personliche Dasein bedingt ift, burch bas andere aber die concrete Wirklichfeit ber Außenwelt, welche feber endlichen, creaturlichen Perfonlichfeit als ihr reales Richt = 3ch gegenüberstebt. hierin liegt, wir durfen es uns nicht verhehlen, eine Schwierigfeit, Die unsere Erflarung mit bem Beschichtlichen, bem wir fie boch angepaßt zu haben glauben burften, wieder zu entzweien brobt. Denn freilich, wenn es babei bleiben follte, daß die concrete, anschauliche Bestimmtbeit ber göttlichen Offenbarungsmomente, aus benen bie Rirchenlehre bie Trinitat ber Sppostasen gebildet hat, gang und gar nichts gemein bat mit ber begrifflichen Bestimmtheit diefer Spooftasen, wiefern dieselben, aufolge ber obigen Betrachtung, als eben so viele subjektive Mittelpunkte bes per fonlichen Dafeins ber Gottbeit gefaßt werben follen: fo wurde bamit bie Berechtigung wegfallen, ber firchlichen Dogmatif in Bezug auf ben Gebrauch, ben fie von bem Begriffe, ober, wie wir dann wohl richtiger fagen mußten, vielmehr nur von bem Borte ber Verfonlichkeit gemacht bat, biefe Betrachtung unterzulegen.

Hier nun ist es, wo ich, zum Behuse ber Nachweisung eines wirklichen, historischen Zusammenhanges zwischen dem scheinbar Unzusammenhängenden, das Ergebniß meiner frühern Untersuchungen über den Trinitätsbegriff zu hülse nehmen darf. Ich darf es um so mehr, als auch geschichtlich kein Zweisel darüber obwaltet, daß, zwar nicht die erste, aber doch die für den symbolisschen Sprachgebrauch der lateinischen Kirche entscheidende Anwendung des Wortes Person von demselben Kirchenlehrer herrührt, welcher zugleich der Urheber iener philosophischen Begründung des

Trinitatsbegriffs ift, die wir gutes Recht haben, als bie von ber Rirche selbst angenommene und gutgebeißene anzusehen, auf Auauftinus. Es ift befannt, wie in biefer Begrundung bie brei göttlichen Spoostasen in der Sauptsache auf die drei Grundbestimmungen bes Beiftes: memoria, intelligentia und voluntas gurud= geführt werben, - jurudgeführt, fage ich; benn bag es fich, trot bes entgegengesetten Scheines, wenn man fich an ben blogen -Buchstaben jener Darstellungen halten wollte, in der That von etwas mehr, als einer blogen Analogie, einem blos äußerlichen Parallelismus handelt, auch bieg glaube ich bewiesen zu haben. Kerner ift von biefer Begrundung gezeigt worden, daß sie, auf ber Grundlage ber, auch burch fie unangetaftet gebliebenen, ja auf bas Ausbrudlichfte befräftigten und näber motivirten Anschauung bes biblischen τρόπος αποκαλύψεως, für ben τρόπος υπάρξεως bes Trinitatebegriffs eine Bestimmung gefunden bat, welche in Wahrheit ber Forderung genügt, die in der obigen Argumentation binsichtlich ber metaphysischen Bebeutung ber brei personlichen Sy= postasen enthalten mar. Den Inhalt bessen nämlich, mas Auguftinus memoria nennt, - ben urfprünglichen verfteht fich, bie Natur bieser geistigen Wesenheit ausmachenben, nicht ben erft burch die intelligentia und die voluntas erzeugten und solcherge= stalt a posteriori auch in die memoria gesetzen Inhalt, - bildet nach ben eigenen, nachweisbaren Bestimmungen biefes Rirchenleh= rers daffelbe, was wir nach der Terminologie unserer neuern Phi= losophie ben Inhalt bes reinen Gelbftbewußtseins, ober auch den reinen Bernunftinhalt nennen. Dieß aber ist eben nichts Anderes, als die aller Wirklichkeit vorangehende Mög= lich feit des Daseins, ober mit andern Worten, bas absolute Prius. welches auch die moderne Philosophie schon zu verschiedenen Malen mit bem Ramen bes reinen, ober auch bes abfoluten 3ch bezeichnet bat, während fie boch nicht in Abrede ftellen fann, baß zu dem endlichen Geifte des Menschen biefer Inhalt vielmehr bie Bebeutung eines schlechthin Borausgesetten, also eines Richt-3c hat. Dem entsprechend wird burch intelligentia bie ich öpferis fce Intelligenz bezeichnet, Die auf der Grundlage bes reinen

Bernunftbewußtseins und des barin enthaltenen absoluten Dentagfetes, bem Dritten, ber voluntas, ihren Stoff, ihr Material erzeugt, woran sie sich zu bethätigen hat, auf entsprechende Weise, wie der menschliche Wille an demienigen, was gemeindin sein Richt-Ich genannt wird, nämlich an ber realen Außenwelt, fich bethätigen muß. Die Perfönlichkeit ber göttlichen intelligentia, ober bas Verbum, ber Logos, ift bemnach ganz eben so, wie die Personlichkeit ber memoria ober ber ewige Bater noch im ausbrudlichen Unterschiede von dem, was in dem endlichen Beifte bas Moment ber Personalität ausmacht, nämlich von bem Bil-Ien, ale Perfonlichkeit gefett. Sie ift, gleich jener, bie Sppoftafe einer geiftigen Befenheit, beren Begriff bort (im Geifte bes Menfcen) in der Beziehung auf ein Richt-Ich aufgeht, das aber in ber Gottheit eben nicht als Nicht-Ich gefest sein kann; und somit bie Hypostase eines solchen Nicht-Ich selbst zu einem Ich. Sie ift es aber wesentlich erft baburch (was auf ganz gleiche Weise auch von ber memoria gilt), daß Beiben gegenüber bas britte Moment, ber gottliche Beift als Wille, voluntas, bestimmt ift. Denn erft baburch wird überhaupt das Moment ber Perfonlichkeit nach seiner begriffsmäßigen Wahrheit in biesen Ausammenhang ber göttlichen Wesensbestimmungen eingeführt, so bag es nun auch rudwarts auf Die Boraussenungen berienigen Spooftafe, in welcher biefes Moment feinen eigentlich en Sit bat, bezogen werben fann. - Es ift aus biefem Grunde febr zu beachten, bag erft burch Augustinus die britte Sppostase, ber göttliche Geift, als voluntas bezeichnet worden ift, mabrend für die beiden erften sich. ber augustinischen in ber Sauptsache entsprechende Bezeichnungen (für bie erfte vous, für bie zweite doros) icon bei altern griechiiden Kirchenlebrern vorfinden. Mit biefer Bezeichnung ber britten Spoftafe, als bes Willens, bes Willens ber göttlichen Liebe, welcher bie zwei erften ausbrücklich in Gins fest, indem er fie als unterschiedene voraussett, mar allererft die 3bee ber göttlichen Wesensbreibeit so weit festgestellt und in fich abgeschloffen, daß nun auch der Begriff der Perfonlichkeit nicht blos in der schwankenden, uneigentlichen Weise, wie bin und wieder

auch früher, sondern in strengerer Bestimmtheit, wenn auch vielleicht noch nicht ganz in der Bestimmtheit, welche die vorgeschrittene philosophische Wissenschaftlichkeit un ferer Zeit verlangen muß, auf sie angewandt werden konnte.

Durch biefe Thatsachen ber Entwidelungegeschichte bes Trinitätsbeariffs wird es meines Erachtens außer Zweifel gestellt. daß bie metaphysische Unterlage, welche wir im Dbigen biesem Begriffe zu geben suchten, auch mas bie hiftorische Geftalt beffelben betrifft, feineswegs eine blos eingebildete ift. Kur biejenigen freilich, welche von ber Unficht ausgeben, bag allenthalben im Chriftenthum, icon von ber altteftamentlichen Grundlage ber und bem entsprechend auch in ber eigenen Lehre Chrifti, ber Begriff bes perfonlichen Gottes als bas ichlechthin Erfte, als bie absolute Voraussetzung zu betrachten ift, wird es immer etwas Paradores behalten, wenn fich aus diefer Betrachtung ergiebt, bag bas philosophische Bewußtsein von der Bedeutung des Begriffs der Perfonlichkeit der Glaubenslehre zuerst an demienigen Offenbarungsmomente aufgegangen ift, in welchem man gemeinbin von allen am wenigsten bie Versonlichkeit zu suchen vflegt, an bem Domente bes beil. Beiftes. Ja es fann nicht ausbleiben, insbesonbere nach ben Erfahrungen, die man an gewissen neuern Syftemen gemacht zu haben glaubte, daß manche fich für orthodox haltende, obgleich nichts weniger, als firchlich rechtgläubige Bionswächter, eben biefe Faffung, bie in ben beil. Beift als ben gottlichen Willen bas eigentliche Moment der Verfonlichkeit Got= tes fest, als eine von Saus aus pantheistische ober nothwendig jum Pantheismus führende, auf bas Seftigfte verunglimpfen werben. Richt biefen Letteren, benn mit ihnen laffen wir uns überhaupt auf teinen Streit ein, wohl aber ben Ersteren geben wir ju bebenken, wie wenig es mit ber von und eröffneten Ginficht in ben bogmatischen Entwicklungsgang unverträglich ift, anzuerkennen, was freilich tein Unbefangener in Abrebe ftellen fann, bag in der religiösen Unschauung die Borftellung des Moments der Persönlichkeit längst zuvor mit ber Borftellung bes lebendigen Shöpfergottes fich verfnüpfte, ebe bie dogmatische Formel gefun-

ben war, welche die Borstellung auch für das philosophische Erfennen, soweit bamale beffen Unspruche fich erftredten, gerechtfertigt bat. Es wird nicht im Entfernteften bestritten, daß für bie Borfteltung, für die religiöse Anschauung, bereits der altteftamentliche Jebovah ein verfönlicher Gott war, und eben so wenig, daß fich Chriftus für ben Gott, von dem Er Seine Sendung ableitet, nimmer hatte bes Ausbruck "himmlischer Bater" bedienen fonnen, wenn er biesen Gott nicht als einen perfonlichen batte porgestellt wissen wollen. Aber etwas Anderes ift bie, von der religibsen Gesinnung ungertrennliche Borftellung, etwas Unberes bie philosophische, jum Behuf ber wiffenschaftlichen Glaubenslehre unternommene Rechtfertigung, ober ber Begriff biefer Borkellung. Daß vor dem philosophischen Denken die Persönlichkeit bes Jebovah noch ungerechtfertigt mar, biefes Bewuftsein feben wir unter ben Bebraern feit ihrer erften Befanntschaft mit alexanbrinischer Philosophie, ja schon vor berfelben, in jener Welt- und Lebensweisheit, die in den salomonischen Sprüchen niedergelegt ift, Das bereits dort ersichtliche Streben, die Idee ber göttlichen "Beisheit" zu einer perfonlichen Geftalt, wie fvater bie bes "Logos" zu hypostafiren, wurde ohne foldes Bewußtsein nicht baben auffommen fonnen. Entsprechendes gilt, wie wenigstens biejenigen nicht bestreiten werden, die mit uns babin einverstanden find, daß unter ben neutestamentlichen Begriffen bes göttlichen Sohnes und des Beistes nicht blos Offenbarungsformen des Einen Gottes zu verfteben find, von den ebengenannten Begriffen. Rie hatte es im Christenthum zu ber Lehre von ber Gottheit bes Sohnes und des Geiftes fommen können, ware die Borftellung von der Persönlichkeit des Baters schon damals abnlich, wie im mobernen beiftischen Rationalismus, eine feste, vom philosophischen Denken, beffen energische Reime wenigstens boch bereits bas Ur= driftenthum in sich schloß, unberührt gebliebene Borausfepung ge-Das philosophische Denken bat eben in dem Afte der Her= ausarbeitung jener Lehren dem Bedürfniffe genügen wollen, fich den Begriff der gottlichen Perfonlichkeit felbftthatig erft zu bilden, ftatt ibn als eine schon feststebende Boraussepung sich gefallen zu lassen, und ohne Beiteres hinzunehmen.

Daß wir übrigens, auch wenn wir für die in der hier bargelegten Beife aufgefaßte Besenstrinität bie 3bentität mit ber biblischen Offenbarungstrinität nicht aufzugeben gesonnen find, bamit noch feinen Pantheismus lehren: auch bieß ift anderwärts fo ausführlich bargethan worden, daß wir hier nur mit ein paar Worten barauf jurudzufommen brauchen. Die Perfonlichfeit bes Baters macht feine Schwierigfeit; von ihr wird man leicht zugeben, daß fie in beiden Geftaltungen des Trinitatsbegriffs unmittel= bar eine und bieselbe ift. Was aber die Versonlichkeiten bes Sobnes und des Beiftes betrifft, so gilt es, einzusehen, wie in anderer Beise die fcopferische Intelligenz, in anderer ber Bille Gottes in ber creaturlichen Welt fich offenbaren muß, obgleich auch wieder in jedem mabrhaften Offenbarungsafte nicht auf erclusive Weise nur eines ober das andere, sondern beibe, ober vielmehr alle brei Momente bes göttlichen Wefens als mitwirkend und gegenwärtig zu benfen sind. Die schöpferische Intelligenz offenbart fich in bem Gestalten ber Welt, bie von ihr gedacht und durch Denken hervorgerufen sind. Sie offenbart fich in ber gangen Fulle und Mannichfaltigfeit biefer Gestalten als die ewig Eine und zugleich unendlich reiche; vorzugeweise jedoch ober im engern Sinne nur in folden Gestalten, in benen, als felbst per= fonlichen, bas eigene Wefen ber Intelligeng, auf der Grund= lage eines vernünftigen Selbstbemußtseine, regsam und thatig ift. Ift unter biefen Geftalten eine, die nicht nur biefe allgemeine Form der Geistigkeit, der Personlichkeit überhaupt, mit der Gottheit theut, sondern beren verfonliche Qualität, beren Charafterbeftimmtheit zugleich, in Folge theils ihrer vollfommenen-fittlichen Reinheit, ihrer Sündlosigfeit, theils allerdings auch einer besondern, vor allen andern Perfonlichfeiten ber nämlichen Schöpfunge= sphäre fie auszeichnenden Begabung, als ber reine Ausbruck bes eigenen schöpferischen Thuns, der eigenen Qualität oder Charatterbestimmung Gottes gelten fann: fo werden wir in dieser geschichtlichen Gestalt gang eigentlich bas Chenbild ber Gottheit,

und, wiefern bas Material, in welchem fie biefe Ebenbilblichkeit ausbrudt, fein anderes, ale die ichopferische Intelligeng ber Gottbeit ift, gang eigentlich biefe in einer einzelnen, menschlichen Gefalt zur vollständigen Offenbarung fommende icopferische Intelligeng felbft, ben Denfch gewordenen Logos, erbliden. Der göttliche Bille bagegen, obgleich auch biefer gottmenschlichen Ge stalt, und zwar in vollfommenerem Grade, als irgend einer andern einzelnen, inwohnend, fann boch in ihr nicht auf gleiche Beise, wie bie Intelligeng, gur Offenbarung tommen. Denn bieg eben ift ber Unterschied bes Willens von ber Intelligenz, bag er fic nicht in ber Produktion von Gestalten außert, bag fein unmittelbares Wirken ein innerliches ift, und nur mittelbar an ben von ber Intelligeng producirten Gestalten, ale ein biefelben orbnenbes und begrängendes Princip, jur Erscheinung fommt. Der göttliche Wille fann beghalb nicht, gleich ber Intelligenz, von ben Menichen als eine Gestalt, die in ihre Mitte bereingetreten ift, angeschaut, er fann nur erfahren werden. Erfahren aber wird er in bem eigenen Innern des Menschengeistes, wiefern biefer fich mit bem Beifte Bottes burchbrungen bat und mit bemfelben Eins geworden ift. Die einzig mögliche Offenbarung bes göttlichen Willens, ale folden, besteht baber in bemienigen, mas bie Schrift die Mittheilung des heiligen Beiftes nennt; bas heißt in ber burch bie Anschauung bes göttlichen Logos in feiner menschlichen Gestalt bedingten Aufnahme bes göttlichen Billens in ben menschlichen, ober in ber Einigung bes menschlichen mit bem göttlichen.

Wenn gefragt wird, worauf der dogmatische Ausbruck Person zunächst zu beziehen sei, ob auf die ökonomische oder auf die Bessenstrinität, ob auf die nach dem τρόπος αποκαλύψεως oder nach dem τρόπος υπάρξεως betrachteten göttlichen Hypostasen: so kann die Antwort nach dem Obigen nicht zweiselhast sein. Nichts könnte offenbar dem wahren Sinne der alten Glaubenslehre mehr widerstreiten, als wenn man behaupten wollte, daß der Bater zwar von Ewigkeit her Person sei, der Sohn aber erst in dem Mensichen Jesus von Nazareth es geworden sei, und der heilige Geist

nur in ben Gemuthern ber Glaubigen zur Person werbe. Demungeachtet mochte nicht zu vertennen fein, bag zum wirflichen Aufkommen jenes bogmatischen Sprachgebrauchs ber Hinblick insbesondere auf die felbstiffandige verfonliche Gestalt bes Menschensobnes, welche ber Glaube für eine und biefelbe mit bem menschgewordenen Gottessohne erkennt, bas Seinige beigetragen bat. Raum wurde sonft die subtile Metaphysik, welche die Sppoftasen des gottlichen Wesens bereits im τρόπος ύπαρξεως als Versonen bezeichnet bat, in der populären Anschauungsweise einen binlänglich bequemen Unfnüpfungepunft haben finden tonnen. Ja, die metaphyfifche Dogmatif würde vielleicht vor ihrer eigenen Subtilität erschrocen fein, wenn fie nicht für jenen fühnen Ausbrud noch immer augleich die alterthumliche Bedeutung ber Worte πρόσωπον, persona, nach welcher biefelben eine fo bequeme Anwendung auf bie Momente ber Offenbarungstrinität leiben, jur Aushulfe bereit gehabt hatte. Diese Baghaftigfeit indeg, die nothwendige Kolge ber Unvollkommenheit bes philosophischen Standpunkte fener Zeit, barf uns nicht abhalten, bem eigentlichen Sinne ber alten Dogmatif beim Bebrauch diefes Ausbrucks auf ben Grund au geben. Allerdings, sobald man biesen Grund erforscht hat, wird ber Ausbrud felbft gewiffermagen überfluffig. Es ift bann bie Einficht icon in vollfommnerer Geftalt vorhanden, für welche jener Musbrud so lange als Stellvertreter bienen mußte, so lange bie wifsenschaftlichen Mittel fehlten, durch die allein der reinere und genugenbere Ausbruck für fie gefunden werben konnte. Eine aus ben philosophischen Ruftfammern unserer Zeit hinlanglich ausgeftattete Glaubenslehre mag immerbin Bebenken tragen, fich auch ibrerfeits noch bes Wortes Perfonen für bie Momente ber gottlichen Befenstrinität zu bedienen; fie wird beffelben um fo leichter entrathen können, je beffer sie die Motive, welche die altere Dogmatif zum Gebrauch biefes varaboren Ausbrucks bestimmt baben. verfteht und in ihrer unftreitigen Berechtigung zu murbigen weiß.

## Der Begriff des negativ Absoluten und der negativen Philosophie.

An

herrn Dr. theol. Ch. S. Beige

vom Berausgeber.

(Schluß.)

Sie Selbst nun, ba Ihnen ber Begriff eines Seienben, Realen in jenen "Formen des Seins" fremd bleibt, haben keinen geringen Rampf zu besteben, um in Ihrer Metaphysif ben Begriff ber (leeren) Ausbehnung aus bem ber Zahl und zwar ber specifichen Dreiheit abzuleiten (S. 317), ebenso ben Begriff ber leeren Zeit aus bem ber Bewegung (S. 486. 497). biefer Partieen Ihrer Metaphysik mare indeg, wie hier nicht am Orte, so überhaupt veraltet: Sie haben Selber Ihre meta= Physischen Debuktionen von Naum und Zeit so gut wie zuruckgenommen (Problem b. Gegenwart S. 183. 84.), und verweisen bieruber für jest nur auf die Zufunft. Aber was biefe Ihnen auch darüber bereite — Sie mögen mich mit dieser Prophes zeiung nur immerbin bei'm Worte balten! — sicherlich wird Ihnen auch fünftig eine wirkliche Deduktion nur bann gelingen, wenn Sie "das nicht seiende Sein" von Raum und Zeit aus dem feienden Sein, dem Begriffe eines Realen überhaupt, berleiten, wie auch in Ihrer altern Metaphpfit biefe Boraussegung eines "Seienden" als eine ebenso stillschweigend gemachte, wie ausdrudlich doch verläugnete (z. B. S. 337.), überall hindurch= blidt, was schon früher in Bezug auf Ihr Werk im Ganzen Ihnen von mir nachgewiesen worden ist \*). Jene Behauptung

<sup>\*)</sup> Zeitfcrift II. Bb. G. 262. ff.

aber wage ich mit berselben Zuversicht und aus dem selben Grunde geltend zu machen, mit welchem Sie Ihre Gewißheit aussprechen, an Raum und Zeit schlechthin nothwendige, durchaus unabstrahirbare Grundbestimmungen alles Realen zu besigen: jener Grund liegt auch mir "im Bewußtsein von der apodiftischen Rothwendigkeit, dem absoluten Nichtnichtseinkönnen des Raumes und der Zeit, während alles in Raum und Zeit Borhandene ohne Verlegung jener Denkmöglichkeit auch als nicht seiend gedacht werden kann" (Probl. d. Gegenw. S. 184.).

In diese Worte finde ich Alles jusammengebrangt, worin über biesen Punkt unser Einverstandnig, wie unsere durchgreifende Differenz besteht: ich unterschreibe ihren Inhalt ausbrudlich; nur bleibe ich nicht, gleich Ihnen, bei ber Nacht = und Blogheit jenes Raum = und Zeitseins fteben, sondern finde unmittelbar ichon ein Mehreres darin, als Sie. Gleichwie nämlich von allem concret Wirklichen abstrahirt werden fann, um darin den Begriff des schlechtbin ober Ur = Wirklichen, als eines Unabstrabirbaren, übrig zu behalten, und baran gerade benfelben mit unwiderftehlicher Evidenz zum Bewußtsein zu bringen, - was meines Erachtens bie eigentliche und unzerstörbare Wahrheit des ontologischen Beweises ift, wo ich also wiederum nur den Sinn, welchen Sie ienem Beweise geben (Probl. d. Gegenw. S. 160. f. 172 f.), baß jenem negativen prius ber Rategorieen, als dem Unabstrabirbaren, eben barum auch Eriftenz beizulegen fei, um jenen Bufat glaube erweitern zu muffen, nicht zwar weil, wie Sie meinen (S. 161), ich "ein vor der Metaphysik gegebenes ober aufgefunbenes Absolute" anerkenne, sondern weil mir die 3dee des Abfoluten eben bas bochfte Unabstrahirbare ift, auch in dem von 36nen fo bezeichneten metaphyfifchen prius: - fo ehthalt einen Moment biefer ontologischen Beweisführung auch jenes Bewußtsein von ber Unabstrahirbarkeit bes Raumes und ber Zeit. Da beibe an fich Nichts find, ohne ein fie fegend-erfüllendes Seiende, - (barein muffen auch Sie am Ende einstimmen) - von ibnen felbst aber eben barum nicht abstrahirt werden fann, weil, wenn auch bas Richts gedacht wird, es sofort boch nur als bas Richts

Der Begriff d. negativ Absoluten u. der negativen Philosophie. 27 jeber Bestimmtheit, bamit zugleich aber nur als bie Erfüllbars feit mit bestimmtem Gein gebacht werben fann (was Raum und Zeit in ihrer Leerheit eben sind): so bleibt als eigentlich lette, unabstrahirbare Wahrheit auch von hieraus ber Begriff eines allgemeinen Seins, bes'schlechthin Seienben in allem (concreten, raum - und zeiterfüllenben) Sein übrig, und jenes, nicht biefe, ift baber ber eigentliche und urfprüngliche Unfang ber Detaphysif, so wie das wahrhaft Unabstrabirbare in Raum und Zeit. - Sie selbst, wie jeder einsichtige Leser, erseben aus bem eben Besagten zugleich, bag ich an Ihrem "negativ Absoluten", ber an sich leeren Totalität ber sämmtlichen Rategorieen, im Gangen benselben Beweis führen konnte, wie jest an zwei seiner pornehmsten Bestimmungen, bem Raum- und Zeitbegriffe, und baran ebenso bas Bahre, wie bas Falsche (weil bei bem Salben fteben Bleibende), Ihres metaphysischen Princips nachzuweisen batte.

Dit derfelben Salbwahrheit Ihres Princips bangt es qusammen, daß Sie auch nach einer anbern Seite bin bie eigentlich entscheidende Folge Ihrer Lehre von der Absolutheit des Raumes und der Dauer Selbst nur halb erkannt haben. Unmöglich hatten Sie sonft meinen Begriff von den Urpositionen in dem Grade miffennen können, um in ihm lediglich eine willkührliche Reflexion ju seben, in welche ich zufällig bineingerathen, nicht eine aus ber von Ihnen Selber behaupteten Universalität bes Raum= und Zeitbegriffes unvermeidlich folgende Nothwendigkeit, ein eben so uni= verfell und ursprünglich sie Erfüllendes und zwar auf specifische Beife, in qualitativen Unterschieden, fie Erfüllendes anzuerkennen. Die bialektische Entwicklung bieses Begriffes giebt mir ben eines geschlossenen Systemes unterschiedener, damit aber auf einander bezogener und fich gegenseitig erganzender, barum zugleich schlechthin dauernder (ihre Raum-Zeitlichkeit segend-erfüllender) Urqualitäten, welche mithin ben ewigen und unvertilglichen Grund alles Wechsels und Werbens bilben, ober eigentlicher bes Schauspiels eines Entstehens und Bergebens, während in Bahrheit nichts qualitativ Specifisches entsteht ober vergebt, noch auch bagu übergeht, ein anderes Specifische zu fein. Es ift ein Universum

von urbeharrlichen Realunterschieben (Urpositionen), als bas eigentslich Begründende, bem Sinnenscheine des vergänglich Endlichen immanent, welches in jenes, als in seine Realität und sein Besharrliches, "sich aushebt".

hiermit ift von biefer Seite aus, vom Begriffe bes endlich Substantiellen ber, der Pantheismus aus dem Fundamente wider= legt, wie er auch an seiner Stelle vom Beariffe bes Absoluten aus widerlegt werben muß. Segel lägt, barin fich befanntlich um feines haares Breite über ben Pantheismus Spinofa's erhebend, mit einer gang ungerechtfertigten Uebereilung und nichts weniger als bialektisch, bas Endliche, Bergangliche, fich unmittelbar "in das Absolute als in seine Wahrheit aufheben": dies allein, bie Eine Substang, ift bas Beharrliche im Bechsel ber Beltbinge, es ift bas ewig Werbende, unendlich Sichverendlichende. Die weitern Kolgerungen baraus find befannt. Mir bagegen, weil ich ben Begriff bes Endlichen grundlicher burchgearbeitet babe — gerade vom Begriffe einer specifischen Raum = und Beiterfüllung aus, - fügt fich bier ber Moment eines endlich Gubfantiellen ein, welches, in feiner specifischen Begranzung unbeharrlich, an die Stelle beffen tritt, was bem Spinofisch = Begelschen Pantheismus bas Absolute mar, mabrent bas Sein bes Absoluten, beffen, was ich eben beghalb nun gar eigentlich Gott gu nennen mich getraue, mit jenem "unendlichen Weltwerben", bem Berendlichungsprocesse ber Urpositionen, unvermengt bleibt.

Aber so gewiß jene Urpositionen, als in ihren specifischen Unterschieden sich ergänzende, hiermit nicht in unbezogener Vereinzelung, sondern nur zum Spsteme, Universum befaßt, gedacht werden können, sind sie selbst nicht als letzte, absolute zu denken: sie sind es, die sich in die Einheit des Absoluten ausheben, welches in jenem Setzen-Erhalten und einigendem Urbeziehen derselben auf einander seine ewige (Selbste) Schöpserthätigkeit erweist. Dieß vorerst, was ich Ihnen von hieraus entgegenzuseten hätte.

Aber auch Sie bedürfen nach Ihrer ganzen Weltansicht eines solchen Begriffes endlicher Substanzen: nur so kann Ihre Lehre von der universalen Selbstthat und Freiheit aller Weltwesen, auf

Der Begriff d. negativ Absoluten u. ber negativen Philosophie. 29 welche Sie so viel Nachbrud legen, metaphysischen Halt und Sinn gewinnen. Nur so läßt sich ferner Ihrem im letten Werke vorgetragenen Begriffe der Trinität und der Persönlichkeit Gottes eine reale Grundlage geben. Dieß System der Urpositionen ist "der in den Begriff der Gottheit dialektisch eingehende Weltbegriff" (S. 219), der auch mir, wie Sie nun sehen (vgl. S. 220), ein Realuniversum in sich schließt, wiewohl ich mich, aus den oben angedeuteten Gründen, sträuben muß, zugleich in Ihren Ausdruck einzustimmen, welchem nach nun "ein Weltwerden, der ewige Werdeproces eines ideal=realen Universums in Gott" (S. 221), anerkannt werden soll. Ich erblicke darin, wenn nicht verwirrende, wenigstens ungenaue Bezeichnungen, die mindestens beurkunden, wie Ihre Weltansicht Ihnen nur noch in allgemeinen, unausgeführten Umrissen vorschwebt.

Ebenso sagen Sie mit Recht, daß der Begriff der Persönlichsteit Gottes den seiner Lebendigkeit in sich schließe: Lebendiges aber sei nicht ohne innere Gegensäße und deren gegenseitiges Sichsugiren, furz ohne eine dem Wesen Gottes selbst immanente Endlichkeit, welche wiederum nicht auf abstrakte, sondern durchaus concrete Weise, als Raum und Zeit erfüllende "körperliche" zu benken sei\*). Hiermit sei "das absolute Leben, das Leben Gottes,

Die Bezeichnung ber "Körperlichkeit", um dies nebenbei zu bemerken, für die raumerfüllende und dauernde Macht ber endlichen Substanzen, welche sich sogar nach einer von Ihnen ausdrücklich in's Auge gesasten Bestimmung auch auf Gott ausdehnen ließe (S. 234. 35.), scheint mir insofern eine ungeeignete, auf Gott bezogen aber in jebem Sinne eine ungehörige, als "Körper" in seiner gewöhnlichen Bedeutung sogar nach den Resultaten der neuern Physist doch nur das erscheinende Produkt einer schon in Complikation mit andern Substanzen eingetretenen Substantialität sein kann, durchaus also der Erscheinungswelt angehört, und um so weniger irgend eine Beziehung auf Gott übrig läßt, als der Begriff des Körpers von dem der räumlichen Begränzung und des wechselseitigen räumlichen Sichaussschließens unabtrennlich ist. So wie für Gottes weltdurchbringende Anschwissenstellenbeit) — sofern man sich überhaupt auf solche Begriffe einzugeben getraut — es keine verduntelnde Körperlichkeit

als die Macht über die Totalität des körperlichen, raumerfüllenden. Daseins" zu fassen; es bestehe "in der ewigen, von seinem Bessen unzertrennlichen, nicht erst aus seinem freien Entschlusse hervorgegangenen Schöpferthätigkeit, welche in unendlichem Processe die körperlichen Substanzen setzt und wiederaushebt" (S. 253—256).

Aber wurde nicht jeder Vantheift fich mit biesem unendlichen Segen und Wieberaufheben "forperlicher Substangen" gang einverstanden erklären können, wurde nur irgend eiwas auch über ben gewöhnlichen Pantheismus Sinausgebendes bamit geleiftet fein (baf 3hr Sinn, 3bre Meinung, mit fener pantheiftischen Auffaffung nicht bas Minbeste gemein bat, verfteht sich von felbft), - wenn jene förperlichen Substanzen nicht zugleich als felbst ewige, - also als nicht blos gefeste und wiederaufgehobene, sondern als perennirende; bewiesen werden. Jene nabere Bestimmung des ganzen Begriffes, um ihn von der blog pantheistischen Auffaffung zu unterscheiben, und biefen Beweis vermiffe ich aber gerade bei Ihnen, wodurch Ihre Lehre von dem realen Leben und ber Perfonlichfeit Gottes geradezu eine fundamentlose wird, - vermiffe beide, während doch Ihre Prämiffen Sie auf dieselben hatten binleiten konnen: und hierin erkenne ich die zweite wichtige Folgerung, die Sie aus Ihrem Principe zu gieben unterlaffen haben. hat man nämlich einerfeite, wie Sie, die Nichtigkeit eines leeren Raumes und einer leeren Zeit erfannt, andrerseits bennoch ibre Unabstrabirbarteit begriffen: fo folgt baraus eben fo entschieden ihr absolutes Erfülltsein von einer Mannigfaltigfeit realer und specifischer Unterschiebe, die ba-

ber Weltsubstanzen geben kann, weil er mit centralem Blide, von Innen ber, sie und ihre Beziehungen burchschauen muß, so kann vielweniger noch seine eigene Realität als eine Art von Allförper-lichkeit bezeichnet werben, indem er jene realen, raum- und zeiterfüllenden Substanzen, welche gegenseitig unüberwindliche, undurchbringliche sind, und so für einander Körperlichkeit configuriren, in seine raum- und zeitüberwindende Einheit ausbebt.

Der Begriff d. negativ Absoluten u. der negativen Philosophie. 34 ber ebenso unvertilgbare, beharrlich dauernde find, wie das, was durch sie besteht, Raum und Zeit, also erkannt werden mußte. Wie ich schon anderswo sagte, behält Leibnigens Ausspruch: "Gäbe es keine Monaden, so hätte Spinosa Recht", seine volle Bedeusung, für Sie, wenn Sie Ihr eigenes Princip recht und ganz verstehen, — vor der Hand aber noch gegen Sie.

Aber ber Begriff biefer realen, fpecififd unterschiedenen Dannigfaltigfeit ift auch mir nicht ber lette, - wie Sie meinen, und man in der That nur aus fatischer Untenninif des innern Busammenhangs meiner lehre behaupten fann, - und burchaus muß ich protestiren gegen Ihre Auffassung ber Urpositionen als einer "atomistischen Unendlichkeit" (Probl. b. Geg. S. 352). Schon am Ende bes erften Buches ber Ontologie, wo aus der Dialettit bes Werdens und aus bem Wiberspruche bes reinen Werbens bie Rothwendigkeit bes endlich Subfantiellen fich ergibt, gebt aus der fernern Dialeftit biefes Begriffes, als der specififc fic erganzenden Urqualitäten, die Folgerung hervor, daß fie nur in lebendig segender, diese Qualitäten auf einander beziehender Einbeit des Absoluten gedacht werden können, welches badurch "fich erweist als das unendlich Segende ober Schöpferische folder (endlicher) Urvositionen, welche — die unvertilabare Grundlage beffen ausmachen, was wir bisber bas Endliche nannten" u. f. w. (s. 414. S. 419). Dieß System endlich emiger Substanzen erfennt nun die weitere spekulativ theologische Entwicklung als bie "reale Seite" in Gott, bie "ewige Natur" Gottes, "Gottes Birklickeit ift fein Erbalten jenes Monadenuniversums; er bat fein objektives Leben barin, ihre Unendlichkeit und Einheit zumal, die wirkende Ursache berselben, aber barin auch ihre einende Racht, zu sein — was er bewiesener Maagen nur im selbstanschauenden Geifte vermag, wodurch also abermale fich zeigt, wie bie reale Seite Gottes nur in seiner Idealität ober Personliche feit ihre Möglichkeit und Erklärung findet". (Zeitschrift Bb. IX. **S**. 16.)

Hierauf alfo, auf biefen festen Boben der Wirklichkeit und realen Gegenwart, wird in Folge der angegebenen Bermittlungen

(in bem eben angeführten Auffage) meine Lehre von der göttlichen Dreieinigkeit oder dreieinen Persönlichkeit gegründet; daraus (Zeitschrift Bd. IX. S. 196 f.) ergibt sich ferner der Begriff der zeitz lich en (schlecht-endlichen) Welt, in der Form trennender Raum-Beitlichkeit, und damit im Unterschiede jenes ewigen, in Gott vollsendeten, darum zugleich aber der Scheinwelt des Entstehens und Bergehens immanenten Universums. Doch gehe ich hier auf diese Begriffe nicht näher ein; ich halte sie einstweilen in den angesührsten Abhandlungen für so ausreichend begründet, daß, bevor Sie Sich nicht der Mühe unterziehen, sie zu prüfen oder zu widerlegen, ich auf ihren Inhalt blos mich berufend bei ihnen beharren darf, da es jest nur darauf ankam, den durchgreisenden sormellen Gegensat Ihrer metaphysischen und spekulativ theologischen Diaslektist von der meinigen nachzuweisen, bei unabläugbarem Paralles lismus in den Hauptergebnissen.

Sie Selbst hat nämlich ein sehr richtiger spekulativer Takt barauf hingewiesen, daß die tiesere Konsequenz Ihres Princips die ähnliche Unterscheidung einer (wie Sie es nennen) "ersten" und "zweiten", ewigen und zeitlichen Schöpfung fordern musse. Aber wie sind Sie im Stande, da Sie im Realen keinen Ansknüpfungspunkt dafür haben, Sich des Grundes einer solchen Lehre zu versichern? Sie erinnern dafür eben an das Dogma von "der ersten Schöpfung der Engel und himmlischer Heerschaaren", von "der ewigen Neonenwelt", und sehen (S. 335 ff.) an der Hand der weitern Bestimmungen der Kirchenlehre und der mystischen Philosophie Ihre eigene Lehre von der ewigen und zeitlichen Schöpfung sest.

Aber statt alles Weitern — ist denn jene "Aeonenweit" philosophisch beurtheilt für mehr zu achten, als für ein erspekulirtes Scheinbild, kaum sogar für eine Hypothese, so lange man ihre Stätte nicht in der universalen Wirklichkeit, im Wesen der erscheinenden Dinge nachzuweisen vermag? Wo sind, oder was Ihre "Engel und himmlischen Heerschaaren", wenn sie nicht für jene endlichen Substantialitäten, kurz für das genommen werden, was ich Urpositionen nannte, welchen Begriff Sie so weit hinwegwei-

Der Begriff b. negativ Absoluten u. ber negativen Philosophie. 55
Fen? hat man aber biese entscheidende Wahrheit erkannt, wie man es xuns, wenn man die Konsequenz Ihres eigenen Princips einsiehtz wird man noch jener Anknüpfungen, jenes auf philosophischem Standpunkte ganz ungehörigen, rein phantastischen Ausdrucks bedürfen? (An diesem Beispiele werden Sie zugleich erkennen, was sich oben meinte, wenn ich bemerkte, daß nur dadurch die christschen Dogmen philosophischen Rang und Bedeutung erhalten, indem man sie in allgemeiner Objektivität nachweise und dadurch exft zum freien und allgemeinen Inhalt des Denkens erhebe, eingentlicher noch in diesem den spekulativen Sinn senes dogmatischen Inhaltes selbstständig wiedersinde.)

Ich kann für jest nicht auf das Nähere Ihrer Bestimmungen eingehen: wo der reale Boden zu diesem Allen fehlt, wird auch das Scharfsinnigste zwar für sinnreich und anregend, nicht aber sur zwingend und für objektiv begründet gehalten werden können. Doch glaube ich schon im Borigen genug gesagt zu haben, um das Urtheil über den Totaleindruck zu motiviren, welchen das Studium Ihres letzten und der meisten Ihrer frühern dahin einschlassenden Werke in mir zurückgelassen hat.

Bon allen biesen subjektiven Scharssinnigkeiten, beren jeder Lag neue ersinden und bie alten widerlegen kann, von diesem ganzen weichen und trügerischen Boden eines, wenn auch dialektisch sich nennenden, Ausspinnens bloßer Begriffsabstraktionen, will nun meine Philosophie im Ganzen die Wissenschaft hinwegrücken, auf das feste Gebiet der Wirklichkeit, damit zu einer aus ihr schöpsenden, an ihrer Stusenleiter emporsteigenden, und eben daburch obzektiven Methode. Dieß ist meine eigentliche, durchskeisende Differenz von Ihnen, zu welcher ich mich ebenso entsischen bekennen muß, se mehr ich in dem sonstigen Ziele unserer Philosophieen Uebereinstimmung erblicke \*). Sie wissen, daß ich

<sup>\*)</sup> Diefe principielle Tendenz ist auch von andern Seiten ganz außer Acht gelassen worden, wo ich gerade darin auf Beistimmung zählen zu können geglandt hätte. So meint ein Recensent in der Berliner Litt. Zeitung, wo die frühere extreme Parteinahme für die Hegel'siche

in keinem andern Sinne Begel's "objektive Dialektif" verftebe, und nur in biefem Bahrheit an ihr finden fann. Aus gleichem Grunde erfenne ich feine andere "bialeftische" Methode an, als bie, welche aus bem Gegenstande felbst geschöpft ift, und bie unmittelbar nur feine empfrischen Elemente aufnehmen fann, bis fich auf biefem Wege ber concrete Begriff bes Gegenstandes ergibt, ber nun feine Momente mit ber ibm eigenthumlichen, feinesweges auf ein allgemeines, aprioristisches Schema gurudzuführenben Nothwendigkeit aufweist, - einer Nothwendigkeit, welche eben bamit bas Wefen, ben "immanenten 3med" bes Gegenstandes ausbrudt, im Realen daber bas Princip feines aus fich felbft Seins, seiner Selbstentwicklung, somit baber in ber geiftigen Sphare augleich feiner Freiheit, enthalt. Ein eigentliches "Ableiten", Berauswickeln aus "reinem", formellem Denten und logischem Dentzwange erfenne ich gar nicht an: es ware bas wibersprechende Herauswickeln bes Etwas aus dem Nichts, und läßt sich in ben einzelnen Beisvielen, die bafür angeführt werden könnten, als Erzeugniß einer Unflarbeit ober Selbsttäuschung über ben mahren Urfprung folder, vermeintlich aus "Richts" Alles beraussvirtnenben Begriffsentwidlungen ausbrudlich nachweisen; - wie, sofern Degel fein reines Denken nur fur ein folches bat verftanben wiffen wollen, dieß an feiner Logif schon vielfach, auch von Trendelenburg febr gut, gezeigt worden ift.

Ebenso sehe ich in diesem, dem Beseitigen alles blos Aprioristischen, den eigentlichen Sinn der Schelling'schen Lehre von dem Zusammenfallen des Idealen und Realen \*). Und wenn wir endlich auf Rant's berühmte Frage: wie synthetische Urtheile

Sache jest feltsam genug mit einer unbedingten Befehdung alles bessenigen contrastirt, was mit Segel auf irgend eine Beise in Berbindung steht, die wissenschaftliche Bedeutung der oben angeführten spekulativ theologischen Aufsähe durch das Eine Bort auf die Seite gebracht zu haben, daß es ein bloses dialektisches Begriffsgewebe sei, welchem eben darum keine Realität zukomme.

<sup>\*)</sup> Bgl. Schelling, Darlegung bes Berhältniffes ber Raturphilosophie jur Sichte'iden Lebre G. 67.

Der Begriff d. negativ Absoluten u. der negativen Philosophie. 35 apriori möglich seine Leine Antwort, die uns auf die nothwendigen Bedingungen einer möglichen Erfahrung verweist, richtig verstehen und des allgemeinen, von dem subjektiv Idealistischen seiner Theorie unabhängigen Resultates seiner Lehre eingebenk sind: so war es seine eigentlichste Absicht, wie die der Borbergenannten, die Philosophie überhaupt von jenem "bloßen Forschen in reinen Begriffen" zu befreien, in welchem er den wahren Geist des Dogmatismus und Wolfstanismus erkannte. Mich dünkt, auch heute noch hat die deutsche Philosophie volle Ursache, sich dieser Kantischen Warnungen zu erinnern.

Daber hoffe ich in bem, was ich wirklich erreicht zu haben glaube, eines ganz Andern theilhaftig geworden zu fein, benn nur eines "eigenen Syftemes". Ich halte es für bas überfluffigfte Geschäft von ber Welt, ben bisberigen "eigenen" Syftemen noch ein anderes, wenn auch "eigenstes", hinzuzufügen: bieß giebt eben ben Progreß in das schlecht Unendliche, an welchem die Philosophie lange genug leidet. Weffen ich mich freue und rühme, ist vielmehr die unvergänglich in mir aufgegangene Evidenz, wo bas Spstem sei, welches die Obilosophie zu erkennen bat, und das Denfen, dem fie fich unterwerfen foll: das objektive, allgemeingültige Weltspftem nämlich und das darin objektiv gewordene göttliche Denken. Senes hoffe ich nun allerdings nach seinen wesentliche ften Grundzügen und auch nach neuen Seiten erkannt zu haben, und insofern den allgemeinen Umriß, und auch einige Bruchstücke bes Ursvstemes wirklich zu besigen, welche jedoch nur, je weniger fie eigengemachte, je mehr fie nachgebildete find, befto wahrer Befunden werden können. Denn bier leuchtet ein, wie alle Ansprüche auf Selbstdenken ober Erfinden, auf eigene systematische Berknüpfung als eitel verschwinden, ja als die Wurzel alles Irrs thums erscheinen muffen, während nur die höchste Selbstentaußetung, das hineindenken in die schon in ihrem Grunde rationellen und rationell verknüpften Dinge und das Erklären berfelben aus bieser objektiven Verknüpfung das Princip auch ihres spekulativ lyftematischen Zusammenhanges werben fann.

Dieg Bewußtsein fangt nun in den meiften andern Philo-

sophen an immer deutlicher aufzudämmern: bieß wollen sie eigentlich, und hierin erkenne ich den endlich sicher eintretenden, weil wahrhaft objektiven und allgemeingültigen, Punkt ihres künftigen Einverständnisses: darin zugleich erblicke ich die nicht nur zu entschuldigende, sondern wahrhaft berechtigte Seite der erneuerten hinneigung zum Empirismus in der gegenwärtigen Philosophie. Und hierin, auf diesem objektiven, allgegenwärtigen Boden der Wirklichkeit und Wahrheit, vermag bei sleißigem, selbstentäußerndem Bestreben auch das schwache spekulative Talent Etwas zu leisten.

Dagegen find Sie ber Denker, ben ich mit seinem talentvoll unrubigen, subjektiv erfinderischen Selbstphilosophiren als bas gerabe Begentheil biefer Beftrebungen beurtheilen muß: bieg baben Sie nie gewollt, bieg verläugnen Sie gerabe als bas Antispekulative, auf empirischer Reflexion beruhende. Sie glauben gar nicht philosophirt zu haben, wenn Sie nicht mit "dialeftischen Widerspruden" zu thun gehabt, und fich nicht in löfung berfelben burch "die De= gation der Negation" hindurchgefämpft haben. Da nun aber der Bi= berfpruch feine Realitat bat, ba ein "bafeiender Widerspruch" nirgends existirt - (bie irrigen Behauptungen Begel's barüber balte ich burch bie Beleuchtungen anderer Denfer und burch meine Ontologie für hinreichend widerlegt und beseitigt), - also von gesetten Widersprüchen burch lofung berfelben zur Schurzung neuer fortzuschreiten, unmöglich bas Schema einer objeftiven Methobe sein tann: so muffen, wenn es bemungeachtet nun auf Widersprüche antommt, im Wege bes abstrahirenden Denkens burch Trennung ber an fich verbundenen Momente nach ber schon befannten Beise metaphyfische Biberspruche erzeugt und gelost werden. Gines jeden folden, nicht fich objettiv verhaltenden Dentens, sei es Segel's ober eines Andern, wie es auch sonft fich gestalte und in welchem Gebiete es gelten wolle, entschiedenfter Begner bin ich: bieg nenne ich Scholaftif, in beren fteriler Bufte nach Brunnen lebendigen Baffers zu graben ich für überfluffig balte; benn fie bangen nicht mit ber Ginen ewig ftromenden Le= bensquelle bes Realen zusammen.

Much Gott, auch ber felbfibewußte Geift Gottes, fann baber

Der Begriff b. negativ Absoluten u. ber negatipen Philosophie. 37 nicht anders erkannt werben, foll er überhaupt erkennbar sein, als an ber Wirklichkeit, nicht aus reinen Begriffen, aus ber blogen Ibee eines Absoluten; und indem fie an fener, ber gangen Birtlichkeit, ihn unwiderleglich und vollständig zu erkennen sucht, nur dadurch kann die Philosophie zur theistischen werden, und bei volligfter Freiheit und Selbftfanbigfeit bes Denkens auch bie driftliche Lebre in fich aufnehmen, was nur auf bem Resultate berubt. daß auch ber, also aus dem Realen schöpfende philosophische Gottesbegriff fich jur Bewigheit eines gottlichen Beiftes erweitert babe, welcher in ber driftlichen Lebensthatsache ber Beiligung und Biebergeburt, ber Ginfehr bes Geiftes Gottes in ben menschlichen, und in ber reichen Belt biefer Erfahrungen fich bewährt. (Dieß war auch, im Borbeigeben sei es bemerkt, ber Grund, warum mir in ber driftlichen Dreieinigkeitslehre ber Begriff ber "ökonomischen" Trinitat (vgl. Zeitschrift VII. Bb. S. 226-28. 233) ber urfprüngliche zu fein ichien, zugleich ber, auf welchen bie Bezeichnungen bes Baters, Sohnes und bes beiligen Beiftes, als breier Spoftasen (Personen) bes Ginen göttlichen Wesens, in eigentlicher Bedeutung paffen und aus bem fie hiftorisch entftanden feien, um erft von bier aus auf die "ontologische" ober Wefenstrinitat Gottes übertragen ju werben, für welche jene Bestimmungen mir nicht in gleichem Sinne geeignet zu fein schienen; baber ich, geftütt auf bas Urtheil und ber Autorität auch neuerer Bibelforscher, die Behauptung waate, daß die se sich nicht vollständig aus ben biblischen Urfunden begründen laffe. Mit Letterem febe ich jest ein, burch Sie und von anderer Seite' belehrt, etwas Un= richtiges, sogar die volle Tiefe ber in jenen Schriften enthaltenen Offenbarung Beeinträchtigendes gesagt zu haben; ich nehme es gurud, wenn mir nur vergonnt wird, babei zu verharren, bag bie Bezeichnungen: Bater, Sohn und Beift für die Momente ber ontologischen Dreieinheit bes gottlichen Wesens, genommen, immer nach Ritzschens Ausbrud (val. a. a. D. S. 229) "incongruente" bleiben.)

Die Ineinanderbildung des Deismus und Pantheismus zum concreten Theismus, als Resultat meiner Metaphysif, ift mir nur

i

in diesem Sinne von Bedeutung, aber, wie ich glaube, von entscheibender für unsere Zeit. Denn nur dieser Gott ift ber mahr= baft gegenwärtige, barum ein folder, von welchem allein eine mabre Ueberzeugung, Ginsicht und Ueberführung (niorig) möglich ift. Sein Beift und Selbstbewuftlein, feine weltbeberrichenben Bedanken und sein Wille, find nun nicht jenseits der Welt, in einem utopisch Undenfbaren, oder in einer blogen Begriffewelt zu fuchen, wo fie eben nur gefucht ober geglaubt, nie aber mit einbringender Evidenz erfannt werden fonnen: sie sind im Universum felbft, und wir, unfer Erkennen ift in ihnen, was nun gar nicht myftisch oder hyperbolisch, sondern begreiflich ift. Wird nun aber bie Einsicht burch Wiffenschaft zur unerschütterlichen Gewißheit erhoben, worüber ich mich auf die gegebenen wiffenschaftlichen Beweise berufen darf, daß das Universum nur durch die Wegenwart bes göttlichen Geiftes in ihm feinen Beftand babe, ober bag bie Erhaltung bes Wefens ber Dinge burch Gott ihr Durchschauen ift: fo wird aus biefem in allen Folgen für das geiftige, erkennenbe, wie sittliche Dasein grundentscheidenden Bedanken und aus ber bamit burchaus erhöhten Unsicht aller Dinge auch Rraft und Buversicht zu sich selbst in bas erstorbene Gebein ber Philosophie zurudfehren. Nur aus jener Evideng, welche alles leben über feinen wahren Grund und über feine Biederberftellung in biefen Grund aus dem Tiefften verftandigt, fann die Philosophie die Macht ichöpfen, aus fich felbit, überhaupt von der Wiffenichaft aus, eine Wiederherstellung der Menschheit durch Religion, burch freie Religiosität, bervorgeben zu laffen. Denn nur dassenige Syftem, welches ben ber Welt immanenten, aber felbstbewußten, in ihr als seiner Selbstentäußerung, bei sich bleibenden Gott lehrt, fann eben barum bie Autonomie ber Rreatur in vollem Sinne augeben, weil erflären.

Dieß ist mir die wahre Philosophie, die wahre Religion der Zukunft, von welcher aus einem sehr richtigen Gefühle, daß an beiben Mancherlei alt und für immer historisch geworden ist, sett so viel die Rede geht. Haben die Mysterien der christlichen Ofenbarung nicht ewige, d. h. universelle und reale Bedeutung, hören

Der Begriff d. negativ Absoluten u. der negativen Philosophie. 59 fie befibalb nicht auf. Mofterien im gewöhnlichen Sinne zu fein. und werden geistig objektive, ftets zu erprobende Erfahrungen: fo baben fie überhaupt feinen Sinn und feine Birffamfeit mehr für Denn die Devotion für das Unbegreifliche ift in der erstartten Menscheit dabin; sie darf sogar nicht mehr gefordert werden von einem gebilbeten Bewuftsein, welches in allen anbern Dingen, bie es anerkennen foll, bas Recht ber unbedingten Prufung, bes Ausgebens von ihrer Berneinung fich zugestanden fieht; und bie Irreligion, welche in bem Nichtmehrglauben bes Siftorischen beftebt, ift nicht nur, - man gestebe fich in Worten, was jeder Blid in bas Innere unferer Bilbunge-Berhaltniffe beurfundet, - eine unabläugbare, immer ftarfer bervortretende Thatfache, sondern fie ware völlig berechtigt und wurde immer fieghafter mit ber volligen Berneinung endigen, wenn in jenem Siftorifden mit feinem gangen Apparate nicht ein wahrhaft Allgegenwärtiges, ftete fich Biederherstellendes und fo fich Bemabrendes enthalten mare. Bie baber die spekulative Theologie jest am Wenigsten fich genugen laffen barf, blos an jene Gestalten bes Glaubens anzufnüpfen, und in einer, fei es bialeftisch, fei es gnoftisch gehaltenen Ausbeutung derfelben ihre Aufgabe für gelöst halten fann, wie überhaupt bie Wiffenschaft nur mit dem Ewigen, wahrhaft Allgemeinen fich beschäftigen foll: fo sucht und fennt bieg auch ber "lebendige" Glaube, und weiß sich in ihm befriedigt, nicht im blos Historiichen. Auch mir ift, wie ben Mystifern, bie Buverficht zu biefem Wegenwärtigen, Erlebten ober ftete zu Erlebenden ber Religion ber weltüberwindende Glaube, bessen thatfächliche Bedeutung auch in der Wiffenschaft ibm immer wieder feine Unerkenntnig erfampfen und die Widersacher — seien sie freiwillige oder unfreiwillige Ignoranten beffelben — besiegen wird. Ueber bas hiftorische und bas baran geknüpfte Dogmatische, in welchem er zuerst aufgetreten ift, wird fich wohl immer ftreiten laffen, und foll dieß auch fritisch gerettet werden, so kann es nur von bort aus ober um degwillen.

Und biefer gerade wird gar bald vielleicht seine weltheilende Kraft in weit tieferer Weise au bewähren haben, als in irgend

einer früheren Epoche feit bem Bervortreten bes Chriftenthums: wie er bie einzige reale Beiftesmacht ift, welche feitdem bie Mensch= beit aus ihren verwideltsten Rrifen gerettet hat, wie er bann aber jugleich immer eine freiere geiftige Form annehmen, mit ber Biffenschaft seiner Beit fich burchbringen mußte, um bieg Beifteswunber vollbringen zu können, wie jenes und biefes vielmehr ftets Sand in Sand ging: fo wird die vielleicht tieffte weltgeschichtliche Rrife, der wir jest entgegengeben, auch die freieste und reinfte Form beffelben bervorrufen, die ganze Macht ber Wiffenschaft in ibn bineinziehen muffen, um bann erft bas Chriftenthum in feiner vollen, mabrhaft die Welt überwindenden Macht zu zeigen. Die burchgreifende sociale Umwälzung, ber wir unvermeidlich immer naber ruden, wie einem ficher und erreichenden Abgrunde, und gegen welche die bisherige außere Rechtsgewalt bes Staates machttos sein wird, weil die Basis seines Rechtes nicht auf bem absoluten, göttlichen Rechte rubt: - bem Philosophen wenigstens muß es erlaubt fein, bas Unabwendbare vorauszusagen, beffen Frift er nicht fennt, bas aber sicher nabt, - biese Umwälzung wird, vielleicht nach ungähligen Bersuchen einer fünftlichen ober äußerlichen lösung, nur in ber Berwirklichung bes driftlichen Stactes burch bie tieffte, aber freiefte, geistigste und vielgestaltigfte Macht ber Religion über die Gemuther, ju einer gefunden Beitigung überführen: bann erft wird bas Chriftenthum, alle Geftalten und Intereffen bes lebens und Wiffens burchbringend, aus ben gegenwärtigen vorläufigen Geftalten beraus eine objektive, gegenwärtige und aus ihrer Gegenwart stets sich erneuernde Wahrheit geworden fein. Defwegen halte ich auch die beiben jest in ihm fic befämpfenden entgegengesetten Parteien für gleich berechtigt und erblide fie jum Voraus verföhnt in jener fünftigen Gestalt beffelben, sowohl biejenige, welche bas Positive bes bisberigen Glaubens beschüt, weil fie in ihm die einzig rettende Dacht, ben Rern einer ewigen Wahrheit erblicht, als die andere, welcher bas Alte nicht frub, nicht durchgreifend genug abgethan werden fann. Aber bamit hat bie lettere nur, fei es wollend, fei es wiber Willen, ben innern lebensfraftigen Reim, in welchem alle regenerative Rraft

Der Begriff d. negativ Absoluten u. ber negativen Philosophie. 44 belfammen geblieben ift, zu einem bobern Auffproffen gezeitigt. In diesem Sinne scheint es mir ein großes, in seiner weltgeschichtliden Bedeutung nicht genug erkanntes Unternehmen ber ganzen neuern Spekulation feit leibnig und Rant, jenen ewigen und allgemeinen Gebalt bes Christenthums von feinen bistorischen Beziehungen abscheiden zu wollen, um es dadurch als die absolute Religion zu erweisen, die fich aus bem Untergange und bem Abstreifen ihrer seweiligen Formen immer reicher und tiefer wieder= berfiellt, und barin fich gerade als bie unfterbliche, unbefiegbare, alle Gegenfäge in ibr und auffer ibr verföhnende beweist. Huch Begel's Philosophie batte nicht barin Unrecht, bag fie ben driftden Dogmen und Musterien eine ewige und universale Bedeutung geben wollte, sondern daß diese Bedeutung fich nur in die Bahrbeit abstrafter metaphvsischer Rategorieen zurudverflüchtigte, wenigftens im Ausbruck fich nicht über dieselben erhob.

Bie specifisch verschieden mir die Sache erscheint, hat der Inhalt meiner fortgesetten Polemik gegen den Standpunkt der Segel'schen Religionsphilosophie gezeigt: was ich auf den neuen Grund an dessen Stelle zu setzen suche, können meine Darstellunsen aus der spekulativen Theologie lehren, welche ihrem Umfange nach genug gegeben haben, um das Fundament und die ersten kolgen desselben prüfen zu lassen. Diese Prüfung wünsche ich.

Aber hier ist auch zwischen Ihnen und mir eine Abscheidung nöthig. Ich gehöre nicht und gehörte nie zu denen, die man vielleicht mit Recht die "Positiven" nennen könnte. Denn die Grundlage sür die spekulative Theologie ist mir nicht lediglich der Inhalt einer "driftlichen Glaubensersahrung" oder ein daraus entwickeltes Dogmatisches, sondern die universale Weltthatsache. Unsere Uebereinskimmung im Resultate unserer Weltansichten, wie entschieden sie im Ganzen sei, bleibt daher, was die einzelnen Bestimmungen betrifft, immer noch eine problematische, mehr zu hossende, als bestimmt sestgeskellte: der Natur der Sache nach scheint mir nämlich der von Ihnen bisher gewählte Ausgangspunkt dieser Untersuchungen ein vieldeutiger, in mancherlei mögliche Ziele auslausender, weil der sesten Objektivität entbehrender; was also die letzte Gestalt einer von

42 Fichte, Der Begriff b. negativ Absoluten u. b. negativen Philos. bier aus geführten spekulativen, in das Allgemeinste zurückleitenden Untersuchung sein werde, läßt sich schwer angeben. Es ist an sich selbst, wie die Welt der "reinen Begriffe", ein weiches, leicht umgestaltbares Element.

Dennoch verkenne ich nicht, sonbern behaupte ausbrucklich, bag, wenn Sie felbft bem Gebanten bes negativ Absoluten nur bie gange Folge geben, Ihr eigenes Princip nur recht verfteben wollen, (und warum follten Sie nicht es fonnen ober wollen, indem Sie bamit, wie ich gezeigt zu haben boffe, nichts Ihnen Eigenthumliches aufgeben, sondern nur noch einen wesentlichen Moment ibm binjufugen ?) - auch Sie auf benfelben Grund tommen mußten, ber mir ber gange ber svefulativen Theologie ift: und bann balte ich bie Sauptprämiffe eines fichern Einverständniffes für gegeben, weil es bann an einer feften, unnachgiebigen Grundlage fich orientiren, wachsen, fich befestigen tann. So barf ich zum Schlusse wohl noch ben Bunfc aussprechen, beffen Offenheit Sie burd meine hochachtung vor Ihnen, wie durch meine große Hoffnung von Ihren fünftigen Leiflungen motivirt finden mogen, daß Sie jene hindernden Zwischenftufen rafch und für immer überschreiten, jene Sulle fprengen mochten, welche Ibren Genius offenbar nur beengt, weil fie ibn abtrennt von ben großen Begenftanden, welche ibm vergonnen wurden, fich in feiner gangen Rraft und ursprünglichen Befundheit auszubreiten. Wir wollen bas Alte, Abgestorbene sich felbst begraben laffen, wie es an ber Zeit ift, und was stiller ober offenbarer zu verrichten fie fich nicht nehmen läßt, und nur bas immer Neue, Gegenwärtige und Bange ju ergrunden fuchen. fenem rechne ich nicht minder bas Scholaftifche einer Dialetif in reinen Begriffen, ale, was hier besonders in Frage gekommen ift, das icon beleuchtete Anknuvfen im svekulativ Theologischen an bogmatische Boraussenungen: beibes icheint mir feiner mabren Ueberführung fähig. Dieß ift die Betrachtung ber Natur, ber beute noch, wie fonft, ju uns sprechenden Myfterien unseres feeliichen, wie geiftigen Daseins, und ber ftets fich erneuernden Geschichte, die ebenso auch jest noch das Wesen des Göttlichen offenbart, ale von menschlich zufälligen Beftandtheilen seines bistorischen Erscheinens immer entschiedener abreinigt.

## Die philosophische Litteratur der Gegenwart.

(Giebenter Artitel.)

Die logische Frage-zwischen Trendelenburg und Gabler. Der gegenwärtige Zustand der hegel'schen Schule. Rampf des "absoluten Wissens" gegen den "Empirismus". Neue Systemansätze.

## B o m

## Berausgeber.

- 1) Die logische Frage in Hegel's System, zwei Streitschriften. Bon A. Trenbelenburg, Leipzig 1843.
- 2) Die Hegel'sche Philosophic. Beiträge zu ihrer richtigen Beurtheilung und Würdigung, von G. A. Gabler. Erstes Heft: Das Absolute und die Lösung der Grundfrage aller Philosophie bei Hegel, im Unterschiede von der Fassung anderer Philosophen. Berlin 1843.
- 3) Beleuchtung der neuen Schelling'schen Lehre von Seiten der Philosophie und Theologie, nebst Darstellung und Kritif der frühern Schelling'schen Philosophie und einer Apologie der Metaphysik, insbesondere der Hegel'schen gegen Schelling und Trendelenburg, von Alexis Schmidt. Berlin 1843.
- 4) Die Philosophie und die Wirklichkeit von J. C. Glaser, Ber- lin 1843.
- 5) Grundzüge bes wahren und wirklichen absoluten Idealismus von Constantin Frang. Berlin 1845.
- 6) Die falsche Wurzel bes Ibealismus, ein Senbschreiben an Karl Rosenkranz, von F. Dorguth, Geheimen = Justiz = und D. L. Gerichtsrathe zu Magdeburg. Magdeburg 1843.

 $\tilde{C}_{\boldsymbol{\mathcal{Z}}}$ 

Ueber ben litterarischen Rampf, an welchen bie Namen ber erften oben angezeigten Schriften erinnern, auch in gegenwärtiger Beitschrift bas Wort zu nehmen, bazu bestimmte ben Referenten nicht nur die allgemeine Berpflichtung ber Zeitschrift, über alle wichtigen Erscheinungen im Gebiete ber Philosophie ihren Lesern nach Rraften Bericht zu erstatten, sondern auch innere, aus feiner wiffenschaftlichen Stellung zu ben beiben fampfenden Parteien gefcopfte Grunde. Er befindet fich nämlich ihnen beiden gegenüber in dem eigenthumlichen Verhaltniffe, ebenso gemeinschaftliche Puntte bes Einverständnisses mit Jedem von ihnen zu haben, wie nicht minder in ebenso wesentlichen Bunften von Beiden abweichen zu muffen, aus bemfelben Grunde und Principe, warum er Jedem nur theilweise Beistimmung ichenken konnte. So ift er von felbft ein Mittlerer zwischen ihnen. Damit will er fich jedoch feinesweges, und vollends unerbetener Beise, als ein Bermittler unter den Rampfern in Borfchlag bringen: - ein an fich undantbares Geschäft, welches bann aber noch fruchtlofer wirb, wenn bei philosophischen Standpunkten, Die, nach ben Worten bes Dichters, aus ganzem Solze geschnitten sein wollen, die Bermittlung nicht in einem außerlichen Zusammenleimen berselben bestehen fann, sonbern nur barin, sie in eine neue britte, beibe umfassende und berichtigende, aber eben barum jede auch zu einem gewiffen Theile verneinende Unsicht aufzunehmen, welcher Berneinung jeder sich weigert. So wird in der Regel erlebt, daß sich beibe Widersacher bann, wenigstens in Protestationen und Borbehalten, gegen ben Bermittler vereinigen: er hat nicht nur Keinem genug gethan, er bat die doppelte Gegnerschaft sogar in eine brei = oder vierfache verwandelt.

Und so sei gleich im Beginne erklärt, daß es nicht die Absicht ber nachstehenden kritischen Bemerkungen sein kann, die Streitenden etwa zu Proselyten meines Systemes machen zu wollen: es wird überhaupt von diesem nur in dem Betrachte die Nede sein, um gewisse historische Rechte desselben nach beiden Seiten hin ihm zu wahren. Es ist ebenso erweislich in den Hauptspunkten seiner Polemik gegen das Hegel'sche System der Trens

belenburg'ichen Rritit beffelben vorausgegangen, als es in bem. wobinein Gabler jest bas Begel'iche Princip verwandeln will, ebenso fortbauernd bassenige bezeichnet hat, was allein die bleibende Babrbeit beffelben, aber zugleich bamit bas über Segel's Echre, so wie sie vorliegt, Hinausgebende fei. Dieg ber Borbehalt, an welchen bei ber lage ber ftreitenden Parteien zu erinnem, ich nicht für überfluffig halte. Im Uebrigen bente ich teinesweges zu behaupten, bag bas Grundprincip, auf welchem auch mein Spftem rubt, ber große Gebante bes 3bealismus, mein Eigenthum oder meine Erfindung sei, wie überhaupt nicht die Erfindung irgend eines einzelnen Obilosophen älterer ober neuerer Beit: er ift ber Anfang und bas Licht ber Spekulation, welches fich selbst und sein Gegentheil erleuchtet, ben bornirten Irrthum - bet Empirismus und Materialismus. Jener ift mir gemeinsam, nicht nur mit bem hegel'ichen Systeme, sondern auch, wenn man ihn in einem etwas weitern Sinne fassen will, selbst mit der Trenbelenburg'ichen Unficht.

Das aber glaube ich allerbings, jenes Princip bes 3bealismus um einen Schritt weiter über bie abstrakte und ungenügende Kaffung hinaus entwickelt zu haben, welche es im ursprünglichen Degel'ichen Syfteme noch behalten. Darin liegt aber zugleich der Rebenerfolg ober die Möglichkeit, in dem Principe, welches biefe Ausbildung gewonnen bat, ben beiben widerftreitenben Begnern ein wahrhaft Gemeinsames barzubieten, welches jest beibe umfaßt, ohne daß sie es in seiner bisherigen Gestalt als ein solches merkennen wollten ober konnten. Doch barf Ref. babei nicht unbemerkt laffen, daß ber Eine berfelben, Gabler, an vielen Stellen seiner Schrift auf dieß Gemeinsame ausbrücklich hinweist und das deutliche Bewuftsein deffelben zeigt, wie er überhaupt-zufolge seider freiern, weil spekulativen Stellung eine weit ausgebilbetere mb gerechtere Einsicht über die Mangel und Borzüge seines Gegners befigt, als wir fie Trendelenburg, bei aller Anerkennung. belde wir seinen Leiftungen zollen, zuzugestehen im Stande find, m Bezug auf bas eigentlich Wahre und Bleibenbe, welches auch dem hegel'schen Systeme zu Grunde liegt.

So möchte unsers Erachtens — ben Beweis davon hat freisich das Folgende zu führen, — ber handel zwischen den beiden Gegnern etwa durch folgende drei Präliminarartikel eines gegensseitigen Abkonmens sich auf friedliche Weise schlichten lassen.

Beibe geben vom Principe bes Idealismus in seiner allgemeinsten Bedeutung aus: es ift ber Gebante, welcher eigentlich allem wiffenschaftlichen, "rationalen" Ertennen als unverftandene Pramiffe zu Grunde liegt, was aller Biffenfchaft buntel vorfdwebt und ihr bas unwillführliche Bertrauen giebt, mit ihrer Denfthatigkeit bas Wesen ber Dinge bewältigen zu konnen, - weil biese thren Entstehungsgrund nur in einem Urbenten haben tonnen. Bare nicht Bernunft (ratio) in ben Dingen, ware all unser Denfen nicht das bloke Rachbenten biefes ihnen eingebildeten Bernünftigen: so ware gar feine Wiffenschaft und tein wiffenschaftlicher Zusammenhang möglich. Ebenso erkennt Trenbelenbura. wiewohl ihm die inhaltsschweren Rolgen dieses Zugeständniffes ent= gangen find, wenigstens im Allgemeinen ein Apriorisches in unserm Erfennen, und hat baburch einen andern Punkt ber Gemeinschaft mit der spekulativen Philosophie fich gesichert. Dit vollem Rechte fann fich Trenbelenburg vor ber Beguchtigung eines blogen Empirismus verwahren.

Aber gegen Trendelenburg ist — in seinem eigenen Interesse so zu sagen — geltend zu machen, daß, wenn es ihm Ernst ist mit der von ihm behaupteten Apriorität der Kategorieen und der. Idee eines Unbedingten (Logische Untersuchungen Bd. II. S. 388), es principiell hiernach eine der selbstmisverstehendsten Behauptungen wäre, gleichviel, durch welche Bedenken im Uebrigen man dieselbe auch beschönige (wir werden diese noch kennen lernen), daß die Kategorieen nur Bedeutung für das Endliche haben, aber unfähig sein sollen, das Wesen des Unbedingten zu bezeichnen. Sind die Kategorieen als vernunstursprünglich erkannt, nicht als Gemächt eines aus dem Endlichen sie abstrahirenden Denkens, vielmehr umgekehrt das Grundbestimmende alles Denetens im Endlichen, das sedem endlichen Denken schlechthin Vorsausgehende (Apriorische), oder dassenige, was die ältere Philosausgehende (Apriorische), oder dassenige, was die ältere Philosausgehende (Apriorische), oder dassenige, was die ältere Philosausgehende (Apriorische), oder dassenige, was die ältere Philosausgehende

sophie mit bem gewichtigen Ausbrucke ber ewigen Wahrbeiten bezeichnete: so sind sie auch, wenn man sich nicht in einem Kantifden Subjektivismus abschließen will, wovon Trendelenburg febr fern ift, als objeftive Bestimmungen bes Unbebingten in allem bedingten Sein, des Ewigen in allem Natürlichen und Beifligen, anzuerkennen, ja jenes und biefes ift nur ein ibentischer Sat. Kur ibn lägt ein solches Zugeftandnig feine fernere Babl und kein Ausweichen übrig: er muß es ganz zurücknehmen und bem in biefem Puntte außerlich wenigstens fonfequenteren Empirismus beitreten, ober einen philosophischen Standpunkt entichieben einnehmen, ber mit ber Apriorität und Objektivität ber Rategorieen nun auch bie bavon unabtrennliche Erfennbarkeit bes Unbedingten behauptet und dieß zum Principe ber Philosophie macht. Jener Halbkantianismus aber, ben fich Trenbelenburg vorzubehalten scheint, wird nach beiben Seiten überflügelt: fofern bie Rategorieen zwar apriorische und subjekt-objektive, bennoch aber nur endliche Bestimmungen fein follen, bat er fich nicht einmal mit ben Instanzen bes Empirismus gegen biefe Ansicht völlig abgefunden. Und von der andern Seite glauben wir faum, baff, wer sich einmal jenes Standpunktes mit Einsicht in seine ebenso allgemeinen Konsequenzen bemächtiget bat, bei ber Frage nach bem Grunde ber Uebereinstimmung von Denken und Sein, beren Losung Trendelenburg zur Hauptaufgabe seiner logischen Untersuchungen gemacht bat, mit ber hier gegebenen (fpaterbin noch naber zu prufenden) Ausfunft sich begnügen oder zu ihr seine Buflucht zu nehmen nöthig finden werde: daß, weil "Bewegung" im Denken, wie in allem objektiven Dasein gefunden wird, darum auch Denken in Sein, Sein in Denken gegenseitig ein = und auf= geben tonne. Sat fich aber ber treffliche Mann gang bes Princips bemächtigt, welches er zur Salfte gegen feinen ber entgegengesetten Angreifer behaupten fann: so erhalten feine sonftigen Resultate, besonders was er von der allgemeinen Objektivität des 3weckes im Weltdasein fagt, erft Ginheit und durchgreifende Bedeutung; felbft feine Polemit gegen Segel gewinnt neue Berech=

tigung und größere Scharfe, weil sie sich in den Umfreis spekulativer Philosophie gestellt hat.

Denn gegen Gabler ift zu erinnern, baf er, um es furz au fagen, gar nicht bas urfprüngliche Begel'iche Spftem vor ben-Angriffen feines Gegners ju fougen fucht, fondern eine andere Philosophie, die zwar implicite im Begel'schen Principe liegen mag, auch als weitere Ronfequenz beffelben fich ergeben muß, nicht aber wirklich enthalten ift im Begel'ichen Syfteme, fo wie es por und liegt. Bielmehr hat Gabler bie Identität von Sein und Denken, wie ber ursprüngliche Begel sie lebrt, bamit auch ben Beariff bes reinen, ber Objektivität immanenten Denkens völlig aufgegeben, so sehr aufgegeben, daß er sie nicht einmal mehr vor ben einzelnen fehr triftigen Einwendungen diefes Gegners ficher au ftellen sucht. So scheint sie ihm felber offenbar etwas völlig Unbaltbares, Beraltetes geworden zu fein, - wir haben bas Recht au vermuthen, bis er uns andere wiffenschaftliche Grunde seines biermit ausgesprochenen Abfalls vom eigentlichen Segel ausweist, - burd ben Einflug berjenigen Gegner ber Begel'ichen Philosophie, welche, innerhalb ihres eigenen Princips stehend, von hier aus fie befämpften, und beren fpater Rachzügler zu fein, - was biefen Punft betrifft, Trendelenburg wohl felbft geftanbig . sein wird. So hat Gabler febr recht, wenn er in ber Borrebe (S. XI. XII.) seine "Fassung der Segel'schen Philosophie" als fein "eigenes philosophisches Glaubensbekenntnig" angesehen wiffen will, welches er auch funftig "als feine eigene Sache gu führen und zu vertheibigen wiffen werde". Wir halten bieß für bie einzig paffende und, von allen äußern bier nicht geltenben Rudfichten abgesehen, innerlich sachgemäße Stellung und fonnen nur ben Wunsch bingufügen, welchen wir in bem gang abnlichen Kalle icon vor vielen Jahren gegen Gofchel aussprachen, er moge, ba er faktisch außerhalb Begel's fteht, nun auch "auf eigene Rechnung" fortphilosophiren, und sich um die Uebereinstim= mung mit den Segel'ichen Varagraphen nichts mehr fummern.

In dieser hinsicht kann nun der klagende Ton und die Bitterkeit, mit welchen Gabler von der über die hegel'sche Philosophie verhängten Achtung oder Verfolgung spricht, auf den unbefangenen Leser kaum einen günstigen Eindruck machen. Wer auf diese
Weise gewisser Masen das öffentliche Mitteid auf sich ziehen will,
könnte dem Verdachte sich aussezen, daß er noch andere Stügen
für seine Ansicht aufzurusen gewohnt sei, als die eigene innere
Tüchtigkeit derselben, indem eine durch sich selbst starke Sache,
vollends wenn sie verfolgt wird, dann von selbst schon die siegreiche ist: — vorausgesest, daß jene Rlagen überhaupt gegründet
sind. Es mag sein, daß auch hier nur die Nemesse einer äußerlich schlecht geführten Politik auf dem Fuße folgt, wenn die ehemaligen Versolger im natürlichen Umschwung der Dinge nun die
Verfolgten werden. Eigentlicher indeß zu reden, mag das wiederhergestellte Gleichmaaß den bisher an Erklusvität Gewöhnten
wie eine gegen sie ausgesprochene Versolgung erscheinen.

Doch abgesehen von biesen zufälligen Meußerlichkeiten und nach bem innern Stanbe ber Begel'ichen Sache geurtheilt, lägt fic wohl von teiner Seite mehr in Abrede stellen, daß biefe Phis Ioforbie in ihrer ursprünglichen Gestalt für die eigenen namhaften und nennenswerthen Unbanger bereits obsolet geworden und von ihnen aufgegeben fei. Der alten Formeln mube, ja wie von einer tiefen, faft unbeimlichen gangenweile an ihnen ergriffen, bekehrt man fich von allen Seiten, und bas theistische Princip, für welches wir vor einer Reibe von Jahren mit fester Ueberzeugung ben Sieg und bas Recht ber Zufunft gerabe von Segel aus in Unspruch nahmen, ift jest zur Begenwart geworben und bat fein Recht fich errungen - (benn bie pantheiftischen und naturaliftischen Berballbornungen ber Begel'ichen Philosophie konnen wir wohl, als für bie fpefulative Entwicklung bebeutungelos, zur Seite laffen). Jest, nachbem das erfte Stabium bes Rampfes vorüber ift, fommt es auf ben zweiten Schritt an, bag fich auch bei jenen Mannern bas neue Princip ganz burchsetze und in die volle Gegenwart eines barnach umgebilbeten Spftemes ber Philosophie eintrete.

Hier nun täusche sich auch Gabler nicht über die weiter baburch an ihn erwachsenden Forderungen. Zunächst steht es ihm gar nicht frei, jenen Theismus so ohne Umstände und wie wenn Beischr. f. Philos. u. spet. Azeol. XI. Band.

inzwischen Nichts vorgefallen mare, ber Segel'ichen Philosophie bloß unterzuschieben und von ihm aus ihre Apologie gegen Jebermann, auch gegen Trenbelenburg zu übernehmen, um baraus ben Beweis zu führen, wie sie nach Inhalt und Resultaten noch immer "alle übrigen Philosophieen ber Gegenwart über= glanze" (S. V. VI.)! Schon Fischer hat auf eine, meines Erachtens, völlig überzeugende und unwidersprechliche Weise barge= than, bag bieß nicht bie "ursprüngliche Lehre" Begel's fei, sondern im birefteften Wiberspruche mit ihrem spftematischen Busammenbange, wie mit ihren Resultaten ftebe \*). Sodann ergeben fich ibm burch die Aufnahme jenes Princips noch bestimmte wiffenschaftliche Anforderungen, welche er nicht mehr umgeben fann. Verfonlich können wir ihm nur unsere Freude bezeugen, ja ein großes indireftes Zeugniß ber Wahrheit barin erbliden, bag es ihm so wohl geworden ift, jene Ueberzeugungen in sich zu befestigen: bennoch muffen wir ale Philosophen ibn erinnern, daß es mit bem blogen "philosophischen Glaubensbekenntnig" bes Theismus jest nicht mehr gethan ift, daß er damit dem wahren Sachverhältniffe nach auch bie Nothwendigkeit einer ganglichen Umschmelzung bes spftematischen Zusammenhanges in der Begel'schen Philosophie zugegeben bat. Wir haben ichon von mehr als Giner Seite bie Ausführung einer Metaphyfif, die Behandlung ber fvefulativ theoloaischen Probleme von bem theistischen Principe ber erhalten; baburch find neue, febr fpecielle Fragen in Anregung gebracht, ein ganz neuer Kreis von Untersuchungen eröffnet worden, zu welchen fich jeder in ein bestimmtes Berhaltniß ftellen muß, ber fich ju jenem Principe nicht nur burch vorläufige Winke und allgemeine Erklärungen, sondern auch durch objektiv wissenschaftliche Körderung deffelben bekennen will. Gabler, als ber altefte und einer ber besonnenften und umfichtigften Schuler Begel's, wird gewiß nicht mit folden indireft ihm absagenden Erflärungen bervortreten. - noch bazu, indem er bas Eingeständniß hinzufügt, bag Segel

<sup>\*)</sup> Fischer, "der Uebergang von dem idealiftischen Pantheismus ber Begel'ichen Philosophie jum Theismus": 3. Schr. Bb. X. S. 291 ff.

basieniae, worauf es ibm selber ankommt, "nicht so scharf berporgehoben haben moge" (S. XI.), - ohne bas ganze Gewicht berfelben und bie Folge bavon für alle Seiten bes bisher von ihm vertretenen Syftemes erwogen zu haben. Ja in gang speciellen, bie Korm bes Spftems betreffenden Fragen verbeblt er gar nicht feine Abweichung von Segel. Er verwirft es, mit dem blogen Begriffe bee Seine bie Metaphpfif anzufangen; er fagt, bag nur, indem das Denken in die Idee des Absoluten zurücklaufe und so ben tiefften Reflexionsaft vollziebe, es fein eigenes Befen erfennen könne; aber erft von biefer also gefundenen 3dee aus konne auch (metaphysisch) bie Welt begriffen werben. Diese, Die Ibee bes Absoluten baber, nachdem sie burch bas in sein Wesen zurudgefehrte Denten in ihrer Bernunftapriorität gefunden worden, ift ibm ber eigentliche Inhalt ber Metaphpfif. Ref. wüßte nicht icharfer und treffender ben Punft auszubruden, auf ben es ibm felber ankommt; benn daß dieß gerade seine eigene Meinung fei, fann jeder Lefer ber Beitschrift aus feinen frühern Darftellungen entnehmen. Will Gabler jedoch in biefe Bedankenfolge auch foftematifche Folgerichtigfeit bringen, fo fann er offenbar nicht umgeben, ber Metaphysif (Logif) eine Theorie bes Denkens, bes erfennenden Denfens, wie er bas menfchliche im Unterschiede vom aottlichen Denten nennt, furz eine Erfenntniflebre vorantreten zu laffen. Mithin fällt ibm, will er fich felbst versteben, die gange vielgerühmte Begel'iche Ineinanderarbeitung der objektiven und subjektiven Logif unwiederbringlich dabin. Will er sie aber nicht fallen laffen, wie es nach feinen sonstigen Meugerungen allen Unfcein bat, fo fann es ibm fein Ernst sein mit feinen Erflärungen über ben Unterschied bes göttlichen und menschlichen Denkens. Er bleibt felber bem "Popang bes reinen Denfens" (G. VII.) mit allen feinen Kolgen fo ficher verfallen, daß nun erft die Trenbelenburg's ichen Borwurfe unabgewehrt mit boppeltem Gewichte auf ibm laften. Denn burch jene Berschmelzung bes Objektiven und Subfeftiven in ber Begel'ichen Logif murbe ja eben ber Beweis geführt, dag die objektive That des (weltschöpferischen) Begriffes fich in ben Aften bes (menschlichen) Denfens nur ins Subjeftive 4 \*

erbebt, daß eben baburch ber menschliche Beift, in welchem ber absolute Begriff ju fich selbft gefommen ift, im spetulativen Denten "rein" aus fich felbft auch ben mabren Begriff ber Dinge findet, furz bag göttliches und menfcliches Denfen identisch find. Belde Folgerung ware überhaupt unabweislicher nach ber ganzen Grundanlage ber Segelschen Logif und nach bem Schluffe bee Spstems im Begriffe ber Philosophie, als gerade diese? Weifi nun Gabler biefe Unficht jurud, fpricht er feinen Abichen por einem "blogen reinen Bernunftgotte," an mehr ale Giner Stelle warm und nachdrudlich aus: fo hat er barin als wissenschaft: licher Denfer die Aufgabe mitubernommen, burch eine gang liche Umgestaltung bes Spstemes ber Philosophie nun auch bae neue von ihm adoptirte Princip zu begründen. Das Ignoriren ober Umgeben biefer scharfgestellten Alternative: entweder einer völligen und befinitiven Absage von Segel, ober eines Burudnehmens obiger Erflärungen ift jest nicht mehr möglich; vorausgesest auch, baf von Gablers würdigem wiffenschaftlichem Charafter und grund. lichem Sinne ein foldes gefliffentliches Ausweichen irgend voraus. gefest werben burfte, wie es burch Trendelenburg (bie logifche Frage S. 20) bei einer vornehmtbuenden Gewöhnlichkeit seine verdiente Abfertigung erhalten hat. Um so aufrichtiger freuen wir uns feiner Berbeigung, in einer eigenen Logit feine jest nur angeregten Ibeen weiter ausführen zu wollen, und erwarten von ihr nicht nur im nabern Umfreise ber Begel'ichen Schule, fonbern im weitern ber beutschen Philosophie eine aufflärende, wohl thätige Wirfung.

Die unmittelbar hier vorliegende Frage schließt sich zunächst an das "logische" ober erkenntnistheoretische Problem. Daß aber die Lösung dieser Frage in letter Instanz von der metaphysischen Lösung des Weltproblemes abhange, erkennen beide Männer in Uebereinstimmung an. Auch Ref. hat sich schon längst dieser Ueberzeugung angeschlossen, hält diese aber bei einem Jeden, der, wie Gabler, einen dialektischen Zusammenhang der einzelnen

Weile bes Systemes anerkennt, gleichfalls für burchaus entscheibend, um biefen Busammenhang zu bestimmen. Buerft ergiebt fic baraus, daß das Erkenntnigproblem abzuscheiden sei von dem metaphysischen, indem bieß, als das höhere und allgemeinere, der wirklich erfolgten Lösung bes erstern selbst wieder ihre weitere Begrundung giebt. Auf die Krage: wie ein Erfennen möglich seil ist die für ihren Umfreis vollständige, jene Frage wirklich losende Antwort: weil eine innere Uebereinstimmung stattfindet zwischen ber Welt ber Objekte und ihrem Erkennen, indem bies nur sein eigenes Wesen (feine "Gesetze") in ihnen wiederfindet. Aber biese für fich selber abschließenbe, einen eigenen Umfang von Aufaaben und Lösungen erschöpfende erkenninifitbeoretische Untersuchung führt nothwendig in das weitere metaphysische Problem über: wie jene innere Uebereinstimmung bes Subjektiven und Objektiven felber möglich, und was ihr Grund fei? So ift zweitens nicht nur über bie Sonderung beiber Probleme, sondern auch über bas nothwendige bialeftische Berhaltnig von Metaphyfit und Erkenntnistheorie entschieden. Diese auf jene erft folgen zu laffen ober fie ihr als einen ihrer letten Theile einzuverleiben, wie begel es fich genugen läßt, ware nach ben jest gewonnenen Pramiffen zunächst bas begrifflose Systeron = Proteron, bag bie Mög= lichfeit eines metaphyfifden Erfennens bann unerflart bliebe, ja mit einer offenbaren petitio principii aus ihm erst rudwärts bie Möglichkeit eines Erkennens überhaupt erklärt werden follte, während es au feiner eigenen Gultigfeit die Möglichfeit und Geltung eines Erfennens überhaupt unbewiesen voraussezte. Sodann ift biefes Berbaltnif auch völlig undialektisch: benn bei einem wahren bialektischen Fortschreiten muß jeder folgende Begriff, als ber bobere, ben Umfreis bes vorigen erweitern, er muß bas Problem (ben bialeftischen Widerspruch), welches ber vorige gurudge= laffen hat, feinerseits in sich auflösen, so lange in's Wesentliche jurudichreitend, bis ber ichlechthin bochfte, Alles vermittelnde Begriff gefunden ift, ber bamit bas lette Licht über bie Lösung aller un= tergeordneten Probleme giebt, und der eben darum unmöglich der Inhalt und das Resultat einer Anfangswissenschaft ber Philosophie sein kann, indem es dann mit dem dialektischen Antriebe derselben gleich Anfangs seine Endschaft erreicht hatte. Die Logik, als Anfangs-wissenschaft genommen, könnte somit überhaupt nicht mehr die Wissenschaft vom absoluten Principe, von Gott sein, eine Einsicht, welche Erd mann bereits auf das Bestimmteste in sich entwickelt hat.

hieraus folgt nun für Babler und für jeben berfelben Schule, bem die aus ihrer eigenen Voraussetzung fich erweisende Sypothese Begels vom reinen Denken und bem absoluten Begriffe nicht mehr Benuge thut (bag fie nur bieß ift bei Begel, bat bie genaue und umsichtige Rritif Trendelenburg's, wie die trübere des Ref. wohl unwidersprechlich, wenigstens von Gabler unwiderlegt, dargegethan); - es folgt das Doppelte baraus für fie: ebensowohl, -baß sie bie Begel'sche Berschmelzung von Metaphysit und Erkenntniflehre, die für jene Kassung des Princips ausreichen mochte, bei ber von ihnen erftrebten weitern Entwicklung beffelben nothwendig wieder aufzulösen haben, als auch daß, wenn dief Sonderung einmal vollbracht ift, bas erkenntnistheoretische (logische) Problem nicht nach dem metaphysischen behandelt, sondern als das erfte, unmittelbarfte in der Reibe der philosophischen, am bie Spige aller übrigen treten muffe. Der Ref. muß dieß un bas Obige als eine unvermeibliche Konfequenz jedes gründlicher Berausschreitens über bas Beget'iche "reine Denfen" betrachten und kann, ben erneuerten 3weifeln über biefen Punkt gegenüber nur um fo fester auf seiner Ansicht und ben Grunden für dieselbbebarren.

Hier ist es dem Ref. nun ebenso wichtig, als es ihn nur insectionen eigenen Ueberzeugungen bestätigen kann, daß ein Denker, wie Trendelenburg, der, ohne alle im Boraus angenommenem Waximen (oder besser gesagt, Vorurtheile) über philosophisches System und Methode, lediglich mit sinnigem Blicke dem naturgemäßen Jusammenhange der Dinge nachforscht, wenigstens in jene allgemeinen Fassung der Sache mit ihnen übereinstimmt, und wenner dazu fortgehen möchte, eine systematische Anordnung der Philosophie nach ihren einzelnen Theilen zu entwersen, diese wohl nur in ähnlicher Weise mit der seinigen gliedern könnte.

Das menschliche Denken weiß sich nach ihm (Logische Untersuchungen II. S. 344. 42) als abhängig von der Natur der Dinge und die Natur der Dinge als unabhängig von sich. Densoch verfährt es von vorn herein, als wäre sie von ihm bestimmbar, und rastet nur, wenn es (erkennend) sie bezwungen hat. Diese Zuversicht wäre ein Widerspruch, eine Kühnheit der Berzweislung, wenn nicht in den Dingen Denkbares, in dem Wirklichen Wahrheit vorausgesest würde, — "wenn nicht Gott, die Wahrheit, dem Denken und den Dingen als gemeinsamer Ursprung und als gemeinsames Band zu Grunde läge."

So schließt er aus ber vorhandenen Wahrheit im Denken und in den unmittelbar bavon unabhängigen Dingen, - aus diefem "festen Sape" ober Ausgangspunfte — auf die Nothwendigkeit einer böhern Bermittlung im benkenben und aus seinem Gebanken bie Dinge realisirenden Beifte Gottes. Trendelenburg macht ben Sat zu bem seinigen (II. S. 262): daß "ber Aft bes gottlichen Wiffens in allen Dingen die Substanz des Seins sei." Er nennt biefen Beweis für bas Absolute und bas Wefen bes Absoluten, ale bes Geiftes, einen indireften in mathematischem ober juriftischem Sinne. Wir glauben ibn, vielleicht bezeichnender, ben regressiven, aus ber Folge in ben Grund jurudschreitenben nennen zu durfen, die einzige Beweisführung, die für das Absolute, den Urgrund, möglich ift; und allerdings haben wir uns der Rautelen zu erinnern, welche über bie begränzte Gultigfeit bie= fer Form des hypothetischen Schlusses die Logif beibringt. Doch ift er bier vollfommen "awingend," ba "aus ber Betrachtung nicht mehr gezogen werben soll, als was barin liegt," nämlich bie Er= flarung bavon, wie dieselbe Wahrheit im Denken, wie in ben Dingen sein kann (II. S. 342). hiermit wurde baber immerbin ein fester Anhaltspunkt für die Erkennbarkeit bes Absoluten gege= ben sein: — ein Gegenstand, auf welchen wir noch einmal zurudtommen muffen.

Ferner aber, sagt Trenbelenburg (II. S. 364); giebt es für uns Menschen kein reines Denken; es hätte ohne Anschauung kein leben; es wurde in reiner Inhaltlosigkeit erstarren. "Bergebens

posse es baburch zum göttlichen Denken zu werben und bieß in seiner Ewigkeit barzustellen, wie es vor der Erschaffung der Dinge war. Das göttliche Denken bachte die Welt und hatte darin eine Anschauung. Das menschliche Denken schafft nur diesem leiblich gewordenen Gedanken nach. Daher muß das erste Princip des Denkens ein solches sein, das in die Anschauung führt und die Möglichkeit derselben erzeugt. Dhne ein solches giebt es keine Gemeinschaft zwischen dem Denken und den Dingen."

Mit biefer Anficht, so wie mit ber aus ihr geschöpften und burch bie gange Schrift bes Berf. burchgeführten Polemit gegen bie Begel'sche Philosophie, weiß sich nun Ref. vom Anfange seiner eigenen Rritif Degel's einverstanden \*): gerade von bem Sate aus, weil die Identität von Sein und Denken im Syfteme ftets nur porquegesett, mit einer verftedten potitio principii bem Beweise jener Identität selber untergelegt, nirgends aber objektiv bewiesen werde, wird gezeigt, daß es ein "reines," aus fich selbst ben reinen Begriff entwickelndes Denken nicht geben könne, inbem baffelbe zudem noch bei genauerer Betrachtung sich als ein foldes verrath, bas feinen angeblich reinen Begriffegehalt aus bem durch Abstraftion gewonnenen Gehalte ber objeftiven Beltbegriffe schöpfte, nicht aus ber eigenen Immaneng; - bem Sauptgebanken nach wird alfo bort baffelbe nachgewiesen, was Trenbelenburg jest mit allerdinge mufterhafter Bollftandigfeit, Rlarbeit und Gebuld an allen einzelnen Seiten bes Syftemes gezeigt bat. -Defibalb, wies Ref. ferner nach, sei bas Denken aus ber abftraften Reinheit seiner metaphysischen Behandlung in Begels Logif wieder abzulosen, und auf dem noch einmal erneuerten Wege Rante, in einer eigenen Wiffenschaft, als einer Erkenntniglehre, au behandeln, welche die Genefis beffelben aus ber Unichauung nachweise, - was dieselbe aber nur baburch vermoge, fofern bas Denfen der Anschauung zugleich schon immanent ift, aus dem (freilich erft in ber Metaphysik seine völlige Erklärung erhaltenden)

<sup>\*)</sup> lleber Gegenfat, Bendepunkt und Ziel heutiger Philosophie, Beidelberg 1832. S. 42 f. 54. 67. f. 72-74. 75-79. 81 ff.

höchten Grunde, weil Alles, auch das Anschaubare und Angeschaute, in einem Urakt des Denkens seinen letten Ursprung hat. Das nämlich hat Trendelenburg freilich übersehen, was ihn eben nöthigt, auch hierin zu seinem Principe der Bewegung die Zusucht zu nehmen, daß schon in der Anschauung, wie im Borskelen, dem Gedächmiß u. s. w. das Denken verborgener Weise mithätig ist, daß es nur aus seiner eigenen Präexistenz hervorstritt und sich selber sindet, wenn es aus der Anschauung und Borskellung sich zum eigentlichen Denken erhebt, so wie es auch nur dadurch das Angeschaute, Empirische, denkend verarbeiten, unster die Form des Begrisses bringen, im Schlusse mit seinem eigenen Wesen und Grunde vermitteln kann, weil dieses selber ursprünglich, um bei Trendelenburg's sinnbildlichem Ausdrucke zu bleiben, "ein leiblich gewordener Gedanke Gottes ist."

So ift eigentlich auch nach ber wahren Konsequenz von Trenbelenburg bas Denken bas gemeinsame prius, welches nicht nur bas subjektivmenschliche Denken und die Anschauung, wie alle Stufen bes menschlichen Erkennens und Bewußtseins unter sich vermittelt und zur gegenseitigen Uebereinstimmung bringt, sondern auch bie umfassende Synthesis, das wahrhaft Durchbringende und Bermittelnde zwischen ben Dingen und ihrem Erfennen ift: bas Denken in jenem universalen und objektiven Sinne, in welchem es als ein Moment ber weltschöpferischen Thatigkeit selber betrachtet werden muß, und welchen auch Trendelenburg wenigftens im Allgemeinen anerkennt, indem er bas menschliche Denken als das Nachdenken eines Urgedachten bezeichnet. So bliebe auch ihm damit in der Lösung des erkenntnistheoretischen Problems eine weitere, ber Metapholik zu überweisende Krage zurud: wie nam= lich jenes schöpferische Urbenken selber zu fassen sei, und welche ferneren Konsequenzen in Diefem Begriffe liegen mögen, die für Erendelenburg nun gewiß nicht in bem abstraften Festhalten eines "reinen," subjektlosen "Denkens," ober einer unpersonlichen ober allperfonlich werdenben "absoluten 3dee" bestehen können, indem er, gleich une, bem Begelschen Systeme gegenüber bie abstrafte und widerspruchvolle Unverständlichkeit dieser Begriffe

Er hatte daburch, wenigstens bem Principe nach, ben Begriff einer Metaphysik gang in unserm Sinne und in bemfelben wiffenschaftlichen Busammenhange, von einer Erfenntniglehre aus, gefaßt, ben wir berfelben geben. Sat aber ber Berf. einmal ienen Begriff von dem weltschöpferischen Denten mit voller Rlarbeit und burchgreifender Entschiedenheit gefaßt, bann wird er faum noch nothig haben, jene universale Bermittlung von Subjeftivem und Objektivem in Anschauung und Angeschautem, wie im Denken und Gebachten, in ber blogen "Bewegung" ju fuchen: er bat einen weit innerlicheren, angemeffenern und die universale Weltthatsache ber wechselseitigen Immanenz von Denken und Sein wirflich erflarenden Begriff erhalten, mabrend jener ber Bewegung faum weniger abstraft, faum weniger ber Sache außerlich ware, als ber verworfene Segeliche vom "reinen Denken." Schon Beiße bat ihm, wie ich glaube, einleuchtend gezeigt (3.Schr. Bb. IX. S. 280 ff.), daß dieß lediglich eine zwar finnreiche, aber immer boch nur eine Spootbese sei, die, nach der Ratur von bergleichen, am nächsten Tage von einer andern verbrangt werden fann, feine objektive, das Verständniß jenes Vorgangs wahrhaft aufschließende Erflärung. Wir segen bingu: er bat wirklich gezeigt, daß Bewegung beiben gemeinfam fei; Benefis, innere ober außere Benefis ift bie Entftebungsform alles endlich Seienden wie Gebachten. Aber es ift ihnen nur ein Gemeinschaftliches, b. b. ein außerlich, wesenlos Gemeinsames, nicht bas' schlechtbin Gemeinschaftliche, das wesentlich sie bestimmende und gestaltende, eben sowohl für ibre Gemeinsamfeit, wie für ihren Unterschied wirklich eine Erflärung enthaltende Princip berfelben. Dieg ift ber Begriff ber Bewegung so wenig, daß man nicht einmal aus ibm, für sich felbst genommen, irgend einen Naturunterschied, etwa ben ber chemischen und ber organischen Rörper, herzuleiten vermöchte, wiewohl nach Trenbelenburg's Beweise in gang gleichem Sinne gesagt werben konnte, baf Bewegung auch bier bas Gemeinschaftliche fei, - noch auch baraus verftanblich machen fonnte, wie jene perschiedenen Produfte ber Naturbewegung nun boch zugleich burch eine andere, höhere Naturbewegung in Uebereinstimmung unter

einander gebracht werden fonnen, indem befanntlich in den meiften Ebensaften Chemismus und organische Thätigfeit (chemische und organische "Bewegung") zusammenwirken. Am allerwenigsten aber ift erflart, wie die bentende Bewegung die Afte bes Schliegens, bas Denken bes Causalitätsbegriffes, bas benkende Aufsuchen bes 3medes und bgl. zu Stande bringe (S. 112-114. vgl. II. S. 65. 66). Bas ber Berf. barüber ausführt, indem er bei bem Syl= logismus auf die im "Raume bes Denfens" vorgebende leberordnung und Unterordnung ber Begriffe aufmerksam macht, "ber fid nur burd Bewegung erzeugt," - ober bei bem Denten ber Birfung aus ihrer Ursache, barauf, daß sie sich nur als "eine Richtung mober" - "vorftellen" laffe, wie fich bieg an ben befannten Thatsachen aus ber Grammatif zeige, - ober bei bem Denken bes Zwedes, daß es eine "Richtung wohin" barftelle, lo bag "bie Bewegung der Thätigkeiten gleichsam nach Einem Punkt gerichtet wird :"- fo taufcht fich ber geehrte Berf. gewiß nicht über bie wahre Bedeutung von diesem Allen: bier ift gerade das Denken and bem Spiele und unerflart gelaffen und nur aufmerksam gemacht auf die finnlich symbolisirende Thatiqieit des Borftellens, welche die Denfafte begleiten fann, und, indem wir vorstellend meden, wie sie auch den (gleichfalls symbolisirenden) Sprachausbrud gestaltet. Wenn er aber an dieß sinnlich Symbolische der Sprace und bes grammatischen Ausbrucks erinnert, welcher bem igentlichen Denken mabrend bes Aussprechens seiner Gedanken nicht mehr ausdrücklich vorschwebt, vielmehr in die reine, unbild= liche Bezeichnung bes allgemeinen Gebankens fich verloren bat, und wenn er jenes als das Ursprüngliche und Wahre ber Sache m bezeichnen scheint, indem er aus ibm den eigentlichen Bergang bes Denfens, seine noch barin sich verrathende "Bewegung," erflären will: so scheint uns gerade im Umgekehrten bas Richtige, ber gentliche Charafter bes Denfens zu liegen. Indem bas Denfen in ben Worten, mit benen es seine Afte bezeichnet, die ursprüngich finnliche, meistens allerdings eine Bewegung und Raumver= Milmiffe bezeichnende Bedeutung völlig vergeffen bat, und die reine Sade, unvermischt von dem Bilde, jest vor fich fieht, ift es nicht

pon feinem Befen abgefommen und bat feine Bewegung ertöbtet; es ift vielmehr aus dem vorstellenden Denken zum wahren, bild-Iofen und barum auch Allgemeines in seiner Allgemeinheit jum Bewußtsein bringenden Denken, jum Denken als foldem vorgefdritten, bas mithin ein specififch Boberes, Anderes fein möchte, benn nur das geistige Symbol des Sinnlichen, eine in ben Geist fallende Selbstbewegung, mit welcher es die außere nachbildet. So wird es vielleicht nicht unmotivirt erscheinen, was wir erforberlichen Kalls burch alle Inftanzen ber vom Berf. geführten Untersuchung zu erharten erbotig find, wenn wir behaupten, bag jenes Princip ber Bewegung, bas Alles vermitteln und erklaren foll, ein zwar gemeinsamer, aber zugleich allzu unbestimmter und vielbeutiger Begriff fei, um jene Immaneng von Denken und Sein. und vollends die einzelnen Stufen ber Anschauung und des Denkens wirklich baraus zu erklären. Daburch nämlich, bag man ibm, je nach ben verschiebenen Beltibatfachen, welchen man fich quwendet, verschiedene Bedeutung beilegt, werden biese Welttbatfachen felber weder in ihrer Verschiedenheit, noch in ihrer Gemeinsamkeit wahrhaft begriffen.

Dazu kommt nun aber noch ein anderer, febr erheblicher Um= Der Bers. hat richtig erkannt, bag aus bem Principe ber Bewegung blos bie unmittelbare Wirkung ber Dinge auf einander, furz bie mechanische Berkettung wirken ber. Urfachen fic erflären laffe: ihr Resultat für fich selber mare eine mechanistische Weltansicht. Wiewohl nun aber "bas Gebiet ber Bewegung die ganze Welt ift" (II. S. 4): so begegnen in ihr uns bennoch Thatsachen, die fich aus ber bloßen Bewegung nicht erklären laffen; es find die einer Zwedverknüpfung unter ben Dingen, welche ebenso universal in das Princip der Bewegung mithineinwirft. Aber es ift eine andere Causalität, als die ber gestaltenden Bewegung. Der Zwed wirft innerhalb ber Entzweiung und Bielheit (II. S. 16); aber er bringt innere, geheimnisvolle Uebereinstimmung in die augerlich geschiedenen, oft weit ge= trennten Beltgegenfage binein, fo daß fie nur Ginen Geban= ken darstellen, troß jener äußern Geschiedenheit. Im Zwede also,

wie er seine allgemeine Wirkung innerhalb des Reiches ber Bewegung zeigt, ift bentenbe Berfnüpfung bas eigentlich Thatige: er ift als ein zweites, boberes Princip in jenem mitgegenwärtig, und so greift er auch als ein zweites apriori in die Welt ber Biffenschaften ein; schon bie geometrischen Figuren, bie arithmetischen Berhaltniffe zeigen innerhalb ihrer Nothwendigkeit zwedmäßige Berknüpfung (II. S. 66. S. 17. 18). Aber auch die Möglichkeit zeigt fich als unftatthaft, ben 3wed als etwas blos von unferm Beifte subjektiv in die Dinge Sineingetragenes zu betrachten, ba allerdings nur ber Geift bentend fich 3wede feten und folche ausführen fann. Go bleibt nur übrig, ben Grund jener universalen, alles Geschiebene und Entzweite ineinanberordnenden Zweckverfnüpfung in einem benkenden Geifte zu finden, "ber die Welt beherrscht, indem er sie durchschaut", und auch in den "blinden Urfachen", b. b. im Principe ber Bewegung, zeigt er fich als bas eigentlich Wirfende und fie in ihrer Bewegung Leitenbe (S. 16. 23. 66-70. Bgl. II. S. 344 ff.).

Dieg ber wesentliche Gebankengang in ber Abbandlung über ben "Zwed" (II. S. 1-71), welche wir schon einmal als ben iconften, reichhaltigsten und von mabrhaft tiefen, acht fvekulativen Bliden erfüllten bes ganzen Werkes erflärt baben. wenn der Berf. das bier von ihm Behauptete in feine volle Geltung einsegen will, wiberlegt er baburch nicht feinen eigenen gu Anfang aufgestellten Begriff von dem universal Bermittelnden, Allbewirkenden ber Bewegung im Sein, wie im Denken? Wir wollen von dem febr wesentlichen formellen Mangel abseben, auf welchen ihn schon Weiße ausmerksam gemacht bat (a. a. D. S. 292. 93), daß in seiner Ansicht das Princip der Bewegung und bes 3wedes nur neben einander treten, bag nach bem Berf. an sich selbst recht aut eine Welt sich denken laffe, in welcher bloß Bewegung und wirfende Urfachen walten, bag ibn nur bie Erfahrung, die Thatfachen genothigt haben, über die Bewegung jum 3wede fortzugeben. (Bal. bas ausbrudliche Geftandniß bes Berf. II. S. 67.)

Aber wenn er auch nur empirisch zu ber Anerkennung bes

Zweckes als einer allgemein wirkenben Weltmacht gelangt ift, — was freilich ben Anforderungen an eine philosophische Welt-ansicht in keiner Weise genügt, indem empirisch bekanntlich nichts Allgemeines ober schlechthin Gemeingültiges erkannt werden kann: — so muß er dann doch wenigstens alle Folgen dieser Ueberzeugung erschöpfen und seine ganze Philosophie ihr gemäß gestalten. Statt dessen bleibt er in einer Halbheit, in einem Dualismus der bedenklichften Art befangen, und zwar, wie es scheint, in doppelter Weise.

Junachst nämlich gibt er zwar ben Borwurf bes Dualismus selber zu: er bemerkt ausbrücklich, er könne scheinen, "einem Duasismus in die Arme geführt worden zu sein, wenn er neben dem Principe der Bewegung dem des Zweckes eine zweite Bahn öffne" (II. S. 67). Allein er entschuldigt dieß mit der "Rothswendigkeit" der Thatsachen, welche viele Erscheinungen darbieten, welche nicht aus der bloßen Bewegung erklärt werden können (II. S. 4 st. S. 67). Mit andern Worten: weil der Weltzusamsmenhang selber dualistisch ist; kann die Philosophie sich entbrechen, auch es zu werden? Ober vielmehr, würde sie dadurch nicht gerade salsch, wenn sie eigensinnig aus einem monistischen Principe Alles erklären wollte?

Diesen Grund würden wir für völlig überzeugend halten, wenn mit solcher Fassung der Sache nicht eben das Ziel versehlt würde, welches der Bersasser wirklich erreicht zu haben scheinen konnte: er hat mit dem eingeräumten Dualismus seine eigenen umsfassenden Resultate aufgegeben. Aus jener Annahme eines Princips des Zweckes neben dem der Bewegung, wie sie aus einer blos empirischen Aussassung jenes Begrisses nicht anders erfolgen kann, ergibt sich nur das Resultat, was keinesweges das deabsichtigte ist: daß einige Welterscheinungen nicht aus bloßer Bewegung erstärt werden können, daß wir für diese vielmehr noch neben bei eine Zweckhätigkeit annehmen müssen, — mit Nichten solgt aber, was der Bers. eigentlich im Auge hat und bewiesen haben will: daß die Zweckverknüpfung, als zweites ebenso universales Prinscip, im ersten der Bewegung überall mitwirke und bessen eigents

lich Leitendes sei; so wie es in der Natur der Dinge in Wahrheit sich verhält.

Wenn sedoch dieß nicht seine Meinung ware, nur senes, was hatte er dann überhaupt gewonnen? Das ganze Fundament seiner theistischen Ueberzeugungen ware dahin, der in der Welt "versleiblichte" Gedanke Gottes!

Sodann aber ist Kolgendes zu bemerken: So lange ber Begriff bes 3wedes blos empirisch aufgenommen, nicht metapby= fifch in feiner allgemeinen, Alles burchbringenben Nothwendigfeit aufgewiesen worben ift (wie es z. B. unsere Ontologie in der Beise gethan, daß fie zeigt, wie in der allgemeinen Existens und dem Gegeneinanderwirfen der Weltsubstanzen felbft eine wechselbeziehende, nach dem Gedanten bes 3medes fie verknüpfende Macht bas ursprünglich Wirtsame sein muffe, inbem sonft jenes fich Zugeordnetsein und erganzende Ineineinandergreifen ber Beltsubstanzen, als die Thatsache, die im Ginzelnsten wie im Umfassenbsten bes Weltzusammenbanges fich uns ankunbigt, obne bochken Wiberspruch fich nicht benten laffe): - fo lange bleibt der ganze Begriff des Zweckes problematisch und kann von dem Berbachte eines jufalligen Scheines nicht befreit werben. Und dieß giebt Trendelenburg felber zu: "Zwar bleibt auf biefem Standvunkte noch immer die Möglichkeit offen, daß die tiefer erforschte wirkende Ursache die Unsicht bes Zweckes in einen Schein auflose. Es muß ein solcher Berfuch erwartet werben. Bis babin ift indeffen bas Unvermögen ber wirfenden Ursache der indirette Beweis für die Rothwendigfeit bes 3wedes" (II. S. 67). So gesteht er also biesem Theile seiner Theorie - gerade bem wichtigften und entscheidendften für feine Beltanficht, - nur eine einstweilige Gultigkeit zu, bis ihm bas Begentheil derfelben bewiesen werde, was er freslich für bochft unwahrscheinlich halt! Aber er wollte sa philosophiren: und ba wird er felbst die Initiative ergreifen und die Unmöglichkeit bes Gegentheils - nicht zwar ben logischen, wohl aber ben bedingungsweis nothwendigen Wiberfpruch — nachweisen muffen, wenn man von ber gegebenen Universalthatsache ber Welt ben

Begriff bes univerfal in ihr wirfenben 3wedes fern balten wollte. Aber, was das Miglichste ift, wie der Berf, einmal den Begriff bes 3wedes in seinen Zusammenhang einführt, hat er fich biefere Beweis felber unmöglich gemacht, wohl aber feinen Gegnern bie Pramiffe fteben gelaffen, aus welcher fie allerdings jenen "Be= weis des Gegentheils" wider ihn zu führen vermögen. So lange, wie bei ibm, seiner ursprunglichen Auffassung nach, ber Begriff bes 3medes nur als zweiter, neben bem ber wirkenben Urface, fteben bleibt, nicht biefen, als die auch in ihm einzige Weltmacht, in sich aufgehoben hat: wird ihm jeder entschloffene und feines Principes fich flar bewußte Physiter beweisen, daß überall, auch ba, wo das Produkt ein zweckmäßiges (organisches) Gebilbe ift, nur eine Reibe wirkenber Ursachen es bervorgebracht bat. wohl wir nun mit diefer Bemerfung ihm felber, als gebildetem Denfer und einsichtsvollem Naturforscher, nichts Neues ober ihm Fremdes gesagt zu haben glauben; so hat er boch in seiner Theorie noch keinesweges die entscheidenden Folgen dieser Ginsicht walten laffen. Wie fann noch ein "fünftig zu erwartenber" Beweiß ben Begriff bes Weltzwedes in einen "Schein auflosen", wem allgemein erwiesen worden ift, daß burch allen Naturmechanismus bindurch nur der Weltzweck fich verwirklicht, dag beide fclecht bin in einander sind? Wir könnten ihn darüber auch noch auf bie intereffante Abbandlung von Erdmann über "Natur ober Schöpfung"? (Leipz. 1840 S. 115. 118 ff.) verweisen, wo ber Berf., seinem bortigen Standpunfte gemäß barauf gerichtet, mehr ben Unterschied zu zeigen, als die Einheit, jenen Unterschied aber als einen universalen, in feinem Sinne partifularen, - nadweift, wie bas gange Universum ebenso von ber Ginen Seite natura, bas fich felbft mit innerer Nothwendigfeit Auswirfenbe, wie ebenso gang creatura, Erzeugnig eines ichopferisch ben 3med in ihm wirfenden Gottes fei.

Bulest noch scheint über bas Ganze seiner Theorie nachsologende Betrachtung zu entscheiden: Wenn in ber "Bewegung", in allen wirkenben Ursachen, boch nur ber Zweck sich vollzieht, wenn er jene Wirkungsweisen insgesammt nur zum Mittel seiner eigenen

Berwirklichung berabsett, - wenn also im Brincipe ber Bemegung vielmehr bas bos 3wedes bie eigentliche Wahrheit ift, und barin muffen wir die befinitive Meinung des Verf. nach bem Inhalte des zweiten Theiles seiner logischen Untersuchungen finben: - fo ift es auch für ibn gar nicht mehr mabr, baf die Bewegung, ber ja für sich keine Bebeutung mehr zufommt, bas Bermittelnbe gwischen Gein und Denken, Subjektivem und Dbiektivem fein konne. Sein Bert bat fich von binten ber felber widerlegt, der zweite Theil den erften, aber nicht auf bialektische Weise, so, daß ein untergeordnetes Princip durch Aufweisung der in ibm liegenden Rothwendigkeit, es zu überschreiten, fich in fein boberes aufbebt (biefe regressive Dialettif, bie übereinftimmt mit bem. was er genetische Methobe nennt, wird wohl gegen bie Polemif bes Berf. wiber bas bialektische Berfahren Stich halten), sonbern bie Selbstwiderlegung ift bie ganz außerliche, gewöhnliche, mit ber man einen früber für unbedingt gebaltenen untergeordneten Begriff nachher felbst als ben untergeordneten entdedt. Der Berf. wird biese Bemerkung nicht in bem Sinne beuten, als bachten wir zu behaupten, er babe bei ber Ausarbeitung seines ersten Thesles nicht ben Inhalt bes zweiten gekannt und planmäßig ben Sauptgebanten beffelben im Auge gehabt: nur das behaupten wir, um ber Dacht bes Princips willen, welches, er in biefem zweiten vertritt, daß er die wahre Konsequenz besselben nicht erwogen habe, als er die Resultate des ersten für befinitive und wirklich das Problem ber Bermittlung awischen Gein und Denken (welches sein Werk als die "nächste Aufgabe" bezeichnet I. S. 101 ff.) lösende ansah. Kalls in ber That — um bei des Berf. Ausbrucksweise zu bleiben (II. S. 70) - "bie Anschauung ber Bewegung, indem fie fic naber bestimmt, ben 3wed in fic aufnimmt," ebenso falls ,auch die aus der Bewegung entworfenen Ratego= rieen ben 3wed fich aneignen und baburch in bichtere Beftalt bes Begriffes übergeben", b. b. wie bie weitere vom Berf. gegebene Ausführung ber "Rategorieen aus bem 3wede" zeigt (II. S. 72 - 88), wenn sie durch diese Aufnahme in den 3med ihre eigene abstraftere Kaffung ablegen, und bie Beitschr. f. Philos. u. fpet. Theol. XI. Band.

concretere, "bichtere", eigentlich erst wahre Gestalt empfangen sfalls bemnach hierin erst das ganze, vollständige Princip der Welterklärung sich ergeben hat, nicht schon in jenen untergeordneten Aufsassungen: so kann allein von diesem vollständigen Gendanken aus die wahre Lösung auch der besondern, "nächsten Aufgabe" gesucht werden, "wie Erkenntniß möglich", — "wie das Räthsel des Erkennens zu erklären-sei"? So bleibt es dabei z der Bers. hat nach dem Sinne seiner eigenen Wortschunch seine feiner eigenen Wortschunch seinen Anfang widerlegt.

Aber auch nach bes Berf. sonstiger Grundansicht kann jene wahre Losung nur von borther, nicht aus bem untergeordneter Principe der Bewegung fich ihm ergeben. Der im hintergrunde liegende gemeinsame Gedanke ift ber, daß die Belt als "ein kunklerisches Ganze", somit auch nur Werf eines benfend-schöpferischers Beiftes sein könne, bas Beschaffene (Dbjektive) sei ein Urgebach= tes, hiermit ein ftufenweis, nach innern Unterschieden gegliedertes Syftem von Gedanken, und unfer Denken habe nur die Aufgabe, biesem ursprunglich schöpferischen Denken aus ber Obiektivitat, welche es in ber Welt fich gegeben, "nachanbenten", gleichwie wir aus einem Gebichte bie objektivirten Gebanken bes Dichtergeiftes uns herauslesen (II. S. 349 - 353). - Wir feben bier bavon ab, ob biefer Gebanke ausreichend begründet ober metaphysisch vollständig sei zur Welterklärung; wir betrachten ibn nur in seinem Verhältnisse zum einzig bier in Frage kommenden er erkennmißtheoretischen Probleme, und auch bier, muffen wir fagen, ift die Selbstwiderlegung, die Selbstberichtigung des Verfaffers bie vollständigste, welche fich benten läßt. Ift nämlich bas schöpferische Denken ber Grund ber Dinge, bas aller Obicktivität 3m manente, ift unfer Denken nur bas Rachbilben beffelben, ein ihm "Rachdenken": fo ift mit Richten "Bewegung" bas Gemeinsame awischen Objektivem und Subjektivem, Sein und (unferm) Denken, sondern das Ur = oder objektive Denken selbst (ber vous mosnesses des Ariftoteles): - eine Ansicht, gegen welche ber Berf. icon als Aristotelifer um so weniger Etwas einzuwenden baben wirt, als er im lebrigen fich gang ju ihr bekennt. Dann ftreife er

aber vollends sene Theorie von dem Allvermittelnden der Bewegung ab und sei schon von Anfang, was er erst hinterher zu werben sich entschließt, Idealist.

hiermit würde er aber erst recht in den "ehrlichen Weg" Kant's zurücklenken, was ja nach seinen Erklärungen an sich seinen vollsten Beisall hat. Denn in diesen Weg, in den des absoluten Idealismus, hat Kant den Strom der Philosophie wohl sür immer hineingeleitet, indem darin zugleich das Princip entdeckt ist, — wovon unser Verf. in seinem Werke selbst die glänzendsten Proben gegeben hat, — den Empirismus über sich selber aufzuktären und seinen bisherigen Widerstand gegen die Philosophie in die freie Bereinigung mit ihr aufzulösen.

Bie vermag das objektive Sein zu einem gewußten, wie das Biffen (Denken) zum Erkennen zu werden, in jenes objektive Sein einzudringen? — Diese Frage haben alle Philosophen, seitdem sie aufgeworfen worden, nur dadurch lösen zu können eingesehen, daß in beiden getrennten Gliedern ein Gemeinschaftliches nachgewiesen werde. So nahm auch Kant die Sache, und dennoch auf eine durchaus neue, tiefe und originale Weise, indem er, freilich in der noch beschränkten Form der Subjektivität, den Gedanken bes Idealismus ersand oder neu wiederauffand, mit einer unwisberstehlichen Nachwirkung bis auf den gegenwärtigen Augenblick.

In der höchst bedeutenden Vorrede zur zweiten Ausgabe seiner Kritis der reinen Bernunft (S. XVI—XXII.) führt Kant den Gedanken durch, daß, weil die Metaphysis so lange bisher keine Fortschritte gemacht habe, als sie vorausgesetzt, die Erkenntmis musse sich nach den Gegenständen richten, man es jetz umgestehrt mit der Annahme: "daß sich die Gegenstände nach unserm Erkenntniß richten", versuchen solle. Richte sich das Obsett der Anschauung nach der Beschaffenheit des Anschauungsvermösgens, ebenso: richte sich die gesammte Erfahrung nach den Gesesen des Verstandes: so erkenne man die Möglichkeit apriorischer Anschauungen (wie in der Mathematis), apriorischer Gesese des Verstandes für alle Erfahrung, kurz überhaupt die Röglichkeit eines Apriorischen als die Obsetsivität beherrschend,

ganz gut, nicht aber umgefehrt. "Rurz: wir erkennen nur bas von ben Dingen apriori, was wir felbft in fie himeinlegen".

Die Ramische Behauptung ift bemnach allgemeiner so zu bezeichnen: Nur sofern bas Objektive (wo es in biesem Begriffe bes Dbieftiven feinen Unterschied macht, ob es als "bloge Erscheinung", ober ale "Ding an fich" gefaßt wird) felbft ben Gefeten bes Bewußtseins gemäß ift, vermag es erfannt zu werben. Begen bie Größe biefes Gebanfens, ber eine Belt von Bahrbeiten in fich schließt, ber gang für fich gefagt werben tann, verschwindet der Kantische Gegensat von Erscheinung und Ding an sich, wie eine Nebenfache; bas folgenreiche Princip bes 3bealismus ift entbectt: aber es fonnte in feinem erften Auftreten, wenn es, für die weitere Entwidlung ber philosophischen Erfenntniß baran, auf die Dauer befestigt werben, nicht, wie so oft fcon vorber, in einem theosophischen Rebel verschwimmen sollte, allein unter ber Gestalt ber Subjektivität erscheinen; benn gunachft fo nur ift es faglich. Beil bie Gefete bes Subjektiven, bes Denfens, überhaupt ber Bernunft, auch die bes Dbieftiven find, giebt es zuerft überhaupt für uns ertennbare Dinge, fodann ein folechthin apriorisches Erfennen, welches ben obieftiven Dingen, aber nur innerhalb ber Erfahrung, Befege vorschreibt. Run fann man die Gefete, welche ber Natur, als bem Inbegriffe ber Gegenstände ber Erfahrung, ju Grunde liegen, "mit ihren ge nugthuenden Beweisen verfeben"; aber bieß nur fur bie Spbare ber "Erfahrung". hier macht jedoch, fügen wir hinzu, bas Apriorische selbst ein sehr wesentliches Element in ber Erfahrung aus; bieser Begriff umfaßt baber auch in Rantischem Sinne nicht blok bas unmittelbar Faftische, in die Sinne Kallende, sondern ebenso bas, was zufolge jener apriorischen Gesetze ber Bernunft noth= wendig gedacht werden muß, um jenes Faftische zu erflären, bie Gründe jener unmittelbaren "Erscheinungen"; gleichwie z. B. Rant felber in seinen metaphysischen Anfangegrunden ber Naturwissenidaft bie Ericheinung ber Materie aus ber Wechselburchbringung ber barin gegenwärtigen Attraktions - und Expansionsfraft (als ben

Gründen, ben "Dingen an fich" jener "Erscheinung") erklärt bat. So ftellt fich eigentlich, recht erwogen, ber Unterschied zwischen Erscheinung (Sinnen-Phanomenon) und ihrem Grunde, Befen ("Dinge an fich", als Noumenon), ben feine Philosophie, ja feine Wiffenschaft wird fallen laffen konnen, auch innerhalb bes Rantischen Begriffes ber Erfahrung wieder ber; aber er ift ein anderer geworben, er berubt auf bem Unterschiebe von Sinnenanschauung und Berftand, welche jedoch beibe gleichmäßig burch bie apriorischen Gesetze ber allgemeinen (reinen) Bernunft verbunden find (wie nämlich Anschauungen zu reinen Verstandesbegriffen werben, diese auf Unschauungen fich beziehen konnen, zeigt Rant ausführlich in feinem Abschnitte "von bem Schematismus ber reinen Berftanbesbegriffe"). Wenn nun hiernach, zufolge bes eigenen Bugeftandniffes von Rant, ber unmittelbare Grund ober bas Befen der Erscheinung (3. B. der Materie) nach den apriorischen Denkgesegen völlig erkennbar ift, welches lettere nun auch nach Rantischem Sprachgebrauch recht eigentlich bas Noumenon (Bebachtwerben muffenbe) für jenes Phanomenon (für bas Unichaubare) genannt werden könnte: so fallen jene anderweitigen, schlechtbin unerfennbaren "Dinge an fich" für Rant felber als etwas gang Bebeutungsloses völlig binmeg; benn es gebt bem Berftande durchaus die Rötbigung ab, auf fie, als die "verborgenen, jenfeitigen Grunde" ber Ericheinungen gurudtzuschließen. -

Diese kritische Einschaltung über das Ganze der Kantischen Theorie, welche anderswo weiter durchgeführt ist, glaubten wir uns hier erlauben zu durfen, um die Größe des wahren Kantischen Resultates in das Licht zu stellen, und sie hiernach mit der vom Verf. versuchten Lösung zu vergleichen.

So beantwortet nun Kant in seiner Kritif der reinen Bernunft, welche er "Eraktat über die Methode" nennt, die Frage über die Mög-lichkeit des Erkennens folgender Gestalt: der Grund der Erkenn-barkeit der Erfahrungsgegenstände liegt darin, daß die Gesetze des erkennenden Geistes sich über diese Dinge selbst erstreden, daß beide in dieselbe Sphäre fallen, eine gemeinschaftliche Welt ausmachen, in der jedes dem andern daher zur Wechsel-

burdbringung geöffnet ift. Auf bie Frage: wie fontbetifche Urtheile apriori möglich seien? antwortet Kant baber nun, ohne 3weifel richtig und für alle Beit fie erledigend, folgender Dagen (S. 196. 97): ba Erfahrung, als empirische Synthesis, in ihrer Doglichfeit bie einzige Erfenntnigart ift, welche aller andern Synthesis Realität giebt: so bat biese als Synthesis apriori auch nur baburch Bahrheit (Ginftimmung mit bem Objette), bag fie nichts weiter enthalt, ale mas gur fontbetifden Ginbeit ber Erfahrung überhaupt nothwendig ift. Der als "oberftes Princip" ausgebruckt; "Ein jeder Gegenstand fieht unter ben nothwendigen Bedingungen ber fontbetischen Ginbeit bes Mannigfaltigen ber Anschauung in einer möglichen Erfahrung" (S. 197): b. b. wie ich mir ben Gegenstand in einer möglichen Erfahrung (allgemeinen Erfahrbarteit) benten muß, fo ift er nothwendig innerbalb ber Erfahrung: Die in diesem Denken bef felben fich aufweisende nothwendige Berknupfung von Eigenschaften ift das Apriorische an ihm. Ein synthetisches Urtheil apriori über einen Gegenstand entsteht burch bas Denken ber Bebingungen, burch welche er erfabrbar murbe: - bas apriorische Denten ift ein nachschöpferisches Bermögen, ben Gegenstand in feiner allgemeinen Erfahrbarfeit vorzustellen: und bie Prabifate, welche hier im Denfen beffelben fich als nothwendige zeigen, find eben beghalb, weil bas Denken bie Sphare ber Erfahrbarkeit aller Dinge beberricht und burchbringt, auch ichlechthin gemeingültig im Sein bes Gegenftanbes. Bie Rant bieg ausbrudt (S. 266), ift bas Nothwendige am Gegenstande "die allgemeine Bedingung einer Erfahrung beffelben", wonach durch diese "Anticipation ber Erfahrung" feine gange Anschaubarkeit (Erfahrbarkeit) in's Unendliche erschöpft ift. Anschauung mithin ift bier bem Principe nach als innerlich Eins geset mit bem Denken und bem aprioriichen Denken: was hier apriori gebacht wird, find nur bie nothwendigen, "allgemeinen Bedingungen" aller Am schauung.

Die hieraus fich ergebenden synthetischen Urtheile apriori (fo fahrt die Kantische Theoric fort) hangen aber ferner von den Ra-

tegorieen ab: baber es nur fo viel "rein synthetische Grundfage" aeben fam, ale es Rategorieen giebt. Jene entwidelt Rant nun forgfältig und gewinnt so ben Inhalt auf erkennmißtheoretische Beise, welchen die Segel'sche Logif, nach ihr die spätere Metaphyfit ober Ontologie als allgemeine Bestimmungen bes Seins, wie bes Dentens (auch hierin offenbar nicht von bem mabren Resultate ber Rantischen Theorie abweichend) apriorisch-bialektisch bearbeitet haben: - bialektisch barum, weil, gleichfalls nach einer 'schon von Rant hinterlassenen Entdeckung, diese Kategorieen sich gegenseitig ergangen, in einander überführen und ein geschloffenes Syftem von Bebantenbestimmungen bilben, welche ebenfo febr (auch nach Rant) bie allgemeinen Bestimmungen aller Unichauung In biesem aulett ber Spekulation gewonnenen, augleich schwierigsten, weil beweglichsten, eben weil innerhalb ber allgemei= nen Gebankenmöglichkeiten verfebrenden Gebiete ber Metaphylif ift freilich noch am Wenigsten bis jest fester Boben erreicht, ein befmitives Resultat errungen: - Ursache genug, nicht um fich bavon zurückzuziehen, sondern um sich im Principe gerade zu befestigen, auf welches alle jene Untersuchungen als ben ihnen gemeinsamen Grundgebanken hinweisen. Es ift bieg bas Grundprincip bes Idealismus felber.

Und hier bleibt nun die lette Frage übrig, die freilich Kant, innerhalb seiner Kritik der reinen Vernunft wenigstens, weder aufgeworfen, noch gelöst hat: wie es doch komme, daß unser Densten, rein apriori denkend, hiermit dennoch die Bedingungen aller Anschauung der Dinge, d. h. ihres wirklichen, ersahrungsgesmäßen Seins, durch "Anticipation", durch eine Art von Vernunftsprophezeiung, zu erschöpfen vermag? Was ist der höhere Grund dieser merkwürdigen Uebereinstimmung, in welche sich, wie man sieht, die Frage nach dem Grunde von der Erkennbarkeit der Dinge übergesiedelt hat? Jene Frage nach dem Woher dieses Parallelismus hat Kant nun unseres Erachtens nicht beantwortet, ja nicht einmal berührt in dem bezeichneten Werke: hier hat er nur gezeigt, wie die Kategorieen der Anschauung und ihre Gesgenstände auf die des Verstandes bezogen werden können, in wels

chem gemeinschaftlichen Gebiete, eben in dem "der Schematismen der reinen Verstandesbegriffe", beide sich begegnen, und wie auf diese Weise aus dem Zusammenwirken von Anschauung und Verstand, innerhalb des subsektiven Gebietes selbst, eine Erkenntniß erwachse.

Jener Grund also, wodurch unserm nachdenkenden Bewußtsein es gegeben ist, in diesem Nachdenken aus sich selbst (apriori) bennoch die Bedingungen und Gesetz aller möglichen Ansicht, daß diese Frage uns wieder in das Gebiet der Untersuchungen versetz, welche auch Trendelendurg von Neuem angeregt hat: auch er giebt, allerdings ohne eigentlich metaphysische Ausschlung, dieselbe Antwort, welche wir für die einzig übrig bleibende, gründliche halten; zu der aber die Prämissen bei Kant schon sich sinden, sofern man das Ganze seiner Lehre in Betracht zieht und dessen ganze und tiesere Konsequenz erwägt.

Das für une Denknothwendige kann nur baburch auch als bas in ber Unichauung, b. b. ber Birflichfeit ber Dinge, Nothwendige gedacht werden, wenn man annimmt, daß biese Wirklichkeit ihren Daseinsgrund in einem intellektuellen Afte babe. worin Anschauung und Denfen nicht getrennt find, sondern ichlechtbin ausammenfallen muffen, - welcher Aft baber augleich ibr Schöpfungsaft, ober wenigftens ein nothwendiges Moment ihres Schöpfungsaftes mare. Nur eine absolute Bernunft fann der Grund des Seins (ber Anschaubarfeit) ber Dinge, wie unfere Dentens, wie endlich ber wechselburchdringenden Uebereinftimmuna beider fein. Und bas Apriorische im Sein ber Dinge wie in unserm Denken ginge nur bervor aus jenem beiben gemeinschaftlich immanenten Urafte, es wären nur die real-idealen Urgebanfen jener absoluten Bernunft. Die Dinge find ebenso, wie unser Denfen und Erfennen berfelben, jener absoluten Bernunft eingerucht, fteben und gründen in ibr.

Daß biese weitere, aus Rant's Theorie sich ergebende Konsequenz den Idealismus nun schon auf "theosophische Grillen"
führen muffe, — um mich des damals gefallenen charafteristischen

Bortes eines Steptifers zu bedienen, - daß biefe das lette Wort in ber Sache find, auch diefen Blid hat Rant an einer Stelle ber bochft genialen, die ganze gegenwärtige Philosophie im Schoofe tragenden zweiten Salfte feiner Rritit der Urtheiletraft (ber Kritif ber teleologischen Urtheilsfraft) gethan, wo er von ber Möglichkeit eines "anschauenden Berftandes" spricht, welcher intuitiv (anschauend) und biscurfiv (bas Besondere in vertnüpfendem Denfen zusammenfaffend) in Einbeit fei, weil er vermoge, bas Allgemeine und bas Besondere, die Rothwendigkeit und ben 3wed in ben Dingen in einander ober augleich au schauen (S. 347-49), also beffen Borftellung bes Ganzen bie Zufälligfeit ber Berbindung ber Theile nicht in fich enthalt, um eine bestimmte Form des Ganzen für ihn möglich zu machen (S. 349). Es ift mithin nur (S. 345 f.) eine "besondere Einrichtung unferes Berftandes in Unsehung ber Urtheilsfraft", die uns bieg verbietet, und fo muß bier "bie Ibee von einem andern möglichen böheren Verstande als dem menschlichen, zu Grunde liegen, wie wir in ber Rritif ber r. B. eine andere mögliche Anschauung in Gedanken baben mußten, wenn die unfrige, als eine besondere Art, nämlich bie, für welche bie Gegenstände nur als Erscheinungen gelten, angeseben werben foll".

Ivar will Kant zunächst nur die Denkbarkeit, Widerspruchlosigkeit im Begriffe eines solchen intellectus archetypus geltend
machen (S. 350. 54): am Schlusse seines Werkes indes, wo er
über die Betrachtung aller bloßen Naturteleologie hinaus, als
welche zur Begründung der wahren Principien einer Theologie
nicht ausreiche (S. 400—409), zur Ethikotheologie fortschreitet, wird jener Begriff nach seiner eigenen Konsequenz als ein
nothwendiger nachgewiesen. Wenn er vorher nämlich glaubte
(S. 409), sich als möglich denken zu können, "daß die Zweckmäßigkeit in der Natur von einem aus der bloßen Nothwendigkeit seiner
Natur zur Hervordringung gewisser Formen bestimmten Verstande
herrühre, nach der Analogie mit dem, was man bei den Thieren
den Kunstinstinst nennt": so sindet er dieß nicht mehr möglich,
nachdem sich ergeben hat, daß ein wahrhaft höchster und rein

intellektueller, barum schlechthin apriori in unserm eigenen Geifte niebergelegter (S. 416) Endawed bem gangen Reiche ber Dinge au Grunde liege, welcher bie Belt ju einem "Spfteme von 3weden" macht (S. 413), — nämlich bas Reich ber moralischen Freiheit im Menfchengeschlechte. Siernach wird nun ausführlich gezeigt (S. 414. 418 ff.), wie bas Urwesen nur unter ben Prabifaten ber bochften und absoluten Intelligenz gebacht werben könne, umdas Reich ber Natur mit bem Reiche ber Freiheit in ftets ausammenwirkender Uebereinstimmung au erhalten, oder beftimmter, die Naturnothwendigfeit selbst zum steten, allgegenwärtigen Ausbruck jenes bochften Endamede ju machen. hiermit bat Rant auch mittelbar ben Beweis geführt, bag jener intellectus archetypus wirflich fei, daß er ben mabren, allvermittelnden Grund aller Zweckbeziehungen und aller Weltverknüpfungen überhaupt ausmache, mithin auch ben Grund jener speciellern zwischen ben anschaubaren Dingen und bem Denfen berfelben. Er bat das Princip des Idealismus auch in die metaphyssche Seite wenigstens für ben übergeführt, welcher felbstiftanbig bie Bruchftude feiner großen Entbedungen unter einander zu combiniren vermag, wabrend biefem bie von Rant bazugefügten Einschränkungen und Bebenfen, daß damit bennoch "fein objeftiv gultiger Beweis" gegeben sein folle, sondern dag "Jeder, der moralisch konsequent benten wolle, diesen Sat unter die Maximen seiner praftischen Bernunft aufnehmen muffe" (S. 424. 25), nur ale ein außerliches Abkommen mit dem subjektiven Idealismus feiner Kritik ber reinen Bernunft erscheinen, wonach die Rategorieen nur auf die ..endlichen" Dinge Anwendung finden können, nicht auf bas Unbedingte, und womit also ber ganze auf ber Rategorie bes Grundes beruhende, und ben Sat der Analogie zwischen Grund und Folge zu Gulfe nehmende Rudichlug vom Dasein eines Spe ftemes von Zweden, und eines absolut bochften Zwedes in ber Belt auf einen schöpferischen intellectus archetypus, furz bie gefammte Rant'iche Beweisführung im legten Theile feiner Rritif ber Urtheilsfraft konsequenter Beise in bas Gebiet ber Selbstäuichungen einer bogmatischen Philosophie fallen wurde. Jenes halbe

Abtommen "einer wenigstens subjeftiven Gultigfeit bes Beweises für ben moralisch Denkenden" hilft bier nicht aus. Entweder bie Rategorieen find nur von subjektiver Bedeutung: bann bat überhaupt bie 3bee bes Unbedingten, die ja auf ber Rategorie bes Grundes beruht, weber für den moralisch noch unmoralisch Denkenden (welcher Unterschied bier von gar feinem Belange ift) die allergeringste überzeugende Gültigkeit. Dber bie Rategorieen haben felbst allgemeine und unbedingte Bedeutung: fo wurde auch ber "Unmoralische", wie Rant unwiderleglich gezeigt bat, "mit , feinem (theoretischen) Denten in Wiberspruch gerathen", wenn er nicht die Nothwendigkeit eines Unbedingten, als einer absoluten Intelligenz, jugdbe. Beiter reicht aber bas Recht feiner Debuttion und keiner möglichen Beweisführung, als bis zur Aufweisung biefer Rothwendigfeit im Denfen, welche Rant felber in eigenem unbefangenem Berlaufe fener Betrachtungen mit ftillschweigenbem Eingeständniffe auch als bie Nothwendigkeit bes Seins angeseben bat. So ift Ranten daffelbe begegnet, mas wir von Trendelenburg gezeigt zu haben glauben, was auch noch in einer anbern, fogleich nachzuweisenden Beziehung von ihm gelten möchte; er hat mit seinem Ende und Ausgange seinem Anfange widerfprocen, hat von bintenber fich felber wiberlegt. -

Diese Episobe soll im gegenwärtigen Zusammenhange nur so viel beweisen, daß Alle, die, wie Trendelenburg, an der letzten Entwicklung der Philosophie durch Schelling und hegel keinen Theil nehmen und auf Rant zurückgehen wollen, ohne freislich an seinen subjektiven Idealismus sich zugleich zu betheiligen, nur in Bezug auf ihre Anerkennung der Gültigkeit der Kategorieen, auch hier nicht bei den theilweisen Zugeständnissen es bewenden lassen können, wodurch sie sich mit dem Principe des Idealismus absinden wollen. Entweder es giebt für sie keine objektive Gültigkeit derselben; dann giebt es für sie auch kein Un bed in gtestisse sie sind subjektive Idealisten in einem weit entschiedneren Sinne, als Rant selber es sein mochte und konnte. Oder ihnen ist, wie unserm Verk., die Idee des Unbedingten von schlechthin objektiver Bedeutung: dann werden eben dadurch allein schon die Ratego-

rieen gleiche Gultigkeit haben muffen; jenes Zugeständniß enthält implicite dieß in sich; benn nur in Folge der objektiven Gultigkeit ber Kategorie des Grundes kann überhaupt das Sein eines Unbedingten gedacht werden. Wenn aber Eine Kategorie objektiv gultig ift, so sind sie es alle.

Dieß wurde nun nach bes Ref. Ueberzeugung bem allgemeinen Grunde nach vollfommen binreichen, um Trendelenburg's Lehre von bem Sein eines Unbedingten, aber von feiner Unerfennbarkeit, zu wiberlegen. Es ware gezeigt, wie er entweder einen Schritt weiter zurud, bis zum völligen Dabingestelltseinlaffen biefer Ibee, ober noch einen entscheibenben Schritt nach vorwarts au thun habe, wie nur fein Mittleres nicht zuläffig fei. Dennoch find gerade die Motive zu dieser mittleren Haltung so febr in bas Ganze seiner Theorie verwebt, und hangen so genau mit anbern Bebenken jusammen, um die Philosophie nicht zu "einem theosophischen Gebichte" werden zu laffen (15 S. 350), -Bedenken, die wir unsererseits fehr wohl zu wurdigen wiffen und beziehungsweis theilen: — daß in jener, wie in dieser Rudficht es nur lehrreich sein kann, dem Berf. auch in diese Theile seines wohl durchdachten Werfes zu folgen, wobei wir freilich, zur Ergangung bes bier zu Bemerfenden, auf unsere frühern Erinnerungen (3. Schr. Bb. VIII. S. 222-230) jugleich verweisen muffen.

Er zeigt in seiner Lehre von dem Beweise (XVII. u. XVIII. Abschnitt), daß unter den direkten Beweisen der genetische der vollstommenste sei, indem er die Natur und den Gang des Seienden selber im Begriffe darstelle. Aber die Principien, als solche, lassen keinen genetischen, überhaupt also keinen direkten Beweis zu: denn sonst wären sie nicht Principien und hätten vielmehr einen fremden Ansang. Sie sind daher nur durch einen Erkenntnissgrund, im Gegensaße des Sachgrundes, darzuthun. Alle bloßen Erkenntnißgrunde laufen aber auf einen indirekten Beweis hinaus: so der Beweis für das Sein des Unbedingten, Gottes. Für das unbedingte Princip ist aber nicht ein Einzelnes die Prämisse dieses indirekten Beweises, sondern das ganze Weltall. Er zeigt daher auf, in welchen Widerspruch man mit dem Denken des

Beltbegriffes fommen wurde, "wenn man Gott nicht feste" (II. S. 331, vgl. 338. 339). hier gesteht nun ber Berf. ichon im Allgemeinen zu, bag "je nachbem in biefer indireften Beweisart ber Ausgangspunkt berselben nur eine vereinzelte Wahrnebmung ober eine allgemeine Erscheinung ift, je nachdem er tiefer ober minder bedeutsam gefaßt wird: er mehr ober weniger bie zwingende Gewalt befige, um allen Ginfpruch gegen . bas erhobene Princip nieberguschlagen" (G. 331). Alfo an sich ift ihm biese Art bes indirekten Beweises von ebenso . "zwingenber Gewalt", als jebe andere Beweisart; und fo follte man meinen, wenn für ben Beweis bes unbedingten Vrincips bie schlechthin "allgemeinste Erscheinung", bas "Weltall" selbft, zum Ausgangspunfte gemacht wird, bag biefer Beweis von ber "allerzwingenbsten Gewalt" auch für ben Berf. werben muffe, vorausgefest namlich, daß er jene Universalthatsache bes Weltalls "tief und bedeutsam" genug erfaßt habe, - worauf freilich auch nach unserer Meinung Alles ankommt.

So weit die allgemeinen Gesichtspunkte, die uns der Berf. selber an die Hand gegeben hat. Sehen wir nun, wiesern er ihenen treu geblieben ist im eigenen weiteren Berlaufe.

In dem Abschnitte "von dem Unbedingten und der Idee" (II. S. 337—362) werden zuerst die fritischen Bedenken Kant's gegen die Realität der Idee des Unbedingten durch die kurze Bemerkung beseitigt, daß sie sich auf dem Wege der indirekten Beweisssührung von selbst widerlegen (S. 338).

So ift ihm asso das Sein eines Unbedingten durch den indirekten Schluß völlig erwiesen und festgestellt: weil ein Bedingtes ift, so muß es zu ihm ein Unbedingtes geben. Er sagt es
nicht ausdrücklich, aber er muß es zugestehen, daß er hier das Unbedingte schon in den Rategorieen, und zwar zufolge der des
Grundes gedacht hat.

Seltsam und widersprechend muß es baber sogleich schon lauten, wenn auf die Frage, nach welchen Bestimmungen bas Unbedingte gedacht werden soll, die Antwort erfolgt: daß "wir fein Recht haben, es in den Rategorieen zu benten, die nur für das Endliche gelten", also z. B. nicht das Recht haben, "die Rategorie der Ursache und Wirkung" auf dasselbe anzuwenden. Sat der Berf. vergessen, daß er, und alles Denken, so eben nur durch Anwendung dieser Kategorie auf den Begriff vom Sein desselben gelangt ist? Daß es sich hier von den "Bestimmungen" (Prädikaten) jenes Seins handelt, macht nicht den geringsten Unterschied. Dienen die Kategorieen, um ein Sein "auf indirektem Wege" zu denken, so müssen sie auch dienen, auf gleichem Wege seine nothwendigen "Bestimmungen" zu sinden.

Und eine Uhnung dieser selbstzerstörenden Inkonsequenz hat offenbar hier dem Berf. selber vorgeschwebt; denn er berichtigt sogleich jene in ihrer Allgemeinheit offenbar irrthümliche und ihn in Widerspruch mit sich selbst verwickelnde Behauptung durch eine Einschränkung, gegen deren Gültigkeit weder an sich, noch innershalb der Theorie des Berf., sich Etwas einwenden läßt. Jene Rategorieen, heißt es nämlich weiter, reichen nicht aus, um einen "genetischen Beweis" vom Dasein Gottes zu führen, insofern auch nicht um "eine eonstruktive Erkenntniß seines Wesens" zu entwerfen. Wir sind mit ihnen nur auf den indirekten Beweis beschränkt in beiderlei Hinsicht seines Seins und seines Wesens (S. 339).

In Betreff dieses lettern Punktes hat er nun von unseret Seite keinen Einspruch, sondern nur den vollsten Beisall zu geswärtigen. Eine Construktion Gottes im Oken'schen Sinne oder eine rein dialektische Entwicklung des göttlichen Wesens "vor der Erschaffung der Natur und eines endlichen Geistes" aus absolutem Denken in hegel'scher Bedeutung — wer hat sich stärker und aus Gründen einer umfassenden Erkenntnissehre heraus motivirter gegen ein solches sich misverstehendes Unwesen eines unkritischen Allwissens erklärt, als der Referent? Meine ganze spekulative Theologie beruht auf der "indirekten Beweisart"; ihr Erkenntnisskann ist: daß das Bedingte, das Universum, die bekannte Größe, das Unbedingte, als zunächst noch unbekannte Größe, aber zugleich als ihm immanent, eben darum auch aus ihm erkenndar sei. Alles das, was er selber späterhin (S. 351 f. 357. 361 f.) vom Les

sen bes göttlichen Geistes in ber Welt, als seinem Gedichte, von bem Endlichen, als bem Spiegel, in welchem wir das Wesen Gottes zu lesen vermögen u. dgl. ebenso wahr, als schön und mit ächt philosophischer Begeisterung sagt: es ist dasselbe, was in wissenschaftlicher Ausführung und in Darlegung des Inhalts, der in senem Erfenntnisprincipe liegt, die spekulative Theologie enthält. Wenn der Berk. nur von seiner mehr rhetorischen Darstellung dieser Partieen seines Werkes zur begriffsmäßigen Ausführlichkeit und Durchbildung fortschreiten wollte, er könnte kaum auf andere Ressultate kommen, als die unfrigen, weil sie implicite eigentlich schon in seinem Principe liegen; und damit dieß nicht unbescheiden oder zudringlich erscheine, erlauben wir uns hierüber auf unsere früher erwähnten kritischen Bemerkungen zu verweisen.

Aber damit scheint uns die Inkonsequenz jener ersten Behauptung nicht beseitigt, vielmehr recht in's Licht gestellt zu seine. Einen direkten Beweis von Gottes Dasein giebt es nicht, eine genetische Construktion seines Wesens ist unmöglich, nicht zwar weil die Kategorieen "endliche" sind, sondern weil Gott kein "anschauliches" Objekt ist, also die entsprechende Anschauung den Kategorieen nicht gegeben werden kann. Dieß hat eigentlich der Berf. bewiesen und dieß meint er auch, wenn er sich selbst getreu bleiben will.

Deshalb ist bei Gott ber Beweis nur indirekt: aber da alles Beweisen nur unter Borausseyung der Allgemeinsültigkeit der Kategorieen stattsinden kann, so muß auch der Berf. für seinen indirekten Beweis ihre Gültigkeit anerkennen; d. h. sie sind ihm hier keine "endlichen" mehr. Sind sie sedoch es ihm hier nicht, so können sie es ihm überhaupt nicht seine ganze Lehre von der Endlichkeit der Rategorieen widerlegt, indem auch im Einzelnen seder der verschiedenen Beweise, in welche er sene Beweisart zerfallen läßt: — der ontologische, als die Nachweisung der Nothwendigkeit für das Denken, ein unsbedingtes Sein zu sehen, — der kosmologische, als der Rückschluß von dem wirklichen Sein des Bedingten auf das Sein

bes Unbedingten, — ber televlogische, als der Beweis von bem der Welt immanenten Gedanken Gottes, welcher daher auch als das wahrhaft Vermittelnde zwischen Erkennen und Sein betrachtet werden muß, — der moralische endlich, indem gezeigt wird, daß alles sittliche Handeln, als das allein unsbedingte und an sich Werth habende, nur in der Beziehung auf ein Unbedingtes seinen Grund haben könne (II. S. 340—347): — insbem diese Beweisarten insgesammt keinen Schritt thun können und keine beweisende Kraft haben würden, ohne die Gülztigkeit der Kategorieen für das Unbedingte vorauszussen.

Aber - fügt unfer Berf. bingu, auf Rant's Nachweisungen fich berufend - "wie wenig fie (die eben angeführten Beweise) mit ftrenger Nothwendigfeit geradezu beweifen, bat Rant bargethan" (S. 339). - Sierin icheint fich bie erfte Beranlaffung jenes unwillführlichen Migverftandniffes zu verrathen. Rant hat nirgends in seinen Rritifen jener Beweise fie auf ben Gegensat ber bireften ober indireften (ber "gerabezu" ober nicht geradezu beweisenden) gurudgeführt, und bieß ift gar nicht ber Moment ber von ihm gegen fie geführten Widerlegung, bag er nur einen indiretten Beweis für Gottes Dafein gulaffen wollte, - benn auch biefer ware boch immer ein, in feinen Grangen, "mit ftrenger Nothwendigfeit" geführter. Außerdem ift & auch in Wahrheit noch Niemandem eingefallen, wenigstens philoforbisch, für Gott einen andern Beweis, als einen indireften (im Sinne des Verf.) versuchen zu wollen. Vielmehr läugnete Rant febe Möglichkeit einer (auch in bir eften) Beweisart, und mußte fie laugnen, weil er bie subjeftive, nur für Erfahrungegegenstände gultige, furz "endliche" Natur der Rategorieen bebauptete.

Hier stellt sich bemnach abermals die lette unausweichliche Doppelentscheidung dem Berf. vor Augen: entweder vollends Kantianer zu werden, und zwar Kantianer nach dem ausschließenden Maaßstabe der Kritif der reinen Bernunft, womit der anderweitige Inhalt der logischen Untersuchungen unverträglich ist, oder aber von der Borstellung einer nur endlichen Wahrheit der Ka-

tegorieen abzustehen, wo benn begreislicher Weise der lette Theil seines Werkes und bessen Resultate eine vollständige Umschmelzung erleiden müßten. Ein Mittleres ist nicht möglich; überhaupt ergiebt sich daraus das Urtheil, daß in den "logischen Untersuchungen", dem Principe nach, und abgesehen von den einzelnen tresslichen Aussührungen logischen und fritischen Inhalts, kein entscheidender Fortschritt, weder über Kant, noch über Segel hinsaus, begründet ist. Ihre eigentliche Bedeutung müssen wir in ihren polemischen Theilen erkennen.

Hierin aber ist ohne Zweisel sein Verdienst sehr hoch zu stellen; und da die beabsichtigte Hauptwirkung seiner Polemik in seinen beiden hier besprochenen Werken besonders gegen Hegel gerichtet ist, und da diese mit eben so viel Ausdauer als Geschicklichkeit durchgeführt wird: so kann es ihr gewiß nicht sehlen, zur völligen Ueberwindung senes Systemes in seiner falschen Uebersschäung beizutragen, während freilich die gediegene Substanz der Wahrheit, die auch in ihm vorhanden ist, das Princip des absoluten Ibealismus, so wenig durch sene Kritif gelitten hat, daß es umgekehrt vielmehr, wie wir gezeigt zu haben glauben, einen nicht unwirksamen Rückslag gegen die eigenen Ansichten dieser Kritik zu üben vermag.

Dieß führt uns zulest noch barauf, die von Erenbelenburg gegen bas methodische Princip Segel's in seinen logischen Untersuchungen aussührlich vorgetragenen und in seiner Streitschrift erneuerten Gründe furz zusammenzufaffen und die Gabler'schen und unsere etwaigen Borbehalte ihnen gegenüber zu stellen, nach bem von unserm Standpunfte aus über sie zu fällenden Urtheile:

a) Hegel's dialektische Methode ist unmöglich. Sie will schlechte hin Richts voraussezen, als das reine Denken, keine Anschauung, kein Bild, und aus reinem Denken die Begriffe hervorgehen lassen, welche zugleich die wahren Bestimmungen des Seinstsind, — die objektiven Gedanken. Erenbelenburg zeigt nun aussührlich, wie dem angeblich reinen Denken das unreine, die empirische Anschauung der räumlichen Bewegung, des Raumes und der Zeit in sich tragende zu Grunde liege, und wie aus dies

fem Inhalte und Borrathe von Bilbern unablässig geschöpft, und dieser nur in abstrakte Begriffe verwandelt werde, deren Anord= nung und Einreihung unter einander nun die immanente Dialeftif bes fich felbst bewegenden Begriffes beiße, mabrend boch babei bie subjektive Thatigkeit bes Bersuchens und Ordnens, welches fich auch in mannigfachen Menderungen zeige, genugfam zu Tage fomme. Eine folde bewußtlose Benugung ber Erfahrung nennt ber Berf. mit Recht "unfritisch". — Jene Nachweisung von ben ftete in bie Beget'ichen Debuktionen sich einschwärzenden Unschauungs = und Borftellungselementen icheint ibm nun nach bem Urtbeile bes Ref. gang unwidersprechlich gelungen zu sein; was selbst baraus erfeben werden fonnte, wenn es nicht an sich schon flar genug por Mugen lage, bag Wabler in feiner Erwiederungefdrift auf bas Einzelne fener Rachweisungen fich nirgends einläßt, sondern ftatt beffen einen gang andern Begriff von der Methode und bem reis nen Denfen aufftellt, als ber ursprungliche Segel'iche in ber ftreng festgehaltenen Ronsequenz bes Systemes es fein fonnte. Nach ihm ift unfer Denken, Philosophiren, nur Rachdenken bes ursprünglich von Gott Borgebachten, es ift "ein zweites, zu feinem Urfprunge im Bieberbenten bes ichon ewig Borgebachten gurudtehrendes Denten"; wir haben zu biefem Behufe gang nur in ben Gegenstand, wie er in ber Erfabrung gegeben ift, ihm nachbenkend, einzugeben, und eine absolute Des thobe giebt es überall nicht; die Begel'iche ift, wie jede andere, falfch angewendet, bem Irrthum unterworfen, wie an ben Refultaten der Reu-Begel'schen exemplificirt wird. ("Die Begel'iche Vbilosophie" S. 123 ff. 154. 56. 114 f. Dazu Trendelenburg bie logische Frage S. 41 ff.)

Nach biesen Erklärungen ist das eigentliche Objekt des Streits, ber absolute, ebenso sehr real=schöpferische, als eben darum (in uns) rein zu benken vermögende Begriff aufgegeben: das menschsliche Denken kehrt nur zum ihm Borgedachten zurück. Gabler hat aufgehört, hegelianer zu sein, oder vielmehr, da aus Allem hervorgeht, daß er des guten Glaubens lebt, damit nichts Neues oder von seinen frühern lleberzeugungen Abweichendes zu sagen,

er bat bann nie bie icharfe Ausschließlichkeit jenes Begriffes erfannt, er ift nie Segelianer gewesen in bem flaren und entschiebenen Sinne, ber von Begel's logif, von seiner Encuflovabie ber philosophischen Wiffenschaften aus, nicht blog von seiner Phanomenologie allein, von jenem Syfteme gefaßt werden mußte. allgemein ben Begriff bes bialettischen Dentens und ber Methode gefaßt, ale eines burch Erfahrung vermittelten "Rach bentene" eines "Borgebachten", fann fein Zweifel fein, baf auch Erenbelenburg wenig mehr bagegen wird einzuwenden haben, so wie Beife, Fisch er, ber Ref., furz alle biejenigen, welche, bie specielle Auffasfung des Princips bei Begel verwerfend, boch seinem allgemeinen Bebanken ber nur in ber Sache felbst zu findenden Objektivitat ber Methode beiftimmen, feinen Unstand nehmen werden, auch Gabler's Meußerungen über biefen Punkt völlig beizutreten, und namentlich auch feiner Bemerkung vollen Beifall zu geben (S. 155 ff.): bag, wie nur Gin Sein, Gin Universum und Gine Bernunft, ebenfo auch nur Ein wahres und wirkliches Denken im Universum vorhanden sei, von welchem auch bas menschliche Denken nicht so abfallen konne, bag nicht jede individuelle Denfthatigfeit bie urfprunglichen göttlichen Gebanten, ebenfo wie fie an und fur fic find, benkend sich anzueignen und bamit in den Weltaccord bes Einen und allgemeinen Denkens einzustimmen vermöge, und, gleichwie ber Mensch bas Göttliche wollen foll, es auch muffe benfen können: ebenso, welche Berreigung in bas Innerfte bes Menichen einbrechen muffe, in religiöfen und sittlichen Dingen bis auf bie unmittelbaren Entscheidungen bes praftischen Lebens berab, wenn er fich nicht fagen konne, "bag er mit seinen rechten und wahren Gedanken, wovon ibm fein Innerstes Zeugniff giebt, im unendlichen und universellen götilichen Denfens wurzele und Gotted Uebereinstimmung mit benfelben habe". Siermit ift aber gerade bie Identität bes göttlichen und menschlichen, b. b. ber Begriff bes im Menschen fich vollziehenden göttlichen Denkens, ebenfo ber Ibentität ber göttlichen und menschlichen Freiheit, also bas eigent= lich Begel'iche, fallen gelaffen.

In der That, auf diesem breiter gefaßten Webiete bes Idealismus,

auf welchem Segel selbst nur sich begnügen muß einen Winkel einzwnehmen, wird sich ein Friedensschluß auch mit seinem gegenwärtigen Gegner einleiten lassen; benn jene Sage sind unbestreitbar wahr und werden es bleiben, so lange der Begriff der Vernunsterkenntniß und das specissische Bewußtsein der ihr beiwohnenden Evidenz noch nicht in der Philosophie erloschen sind.

- b) Da das Princip der Dialektik das der Regation der Regation, bes Fortidreitens in bialeftischen Gegenfägen fein folle, fo wird gezeigt, daß diefe logischen Bezeichnungen, "Regation und Ibentitat", jenem Berfahren ben Schein einer logischen That, und bem baraus Bewonnenen bas Geprage eines logifchen Produftes aufdruden, mabrend doch auch bier bemerft wird, daß ber Gegensat in Wahrheit nicht auf rein logischem Wege, sondern aus der Anschauung gewonnen werde, "welche die unbeftimmte Beise ber logischen Berneinung in eine positive Gestalt willführlich verdichtet und barin festhält". Ebenso sei bie Identität ber Gegensätze feine lebendige Durchdringung und reale Einbeit berfelben, sondern nur eine burch Abstumpfung der Gegenfate gewonnene Identität, wo es bloß auf Behauptung und Berficherung beruhe, daß die Gegenfage darin zum realen Ineinander geworden seien (bie log. Frage S. 14-16, 45, 46). Sier ware nun eigentlich, um weder Begel, noch feinem fcharfe funnigen Kritifer Unrecht zu thun, auf jeden einzelnen Berfuch ber bialeftischen Gegensetzung und Bermittlung bei Begel einzugeben, was dieses Orts nicht sein kann, zum Theil auch vom Ref. unabbangig von diefen Beziehungen in feiner "Charafteristif der neuern Philosophie" gescheben ift. Wie bem jedoch auch sei, und wenn von Begel auch in specieller Ausführung feine einzige Wegenfenung und feine Bermittlung richtig getroffen ware: fo wurde bennoch bamit ber große und fruchtbare allgemeine Gebanfe: baß jeder Begenfat im Realen, wie im Denfen, bialeftisch fei, b. b. niemals als bas lette betrachtet werden fonne, sondern irgendwo feine Einheit und Berföhnung haben ober fünftig erhalten muffe, nicht umgeftoffen fein.
  - c) Wenn ber Begriff eines reinen, aus fich felbft fcopfenden

Dentens widerlegt wird, fo ift auch, zeigt Trenbelenburg, ber aweite Anspruch ber Syftemes, feine einzelnen Theile und Abschnitte, ben gangen realen Inhalt aus reinem Denken zu ichöpfen, ebenfo unmöglich und widersprechend. Aber auch die fritische Nachweisung im Einzelnen zeigt, daß jener immanente Busammenhang bes Bangen nur Schein, nur fubne Berficherung fei. Ucberall zeigt fich vielmehr, daß die Erfahrung das Leitende gewesen, und besonders bei den Uebergangen der Rategorieen des Dechanismus, Chemismus, bes Lebens u. f. w. die immanente Dialeftif Nichts fei, ale ein Ruduberfegen allgemeiner Erfahrungen in die Form, noch öfter in ben blogen Ausbruck eines vermeintlich apriorischen Begriffes. - Ref. bat bem Berf. ichon jugegeben, daß er in biefer Detailpolemif mit unstreitigem Erfolge verfahren und bas Unrichtige, Migverftandliche jener ganzen Pratension aufgebedt bat. Auch barf Ref. im eigenen Namen bingufegen, bag feiner Ueberzeugung nach von ber Begel'ichen Gliederung ber Realphilosophie, gang besonders in seiner Philosophie des Beiftes, die allgemeinften Befichtspunkten abgerechnet, faum Etwas als probehaltig und für die Dauer gegründet sich erweisen wird. Die große That Segel's ift ihm auch bier nur ber fuhne Berfuch, bas Syftem ber gesammten Philosophie eben frisch entworfen zu baben auf ber Bafie bes entscheidenden Bedanfene, - bag es bas Syftem ber Dinge, ihren innern Bufammenhang und ihre objektive Stufenfolge nur wieberspiegeln folle in getreuem Abbilbe. Die Tiefe und Wahrheit biefes Grundariomes, fogar wenn es bei Segel felbst noch nicht frei von ber Zumischung verhängniß= voller Irrthumer aufgetreten ware, verfobnen bennoch mit ben einzelnen Berftogen und Subjektivitäten eines mangelhaften Erfennens, welche auch noch lange, vielleicht noch Jahrhunderte lang, feinen Nachfolgern ftorend und irrend gur Seite bleiben werben, indem es hier zuerst noch auf bie Bewältigung eines ungebeuern empirischen Stoffes ankommt.

d) Die bialeftische Genesis bes Begriffes sollte nach ber Anforderung bes hegel'schen Systemes nur die reale Genesis ber Sache felbst benkend reproduciren, ber Begriff ber Sache sich selbst benken. Dennoch zeigt Trendelenburg nicht nur, wie übel dieser Parallelismus bei Behandlung der einzelnen Begriffsgebiete auszeführt sei, sondern wie Segel gar nicht selten und mit deutlichem Geständnisse, daß es geschehe, von dieser Maxime abweiche, ohne daß er damit sein ganzes Princip verletzt oder ausgegeben zu haben meine (S. 26).

Auf diese und einige andere, minder wichtige fritische Nachweisungen hin hält sich nun der Berf. für berechtigt, die Frage:
"Ift Segel's dialektische Methode des reinen Denkens ein wissenschaftliches Berfahren?" mit einem "reinen runden Nein" zu
erledigen (S. 26): — und wir treken ihm bei unter der im Bisherigen schon hinreichend motivirten Einschränfung, daß er diesenige
Methode meint, welche reines Denken zu sein sich einbildet, und
dassenige System, welches Produkt dieses reinen, schlechthin Nichts
voraussexenden, seden Inhalt aus sich spinnen wollenden Denkens
zu sein behauptet.

- So läßt sich der Streit zwischen Trendelenburg und Gabler auf die zwei Punkte einer vielleicht möglichen Bereinigung zurücksühren:
- 1) Recht hat ber Erstere, wenn er behauptet, die Methode bes reinen, zugleich auf pantheistischen Grundvoraussetzungen berubenden Denkens widerlegt zu haben: - aber nicht auf "birektem Bege," burch bas Unerfennen einer begränzten relativen Babrbeit in ihr und Aufnahme Dieses Elementes in einen bobern Begriff ift dieß geschehen, sondern durch "indiretten Beweis:" es ergeben fich aus ihrer Boraussetzung falfche Resultate, ungereimte Folgerungen; fie wird gang verworfen. Die Gabler'iche Apologie ift in dieser hinsicht als miglungen zu betrachten, weil sie in Wahrbeit einen gang andern Begriff ber Methobe vertheibigt, als bie bes hegel'schen Systems ift, weil sie also eigentlich ex non concessis gegen Trendelenburg bisputirt. Und wenn er biefem vorwirft ("die Begel'sche Phil." S. 113, 114), er habe feinen Angriff gar nicht gegen bas Berg ber Begel'schen Philosophie gerichtet, sondern vorbeigeschoffen; so ist vielmehr zu fagen, daß er gerade ihr Berg, ihr Eigenthumliches getroffen. Leben bat er

nur laffen muffen, was auch in ihr bas allgemeine Princip bes 3bealismus ift, welcher aus ber anbrechenben Berwefung seiner Geftalt bei hegel nur um so frischer wieber aufbluben kann.

- 2) Recht hat Gabler baber gegen ben Undern, wenn er behauptet, daß wider die Allgemeinheit jenes Princips, wie er es allein anerkennt und vertheibigt, die Einwendungen Trenbelenburg's um fo weniger verfangen, als fich in ben gegemvär= tigen Berhandlungen beutlich genug gezeigt bat, wie feine eigenen Ansichten nur biefelben Pramiffen gur Grundvoraussetzung haben. Benn Gabler baber nicht sowohl bas Segel'iche Spftem, fonbern Sich ober ben Grundgebanken des Idealismus gegen Trenbelenburg vertheibigt, so barf ibm indef babei nicht entgeben, wie ibm bas Recht jener Berjaufdung nur baraus erwachsen fonne, fofern er felber mit einer wiffenschaftlichen Darftellung biefes feis nes (Richt = Segel'ichen) Ibealismus bervorgetreten ift. Dann wird auch fein Wort ein gang anderes Gewicht erhalten, als es bei feiner unentschiedenen Stellung zwischen Bergangenheit und Bufunft ber Philosophie ber Natur ber Sache nach gegenwärtig baben fann.
- 3) Bei biesen Berhandlungen ist aber zugleich noch bas Allgemeinere an ben Tag gefommen, bag Begel's Syftem in feiner Urfprunglichfeit auch bei feinen cigentlichften Unbangern geffurzt, daß auch hier Alles in Bekehrung und Umwandlung begriffen ift. Das Charafteriftische und Rubne seiner erften Gestalt ift schon so nivellirt und abgestumpft, furz so historisch geworden, bag es in biefer Gestalt eigentlich Riemand feiner Junger mehr vertreten will, und an deffen Stelle ift das ungewiffe Dunftgebilde einer Lehre getreten, bie objektiv eigentlich nirgends existirt, beren Gabe in feinem Buche niedergelegt find, - benn bie Unbanger Begel's find febr weit bavon entfernt, im Sinne etwa von Begel's Encyflopadie der philosophischen Wiffenschaften im Ginzelnen ober im Ganzen übereinzustimmen, - bie aber auch ebenso wenig in ber Perfon irgend eines Schülers ibren ausschließenden Bertreter findet,benn fein Einziger berfelben erfennt irgend einen Andern als einen folden an, - noch auch in ber Gesammtheit ihrer Unhanger re-

präsentirt sein kann, weil diese den unversöhnbarsten Widerstreit der Unsichten und Richtungen in sich zeigen. Und doch soll dieß nichtige Phantom, dieß systeme introuvable dazu dienen, eben-sowohl den-Gegnern die Unwiderlegbarkeit Hegel's vorzuspiegeln, — diesen hat vielmehr, so wie er ursprünglich ist, der eigene Erssolg innerhalb seiner Schule schon faktisch widerlegt, — als die Unhänger mit der Hoffnung eines etwa — künstigen Einverkändsnisses hinzuhalten!

Beffer und aufrichtiger ift, fich zu gestehen, bag eine Begel', iche Schule jest gar nicht mehr vorhanden ift, und wenn wir biesen Urtheilospruch ber Berneinung hiermit über fie ausfprechen, geschiebt nur im Worte ober Begriffe, was fie ber Thatsache und That nach an sich auf bas Bollständigste vollzogen hat. Denn mas batten etwa Manner, wie Gofdel und Strauf ober Keuerbach, ja felbst wie Gabler und Michelet, irgend Gemeinsames in ihrer Weltansicht und Lebensauffaffung? Wo ware eine Differenz diametral entgegengesetter Lebren in der gangen Geschichte der Philosophie größer, als die hier vorliegende? Und wie ift es möglich, aus irgend einem Gesichtspunkte ober Nothigungegrunde ber folche widerftrebenden Refultate in die gemeinsame Einheit eines Systemes ober eines Princips zusammenzupreffen ? Dennoch hat man fich nicht gescheut, gerade barin bas Unwiderlegbare und Unerschütterliche ber Begel'ichen Lebre au verfünden, daß fie unter ihren Unbangern in folche Selbitwiderfprüche ausgelaufen fei! Eine willführlichere und finnlofere Behauptung ift wohl nie ausgesprochen worden, als biese von der Berzweiflung einer finfenden Autorität eingegebene.

Den einleuchtenbsten Beleg für alle diese Angaben bilbet Gabler's apologetische Schrift. Wir sprechen nicht mehr bavon, daß das Princip, welches er darin vertheidigt, nicht das Segel's sche, sondern, wie wir zeigten, das unsrige ist, daß er aus unserm Gegner ein Bundesgenosse geworden. Wir haben schon längst behauptet, daß jenes Princip die eigentlich bleibende Wahrheit der Segel'schen Lehre enthalte, und daß ihr von hier aus ihre nächste Umgestaltung bevorstehe. An dieser scheint nun Gabler

fammt ben tuchtigften Gliebern feiner Schule mitarbeiten zu wollen. bei welchem Werfe wir sie nur willfommen beigen fonnen! Aber ebenso find die Gegner, welche wir befämpfen, auch die feinigen. Das Unwesen bes "freien Denkens," bas Einem auch sonft noch bier und da aufstößt, und beffen Freiheit lediglich in der Frechheit besteht, ein abweichendes Denken ber Unfreiheit zu verdächtigen, weift. ber Berf. mit Ernft zurecht; und wie follte ihn eine wei= tere wiffenschaftliche Ausführung feines vorläufigen "wiffenschaftlichen Glaubensbefenntniffes" nicht immer mehr von der Möglich= feit entfernen, mit ben ftationar gebliebenen Schulern biefelbe Rabne zu tragen? Aber auch bei seinem gegenwärtigen, gründlich und auf felbstftanbigem Wege bie Wiffenschaft forbernden Begner ift er sich febr wohl ihrer im Grunde liegenden Gemeinsamkeit bewußt, so daß hier bei weiterer Ausbildung von jener und dieser Seite eine wechselseitige Unnaberung zwischen beiben Denkern zu erwarten ift, mabrend ibn bort burch die weitere Ausbildung nur eine immer tiefere Rluft von feinen bieberigen Genoffen trennen fann.

Es ift immer gut, besonders in der Wiffenschaft, Illufionen und faliche Bundniffe aufzuheben: bieg hauptsächlich vermochte uns gur ungefärbten Darlegung ber gegenwärtigen Sachlage, beren Bahrheit kein Unbefangener in Abrede stellen kann. Indem aber bie Täufdung einer noch eriftirenben Beget'ichen Schule verschwinbet, welche ihre Mitglieder burch ein gemeinsames Band von Ueberzeugungen verknüpfte, ober ihnen eine folidarische Gemeinschaft gewiffer Sage auferlegte, fann nur jum Bortheile bes achten Denkens ein weit freieres Berhaltnig in die Wiffenschaft zurudfehren. Bas Reber erringt ober verfehlt, er thut es auf eigene Gefahr, aber auch für eigenen Erwerb, ber bennoch Allen gemeinsam werben fann, indem man barin nun nicht mehr bloß ben Sieg ober bic Riederlage irgend einer Schule erblidt. Jeder ftreitet nun ebenfo febr fur fich, wie fur eine allgemeine Sache, und jeber mabre Fortschritt kann weit leichter ein wahrhaft allgemeiner werden, weil er nicht mehr abprallt an ben Schranken und Unterscheidungen, welche die Parteien um fich gezogen haben. Und wie viel überfluffige Gehässigkeiten von der Einen, wie manche täuschende Autorität scheinbarer Berbrüderungen von der andern Seite werden schwinden, wenn man endlich das Wort sich ausspricht, daß es teine Schule mehr giebt, und daß es auch kunftighin weder nöthig noch möglich sein wird, eine solche zu gründen!

Die beiben in der Titelanzeige biefes Auffates unter Nr. 3 und 4 angeführten Werfe von Alexis Somibt und C. 3. Glafer reiben fich insofern bier an, indem auch fie die bier besprochene Krage bebandeln und dabei volemisch gegen Trendelenburg fich vernehmen laffen. Doch wird von ihnen nur furger zu reben fein. Sie find, so wie bas britte Wert: "Conft. Frang, Grundzüge bes wahren und wirklichen absoluten Ibealismus," aus bem in Berlin jest, wie es icheint, jablreich auffpriegenden nachwuchse junger Philosophen hervorgegangen, welche zwar von Segel's Beifte lebhaft angeregt, aber von seinem Spfteme in feinem Betracht mehr befriedigt, sich auf eigenen Bahnen versuchen wollen, indem bie altern Schuler und Reprafentanten ber Begel'ichen Philosophie vollends keinen Ginflug mehr auf fie haben. Dag fie bennoch gegen Schelling, jest auch gegen Trenbelenburg, ben gemeinschaftlichen Chor einer lebhaften Opposition bilben, ift wohl nach dem, wie sie beren lebren einmal aufgefaßt baben, nicht für fo gang zufällig zu achten. In beiben erfcheint ihnen, nur in verfdiebenem Bebiete, eine Urt von Empirismus, bort, indem biftorifc veraltete Dogmen theosophisch = muftisch ausgebeutet werben, und Bott nicht nur als bas allgemeine Wefen, sonbern auch als ein in gewissem Sinne ber Erfahrung fich unterwerfendes gefaßt werde: bier, weil gang im Gegentheil die Ansprücke auf eine objektive Erfenntniß Gottes fallen gelaffen, jedes absolute Wiffen verneint und die Philosophie auf den Bereich erfahrungsmäßiger Erfenntniß eingeschränft werben soll. Gegen beide Seiten wollen fie nun das Recht bes freien Denkens und die Anforderungen bes absoluten Wiffens noch ferner vertreten, - wogegen an sich fürmahr Nichts zu erinnern mare, wenn fich bie Größe ihrer Borsähe mit dem Umfange ihrer eigenen Ideen und Leistungen nicht in einigem Misverhältnisse befände. Glaser bekennt sich übrigens in seiner gegenwärtigen Schrift als den Verfasser der im vorigen Iahre erschienenen "Differenz der Schelling'schen und Desgel'schen Philosophie," — welche dem Ref. zufällig nicht zu Gesichte gekommen, — und stellt sich so gleichfalls in die Reihe der zahlreichen Gegner Schelling's.

Indeß muffen wir diese gange Seite ber Polemit bier unerwähnt laffen, indem unfere Erachtene, fo lange bas Schelling'= iche Syftem noch nicht öffentlich und auf authentische Beise von seinem Urheber befannt gemacht worden ift, es weder einer eigentlichen Kritif, noch weniger volemischen Ungriffen unterworfen werben barf, und, ba bier jebe feste Grundlage mangelt, diese Rritif nicht wieder eine Recensur erfahren fann. Ueberhaupt muffen wir die aus befannten und unbefannten Kedern zahlreich jest berporgebenden Compilationen aus Schelling's ungedruckten Borlefungen gegen Schelling für einen bedenklichen Rleden unserer ge= genwartigen Litteratur erflaren. Dan bat icon oft über die Sittenlofigfeit unserer wissenschaftlichen Polemit fich beflagt: in diesem Kalle icheint fie von Unsittlichfeit nicht weit entfernt. Bieber zog es immer allgemeine Migbilligung nach fich, es wurde für wenig beffer als für Nachbrud gehalten, wenn man wider den Willen ibrer Urbeber Collegienhefte berfelben abdrucken lich: aber es ac= schah boch in ber Absicht, wenigstens unter bem Bormande, um biefe Urheber ju ehren und bie Belehrung, welche man felbst aus ihren Mittheilungen geschöpft hatte, auch auf Undere zu verbreiten. Aus entgegengesettem Grunde geschieht es bier: man läßt Schelling's Collegienhefte bruden, oder theilt öffentlich die Sauptfage und auffallendsten Meußerungen seiner Bortrage mit, nicht nur um fein neues Syftem icon vor ber Geburt in ber öffentlichen Meinung unmöglich zu machen, fonbern um Schelling's litterarischen Charafter zu vernichten, selbst seine Moralität anzugreifen. Und zwei Beteranen der Theologie, die man sonft nur in den ents gegengesetten Reiben zu seben gewohnt war, wetteifern bei biefem Geschäfte! Bas jene unberechtigten Befanntmachungen in

ber That allein vor gerichtlicher Abnung ichust, baf bie Berausgeber fie mit eigenen Bufagen verbramt haben, macht gerabe bas Inhumane und Unsittliche berfelben aus, indem sie bie vielleicht unwillführlichen Wendungen einer Privatvorlesung zu litterarischen ftempeln und ihnen babei bie gehässigften Bemerkungen anfugen. Da bisber noch keine öffentliche Stimme ber Migbilligung bem Ref. zu Geficht gekommen ift; so balt er ce, fo weit an ihm ift, für feine Pflicht, jenen Berten jum öffentlichen Beugniffe ben Stempel aufzubruden, welcher ihnen zufommt. Faft als einzige Ausnahme bavon find Rofenfrang Borlefungen über Schelling's Philosophie zu bezeichnen; biefer folgt in feiner Rritif nur gedruckten, allen zugänglichen Quellen, und auch sonft ift fie maghaltend, rein ber Sache zugewendet, wiewohl ftreng und vielleicht nicht überall parteilos; bennoch wird fie eben wegen jener Eigenschaften, und weil sie manche weniger bekannten Seiten aus Schelling's Schriften an's Licht zieht, fast allein eines überzeugenden Gindrude nicht verfehlen.

Um indeß noch ein allgemeineres Wort zu fagen, scheint uns bas Urtheil über Schellings Sache burch Alles bergleichen noch nicht entschieden. Bis jest bat fie, bas Schlimmfte, mas einer Philosophie begegnen fann, nur den Varteien dienen muffen, um ibren entgegengesetten äußerlichen Absichten gegen einander Unbalt und gunftigen Schein zu verschaffen. Auch mag Schelling felbft nicht außer Schuld fein an ber falichen Stellung, in welche er bineingebracht worden. Offenbar ift er durch langes Abgewendet fein vom öffentlichen Leben ber beutschen Philosophie besorientirt über ihre eigentlichen nächsten Aufgaben und wissenschaftlichen Anforderungen geblieben und bat so mit unzureichenden Mitteln eis gener Wiffenschaft und mit unzulänglicher polemischer Ausruftung eine plögliche Revolution in der gesammten Philosophie burch sein Wiederhervortreten bervorzubringen geglaubt, die er nun, wenigstens ber äußern That nach, als miglungen sich wird befennen muffen. Wenn er bagegen anspruchlos auf außern Erfolg und rein sachlich sich verhaltend mit feiner Unsicht bervorgetreten wäre, Die freilich, um auch nur formell auf Empfanglichkeit rechnen au

tonnen, ein Bergeffen fast aller gewohnten Anforderungen an wissenschaftlichen Gebalt und softematische Korm einer Bbilosophie in Anfpruch nimmt, fo möchte er für feine Unficht im Rreife ber philosophiichen Beurtheiler wenigstens Unbefangenheit fich erhalten haben. Sat fich bagegen ber Dunft bes Bufälligen wieder verzogen, ber von ibm felber, wie von feinen Gegnern um fein Unternehmen ausgegoffen morben ift : fo beginnt erft feine wiffenschaftliche Wirkung, welche unferes Erachtens, wie febr wir und hier auch eines motivirteren Urtheils enthalten muffen, auf jeden Fall eine febr bedeutungevolle und tief aufregende sein wird. Die positive Philosophie bringt ein Element in unsere spekulative Bilbung, was uns gerade fehlt: fie läßt sich wirklich auf ben Bersuch ein, bas Weltproblem in feiner Eigentlichkeit und unverfürzten Paradoxie zu erklaren; fie sucht dabei so viel aus einander liegende und von der bishe= Philosophie gur Seite gelaffene Fragen unter Ginen Befichtepunkt biefer Erklarung zu bringen, sie bewährt babei zugleich wieber ben scharfen Sinn ihres Urhebers für Die Eigenthümlichkeit und Beflimmtheit ber Welterscheinungen; fie zeigt auch bas Befannte, bas im Urtheile und ber Behandlung langft Festgeworbene unter fo neuen Gesichtspunften, daß fie recht eigentlich wie ein anregenbes Kerment zu wirken berufen icheint. Allerdings mar auch De= gel, fofern wir ihn als philosophischen Genius betrachten, mit jener Babe bes Berausfindens bes Eigenthumlichen in jeder Belterscheinung in feltenem Daage ausgestattet, und nur Parteimig= aunst fann seine großen Blide fast in jedem Gebiete ber Realphilosophie verkennen; bennoch - wir durfen und auf unsere Nachweise in ber Rritik seines Systemes berufen, - wenn es barauf ankommt, bie Tiefe und Größe mancher geistigen Beltthat= fachen aus feinem Vrincipe zu erklaren, so zeigt fich bie Obnmacht bazu, bas unbewegliche und tobte Einerlei beffelben in ben immer wiederkebrenden nur abstrakt metaphyfifchen Bestimmungen; es fcheitert an ber Aufgabe ober vergeht fich an bem Charafter berfelben, wahrend Schelling's Borgang eine objeftivere, und barum freiere Bebandlung biefer Gegenstände in die Philosophie hincinbringen wurbe. Zugleich ift nicht außer Acht zu laffen, daß bas Erkenntnifprincip der positiven Philosophie auch in Bezug auf die Offenbarungslehren nur dadurch eigentlich wirksam widerlegt werden kann, daß
man ein neues an dessen Stelle setzt; benn alle bisherigen haben
sich an einander aufgezehrt: die mythische Erklärungsweise hat sich
bereits in einer determinirteren negativen Auffassung verloren, deren Unhaltbarkeit jest wieder zu einer besonnenern, ruhigern und
maaßhaltendern Kritik zurückzuführen scheint, und so ist auch in
dieser hinsicht der Moment eines Interregnums eingetreten: man
ruht aus zur größern und tiesern Auffassung auch dieser Fragen.

Die Schrift von A. Schmidt "Beleuchtung der neuen Schellingschen Lehre von Seiten der Philosophie und Theologie" ist nicht ohne Interesse, sowohl was das eigene Streben des Vers. detrifft, um den Grundsehler der bisherigen Philosophie zu verbessern, den er ausgefunden zu haben glaubt, als in Betress der Polemis, welche er von hier aus gegen die ganze neuere, seit der Naturphilosophie ausgetretene, namentlich auch die Hegelsche Spekulation richtet; die neuesten Lehren Schellings dienen ihm nur dazu, die äußerste Konsequenz und letzte Höhe dieser Richtung zu eharakterisiren.

Jenen Grundfehler der gegenwärtigen Philosophie bezeichnet ber Berf. babin, baf fie in ber "analytischen Beise" befangen sei, welche, indem sie bas burch Philosophie zu Bermittelnde geradezu als ein Entgegengesettes behauptet, diesem Entgegengesetten nun eine Einheit in irgend einer Beise der Auffassung porausfegen muß, wodurch alle methodische Bewegung nur barin befangen bleibt, die Aufweisung eines und besselben Identischen, einer und berfelben Substang in allen entgegengesetten Beisen bes Daseins zu vollziehen. Das Specifische, ber Unterschied wird fo in Wabrheit ausgelöscht, indem er als an fich nur bas Identische begriffen werden soll. Es kommt vielmehr barauf an, saat ber Berf., ein Princip der Specifikation ju finden; denn nicht im Auslöschen bes specifischen Daseins, sondern in der harmonischen Beziehung beffelben zu bem absoluten 3mede bes Ganzen beftebt bie harmonie bes Universums. Go will nun auch ber Mensch in seinem specifischen Principe ergriffen fein: ce ift bief, wie bie Schrift weiter aussührt, das der Freiheit, welche nicht nur (pantheistisch) Moment des Absoluten, noch eine nur höhere Potenz der Natur ift, sondern autonomisch aus dem eigenen specifischen Wesen des Menschen stammt. Nur so können wir seine Thaten, seine Sittlichkeit, seine Religion richtig beurtheilen. Wird aber Sein und Denken, Bedingtes und Unbedingtes, Freiheit und Nothwendigkeit für an sich Eines gehalten, oder ist nur der Proces dieser Entgegengesesten das Wahre, so ist weder Gott erkannt, noch der Mensch in seinem specisischen Princip, noch irgend ein Daseiendes in seiner eigenthümlichen Natur und in seiner wahren Stellung im Ganzen.

Dier sucht nun der Berf. im fritischen Berfolge seiner Schrift weiter zu zeigen, wie die letten philosophischen Systeme besonders dadurch in jenen Fehler verfallen seien, daß sie die Freiheit und alles aus der Freiheit hervorgehende nach denselben Principien behandelt haben, mit denen sie das natürliche Dasein betrachteten, und daß sie so dem Praktischen nur eine theoretische Schätzung haben zu Theil werden lassen. Alle Widersprüche, in welche sich jene Philosophicen mit dem Leben und mit den höchsten Interessen der Wenscheit verwickelt haben, lassen sich nach des Verf. Meisnung auf den bezeichneten allgemeinen Irrthum zurücksühren.

In der Borrede bekennt der Berf., daß er den Grundfehler der bisherigen philosophischen Principien auch an manchem andern jest geltenden Systeme hätte entwickeln können; er habe aber das Schellingsche vorgezogen, theils weil sich an ihm die Mängel jenes ganzen
Berfahrens am Deutlichsten aufzeigen lassen, "theils weil das System
in seinem zweiten Auftreten ein um so mehr verführerisches Aeußere
sich gegeben hat, je mehr es die wesentlichen Interessen der Menschbeit in Schus zu nehmen verspricht" (S. VII). — Zugleich ist zu
bemerken, daß der Berf., was besonders am Schlusse seiner Schrift
hervortritt, nicht sowohl aus einem etwa von ihm aufzustellenden
neuen spekulativen Principe gegen die bisherige Philosophie disputirt, als vielmehr aus dem der Theologie, oder noch bestimmter,
aus dem Glauben an die in Ebristus Verson gewordene und so

ihre unmittelbare Birkfamkeit bethätigenbe, befreiende Rraft bes Geiftes Gottes (S. 334 ff. Bgl. Borrebe S. XII f.).

So febr wir nun auch gang annehmliche Grunde finden tonw ten, um jene Beschuldigungen gegen die neuere, selbst "Schellingide und Begeliche Philosophie", in folder Allgemeinbeit ausgedrudt, für nicht burchaus gutreffend gu bezeichnen; - wir tonnten nur, ftatt aller Underer, an Steffens erinnern, beffen Grundgebanke, in allem Dafein ein Ureigenthumliches, Gottbeftatigtes, ju feben, bas jugleich ber Mittelpunkt feiner Selbftftanbigteit und ein Maag feiner Freiheit ift, doch sicherlich aus der Kortbilbung einer Seite der Naturphilosophie bervorgegangen ift: fo febr wir ferner wiffen, baf bie Unbanger bes Begelichen Spftems, wahrend fie obige Meufferungen bes Berf. gegen Schellings neueste lebren utiliter acceptiren werden, biefem gegenüber vielleicht nicht ohne einigen Unschein geltend machen möchten, wie febr Begel bas Princip bes Unterschiebs und in Betreff bes Menschen das der Freiheit zu seinem "Rechte" gebracht habe: fo find wir boch geneigt, ber tiefern und eigentlichen Wahrheit nach ben Unstand bes Verfassers für einen berechtigten zu erfennen gegen beide Philosophieen, so viel ein Urtheil aus noch um vollständigen, wiewohl in mander Beziehung übereinstimmenden Angaben über erfteres Spftem geschöpft werden fann. Selbft in ber spätern, aus ben eignen Schriften ihres Urhebers zu entnehmenden Gestalt besselben scheint noch immer ber Rampf amischen ben Borftellungen eines felbstichöpferischen Raturprocesses im Absoluten, eines blindwirfenden Grundes, und bem Begriffe eines uranfänglich geistigen, freien Wirfens nicht ausgeglichen. neue Princip bes Billens, fo febr wir barin ben Begriff eines Specificirenden, jedes Weltdasein zum eigenthümlichen Stempeln ben anerkennen, ist doch noch immer felbst in Gott als ein natur wuchfiges, unwillführliches gefaßt, über welches ber Berftand erft aufgeht: - eine im Begriffe Gottes widersprechende, bas Bellproblem nicht wahrhaft lofende Bestimmung. In Beiteres burfen wir vorerft nicht eingeben.

Ebenso ift von ber andern Seite bei Begel nur ber abstratie

Begriff ber absoluten Idee, bes Denkens, als bes Allgemeinen und Freien, erreicht: so kommt es zwar zur Freiheit, als einem ebenso Allgemeinen oder abstrakt Geistigen und jener Begriff des Natürlichen, des Naturdaseins in jeder Art, als Bestimmung für das Absolute ist überwunden; nicht aber kommt es zum Begriffe des persönlich Freien, weder im Absoluten, welches nur Freiheit, jene unendlich sich über die Natur erhebende Idee in Einzelgeistern ist, noch in den individuellen Geistern selbst, indem die Freiheit nicht ihr Prädisat oder ihr Vermögen, sondern lediglich jener unendliche Proces der Idee selber in ihnen ist.

Aus diesem Grunde trete ich bem Urtheile bes Berf. bei, bag fich, fo lange fene Obilosophieen auf bem bezeichneten Standpunfte bleiben, auf ihrer Basis nicht ber Begriff eines driftlichen Gottes und ber eigentlich chriftlich ethischen Bestimmungen mit Sicherheit erbeben tonne, fie muffen in ihrer Eigentlichkeit anderweitig bagu supplirt werden; aber ich füge bingu, daß auch bas allgemeine wiffenschaftliche Intereffe burch fie nicht befriedigt wird, bag es ber Widerlegung unterworfene, weiter ju führende philosophische Standpunkte find. Jenes Alles baber ift nicht bie Schulb bes bealiftischen Princips, sondern allein feiner jeweiligen Ausbilbung. Auch liegt in biesem an sich selbst keinesweges bie Nothwendigfeit, "bas specifische Dasein ber Weltbinge," wie ber Berf. meint, "erlöschen zu laffen", um fie in ber mahren Ginheit bes abfoluten Befens befagt zu benten. Bie bas Abfolute, als abfolute Perfonlichkeit gedacht, in diefer feine eigenen Unterschiede, die eigene Unendlichkeit realer Specififationen zur lebendigen und gei-Rigen Einbeit vermittelt tragt, fo fann es fie, eben befibalb vollfommen erklärlich, auch ale Unterschiede für sich wirken laffen und jeben in feiner Eigenheit und Sonderung gegen fein Underes beflatigen, worin fich, wie vielleicht balb erfannt werben burfte, ber einzig begreifliche und bas Weltbafein nach allen feinen Bestimmungen wirklich erklärende Begriff ber Schöpfung ergeben bat. Es leuchtet ein, wie insbesondere der Mensch erft burd dieg Princip in seinem "specifischen", seiner Selbstersahrung, wie fie indi-Beitfchr. f. Philof. u. fpet. Theol. XI. Band.

widuell und weltgeschichtlich sich bewährt, allein entsprechenders Wefen erkannt werben kann.

Es ift nun noch ein Wort zu fagen über bes Berfaffers "Avologie ber Metaphyfif und Segels insbesondere gegen Trenbelenburg" in zwei Ercurfen S. 110-127 und S. 191-213. Rad bem, mas wir felber oben über biefen Begenftand gefagt, muß ein furzer Bericht barüber genügen. Eine neue Geburt ber "formalen Logit", meint der Berf., werde bie Angriffe Trendelenburgs gegen bie altere Logit vollfommen gu Richts machen; bagu fei aber wefentlich nothig, daß fie ihren Materien die richtige Ordnung gebe, welche ichon Aristoteles ihnen gab, indem er in feinen Analyticis priorr. mit ber Aufstellung ber follogistischen Figuren angefangen, und erft von ba aus zu ber Abhandlung bes Begriffes und ju feiner Abtheilung in Gefchlechter, Gattungen und Arten abergegangen fei. Db bieg alle Anstande beseitigen, namentlich bie ganze abstrafte Fassung bes Denkens, auf welcher bie formale Logif beruht, verbeffern werde, - und biefe ift es, die auch Trenbelenburg eigentlich angreift, - muß Ref. bier auf fich beruben laffen. Uebrigens hat icon Gruppe febr lichtvoll gezeigt, bag ber Begriff im wirflichen Denfen vielmehr Resultat bes Schluffes fei, bemnach, als aus ihm hervorgebend, auch nach bem Schluffe behandelt werden muffe, und biefe Bemerfung ift fur Ref. nicht verloren gegangen. Dennoch fieht Ref. barin nur ben in fich zurudlaufenden Procest bes wirklichen Denkens, von andern Begriffen, als ben Pramiffen, ausgehend zum neuen Begriffe, als ihrem Resultate, fortzuschreiten, also in seiner Totalität von Begriff, Urtheil und Schluß überall fich gegenwärtig und gang mu fein, und unterscheibet bavon wohl ben wiffenschaftlich genetischen Bang bei Betrachtung seines Befens, vom einfachen Momente, vom Begriffe, jum Urtheile und Schluß fortzugeben, was Uriftoteles nicht konnte, weil er bekanntlich bas Denken in seiner vol-Ien empirischen Berwirflichung, in ber Sprache, ergriff und auf analytischem Wege aus biesem bie allgemeinen Bestimmungen bes Denfens erft entwidelte, ein Gang, ber bamals unabweislich war,

ber aber nicht als der einer wissenschaftlichen Begründung angesehen werden kann. Endlich macht der Berf. noch (S. 129) gegen Trendelenburg die schöpferische Priorität des Denkens geltend, und beruft sich dabei auf den vous nochrends und nadnemos des Aristoteles. Aber er wird sich bekennen, daß erst innerhald jener allgemeinen Annahme, die auch Trendelens durg theilt, die eigentliche Disserenz zwischen ihm und Hegel falle.

Bas bie Apologie ber bialeftischen Methode betrifft (S. 116 ff.), fo ift barüber ichwer in ber Rurge zu berichten, fo febr icheinen bem Apologeten allgemeinere und besondere, die Bertheibigung ber fpefulativen Philosophie überhaupt und die ber Segelichen Philosophie betreffende Grunde in einander gefloffen zu sein. bes Ref. Urtheil hat er sich bie oben besprochene Frage keinesweges flar vorgelegt, ob die (pantheistische) Grundvoraussetzung ober Sypothese, bei welcher allein fonsequenter Beise bas reine, alle Begriffe aus fich felber ichopfende Denten bestehen tann, wahr fei, bag nämlich bas weltschöpferische Denten ber 3bee im spekulativen Denken ber Philosophie nur zum Bewußtsein seiner selbst sich erbebe und den bewußtlos vollzogenen Proces nun mit Bewußtfein nachschaffe? Ift aber jene ganze Ansicht nicht wahr, dam tann auch fene bialeftische Methode nicht mahr, bas reine Denfen nicht möglich fein. Da nun ber Berf., wie man aus allem Bisberigen erfeben bat, febr fern bavon ift, in jenem Principe die geringste Wahrheit zu finden, so folgt auch für ihn felbft bie Nothwendigfeit, gleichviel ab ihm Erendelenburge Argumente alle gleich flichhaltig erscheinen ober nicht, ben ganzen Begriff ber bialeftischen Methobe im Begelichen Sinne fallen zu laffen. Dief muß Ref. im eigenen Namen bem Berfaffer entgegenhalten, ie mehr er fetber mit bem Deiften einverftanden fein fann, was berselbe im Folgenden über bas Berhältniß von Anschauung und Denten, über bie objeftive Bedeutung bes Webankens und bas Princip der Metaphviik sagt (Bgl. S. 243). Ueberhaupt konnen wir von bem Berf., bem wir zum erften Male begegnen, nicht Abschied nehmen, ohne seinem Scharffinne, seinen Renntniffen und bem Ernfte seiner Gesinnungen unsere volle Anerkennung zu bezeingen, und gute hoffnungen für die Butunft seiner philosophischen Laufbahn auszufprechen.

Ref. bebauert aufrichtig, von ber Schrift Glafers: "die Philosophie und die Wirklichkeit", feinen so gunftigen Bericht erftatten zu konnen, ale es ihm vielleicht möglich gewesen ware, wenn er, nach einigen Anführungen ju urtheilen, die A. Schmibt aus ber erften Glaferichen Schrift in feinem Berte giebt, von biefer, ber "Differenz bes Schellingichen und Begelichen Spftemes" -zu reben batte. Die vorliegende zweite balt fich zu febr im unfruchtbaren Allgemeinen, um erachten zu fonnen, bag wesentlich burch fie, fei es bie "Philosophie", fei es "bie Birtlichteit", gefördert worden sei. Auch ibr 3wed ift ein avologetischer: ibr Berfaffer will die Philosophie gegen ihre neueften Anflager verthei= bigen, welche fie als gefährlich für Rirche und Staat ausgeben, bat dabei aber so trübe Borftellungen von ihrer Gegenwart und Umgebung, - bennoch ift bie Borrebe: "Berlin Enbe Mai 1843" unterzeichnet, - bag er selbst beinabe an ber Wirksamkeit seiner Bertheibigung verzweifelt, "indem es der Philosophie beut zu Tage nicht gegonnt fei, nach allen Seiten bin und mit Ausführlichfeit fich über ihre Rechte zu verbreiten, weil fie auf wohlgesinnte Borer faum Unfpruch machen fonne"!! Welche feltfamen Aufftellungen, in folder Allgemeinheit ausgesprochen völlig unglaublich, wenn man fie auch nur als Resultate seiner lokalen Erfahrungen betrachtet, noch unglaublicher, wenn fie bie allgemeine Stimmung bezeichnen follten, in welcher fich Deutschland, ober bie anbern civilisirten Nationen gegen die Philosophie befinden! Wenn wir vom Berf. nicht sonft eine beffere Meinung begten, konnte uns barin nur ber befannte Runftgriff gewiffer Leute erscheinen, Die, weil ihre eigene schlecht von ihnen geführte Sache Zutrauen und Beifall verloren, nun laute Rlagen anstimmen, bag es mit ber Philosophie überhaupt vorbei sei, daß die Rechte des freien Denkens mit Kugen getreten werden. Diese Bermuthung konnte sogar bestätigt scheinen, wenn man aus ber Schrift selber erfabrt, bag unter Philosophie zunächst nur bie "fpefulative" Philosophie,

unter ihrem Gegner ber Empirismus verstanden wird, ber seinen nächsten Repräsentanten in Trenbelenburge logischen Untersuchungen gefunden baben foll (S. 5). Aber auch bem Empirismus, felbst im Lode = Conbillaciden Sinne, wird ber Berf. qugefteben muffen, unter ben Allgemeinbegriff: "Philosophie" ju geboren. — Bestimmter foll bann ber neulich erfolgte "Sturg ber Begelschen Lebre" alle "fpekulative" Philosophie in Diffredit ge-Bon einem formlichen "Sturge" jenes Syftemes ift, in den Annalen der Philosophie wenigstens, Richts befannt worden: ob es feinen politischen Ginfluß, feine Ginwirfung in gewiffen Regionen behaupte ober ibn verloren babe, gleichwie man bom "Sturze" ber Gunftlinge ober Minister spricht, ift fur bie Geschichte ber Philosophie febr gleichgultig. Dort ift nur befannt geworben, daß dieß System widerlegt worden sei, widerlegt aus fich felber, daß auch seine Schüler immer mehr in entgegengesete Richtungen auseinandergegangen, alle Einheit fich aufgelöst habe, und daß auch Trendelenburg hierbei — übrigens weder Empirist pu nennen, noch spekulativer Philosoph, was Beides, wie fich bei biefer Gelegenheit wieder zeigt, gang vage Bezeichnungen find, in ber Widerlegung des Systemes eine bedeutende Rolle gespielt habe. Damit ift es aber nicht gefturzt, ausgerottet, mit Fugen getreten, und wie biefe gehässigen Ausbrude alle beißen mögen; sondern das Ewige und Bleibende an ibm ift in jener Widerlegung, die es über sich hinausführt, gerade gerettet und dem weitern Gange der Philosophie einverleibt worden; noch weniger ift daher durch Untergang der Segelschen Philosophie, b. h. durch hr historischgewordenfein, bas Anseben ber spekulativen Philoso= phie im Geringsten gefährbet worden, auch nicht in ben Augen des größern Publifums; denn fast niemals war das Interesse an Philosophischen Fragen und Verbandlungen so lebhaft und so weit verbreitet, als gerade jest. Man erkennt vielmehr, wenn auch nicht selten widerwillig, daß nur durch die Philosophie die verwidelten Fragen ber Gegenwart zu ihrer endlichen Losung gelangen können, daß sie allein bas allgemeine verständigende Licht ift, welches auch die Religion in ihr ursprüngliches Recht wieder

einsegen fann, und in ihre centrale Stellung inmitten ber geiftigen Dachte bes Lebens.

So werben nun bergleichen allgemeine Bertheibigungen ber Philosophie sehr wenig wirken, weil fie von ber einen Seite bas Ueberfluffige thun, von ber andern zu wenig beweifen. Denn gerade, je wichtiger es ift, aber je überfluffiger, es zu beweisen, daß die Philosophie, als Wiffenschaft von den bochften Wahrheiten bes Menschen, die tiefgreifenbste Wirfung auf alle geiftige Berbaltniffe behalte; besto mehr muffen auch die übeln Folgen einleuche ten, die von einer falfden, nur gerftorenden Philosophie unabtrennlich find : die da falfch ift, weil sie nur gerftort, ohne an die Stelle ber geraubten Guter irgend einen mabrhaften und achten Salt fegen zu fonnen. Und dieß ift es, was der Berf. ftete in einander fließen läßt. Die Meinungen, welche lediglich auf folde Berftorung ausgeben, wird ber bedachtsame Dann ber Biffenschaft weder fördern, noch bervorrufen, noch mit jener allgemeinen Aegide der Biffenschaftlichfeit unbedingt vertheidigen wollen; er wirdfie nur toleriren um bes absoluten Rechtes bes freien Gebantens willen, in jeder Form der Berneinung am Positiven sich zu versuchen: aber eigenen Werth werden fie nur baburch für ihn haben, bag ibre Berwirflichung eben ibre Rrifis und ibre Selbstvernichtung ift, an welcher ihr Gegenfan, die positive Bahrheit, befestiget und verherrlicht wird. Gar Bieles existirt auch in ber Wiffenschaft, wie in ber Natur und im sittlichen Leben, nur, bamit es untergebe und badurch bas Sobere, bas Bahre und Gute, in fich beftätige und befestige; Die boblen, unzähligemal wiederholten Tiraben von dem unbedingten Werthe alles Meinungswesens fom= men bagegen viel zu furz. Der Ref. wird flets bodlich beklagen. bag ein befanntes Organ jener extremften Berneinungen burch Staatsgewalt unterbrudt worden ift: er fieht barin nicht nur einen Eingriff in bie unverletbaren Rechte ber Biffenschaft, - bie, wenn fie, wie in diesem Kalle behauptet wird, in die praktischen Kragen überschweifen wollte, barin noch immer burch die Cenfur, bie ja auch noch gegen fie besteht, gehemmt werden fonnte; - er erblict vielmehr barin bie unweiseste, unzeitigfte Uebereilung. Jene Rich=

tung und jenes Organ waren dazu bestimmt, an fich felber zu sters ben, burch eigenes sinnloses lleberbicten ben Untergang vor aller Ausgen an sich zu vollziehen, während sie jest, durch die äußerlich gegen sie geübte Gewalt, das Recht und so den Schein des geistigen Siesges auf ihrer Seite behalten haben: eine doppelte Beeinträchtigung der Wahrheit und eine tiefe Kränfung des wahren Rechtes!

Bie übrigens ber Berf. bagu fich berufen fuble, Die unbebingte Bertheidigung bes "absoluten Biffens" ju unternehmen, ift nicht recht einzuseben: wenn es feiner Meinung nach "ber Begeliden Philosophie mifilungen ift, die Aufgabe ber Philosophie zu lösen" (S. 4-4) — und diese allein hat ja die Bcbauptung bes absoluten Biffens in bem bier vertheibigten Sinne aufgestellt, - so ift bieß fürwahr ber schlechteste apologetische Grund für foldes Biffen, wenn es in jenem Spfteme nur faule ober miglungene Früchte gebracht bat! Bas bie Glaferiche Schrift Allgemeines gegen Erenbelenburg bemerft, icheint bem Ref. von Gabler grundlicher und aussuhrlicher gesagt worden au fein: die Borrede erklärt fich fehr energisch gegen bas von jenem Philosophen aufgestellte Princip ber Bewegung; auch biefer Volemif liegt ber ichon geltend gemachte Gedante ju Grunde, bag Bewegung weber als ein Wesentliches, noch als ein Ursprungliches erscheine, am Wenigsten aber als ein folches, aus bem bie wabren Differenzen und beren Bermittlung begreiflich gemacht werben fonnen.

Am Schwersten ist es, über bie fünfte Schrift: "Grunds güge bes wahren und wirklichen absoluten Ibealismus von Constantin Frant," summarisch zu berichten und ein motivirtes Urtheil in furzen Worten abzugeben, weil sie, wie alle philosophischen Schriften von Tiefe und bedeutendem Gedankengebalt, aber mit einem in Berhältniß dazu ganz ungenügenden Upparate besonnener wissenschaftlicher Begründung ausgestattet, unter verschiedene Gesichtspunkte gebracht, nur eine fast entgegengesette Beurtheilung erfahren kann, und wir prophezeien dem sehr talentsvollen, aber nach allem Bermutben noch jugendlichen Berfasser

einen wahrscheinlich ungunftigen Empfang bei ber berrichenben bbilosophischen Kritif und zwar von den entgegengesetten Seiten bes absoluten Wiffens, wie bes Empirismus und ber Rationalität. Aber auch die verwandter mit ihm benfen, werben in feiner Schrift febr viel Richtiges, Babres, neu und tief Geschautes, neben faft ebenso viel Unflarem, auch nach bes Berf. Princip Unrichtigem oder Salbwahrem antreffen; der fraftvoll aufstrebende, boffnungsreiche Beift bes Berf. verbient es, bag man ibm jene Irribumer nicht erlaffe, bag man überhaupt ihn mehr auf ben "foniglichen Weg" ber Korschung, auf bas gleichmäßige Kortschreiten langfamer Begrundung und auf die besonnene Unterscheidung ber verschiedenen Grade ber Bewigheit zurudweise, burch welche auch in der Philosophie, sofern man in ihr auf Untersuchungen übererfahrungsmäßiger Dinge eingeht, bie verschiedenen Gebiete ihrer Erfenntniß genau unterschieben find, - furz eben auf bas "nuch terne Denfen" (S. 24), von welchem ber Berf. noch wenig Gutes balt, auf welches er bennoch wird eingeben muffen, falls er jest in der Wissenschaft auf dauernde Leistungen Unspruch machen will.

Demungeachtet nimmt Ref. feinen Unftand zu erflaren, bag ibm feit Langem feine Schrift vorgefommen fei, bie mit folden Ernfte, zugleich mit fo zutreffender Tuchtigteit und Tiefe bes Simes bie Fragen behandelt hatte, welche bie gewöhnliche Philosophie, sowohl absoluter als rationalistischer Seits, immer noch bei Seite liegen läßt, und die bennoch gelöft werden muffen, wenn wir über bie Gewöhnlichkeit unserer auch philosophischen Borftellungen von Gott und feinem Berhältniffe zur Welt, in benen ber üblich gewordene Pantheismus und der rationalistische Deismus fich um bie Wette überbieten, binausfommen wollen. Bas Ref. insbesondere noch erfreut, ift die Uebereinstimmung des Berf. mit ihm in folchen febr wesentlichen Puntten, für welche er nach anderer Seite bin noch feine sonderliche Beachtung ober Buftimmung bat erlangen können, namentlich seine Lehre von ber ewigen Natur in Gott, in beren unendlichen Unterschieden und ihrer Einigung zugleich, Gott allein als ber lebendige und geistige, turz als Person, gedacht werben fonne (S. 16-22), ebenso in seinem baraus bervorgebenben Be-

griffe ber göttlichen Dreieinheit (vgl. S. 38), so wie endlich in ber verwandten Auffassung bes Begriffes ber zeitlichen Schöpfung, ber "reflektirten Belt" ber "Erscheinungewelt," (G. 52), welche nicht sowohl burch Gott positiv bervorgebracht und als etwas Reues in's Dasein gerufen fein tann, - benn Gottes eigenes Wefen und Natur umfaßt bie gange Rulle ber Möglichfeiten icon als Wirkliches, ju welchem ohne bochften Biberfpruch nichts Reues ober Mehreres bingufommen fann (biefen Widerspruch aller bisberigen Schöpfungslehren, wodurch ibr Begriff eines neubervorbringenden Schaffens zu einem völlig Unbegreiflichen, Sinnlosen berabsinft, bat ber Berf. auf bas Rlarste eingeseben: val. S. 59 f.), sondern daß die zeitlichen Dinge nur entsteben und bestehen können aus einem Wandel ber Dafeinsform, burch welchen bie ewigen Elemente ber natur ober bes Befens Gottes in Berben und Zertrennung eingeben. Daß nun biese Umwandlung im Logos, "bem in ber ewigen Natur Gottes eingeborenen Sobne, bem die Macht über ihre Kulle gegeben ift" (S. 57), ihren Grund habe, hat der Verf. zwar richtig erkannt; aber er hat, wenigstens nach unserer leberzeugung, die Art und Weise berselben weber recht angegeben, noch auch in feiner Darftellung zur Rarbeit und Begreiflichkeit gebracht. Damit hangt jedoch auf das Tieffte auch ber andere Mangel zusammen, burch welchen bie Weltanficht bes Berf. noch derselben Abstraktion und nebulosen Unanschaulickeit preisgegeben ift, welche er bei den andern Philosophieen oft mit fo treffender Bezeichnung bekampft: wir meinen feine Behauptung, daß bie ewige Natur Gottes "ben Raum und bie Zeit" (bie "unendliche Dauer") ausschließen soll (S. 58). hiermit ift sie wieder zu genem unbegreiflichen, wirklichkeitslosen Abstraktum verflüchtigt, bei welchem es die bisberige Theologie darüber belasfen hat, welcher sonst der Begriff einer ewigen Ratur, einer unends lichen Sefenefülle in Gott, nicht fremt geblieben ift. Dag Zeit ober vielmehr "Dauer und Raum feine Rategorieen bes Ewigen find" (S. 59), betrachten wir vielmehr als widerlegt burch bie ganze neuere Wendung ber Metaphysif, widerlegt namentlich auch im Intereffe ber fonftigen Ansichten bes Berf. und

ihrer wahren Konsequenz, so daß es ihm vielleicht zu weiterer Ausbildung berselben gereichen möchte, unsere Entwicklung der Unterschiede des wahren und des nur in der Form äußerlicher Trennung erscheinenden Raumes, der wahren Zeit oder Dauer von der die Momente des Seienden in leerer Dehnung auseinanders haltenden Zeitlichkeit (3.Schr. Bd. IX. S. 19—29. S. 53 f.) zu vergleichen. Nur so kann der Verf. hoffen, dem Bedenken eines subsektiven Idealismus, in welches ihn seine Raum = und Zeittheorie hineinstürzt, mit besterm Fuge zu entgehen, als er es durch die sest von ihm angeführten Gründe vermag (S. 65. 66), welche bei Vielen seinen Vorwurf vielleicht nur bestätigen werden.

Um nämlich über bie Ableitung ber "Erscheinungs" = ober "Sinnenwelt" bei bem Berf. in ber Rurge Bericht zu erftatten, fo ift dabei von bem Begriffe des Gelbstbewußtseins ober ber Perfonlichkeit Gottes auszugeben (G. 7 ff.). Gott bentt ewig ben Begriff feiner felbft, und erfaßt fit barin: biefer Begriff if aber nicht im blogen Denten, fondern er ift unmittelbar auch ba So entsteht für Gott bas Undere feiner felbft in ihm, und nur baburch wird er feiner bewußt, bag er aus diefem Andern ewig in fid jurudfehrt. Dieg Undere ift fein Befen, aber als ibm Anderes die Ratur in Gott. Die Natur aber, unmittelbar fo für sich feiend, "gieht sich in sich felbst zusammen und wird von ber 3bee, als ihrer Seele, geeint, und wie ein lebendiger leib burchwirft." Bon biefer Natur in fich unterscheidet aber Gott fich felbsthätig, und "fie gleichsam gurudbrudend," febrt er in fic felbst als der wirkliche Wille gurud, mabrend in feinem Der fen (ber Natur) zwar die Kraft bes Willens, aber noch nicht ber Wille als folder ift. Indem er fich als folder von der Natur unterscheibet, umfaßt er fie augleich; - fie ift nur, insofern ber göttliche Wille in ihr ift. - Und alfo, obgleich ewig in bem gottlichen Willen beschloffen, ift die Ratur bennoch fur fich ein fich unendlich entwickelndes leben, "ba ihr Gott fo ju fagen gewähren läßt." Denn die Rraft ber Natur ift felbst nur ber gottliche Bille, nur nicht als folder, fondern ber "Gott entfliegende und nicht in die Ichbeit gurudgenommene Wille." Dennoch wird es "erklärlich (?) sein, wie ein und basselbe Wesen Seele ber Natur und Seele Gottes genannt werden kann, und nach der ersten Bestimmung möglicher Weise anders wirken kann, als nach der zweiten höheren, also, daß die Rämpse und Schicksale der Natursseele die Seele Gottes absolut nicht berühren" (S. 9).

Gott will aber nicht fowohl fein Dasein, ale vielmehr fein Bille fein Dafein felbft ift, und fo gewiß er ewig Bille ift, fo gewiß ift er ewig ba und ichafft ewig. Aber ohne Schöpfung mare Bott feiner felbft nicht bewuft, mare er baber nicht Gott: benn Bewußtsein ift nicht ohne Gegenstand zu benten, welcher Gott efen nur felbit für fich fein fann in feiner ewigen Schöpfung ober Natur (S. 16-18), woran sich ebenso richtige Bestimmun= gen über bie Gleichheit, wie ben Unterschied zwischen ber absoluten Berfonlichkeit und ber endlich menfchlichen anfchließen, aus welchen gleichfalls erseben werben fann, was von ber gewöhnlichen, prüfungelos immer wiederholten pantheistischen Phrafe zu halten fei, bag bas Absolute, ale perfonliches gefaßt, bamit in ein Enbliches, Befchranttes, verwandelt werbe (vgl. S. 33-36). Ebenfo balten wir für völlig treffe. I was ber Berf. (S. 19-22) bei Beranlaffung feines Begriffes von ber ewigen Ratur in Gott, von ber Wichtigkeit biefes Begriffes fagt zu einer tiefern Bereini= gung ber svefulativen Theologie mit ber Religion, als es bisber möglich gewesen sei. Ebenso muffen wir im Folgenden (S. 23 f.) bie Stelle billigend ausheben: "Es ift einer ber tiefften Bebanten Shelling's, bag Gott in fich felbft einen Grund feiner felbft haben muffe, welcher buntel, b. i. felbst nicht bewußt ift, bag bie Intelligen auf einer Nichtintelligenz beruhen muffe;" (wiewohl baraus feineswege folgt, was Schelling baraus hat folgen laffen, daß dieses Reale, Natürliche in Gott erft in Kolge eines stufenweisen Processes von ber geistigen Macht Gottes überwunden, ber Intelligenz abaquat gemacht werbe.) "Schelling war bazu burch die Naturphilosophie geführt, aber zugleich trat er bamit aus berfelben beraus und ftrebte zur Beiftesphilosophie, wobei gleichwohl die Naturphilosophie die Grundlage bleiben sollte. Daber benn ber Biberfpruch entstand, daß zwar ber Beift, bie Dacht über

bie Natur, bennoch aus ibr, als feinem Grunde, fich naturlich erbeben ober eigentlich entfteben folle. Es entftand ber Duglismus eines fich felbft bewegenden Grundes und bes Beiftes, welcher in diesen nur die Idee (bad reflexive Bild) hineinspricht, also nicht wahrer Schöpfer ift. Dieg ift noch beidnisch bei Schelling" (und, fegen wir bingu, nur die halbe, vom Biderfpruche noch nicht freie Durchführung jenes Princips, indem es jum Begriffe ber ewigen Natur und bes aus ihr ewig fich erhebenden absoluten Beiftes in gleicher Beife gebort, bag jene, als bas reale Befen Gottes, ebenso uranfänglich in feinem felbstanschauenden Beifte verflart, als daß dieser an ihr das ewig flare, durchdringliche Chenbild feiner Selbstanschauung habe; aber begwegen enthalt fic Ref. ebenfo forgfältig, jene Natur mit bem Berf. ben "Leib Gob tes" (S. 23 und fonft) zu nennen, - indem Leib nur als eine bem (eben barum endlichen) 3ch dunfle, beghalb ihm äußere Dbjeftivität gedacht werden fann, - wie von einem Billen, felbft einer "Urwollung" (S. 21) ju fprechen, ale bem Grunde bet ewigen Natur Gottes, indem Ref. es au ben halben, in ihrer Burgel unflaren Gebanfen rechnen mut on einem "blindwirfenden" Willen zu reben, welcher mit ber gleichfalls im Ungefähren gebliebenen Borftellung einer Beltfeele zusammenhängt, in bem wahren und icharfgebachten Begriffe bes Absoluten jedoch fich in einen Widerspruch auflöft: es ift für Ref. ber Begriff bes abso. luten, eben damit jedoch vom Selbstbewußtsein durchdrungenen Lebens, ber Selbsterzeugung Gottes;) - "und ift vollfommen wegzuschaffen nur burch die Rudfehr jum Fichte'ichen Unfange," mit welchem (Richte) nämlich überhaupt ber Berf. ben Anfang bes wahren 3bealismus und ber eigentlich beutschen und chriftlichen Philosophie bezeichnet (vgl. S. 48 f. 72 u. s. w.).

Ueber die Motive des Berf. bei Entwicklung des Begriffest der Dreieinheit Gottes ware noch weiter zu benfen: es genüge hier zu bemerken, daß Ref. mit dem Resultate sich in Uebereinstimmung sepen kann, wiewohl er zur Bezeichnung jener innern Dreieinigkeit des göttlichen Wesens der kirchlichen Unterscheidung von Bater, Sohn und Geist sich enthält. "In Gott, dem Bater,

zwar ift nicht ber ganze mabre Gott, aber boch die Grundlage feines ganzen Befens; ber Sohn aber und ber Beift haben bie Bestimmung ber Besonderheit an ihnen felbst: ber mabre Gott ift fie alle brei zumal, und zwar ale ber burch ben Sohn und Beift fich offenbar geworbene Bater. Das Ginigenbe und Umiliegende ift alfo bie offenbare Grundlage felbft, und nicht ein besonderes Biertes" (G. 38. 39. vgl. G. 44 ff.). In allem endlichen leben bagegen, wo bie Grundlage nicht bie Glieder ber Besonderung erzeugt, sondern wo diese felbftftanbig bervortreten, baber von bem Bereinigenben nicht gesett, fonbern vor ausgesett werben, fann bieg Lettere auch nur ein Besonderes, also Biertes fein: beghalb verläuft jebe endliche Bermittlung nicht durch eine Dreibeit, sondern Bierheit von Gliedern; - ein neuer, und nach bes Ref. Meinung richtiger Gebante, wenn nur ber Berf. ibm nicht in ben nachften Beispielen, Die er bafür wählt (S. 39 f.), eine zu spielende Anwendung gegeben hätte.

Um nun bie "reflektirielle endliche Welt aus bem göttlichen Befen abzuleiten, geht bee Berf. zu folgender Sypothese über (S. 62 ff.). 3m Sohne, dem Momente feiner unendlichen Besonderung ober Natur, hat Gott ber Bater die Anschauung seiner felbft, bamit aber jener bie Abfolutheit feines eigenen Wefens mitgetheilt, um bas leben in ihm felber zu haben. Diefer nun, um fich zu Gott bem Bater in freier Liebe als ein felbftffandiger zu erheben, muß aus bem Berhältniffe ber unmittelbaren Ginigkeit beraustreten, um bann, ber Gigenheit entfagend, bieg Berhaltniß frei wiederherzustellen. Damit er baber bas leben, bas ihm gegeben ift, mit Freiheit besite, muß er aus sich felbst sich neu erzeugen und wiedergebaren: nur so hat er die verliebene Freiheit als eine burch ach felbft gefette. Er hat fich baber - gerade wie bieg bei bem gottlichen Wefen im Ganzen ftattgefunden, - jum Grunbe feiner felbft zu machen, um baraus frei wieder zu erfteben. Durch biefen "zunächst entäugerten Willen" muß er sich neuerzeugen laffen. Go bat er einen vom Bater unabbangigen Grund eigener Existenz und Freiheit, aus welchem er fich als ben freien fest, fo aber, daß er gar nicht anders kann, als dennoch frei mit dem Bater sich vermitteln. Die Lösung dieses Gegensases vollzieht sich nun in der Menschheit: durch diese wird der Sohn oder der Logos wiedergeboren, woraus sich zugleich ergiebt, daß die Menschbeit überhaupt dem Willen Gottes widerstreben gar nicht kann, daß die Welt gar nicht absolut bose zu sein vermagze dem sont wäre sie gar nicht.

Dennoch ist der Sohn oder Logos badurch nicht selbstlos geworden und atomistisch zersplittert; er ist vielmehr das transscendentale Urich, "durch welches die in der Sinnenwelt geschiedenen Geister wie die Zweige eines Baumes vereinigt sind". "Die wäre auch sonst eine innige Bereinigung der Menschen möglich, ja wie möchte es nur möglich sein, daß zwei Menschen dasselbe benten, und sich durch Sprache verständigen? Wer aber nur etwas gründlich darüber nachgedacht hat, wird wohl eingestehen, daß dassenige, was man Gemeinbewußtsein, Volksgeist, Zeitgeist nennt, zu den allerdunkelsten Punkten gehört, da die bisherige Philosophie noch nicht einmal die Möglichkeit bot, darüber nur zu halbwegs bestimmten Borstellungen zu kommen". S. 52—56).

Die zulett erwähnte Bemerfung muß Ref. in Abrede ftellen; jenes gemeinsam Substantielle bes Menschengeistes, Beltgeift ge nannt, ber sich auch bis zu ben Bolfs = und Kamiliengeistern berab gliebert, ift ja vielmehr bas Ibol ber neuern Philosophie geworben, bas nach Oben bin ben Begriff bes Absoluten, nach unterwarts die Substantialität des individuellen Beiftes in fich verfolungen bat. In ibn, ale bas fubstantiell Ginigende und Bermittelnbe, läßt Begel's Phanomenologie alle Stufen und Unterfoiebe bes Bewußtseins fich jurudnehmen; in feiner Philosophie bes Rechts ift er es, welcher bie Welt bes Staates, ber Sitte, in den endlichen Geiftern, als den Dienern seines Thrones, ber vorbringt und barum auch an ihnen allen bas absolute Recht bat und übt, fie in fich aufzuheben. Go ift bieß, für fich felbft genommen, ber allergeläufigfte Bebante gegenwärtiger Spefulation; bennoch geben wir bem Berf. gern ju, daß bei ihm nicht fteben geblieben werden fann, ebenfo, daß er ihn wesentlich verandert,

vertieft bat nach ben von ibm avboriftisch gegebenen Beftimmungen; wir vermiffen nur bie ausreichenbe Begrundung. Nach ihm ift jenes Weltgeistige allein ber Logos, nicht Gott nach allen feinen Momenten, wie im Begel'ichen Pantheismus, bem bier ein Glieb abgebt, ba er ben Logos (Sobn) nach ber ausbrudlichen Erflarung in feiner Religionsphilosophie in ben "Moment ber (endlichen) Belt" fallen läßt. Auch ift bier ber Logos über bas abftratt Weltgeiftige binmeggeboben und als bas "transscendentale Urich" bestimmt. Aber zu bebenten bleibt babei, bag bamit nach anderer Seite bin für die Theorie eine Lude bleibt: bas Substantielle bes Menschengeistes ift ber Logos, selbst aber ichon als Urich, als bewußter Mittelbunkt von Perfonlichkeit. Wie ift es nun boch zu erklaren, bag feine Erscheinung im Menschen fich in bie Biels beit von Iden, Personen haben gerschlagen fonnen, welche, wenn auch nur die Zweige eines Baumes ober Glieber eines Geiftes, fonft fic boch als genugsam getrennt und nicht blog von ihrer Naturseite ber geschieben erweisen? Dieg ift bas Problem, welches bem Berf. übrig bleibt (val. S. 307 u. 342), welches auch, sofern wir von ber neuen Schelling'ichen Lebre vollftanbig genug unterrichtet find, von biefer noch unerlebigt gelaffen ift. Fichte in feinem foctern Syfteme, bem jenes transscenbentale Urich gleichfalls bas mabre und substantielle ift, bat biefe Aufgabe wenigstens mit ber größten Bestimmtheit sich vorgelegt und eine Antwort darauf gesucht (in feinen im Nachlaffe erschienenen Borlefungen über die Thatsachen bes Bewußtseins); ba ber Berf. so viel Berchrung für Richte und fo viel einbringenbes Studium in ben Beift seines Systemes an ben Tag legt, war uns bieg Beranlaffung, ibn auf diesen Bunft binzuweisen, von welchem er übrigens febr Recht bat zu behaupten, daß die bisherige Philosophie weit entfernt war, ibn nur als Problem fich jum Bewußtsein zu bringen Auch seine Losung mochte noch eine Beile auf fich warten laffen, indem fie nur aus Pramiffen einer ausgebildeten Monabenlehre fich ergeben fann, ju welcher die Borftellungen ber berrichenden Philosophie noch sehr wenig vorbereitet find. -

Mit jener Berfelbfiffanbigung und Trennung bes Logos von

Gott, um zufolge bes Aftes ber Wiebergeburt (burch bie Menfch. beit) frei in ibn gurudzukebren, ift nun nach bem Berf. auch bie zeitliche ober Erscheinungswelt gefett: bie mabre ewige Natur (natura naturans) ruht zeit = und raumlos in Gott; aber burch bie Trennung bes Logos von Gott wird sie in jenem, in beffen Selbftsetzunge - ober Bewußtseinsatte, reflettirt als bie nothwenbige Bedingung seines Bewußtseins, und so erscheint fie ibm als "Sinnenwelt" (natura naturata); er felbft ift fonach ber Weltverstand zu nennen. "Denn bie Sinnenwelt, als folde, besteht nur in bem Berftande, nicht aber in dem individuellen, sondern in allgemeinem Weltverftande ber transscendentalen Urichbeit. Die Sandlung aber, burch welche ber Wille bes Logos als nicht gottlicher in die Natur tritt und sie verzeitlicht und reflektirt, und welche für die Natur ein Ereignig und Schicksal ift, fann die Beltreflexion genannt werben". Aber in diefer zeitlichen Welt ift ber einzige Inhalt, gleichsam auseinandergezogen aus seiner ewigen Einheit durch jenen Aft ber Reflexion, - bennoch nur bas Emige (S. 57 - 60, 65 ff.).

Dieg einmal zugegeben ober anerkannt, laffen fich bie weitern Brundzuge feiner Lebre in wenig Sagen umfaffen. Diefe Grundzüge find biefelben, wie in ber myftischen Philosophie. Die Menschbeit war in ihrem Urftande unmittelbar einig mit Gott; mare biefe Berbindung nun in ber Beise nur gelöst worden, bag bas 3d in bem Maage, als es fich frei macht, auch ben göttlichen Inbalt in sich aufgenommen batte: so mare bas heraustreten aus ber unmittelbaren Einheit mit Gott feine Entfernung von Gott, fonbern eine tiefere, freie Einigung geworden. Diese ift gestört burd bie Sunde, welche als ein nicht weiter motivirtes Urfaftum gwiiden jene gesunde Entwicklung bineintritt: fcarfere metanby fische Bestimmungen jenes Begriffes fehlen. Bon ba an beginnt jedoch der Rudbildungsproceß: der Logos erscheint, spricht fich in bie Seelen der Menschen binein, und fo erfahren fie ihre gottliche Bestimmung unmittelbar, burch gottliche Offenbarung. Aber dieß ift gleichfalls nur eine neue Form ber Unmittelbarfeu, über welche binaus ber menschliche Beift die Form ber Gelbfiffan

bigfeit, Fluffigfeit erhalten muß, in welcher allein die wahre Bereinigung bes menschlichen Beiftes mit Gott zu benten ift. Diese Regeneration ber Menschheit burch ben freien menschlichen Geift zur Einheit mit bem gottlichen ift wesentlich Sache ber Rufunft und ber beginnenden Neuzeit: die Reformation ift keineswegs ber Solug bes Mittelalters, fondern erft ber Beginn feiner letten Epoche, ber seiner Auflösung, wie auch bie alte Welt eine solche in ber römischen Geschichte batte. Dit ber Reformation werben alle Bande bee Lebens gelöst, es bilbet fich ein neues Römisches Reich, ein Reich der Sunde, - die moderne Politif und Civilisation unter ber Anführung Frankreichs; Die Religion wird zerftort, und bie Philosophie endet mit der absoluten Gottlosigfeit. Aber der Umschwung fann nur, um ber Freiheit bes Beiftes willen, von ber Wissenschaft, von der Philosophie aus beginnen. Diese regeneratorische Philosophie ift ber Idealismus. Durch ihn vertieft bas 3ch fich in fich felbft, und gelangt aus fich felbft zur Unerfennung eines Absoluten und endlich des wahrhaften Gottes und feiner eigenen gottlichen Bestimmung. "Fichte's Wiffenschaftslebre bat das Mittelalter beschloffen". Der beutsche Idealismus bat bie Aufgabe, eine neue Periode ber Weltgeschichte zu grunden. Das Nächfte babei ift bie Entwicklung ber Philosophie jum abfoluten Idealismus felbft, als ber Gotteswiffenschaft; momit die Möglichfeit gegeben ift, eine allgemeine Beltwiffenschaft und eine "Wiffenschaft bes Sollens" auszubilden. "Aber die Bollendung bes absoluten Ibealismus fann nur mit ber Bollenbung ber Welt felber erreicht werben, ba er von vorn berein mit bem Leben Sand in Sand geht."

Diese britte Periode wird nun das Christenthum bestätigen und die Erlösung vollenden; es ist diese die Periode des heiligen Geistes, der nun als solcher erkannt wird, da der menschliche Geist selbst bezeugt, daß nur in jenem, dem lebendigen, zu freier Liebe vereinigenden Geiste Gottes, die Wahrheit sei \*). Aber erst am

<sup>\*) &</sup>quot;Es läßt sich apriori beweisen, baß sich seit ber Erscheinung bes Christenthums weber ein neues (ursprüngliches) Bolt noch eine neue Betticht. f. Philos. u. spet. Theol. XI. Band.

Ende ber Tage wird biefe Evoche vollendet fein, mabrend jest ebenso ein Zuftand ber Verzweiflung ift, wie am Anfange ber erften und ber zweiten Periode. "Die Philosophie foll die Zeit nicht mit fich felbit ausföhnen, fondern ibr Elend ibr aufbeden und einen Beg jum Beffern ihr angeben. Das 3meite ift baber, daß die erfannte Wahrheit dem Leben eingebilbet werbe und bag ber Mensch sich zu bem, was er burch Spefulation als fein Wefen erfannt bat, als ein Charafter made." - Die Menschheit fann fich nicht eber zu freier Liebe vereinigen, che fie nicht ihre Bestimmung, welche fie im absoluten Biffen erfennt, auch im Glauben, unmittelbar und als verwirklichte bat: bann bat fie nicht nur ober erfennt die Liebe, ale ihre Bestimmung, sondern ift fie. Dann erscheint ber Logos in ihnen, als freies Selbft, und ichaut fo fich an in ber Rulle ber Menschheit, in beren unendlicher Ichbeit er bas Einigende, Durchwirkende ift, also bag ber Mittler nicht mehr als solcher erscheint, sonbern, in fie eingegangen, in ihr feine gange Birklichkeit bat - er in ber Menschheit, diese in ibm, und durch ihn in Gott. Dann ver schwindet aber auch wieder die endliche Ratur, die reflektirte Belt, und in ber vollen Bereinigung jebes Geiftes mit feiner ewigen Natur fann er feine eigentliche (verflärte) Leiblichkeit erhalten. Wenn bis zu biefer letten Rataftrophe, burch welche bie zeitliche Ratur in ihre eigene substantielle Ewigfeit gurudgebildet wird, inbem fich ihr zeitliches Beugen erschöpft und die lebendigen Beschlechter allmählich nach einander aussterben (S. 226), bie Ab geschiedenen, von ihrem endlichen Leibe und allem Gelbftiden, was ihm mahrend bes Sinnenlebens eingebilbet worben, getrennt,

Religion gebildet habe. Die muhamedanische ift nur Entwickung einer alten, nämlich berjenigen, welche auch ber jüdischen zum Grunde liegt bis dahin, wo bie jüdische Offenbarung anfängt. Einer entfprechenden Entwicklung bürfte aber das Christenthum ebenso fähig und bedürftig sein, welche dann noch einen höhern und umfassendern Schwung in die Welt herverrufen würde, als es unläugbar ber Ruhamedanismus geihans (S. 253).

im Zustande eines lebhaften Traumes verharren, ohne barum von dem menschlichen Gemeinbewußtsein, dem allgemeinen Geiste des Logos abgelöst zu sein (S. 219—225): so werden sie jest zu ihrer ganzen, selbstbewußten Wirklichkeit und Freiheit wiederhergestellt. Diese Wiedererlangung des Bewußtseins ist die Auferstes hung und die Wiederbringung aller Dinge (S. 202—228).

Dieg ber allgemeine Umrif ber Lebre, wobei wir bemerken, baß manche eingeflochtene Rebengebanken, die wir für bedeutender, felbst originaler balten, als bas bier Angegebene, in bieser summarifchen Ueberficht bei Seite gelaffen werden mußten. Woran es bem Berf. fehlt, und was er ju viel bat, tann man febr leicht auf einen gemeinsamen Ausbruck bringen: er fonbert nirgenbe bas Gewiffe und bas Sypothetische, bas begriffmäßig zu Erweisenbe und bas nur Babricheinliche. Es ift bie balbvifionare Darftellungsweise über die Ursprunge und Abgrunde in Gott und den Dingen, wie wir fie feit Franz Baber und Schelling wohl oftere zu vernehmen Gelegenheit batten. Dief Alles jedoch bat jest auf feinen Bestand in ber Wiffenschaft mehr zu rechnen, ware es auch nicht in dem Beifte der Urheber felbst von fo weicher, nachgiebiger Beschaffenheit - eben weil ibm bie feste Widerlage bes Wirklichen feblt, - bağ bier bie Umwandlungen und Ratastrophen ber Unficht nie aufboren werben, wie ber unftreitig bochft geiftvolle und produttive Berfaffer icon jest burch die berichtigenden Nachtrage feines Bertes felbft verrath. Ein großes Gebiet von philosophischen Lehren über bie gottlichen und bie fünftigen Dinge fann nur nach bem Erfenntnifprincipe ber Analogie untersucht werben. Wie sich ver= ftebt, darf dieß nicht auf die Evidenz der reinen Bernunftbegriffe und ber auf universale Beltthatsachen gegrundeten Lehrsäte Unforuch machen; bennoch fann bie Analogie, weiter verfolgt und burch bie gange Reibe verwandter Begriffe geftust und erweitert, allmählich einen Grad von Gewißheit erlangen, welche einem Beweise gleichzustellen ift: es ist genug um die Philosophie zur eifris gen Erforschung auch biefes Gebietes aufzuforbern, aber auch gum Maren Bewußtsein ihres Thuns und seiner nothwendigen Begranjung zu bringen. Bas fruchtet bier ein renommiftifches Drafel 8 \*

reben, welches in ber befonnenften Biffenichaft vielmehr gum Schaben und gur Beschämung ausschlagen muß?

Dennoch nehmen wir von dem gunftigen und empfehlenden Urtheile über bas erwähnte Werf fein Wort guruck. fast noch nie so erlebten Mangel an frefulativer Zeugungsfraft, bei ber meribaren Berödung an allen neuen, lebendurchbringenden . Ideen, die unsere gegenwärtige philosophische Litteratur tros ihrer Bieltbatiafeit mit einer Urt von Bettelftolz zur Schau tragt, bient es icon gur Erfrifdung, einem jungen, gedankenicopferifden, babei tiefernften und gefinnungsvollen Streben zu begegnen, bas mit ber feden Buversicht eines experimentirenden Erfennens in ben tiefften Rern ber Fragen eindringt und bann boch immer eine Be bankenbeute bervorholt. Für die bedeutenoften Seiten bes Buches balten wir noch die durchgebende Polemif gegen die Regativität ber " Bbilosophanten", beren angeblich wissenschaftliche und obieftiv fich verhaltende Behauptungen er, oft nur in wenigen Worten, auf bas Schlagenofte ihrer Oberflächlichkeit und Plattheit überführt. Wir hoffen ben Berf. noch oft in immer gereifteren und burchbildetern Werfen begrüßen zu fonnen.

Noch ehe der Drud dieser Abtheilung vollendet werden konnte, tam dem Ref. eine neue, an das eben beurtheilte Bert sich anichließende fleine Schrift besselben Berfassers zur Sand:

"Spefulative Studien von Conftantin Frant. Erftes heft: über die Freiheit, Berlin 1843.

Auch dieser eine kurze Erwähnung zuzuwenden, halt Ref. für angemessen, nicht nur wegen des sehr bedeutenden philosophischen Gehalts, welcher auch hier den Hauptgedanken dieser Schrist ausmacht, sondern zugleich deshalb, weil Behandlung und Darftellungsweise nur allzusehr den an der ersten Schrift charakterisirten gleichen, so daß auch bei der zweiten Lob und Tadel, hoffnung und Warnung für den Versasser nur bestätigend sich aussprechen könnten. Statt der Beweise in ruhiger Begriffsentwicklung giebt er sast nur Axiome, gewagte Behauptungen und Gedankensprünge, Betheurungen in polemischer oder persusorischer Wendung, welche Manier sich jest sogar bis zu dem Kanon ge-

fleigert hat, daß "feine Philosophie ihr Princip beweise" (S. 28), b. b. es nur fete, und es bann auf ben Erfolg ankommen laffe, ob fie aus ibm bas Dasein erflaren fonne ober nicht. Ebenso fagt er anderswo, eine Philosophie ber Freiheit babe feine zwingenden Beweise, wolle überhaupt sich nicht aufdringen, tonne nur fich mittbeilen an ben, welcher Empfänglichkeit für fie babe, fich in ihre Anschauungen "hineinschäuen" konne u. bgl. Bas an bic= fen Sagen richtig ift, verkennen wir nicht: - in ber That kann der Philosophirende nur soweit die Welt und bas Dasein erklaren, wieweit sie felber ibm flar geworden ift in tiefer, felbsterleb= ter Anschauung, und nur wer bie Freiheit innerlichst empfunden bat, wer in ihrem erfrischenden Acther den eigenen Beift ausge= weitet hat, wer baber auch jedem Andern feine freie Individualitat gonnt, fann fie zum fpekulativen Principe erheben und in allem Wirflichen fie wieberfinden wollen. Aber bamit bangen gar nicht zusammen die allgemeinen Anforderungen an die miffen= schaftliche Reife und Objektivität des Denkens, mit der jenes Prineip, wenn es eben ale bas universale erkannt worden ift, fich jum Susteme ber Philosophie durchzuführen bat, noch bazu, ba dem, welcher es ergriffen hat, bas Bewußtsein beiwohnt, fein anderes achtes philosophisches Princip fich gegenüber fteben gelaffen, fon= bern fie insgesammt in bem seinigen vermittelt und verfohnt zu baben.

Bei allem bem erkennt Ref. ben Grundgebanken ber neuen Freiheitslehre, wie der Verfasser ihn wenigstens am Wesen des menschlichen Geistes dargestellt hat, für einen durchaus richtigen, und sich in die sem Bereich mit demselben einverstanden, ohne darum weder in der metaphysischen Theorie, die darauf gebaut wird, und deren Unzureichendes und Willführliches vielmehr hier flar an den Tag kommt, noch in die weitern Folgerungen, welche der Verf. für die bestimmten Gebiete der Philosophie des Geistes und der praktischen Philosophie daraus zieht, einstimmen zu können. Schälen wir jedoch senen einsachen Gedanken aus seinen Umhüllungen heraus, so hat derselbe für sich eine solche Evidenz, zugleich ist er mit solcher Energie von dem Verfasser dargelegt

worden, daß wir darin und um deswillen der Schrift gerade im gegenwärtigen Zeitpunfte eine nicht geringe Bedeutung beilegen muffen. Der Freiheit, dem Willen ist das Primat in der Philosophie zuzugestehen, — wer hat nicht seit Hegel oder in Opposition gegen ihn dieß ausgesprochen, überhaupt mehr oder minder ausdrücklich sich zu diesem Gedanken bekannt, ohne daß bei jenen Behauptenden entschieden und principiell die Philosophie damit einen Schritt über Hegel hinaus gethan hätte! Da zeigt nun eben der Berf. hier und in der vorigen Schrift von allen Seiten, und dieß macht das Wichtige seiner Polemit gegen das gesammte hezgelthum aus, daß das Princip der bloßen Immanenz dem Begriffe der Freiheit nicht genugthun könne. Wäre nur dieß allgemein erkannt, so würde auch von jener Seite her ein wichtiger Schritt zur allgemeinen Berständigung geschehen sein!

Damit ergiebt sich aber, daß von jenem Principe der Freiheit aus die ganze Metaphysik, die Hauptbegriffe der spekulativen Theologie umgebildet werden müssen. Der Ref. hat diese Umbildung mit dem Schöpfungsbegriffe vorzunehmen versucht, ohne daß diese Darstellung (3. Schr. Bd. IX. S. 196: "die Idee der Schöpfung") von denen, welche sie bis jest einer Kritik unterworsen haben, anders wäre betrachtet worden, denn als eine selbstbeliebte Hypothese wäre betrachtet worden, denn als eine selbstbeliebte Hopothese vohren Alten zu bleiben, — ohne Einsicht in die tiese Nothwendigkeit, welche von jenem Principe aus nur diese Fassung des Begriffes übrig ließ, und in die entscheidenden Folgen für eine vollständige, die Erkenntniß, wie das Gemüth gleicher Weise befriedigende Entwicklung der theistischen Philosophic.

Der Berf. hat nach unserer Ueberzeugung diese Entwicklung nicht gegeben, aber ben entscheibenden Gedanken, der sie einleitet, mit höchster Araft und Alarheit, gewissermaßen in Gestalt eines Problems, ausgesprochen. Daran halten wir und zunächst, wenn wir die Bedeutung jener Schrift würdigen wollen.

Ift ber menschliche Geist frei, ift er in Allem, was in ihm sich verwirklicht, seine eigene That: so ift er auch nicht gesichaffen — er kann nicht Produkt, Gesetzes, fertig hingestell-

tes, eines fremden, wenn auch absoluten Willens sein; wie man im gewöhnlichen Theismus ben Begriff bes gottlichen Schaffens bestimmt. Dieg halten wir fur ben nachften gang unabweislichen Bebanken, ber, wenn man redlich und grundlich auseben will, ben bisberigen theistichen Schöpfungebegriff ale einen völlig ungenugenden, butchaus umzubildenden verrath. hier bleibt bem Ronfequenten feine Babl, als entweber fich am pantheistischen Gottesund Schöpfungebegriff genugen zu laffen, nach welchem bie Birtlichfeit und Freiheit bes individuellen Geiftes lediglich bie eigene Selbstverwirklichung Gottes ift, ober wenn man fich von bem Ungureichenden biefes Standpunftes überhaupt, unter Anderm auch burch eine tiefere Erwägung bes Begriffes ber Kreibeit, überzeugt bat, bann eine weitere und eigentliche Bermittlung zu suchen zwi= fchen bem Sate: der endlich perfonliche Beift (weiter überhaupt bie individuelle Rreatur) ift wirflich nur, fofern er felbft fic verwirflicht (schafft); und bem zweiten: ber endliche Beift (bie Rreatur) ift wirflich nur, fofern fie burch Gott ift. Erft wenn erfannt ift, wie beibe Gate ihre gange, ungeschmälerte Geltung behalten muffen, fann ber rechte Schöpfungebegriff auch nur gefucht werben. Bis babin, bag jenen Beurtheilern bas Beburfniß folder Bermittlung entfteht, mogen fie wenigstens ablaffen, von ber einen ober ber anbern Seite ber mich zu ihren bisherigen gleicher Beife einseitigen Borftellungen gurudbetehren zu wollen, welche beibe ich nicht ohne reifliches Ermeffen abgelegt.

Jenem Fundamentalfaße hat nun unser Verfasser die weitere Entwicklung gegeben: Ift der menschliche Geist frei, so hat er lesbiglich sich selbst geschaffen. Aber da er ferner in Mitte einer Natur lebt, auf welche er wirkt, in deren Gang er überall einsgreift, die sich seinem Willen fügt, und überhaupt ihm nichts Frems des ist: so hat er auch die Natur geschaffen. Aber endlich ist der menschliche Geist zertheilt in die Bielheit von Individuen, er eristirt nur als diese Mannigsaltigseit. Dennoch ist diese wiesderum durch das Bedürfniß gegenseitiger Mittheilung, durch die Bande der Liebe und die durchwirfende Macht des Denkens und der Freiheit zur Einheit verdunden, welche verrath, daß sene Zers

spaltung in Individuen nur der Erscheinungswelt, nicht dem wahren Sein angehört: der menschliche Geist ist in der Ewigkeit, welche der Zeit vorangeht und als das in ihr Erscheinende ihr zu Grunde liegt, Eins gewesen; erst mit der Entstehung der Zeitwelt hat er sich in Individuen geschieden. Diese Einheit ist der göttliche Logos, die sich selbst sepende Ebenbildlichkeit Gottes, dieselbe, welche in diesem Selbstsehungs und Erkennungsafte auch die Natur geschaffen.

Ift nun aber die Menschheit aus bem Ewigen berausgetre ten und eben nur badurch ein Mannigfaltiges von Individuen geworden, daß fie fich mit ber Beit und mit ber Natur verflochten bat: so fann ibr Biel wiederum nur die Ewigfeit fein; in biefe jurudzutehren ift Inhalt und 3wed ihrer (gefchichtlichen) Entwid lung, b. h. ber Entwicklung, jur Freiheit - aus ben Naturbedingungen, und ber Freiheit - burch Berwirflichung ber Freiheit Aller, in der auch nur der Ginzelne vollig frei fein fann: baraus ergiebt fich ein Abrig ber praftischen Philosophie, ber Begriffe bes Staates, ber Familie, ber Rirche, in welchen ber Berf. besonders gegen die Borftellung eines (abstraften) "Bernunftstates" eifert (S. 83 f.), der seinen allgemeinen Ideen das Leben und bie Freiheit ber Perfonlichkeiten opfert. Jede Constitution, nach allgemeinen Begriffen gemacht, sei nichts Underes, als eine Torannei, welche ben Bolfewillen beschränfe, indem jeder im Staate nur das sein solle, mas er wolle, u. f. m.

Wiewohl nun Ref. diese Grundlage zum Begriffe des Staates und der staatlichen Freiheit keinesweges für die richtige und in Bezug auf ihre Verwirklichung für eine völlig unbestimmte halt; — er betrachtet den rechten Staat vielmehr als densenigen, webcher die äußern Bedingungen enthält, innerhalb deren, als allerdings nun allgemeiner und zwingender, die freie Persönlichkeit eines Jeden ihr selber gemäß sich entwickeln und die ihr genügende Wirkenssphäre erhalten kann; wir müssen, wie auch eine sittliche Lebensssührung dieß von Innen her uns auferlegt, unsere außere Freiheit, unser Belieben mannigsach einschränken lassen, um mit voller Energie die innere Freiheit der wahren Persönlichkeit uns

zu retten: - fo zeigt fich auch aufferbem in biefer ganzen Auffaffung bes talentvollen Berf. eine merkwürdige Infonsequenz, welche wir febr feiner Beachtung für fünftige Untersuchungen empfehlen. feinen Begriffen von Staat und Familie bat die Perfonlichkeit, bie eigenthumliche Gestalt, welche ber Geift in jedem Individuum angenommen, ber Benius, wie wir es nennen murben, - bochften und absoluten Werth; die Freiheit ift ihm nicht als allgemeine, fondern nur als die perfonliche wirklich: wie sehr Nef. barüber mit bem Berf. einverftanden ift, braucht faum gesagt zu werben. Aber bieß stimmt durchaus nicht mit feiner anderweitigen Behauptung, bag ber menschliche Beift nur nach feiner Erscheinungeweise ein individueller fei, daß er ebenso in der Ewigfeit der Gine war, wie er in die Einheit zurückftrebe, wonach ihm also die geistige Individualität und Unterschiedenheit (die Person) feine Wahrheit und ewige Bedeutung haben fann. Dieß ift eine ber Salbheiten ober Unentschiedenheiten, durch welche seine Unficht noch bem Begeltbume, überhaupt ben abstraften Begriffen ber philosophischen Zeithildung verhaftet geblieben und in gleichem Grabe auch nicht gur vollständigen Fortbildung ber Philosophie Fichte's gelangt ift, ber mit ber bochften Entschiedenheit bie Ewigfeit und unveraußerliche Gigenthumlichkeit bes mabren, fittlichen 3ch, im Wegenfate au dem in der Natur befangenen Schein-Ich lehrt \*): - bei un-Germ Berfaffer, wie bei Begel, murbe bie Ronfequeng bas Umgefehrte forbern, bag, je mehr bas 3ch aus ben Naturbedingungen in seine Ewigfeit und Geiftigfeit sich gurudbilbet, es besto begriffemäßiger, allgemeiner und unperfonlicher, bis jum endlichen Berschwinden seiner Individualität, werden mußte. Die Wahrheit ift wohl zu zeigen, mas die Aufgabe der rechten Anthropologie werden muß, - wie in beiberlei hinsicht, von natürlicher, wie geiftiger Seite, jeder Menich ein burchaus individueller ift, wie aber von feiner geiftigen Individualität (feinem Genius) aus auch bas Natürliche, Organische in ihm individualifirt und bem Beifte zugebildet wird.

<sup>\*)</sup> Bgl. fein "Spftem ber Sittenlehre vom 3. 1812" in feinen nachgelaffenen Berten, Bb. III. 3. B. S. 70. 71. 75. 55 ff. Bgl. S. 62.

Ueberhaupt aber ist es grundentscheidend für die ganze gegenwärtige Philosophie, namentlich wo sie in die praktisch vorliegenden Probleme der Zeit einzugreisen hat, od ihr der Geist, als der allgemeine oder als der persönliche gedacht, seine höchste Wahrheit habe? Wie man darüber sich entscheidet, davon hängt die Lösung aller Fragen ab, welche die Gegenwart bewegen, die herunter auf die einzelnen Begriffe des Strasrechts oder der Erziehung. Zeder Anhänger des entgegengesesten Princips wird auch eine entgegengeseste Antwort auf jene Fragen in Bereitschaft haben; aber erk dann hat die neue Zeit, das christliche Princip, in der Theorie der Gegenwart gesiegt, und auch die Philosophie sich zum adäquaten Ausdrucke desselben gemacht, wenn das Recht der Individualität in allen Gebieten der geistigen Freiheit erkannt worden ist, — das Recht, welches auf der Anerkenntnis ihrer aus Gott stammenden Ewigseit beruht.

Aber auch noch in einer andern, fpekulativ beurtheilt, ebenso wichtigen Beziehung scheint ber Berf. bei dem Salben seis nes Princips fteben geblieben ju fein. Er betrachtet die Natur als geschaffen burch ben menschlichen Geift vor seiner Entzweiung, burch ben göttlichen Logos; er entzieht ihr baber ganz folgerichtig die eigentliche Realität und Existenz: sie gebort nur, wie die Einzelgeister, ber Erscheinungswelt an. Bir zeigen im Gegentbeil: jedes mabrhaft Eriffirende fest fich felbst und entwidelt sich aus bem eigenen und eigenthumlichen Grunde; also auch das, was wahrhaft in der Natur eriftirt und allen ihren Ge bilben bie unterschiedliche Qualität und unbeschränfte Gigenthum lichfeit aufdrudt: - auch biefes mußte man baber mit bem Berf. bas Kreie und felbit fich Erschaffende nennen. Erft mit biefer Einficht ift bem Principe ber Freiheit sein volles Recht, feine mabre Universalität gegeben, ber Beift nicht zur Ratur binab =, fonbern diese zu ihm heraufgezogen worden. Dag biefe Ginsicht, wie fie metaphylifc begründet wird, allein auch ber Erfahrung entfpricht . und biefe erklart, daß fie, praktisch beberzigt, uns auch in ein bumanes Berhaltniß zur lebendigen Natur bringen murbe, bieß fei nur nebenbei bemerft.

Wichtiger erscheint uns, von hier aus ben Schöpfungsbegriff noch einmal in's Auge zu fassen, ber freilich mit dem Begriffe der Welterhaltung auf das Innigste zusammenhängt und eigentlich nur in Berbindung mit ihm richtig verstanden werden kann, so daß es ein Wagniß war, das ich nun durch das erregte Misverständniß zu büßen habe, den Abschnitt von der Weltschöpfung allein dem Publikum vorzulegen, ohne die ergänzende Lehre von der Welterhaltung sogleich hinzuzusügen. Es sei daher gestattet, hier erwas Allgemeineres darüber zu sagen.

Buerft haben meine Beurtheiler außer Acht gelaffen, bag ich nicht, worin fie freilich bas Philosophiren allein bestehen laffen mogen, von Begriffsabstraktionen ausgebe, und nun aus ibnen apriori andere Begriffe ableite; also etwa bergebrachter Beise vom Begriffe bes unendlichen, unbedingten Befeus anfange, bie Belt, als bas Endliche, Bedingte ibm gegenüberftelle, und nun aus jenem ben Begriff bes absoluten Birfens (Schaffens), für biefe ben bes absoluten Bewirftseins herausfolgere, woraus bann, ie nachdem man minder ober mehr bie Ronfequenz walten läßt, theils theiftifche, theils pantheistische Folgerungen gezogen werben tonnen. Dieg Alles nenne ich Scholaftit, ein Ausspinnen leerer Begriffe, und lege ibm gar feinen wiffenschaftlichen Werth bei, wie ich nicht zum erften Male erklare. In biefem Sinne bitte baber auch meine Philosopheme nirgends auszulegen, ober vielmehr, wenn man ihnen beweisen fann, daß fie nur bieg find, bag ihnen die Garantie und Nöthigung einer universalen Wirklichkeit nicht zu Grunde liegt, so batte man fie nach meinem eigenen Gefandniffe völlig widerlegt.

Die Spekulation ist nur Denken des Universalwirklichen in seiner Nothwendigkeit, die Metaphysik daher Denken der Idee Gottes aus den Prämissen der Weltwirklichkeit. Daher muß ich auf alle sene gehäuften Fragen Günthers\*), die er der vermeintzlich apriorischen Fiktion meines Schöpsungsbegriffes entgegenhält,

<sup>\*)</sup> Euryfibens und Herafles; metalogische Kritifen und Meditationen von B. A. Gunther, 1843. S. 487 ff.

und den lauten oder versteckten Folgerungen daraus, die einfache Antwort geben, daß alle seine willführlichen Suppositionen und Möglichkeiten völlig außer dem Bereich jenes Begriffes liegen; er weiß Nichts davon, hat keine Antwort darauf zu geben, sosern nicht die Weltthatsache selbst diese Antwort enthält oder zu derselben den Antrieb giebt. Auch handelt es sich nicht davon, meinen Ersindungen vor denen Anderer den Vorrang zu erringen; vielmehr will ich solchem Ersindungswesen für immer den Abschied geben.

Die Monadenlehre, welche mit dem von mir behaupteten Schöpfungebegriffe genau jusammenbangt, geht burchaus nur aus ber Denknöthigung bervor, welche und jenes Universalthatsachliche felbft auferlegt. Bunachft ift undentbar, wie ein Birfliches irgend einmal zu sein erst angefangen baben ober aufboren konne, ent ftanden fei und vergeben werbe. Es entfteht und vergeht überhaupt nichts Wirkliches; es verandert fich nur in's Unendliche (wie diefe Beranderung felbft, der Bechfel der Beschaffenheiten, an ihm möglich sei, interessirt uns bier nicht weiter; bie Ontologie hat das allgemeine Problem zu lofen, die besondern Wiffen ichaften, die besondern Beschaffenheiten zu erklaren, welche bei ber Beränderung der einzelnen Dinge zu Tage fommen). Aber alles Wirkliche ift sodann ein qualitativ Berschiedenes, in bleibenden und festen Unterschieden sich Erganzendes. Go wenig baber bab felbe neu zu entsteben vermöchte, oder zu vergeben, fo gewiß nur wird, fich verandert: ebenso wenig lagt fich benten, daß ein qualitativ Entschiedenes zu einem Berschiedenen, seinem Unbern zu werden vermöge, daß es fich wahrhaft an fich felbft verandere und barin seine Urqualität aufgebe. Go zeigt sich, bag bas Bleis benbe, Ewige im wechselnden Wirklichen nicht ein Giniges feis etwa bas Absolute, sondern ein Mannigfaches, Begranztes, felber "Endliches", die nicht gewordene und nicht vergebende, selbst ewige Grundlage alles Werdens der Welterscheinung. Dief ber Grund zu ber Lebre von ben Urvofitionen und Monaden, berett Einheit (wir entwideln nicht weiter die inhaltorcichen Bestim= mungen, die dieser Begriff enthalt) bas Absolute ift. Rur innerhalb dieser festiftebenden und wohl burch feine Dialeftif ober 60phiftit umzustoßenden Grundbegriffe fann auch der Begriff der Beltschöpfung und Erhaltung fallen, sie weiter durchführend und nach Maaßgabe der Wirklichkeit tiefer und bestimmter ausbildend.

Denn bas Birfliche zeigt fich ferner nicht nur ale Unterschiebenes, sondern bei allen wechselnden Beschaffenbeiten, in welche es eingeht, nur bas ihm Gemage, feiner Urbestimmtheit Entspredende bervorbringend: es ift felbstständig, aus fich felbst fich bestimmend gegen Underes, widerstandsfähig und unverwüstlich ge= gen alle ibm von Außen fommende Erregungen: furz nicht bloß qualitativ unterschieden, sondern individuell. Aber eben barum ift es nicht "geschaffen" in bem gemeinen Sinne, übergegangen aus bem Nichtfein jum Sein, als fertig abgesettes "Produtt eines absoluten Willens", - weil dieß einfach ein Richtgebanke ift, bas Myfterium eines begrifflosen Wortes, in Betreff beffen man fich mit der Auskunft begnügt, daß der absolute schöpferische Wille eben andere beschaffen fei, ale ber endliche. - 3ft biefe Bemettung auch immerhin richtig; so ware die Welt, als das Resultat eines folden (einmaligen ober fteten) göttlichen Bewirfens, bann gewiß eine andere, als fie universell fich zeigt. Ein bloß gefettes, selbftloses Produkt kann nicht zugleich ein fich felbst Gegenbes, individuell fich Behauptendes und Entwickelndes fein. Beide Bestimmungen find principiell widerstreitend und unversöhnlich, und wer bennoch ibre Berknüpfung burch jenes Nichtwissen ber Dacht eines absoluten Willens beschönigen wollte, - ba boch vernünftiger Beise nur gesagt werden fann, dag ber vollfommenfte Bille zwar die vollkommensten Produkte auswirken, diese demungeachtet. barum besto weniger die Fähigfeit zeigen werden, sich felbst, und vollends Anderes, Gleichartiges aus fich zu produciren, - ber hatte damit überhaupt die Rlarheit des Denkens aufgegeben, und gerade das Nichtwissen zum Erflärungsprincip gemacht.

Deshalb sprechen wir dem bisherigen Pantheismus, wie gewöhnlichen Theismus gegenüber nochmals es aus, durch die universale Weltthatsache dazu genöthigt: so wenig als die (endliche) Belt für die Wirklichkeit des göttlichen Wesens gehalten werden fann, ebenso wenig ift sie bloses Produkt seiner Wirksamkeit; sie ift ein Mittleres aus Beiben. Dieß ift noch nicht unfer Schöpfungsbegriff, aber es enthält die Prämiffen, die ihm zu Grunde liegen.

Daber ift, um noch einmal auf den unmittelbar bier vorlie genden Wegenstand jurudzufommen, auch ber Begriff einer allge meinen, an und für fich feienden Freiheit nur ein (Begeliches) Abstraftum, und es ift ein icon nachgewiesener Grundmangel bie fer Philosophie, daß sie nur die Freiheit in abstracto, als Bernunft und Denfen, fennt und zum universalen Brincipe macht, während, ber Beltthatsache gemäß, nur Individuelles, in eigenthumlicher Selbstffandigfeit fich Gebahrendes existirt; erft dieß genugt bem Begriffe bes Freien, welches zugleich nur als bas Inbivibuelle wirklich sein kann. Die Bernunft, bas Denken, die burch waltende geiftige Einheit, muß als die Seite des Allgemeinen und Nothwendigen am Geifte betrachtet werben; Die einzige Rothigung, welche ben Geift treffen fann, ift die zwingende Macht bes Denfens, bas Unerfennenmuffen ber Wahrheit. Der Bille. bie Freiheit ift die Seite bes geiftig Befondern, Individuellen und Eigenen, barum auch beffen, worin jeber Beift nur aus fich felbt fich entscheidet, und feiner überwältigt ober bezwungen zu werben vermag.

Aber in biesen Willen geht auch das Allgemeine des Geistes, sein Denken ein: — und dieß ist die Wurzel der geistigen Individualität des Menschen, dadurch ist er freier Gestalter, Ersinder aller geistigen Möglichkeiten, selbst des Bösen in seiner Brust. Wenn nämlich in der Natur das Denken nur objektiv und auf nothwendige Weise wirkt, gleich dem Juge einer blinden Weisheit, wenn es in den Thieren das ausmacht, was wir ihren Instist nennen: so erscheint es im menschlichen Geiste zuerst individualisirt und du mit sich selbst zum freien Subjekt-Objekte werdend. Nur der menschliche Geist in der Reihe des Endlichen ist Denken des Denkens (vorwers röse vonsews), und wie es mittelst jener Erhebung als "freie Uederzeugung" mit der individuellen Macht des Geistes sich vereinigt, die Selbst hat seiner Freiheit und Individualität wird, so müssen wir darin das Höchste, Zugespisteste, darum Eigenste und Unveräußerlichke der Persönlichkeit erkennen.

Daß erft aus diesen Prämissen und ihnen gemäß die allgemeinen metaphysischen Fragen, wie die besondersten der praktischen Philosophie ausreichend und nachhaltig gelöst werden können, dieß sollte wohl im Allgemeinen schon flar geworden sein. Es auch noch im Besondern an der vorliegenden interessanten und anregenden Schrift gezeigt zu haben, möge nicht für unzweckmäßig gefunden werden.

Das Sendidreiben bes herrn Geb. 3. Rath Dorauth an Berrn Professor Rosenfrang über "die falfche Burgel bes 3bealismus" bier zu erwähnen, veranlagte ben Ref. eine langft abzutragende Pflicht ber Erfenntlichfeit. Der gefälligen Mittheilung bes Berfaffere verbante ich feine bieberigen Schriften und auch bie lette, worin natürlich die Aufforderung liegt, über ben "Realrationalismus", in welchem ber Berf. "bas absolute Licht" ber Philosophie zu verfumigen gewiß ift, mich auch öffentlich zu erklaren. Barum es bieber nicht geschehen, ift weber in jenem pornehmen Ranorirenwollen zu fuchen, über welches, ale eine gleisnerifche Untugend unferer Beit, ber Berf. mit Recht fich beflagt, noch in bem fillen Befenntnig, seinen Grunden gegen ben Ibeglismus mich gefangen geben zu muffen: vielmehr glaubte Ref., bag bas Urtheil der meiften Bbilofopben über bas neue Spftem fo ziemlich baffelbe und ein nicht ichwer zu firirendes fein werde. - Der Grundfebler bes 3dealismus liegt nach bem Berf. in ber unbewußten Bermifdung ber Begriffe: Bernunft und vernünftig. Jeber ibealistifche Dentmeifter fuche nämlich mit feiner Bernunft bas Bernunftige, d. b. das objettiv Bernunftige, - nicht aber fo m erfennen, daß er seine Natur ftubirte, sondern, überzeugt, felbft Bernunft zu haben, glaube er, rein burch biefelbe bas Daterial ber Dinge, wie ber Begriffe, erfennen und bestimmen gu tonnen. 3hm ift bie Menschenvernunft "ein Magazin ber objettiven Babrbeit und Beisbeit, minbeftens eine Bunichelrutbe, ein Rauberstab ober Spurnafe, analog bem Magnete, bem Truffelbunde" u. f. w. (S. 6. 7. 11). Dieg fei aber eine offenbare

Selbsttäuschung, welche sich auch in ihren weitern Folgen an ben ibealistischen Systemen genugsam zeige, indem jedes eine andere Musterfarte von Bernunft, und einen anderen Weltentwurf aus berselben vorweist. Dieß die "Narrheit" des Ibealismus.

Aber ebenso wenig bat die Borftellung des "Geiftes" objettive Realität: was ber Idealist "Geist", vollende "fubjektiven Beift" nemt, ift nichts Underes als "das Sichwissen bes Intellefte", das Bewußtwerden ber in unferer Ratur fich bildenden Thatigfeiten, die wir, wie jene Natur und alle außern Dinge, nur ihrer "Erscheinung" nach fennen: weghalb an die Stelle einer sogenannten Philosophie des Geiftes, eine "Physiologie bes Intellefto", treten muß, welche jene in's Bewuftsein eintretenben Thatigkeiten wiffenschaftlich zu ordnen und in ihren verschiedenen Disciplinen zu verzeichnen bat. Damit bat uns ber Berf. felbft (S. 11) "auf ben Standpunft seines Realrationalismus geftellt, aus welchem wir seine Konsequenz von 21 bis 3 verständlich fir ben fonnen". Er erfennt bemnach überhaupt fein Upriorisches an; er concentrirt Alles in ben von ibm erneuerten Lode'iden Sat: »non est in intellectu, quod non antea fuerit in satura (S. 14). Der Berf. hatte vielleicht historisch wissen konnen; baf von Leibnig an bis auf Begel bin auch ber 3bealismus fic biefen San, ale einen in feiner Begranzung völlig richtigen, langf angeeignet hat, doch nicht ohne ben erganzenden Bufas, bag ber intellectus selbst schon in sensu gegenwärtig fei. Inden wird diese und die andern damit verwandten Bunfte unser verebrier College in Ronigsberg gewiß lichtvoller und allgemein belehrender in seiner Erwiederung ausführen, als es uns hier in ber Ruge gelingen könnte! Bas endlich bas Apriorifiren aus reiner Betnunft betrifft, beffen ber Berf. ben Begel'schen 3bealismus an flagt: fo hat schon vor zehn Jahren Gruppe in geiftvoller Polemif fich barüber ausgelaffen und bis auf biefen Tag, bis auf ben Inhalt bes vorliegenden Auffanes, hat man nicht ermangelt, ihm durch Polemik und durch positive Leistung seine Grauze und bas bestimmtere Bewußtsein seines eigentlichen Umfangs zu geben.

# Die innere Wahrheit der Religion.

#### Bo n

# Dr. Rari Bayer.

Inbem wir ben Begriff ber innern Bahrheit als Princip bes religiofen Bewußtfeine barguftellen unternebmen, liegt und ob, ju zeigen, querft, bag ber Begriff ber innern Bahrheit, ale bas allgemeine und unbedingte Rriterion ber Bahrheit, auch ber Grund bes religiöfen Glaubens und bie urfprungliche Erfenntnigquelle für bas reli= gibfe Bewußtfein ift; fobann, bag ber Begriff ber innern Babrheit in ber 3bee ber gottlichen Bollfommenbeit begrundet und begriffen ift; endlich, bag bie Anerten= nung biefes Principes ber innern Bahrheit bie mahre Frommigfeit wirft und bie mabre Bemeinschaft berporbringt. Zuerft also werben wir feben, wie ber Bahrheitebegriff vermöge feiner Form, b. i. Rraft feiner Allgemeinheit und unbedingten Nothwendigfeit, auch in ber Religion Realität und Giltigfeit bat; fobann worin fein Befen beftebt, wodurch bie Ibee ber Babrbeit eine inhaltsvolle, eine gehaltvolle Kategorie ift; endlich welche Wirkungen bieg Princip bat, welche sittliche Folgerungen aus ihm fich ergeben. In biefer breifachen Rudficht verweift ber Berf. auf feine frühern Darftellungen: "ber Begriff ber innern Wahrheit" (in ber Beitschrift fur praftifche Philosophie 1. Seft) und "die Idee der Wahrheit als wiffen= schaftliches Problem" (Zeitsch. f. Philos. u. spekul. Theolog. X. 2.).

Die Allgemeinheit und unbedingte Giltigkeit bes Princips der innern Wahrheit folgt aus der Wahrheit göttlichem Wesen. Wahrhaft allgemein und unbedingt giltig ist das, was in sich selbstständig ist, was durch sich selbst besteht und um seiner selbst willen ist, — das selbstgenugsame Wesen. So selbstständig und selbstgenugsam sind die Bestimmungen und Eigenschaften des göttlichen Wesens, die Ideen: selbstständigen Werth hat die Tugend, denn sie ist in der göttlichen Seiligkeit begründet, selbstständigen Werth hat die Freiheit, denn sie stammt aus dem Geiste Gottes, selbstständigen Werth, selbstständige Würde und Bedeutssamseit hat die Wahrheit, denn sie ist ein Act der Vollsommenheit.

Begründet und begriffen in ber göttlichen Bollfommenbeit ift bie Wahrheit innerlich felbstftanbig, und in diefer innern Selbst fandigkeit ift sie allgemein giltig und unbedingt nothwendig. Die Wahrheit als in sich selbstständig umfaßt alle Gebiete bes Seins und des Lebens, bestimmt alle Bedanten und Willensentschluffe bes Beiftes; fie ift ein ausnahmloses Gefen, ein allumfaffenbes Princip; eine allbeherrichende Dacht, ber felbftgenugsame 3wed. Bwar find alle metaphysischen, alle ethischen und geiftigen Rate gorieen fo gottlichen Wefens, daß fie durch ihre innere Gelbftftandigfeit augleich ben Charafter unbedingter Nothwendigfeit und all gemeiner Giltigfeit haben, aber die Wahrheit hat diesen Borgug in eminentem Sinne. Denn fie ift felbft biefer gottlichen Selbftftanbigfeit Selbftbezeugung, ber göttlichen Bollfommenheit Selbftbewußtsein; fo dag ber Charafter unbedingter Allgemeingiltigkeit nicht nur zum Wesen ber Wahrheit gebort, fonbern fo, daß diese Allgemeinheit die Form ift, unter der allein fie fic barftellen, unter ber allein fie erscheinen tann: bie Babre beit ift als folche nur wirklich, indem fie ben Glauben an fich felbft mittheilt, die Ueberzeugung von ihrer innern Realität hervorruft.

Ueberall, wo Wahrheit ift und Wahrheit erfannt wird, — objectiv und subjectiv — ift es die innerliche Selbstständigseit ber Wahrheit, die innere Wahrheit, die sich selbst darstellt und bezeuget; alle Gebiete der Natur und des Geistes umfassend, ift fie die innere Kraft des Lebens und der Freiheit und zugleich der

Grund aller unfrer Borstellungen, die ursprüngliche Selbstgewißheit aller Gebanken, die ursprüngliche und allgemeine Duelle unserer Erkenntnisse, die bewegende Kraft unserer Willensentschlüsse. Was wahr ift, ist wahr durch sich selbst, in sich selbst käns big — und wir erkennen das Wahre durch ein Wahrheitserkennungsorgan, das so untrüglich ist und ewig und heilig, und heilisger noch und untrüglicher, als das sittliche Gewissen.

Dag wir Etwas für wahr hielten, was wir nicht als innerlich wahr erkannt, ift metalinfifd und psychologisch unmöglich: unmöglich ift es, aus einer affern Quelle ber Bahrheit Erfenninif ju fcopfen, als aus bem Quelle bes ursprünglichen Sinnes für die innere Bahrheit, ber Wahrheitsbegeisterung. Wahrheit ift die ursprünglich freiefte That bes gottlichen Wefens, in ber Gott fein Wefen felbft bezeuget: aus diesem Begriffe ber Bahrheit folgt, bag fie nur von ber Freiheit begriffen, geliebt, aufgenommen werben fann, bag nur ein biefem urfprunglichen göttlichen Freiheitsacte entsprechenber Uct ber Freiheit im menschlichen Geifte Bahrheit finden und fühlen fann. Diefer ursprüngliche Uct ber Freiheit im menfclichen Beifte ift bas Wabrheitserfennungsorgan, ber Sinn ber innern Bahrheit: fei es, bag biefe innerfte That bes Beiftes fich zu fühlen gibt ale Bedürfnig, oder fich erweiset ale Trieb, ober als Kabigfeit fich barftellt ober als Liebe ber Wahrheit, es ift ber ursprungliche Act bes Beiftes, burch ben er Geift ift, ber Act ber Geiftigkeit, ber als Organ ber innern Wahrheit bie Babrheit ergreift in ihrer innern Genugsamfeit und Bewißheit. Es fann nicht anders fein, die psychologische Er= fahrung bestätigt diefe metaphyfifche Bahrheit. Denn, abgeseben von ben verschiedenen Formen bes Bewußtseins, und abgefeben von ben verschiedenen Graben ber Gewißheit, wie gelange ich bazu, Etwas für mabr zu balten, als mabr anzuerkennen ? 200= burch entftebt mir bie Borftellung und die Unficht, die Erfenntniß und die Ueberzeugung? Als wahr erfenne ich an, was mich zur Anerkennung seiner selbst nothiget. Diese Nothigung aber ift nicht eine außere Bewalt, die ich erfabre, sondern ein Aufruf an meine Freiheit: die innere Selbstftändigfeit der von mir anerkannten

Mabrbeit ift auch bas Wesen bes Geiftes. Wahrbeit erkennend bin ich frei und glücklich, weil dieser Act der Erkenntnig innigftes Einverständniß meines Beiftes mit bem ift, was in fich felbft freies ewiges felbstftandiges Leben ift. Eine aufere Gewalt konnte bid nötbigen, was in fich felbst fich widerspricht, als mabr anzuertennen, was bem Gefet ber Sittlichfeit, bem Wefen bes bentenben Beiftes widerspricht, als göttliche Offenbarung aufzunehmen: was aber in sich felbst mabr ift, was mabr ift, weil es aus bem Befen ber Natur und bes Beiftes folgt, was gottlich mahr und. selbstgewiß ift, ergreift bich mit unwiderstehlicher Evidenz, erregt beine innerfte Thatigfeit, wirfet in beinem Beifte freie Buftimmung, in beinem ber gen inniges Einverständniß und Freudigkeit im Gemuthe. In bem Mage, ale eine Borftellung ihre Beglaubigung in fich felbft tragt, und in bem Grade, in bem eine Unficht auf die innere Eviden ber Bahrheit fich grundet, wird jene gur Erfenntnig, biefe au Ueberzeugung: ich erkenne bas, beffen innere Nothwendigkeit ich einsehe, und ich bin überzeugt von dem, was als innerlich mabr mir gewiß geworden ift.

Dieser Glaube an die Wahrheit, als an die auf fich felbfe rubende, ift das eigenthumliche Organ der fpefulativen Wiffenschaft und Gesinnung: es ift dieg Princip aber nicht ein specifif eigenthümlicher Charafter ber Spekulation, sondern auch — aber ohne daß derselbige fich deffen bewußt ift - das Princip des religiöfen Glaubens und bie nothwendige Borausfenung bes Offenbarungsglaubens. Der Offenbarungsglaube ruht zunächst auf einer innern Erfahrung bes Berzens und auf einem Gemuthsentschluffe, diefen Troft des Bergens in fic walten zu laffen, diesen Offenbarungeinbalt in fich aufzunehmendem Geifte Diefer Offenbarung fich bingugeben. Aber Diefer Entfcluß, biefe Erfahrung feben einen Begriff, ein Urtheil, einem Schluß des Wahrheitssinnes voraus: der Offenbarungsglaube rube auf einem Urtheil und Schluß der Bernunft. Bernunft ift Bahrbeiteerkenntnig. - Ale gottliche Offenbarung nimmft du auf, als göttliche Wahrheit erkennest bu an, was mit ber 3dee ber Gottlichfeit übereinstimmt: bie lebereinftimmung bes Glaubensinhaltes mit der Idee der Göttlichkeit ist die nothwendige Boraussehung für den Glauben. So beruht auf dem innern Wahrheitskriterium auch der Offenbarungsglaube, auf dem Begriffe der innern Wahrheit beruht die beglückende herzendersahrung von der trostreichen und beseeligenden Kraft des Glaubensinhaltes, auf der Gewisheit von der innern Evidenz der Wahrheit beruht der Entschluß, sich dem Geiste der Offenbarung hinzugeben, das Vertrauen, die Zuversicht, das Einverständniß unserer Seele mit der Mahrheitsverkündigung.

Rur die größte Celbfttaufchung fann biefe Rothwenbigfeit bie Menschen vergeffen laffen: wer biefe Nothwendigkeit, biefen Busammenhang nicht einsieht, macht ein particulares Bedürfniß und ben Entschluß ber Selbstsucht zu Prämiffen feines Glaubens. Ein wahrer Erkenninifgrund, ein mahres Axiom, ein mahrer Oberim Gedankenichluffe fann nur fein eine metaphyfische Wahrbeit, eine ewige, beilige, auf fich felbft beruhende, burch fich felbft evidente, felbft feines Beweises bedürftige Bahrheit. Aber alle biejenigen, die sich bes ursprünglichen Bahrheitszeugnisses, bas ber Aufnahme ber Offenbarung vorhergegangen ift, bas fie befimmt und geleitet hat, nicht bewußt sind oder nicht bewußt werben wollen, machen ihr Bedürfniß zum Fundament ihrer Beweißführung für die Wahrheit ihres Glaubens und schließen alfo: "wir bedürfen einer Lebre, die und Rube und Frieden gemabrt, biefer Offenbarungeinhalt befriedigt unfer Bedürfniß, also ift biefe Offenbarung mabr." Dief ift ber unfittliche, ber felbiffüchtige Glaube.

Der sittliche, ber uneigennüßige Glaube hat zu seinem Funbamente die Ueberzeugung von der Selbstständigkeit der Wahrheit,
ben Begriff von der Göttlichkeit Gottes: er glaubt an die innere
Wahrheit der Offenbarung, die er aufnimmt, er erkennt sie als
wahr an, weil sie innerlich wahr, weil sie mit der Heiligs
teit Gottes übereinstimmt, weil sie der göttlichen Vollstommenheit Ausdruck und Darstellung ist. Der sittliche
Ganbe ist die Ueberzeugung von der innern Wahrheit
der Reliaion.

Bollen wir nun Beugniffe und Auctoritäten für jene Formen

bes Glaubens fuchen, ber bas Mahrheitszeugniß bes eigenen Beiftes verläugnet, fo ift biefer Glaube nicht in ber unfichern und abgeleiteten Darftellung, wie er in ber berrichenden Richtung ber Beit erscheint, zu betrachten, fondern in der urfprunglichen, felbfe fanbigen Form, bei urfraftigen Beiftern, wie Samann. Die Rraft und Tiefe feines Beiftes, Die ichopferifche Freiheit feines Beiftes zeigt Samann am Glanzenbften barin, bag er ben mate riellen und geistigen Bezug ber Dinge und Berhaltniffe auf fic felbst erfennt, besonders aber ein mabres und tiefes Gefühl fur finnliche Wirklichkeit bat. Deghalb bat er machtig und fruchtbar gewirft gegenüber bem abstraften und einseitigen Ibealismus, ber fich ber finnlichen Wirflichkeit ber Dinge fcamt; aber er konnte nicht bem bochften Bedürfniß genügen, er bat Richts gethan für Die mabre driftliche Beisheit. Bir bedürfen nicht nur bes Glaubens an die sinnliche Realität und reelle Sinnlichfeit ber @ schichte, - wir bedürfen noch mehr bes neuen geistigen Sinnes für die innere geiftige Babrbeit bes Chriftenthums. Die wahre Tiefe und Reinheit bes driftlichen Glaubens ift eine Unschuld bes Geiftes, eine Lauterfeit bes Gemuthes, eine geiftige Rlarheit und Freiheit, eine Liebe, die unendlich erhaben ift über bie Controversen,. in benen allein Samann fich bewegt. Die Beugniffe bes innern Babrbeitefinnes bat Samann nicht aners fannt, bie Bebeutung bes Gewissens bat er ganglich verfannt, was wabr und aut fei, ift in diefer Glaubensform ein willführlicher Beschluß eines willführlichen Gottes: wie foll ber Mensch bennn wiffen ? Was wahr und gut ift, ift aber nur mabr und aut burch bie gottliche Bollfommenheit, weit fo zu wollen, fo zu benfen gottlich ift: Diefer Babrbeit und Beiligfeit innere Selbfiffanbigfeit macht es nothwendig, daß der Mensch fie erfaffe mit freiem Gewiffen und in freier Erfenntnif.

Dieß Gefühl und Bewußtsein ber göttlichen Bolltommenheit, bie uns sagen, was gut ist und wahr, ift bas Postulat bes wahren, bes neutestamentlichen historischen Christenthums: im Alten Testament ist bas Sittengeses auf ben göttlichen Urheber zuruckgeführt, aber nicht so, baß es aus seiner Göttlichkeit abgeleitet

wäre: — Tugend und Wahrheit sind nicht als selbstständig göttlich gedacht, wo man sie auf einen "urkundlichen Bertrag Gottes mit den Menschen" zurücksührt. Hamann sagt: "der charakteristische Unterschied zwischen Judenthum und Christenthum betrifft weder un = noch mittelbare Offenbarung, — noch ewige Wahrheiten und Lehrmeinungen — noch Ceremonial= und Sittengesete —, sondern lediglich zeitliche Geschichtswahrheiten, die sich zu einer Zeit zugetragen haben, und niemals wiederkommen, — Thatsachen, die durch einen Jusammenhang von Ursachen und Wirkungen in einem Zeitraum und Endpunkte wahr geworden, und also nur von diesem Punkte der Zeit und des Naumes als wahr gedacht werden können und durch Autorität bestätigt werden müssen." Welche Borstellungen vom Wesen der Wahrheit! welcher Mangel an Nitgesühl für die neutestamentliche Geschichte! Eine Reihe salscher Schlüsse ist in diesen Worten zusammengedrängt.

Die Geschichte bes Neuen Testamente ift burch ...einen Rusam= menhang von Ursachen und Wirfungen" zwar wirklich geworben, aber "mahr" ift bas Chriftenthum burch bie Liebesthat Gottes, burch Gottes ewigen Liebeventschluß. Babr ift bas Chriftenthum burch feine ewige, innere, beilige Bahrheit: und in biefer innerlichen Selbstständigkeit ift es zugleich ein Inbegriff von geis fligen Wahrheiten, burch beren Berfundigung bas Neue Teftament specifisch vom Alten Testament sich unterscheibet. - burch beren Anerkennung die driftliche Welt sich specifisch unterscheibet von dem vor-driftlichen Alterthum. Wer dieß nicht einsieht, bat fich felbst nicht erkannt, bat fein eigen Berg nicht verftanden, bat nie empfunden, was der volle Glaube an die Wahrheit sei, was gefinnungevolle Ueberzeugung vermöge. Jene gewaltsame, willführliche, unwahre Trennung und Entgegensetzung ber geschichtlichen Thatsache und ber geistigen Wahrheit, burch welche bie Thatfache wirklich geworden, konnen wir uns nur aus Selbstäuschung erklären: der Gläubige weiß nicht, oder will es fich selbst midt gesteben, mas ibn zur Anerkennung eben biefer Geschichte als eines gottlichen Offenbarungswortes vermocht, was ihn befähigt bat, zu unterscheiden und zu erfennen.

Du borft bie Geschichte vom barmberzigen Samariter: biefe Liebe ergreift bein Berg, biefe Liebe bezwingt bir bas Berg, überzeugt bich von ber Gewigheit ber gottlichen Liebe, bu forfcheft febnsuchtevoll und beflommen nach neuen Erweisungen, nach neuen Thaten biefer beiligen Liebe: bag Chriftus bieg Gleichnig gebraucht bat, daß eine gottliche Lebre in ihm uns enthüllt ift - bieß ift gewiß burch bas innere Zeugniß ber Bahrheit. Bu fein wie Chriftus gewesen ift, beißet ein Chrift fein: ein Chrift ift, wer ju werben ftrebet, wie Chriftus gewesen ift. Ginem folden Meniden verschwindet die unwahre und thorichte Entgegenfegung geschichtlicher Thatsachen und ewiger Babrbeiten: eine Thatsache ift wahr und bedeutungevoll, fo ferne fie, im Lichte bes gottlichen Willens betrachtet, einer ewigen Babrbeit Berwirflichung ift. "Der Chrift," fagt Samann, "glaubt alfo nicht an Lehrmelnungen ber Philosophie." Der Chrift glaubt an bie Babrbeit als folche, mit lauterem Beifte, mit unschuldigem Beifte, an bie Wahrheit, weil fie aus Gott ift.

Gegen diese Form der Gläubigkeit, welche das innere Zangniß, die Selbstgewißheit der Wahrheit nicht anerkennt, und das
Wahrheitserkennungs. Organ im eigenen Geiste verläugnet, sud
Lessings Axiomata gerichtet: Lessing hat mit ewigen Zügen,
für alle Zeiten, die Grundsätze der sittlich lautern, der gewissen
haften und gesinnungsvollen Schristauslegung festgestellt: "Die
Religion ist nicht wahr, weil die Evangelisten und Apostel sie
lehrten, sondern sie lehrten sie, weil sie wahr ist." "Aus ihrer
innern Wahrheit müssen die schristlichen Ueberlieserungen erstätt
werden, und alle schristlichen Ueberlieserungen fönnen ihr keine
innere Wahrheit geben, wenn sie keine hat." — "Die Ausbildung
geoffenbarter Wahrheiten in Vernunstwahrheiten ist schlechterdings
nothwendig, wenn dem menschlichen Geschlechte damit geholiser.

Leffings theologische Streitschriften haben höhere Borzüge, als ihnen von den Meisten zugestanden werden; sie sind besonders berrlich durch die stille Rührung, das mannliche, edle Gefühl, daß sie durchdringt.

# Die innere Wahrheit der Religion.

### Bon

#### Dr. Rari Baner.

Indem wir den Begriff ber innern Bahrheit als Princip des religiofen Bewußtseine barguftellen unternebmen, liegt und ob, ju zeigen, zuerft, bag ber Begriff ber innern Babrbeit, als bas allgemeine und unbebingte Rriterion ber Bahrheit, auch ber Grund bes religiofen Glaubens und bie ursprungliche Erfenntnifiquelle für bas reli= gibfe Bewußtfein ift; fobann, bag ber Begriff ber innern Bahrheit in ber 3bee ber gottlichen Bollfommenheit begrundet und begriffen ift; endlich, bag bie Unerfen= nung biefes Principes ber innern Bahrheit bie mahre Frommigfeit wirft und bie mabre Bemeinschaft bervorbringt. Buerft alfo werden wir feben, wie ber Bahrheitsbegriff vermöge feiner Form, b. i. Rraft feiner Allgemeinheit und unbedingten Nothwendigkeit, auch in ber Religion Realität und Biltigfeit bat; fobann worin fein Befen befteht, wodurch bie Ibee ber Bahrheit eine inhaltsvolle, eine gehaltvolle Kategorie ift; endlich welche Wirkungen bieg Princip bat, welche sittliche Rolgerungen aus ibm fich ergeben. In biefer breifachen Rudficht verweift ber Berf. auf seine frühern Darftellungen: "ber Begriff ber innern Bahrheit" (in ber Zeitschrift fur praftische Philosophie 1. Seft) und "die Ibee der Wahrheit als wiffenschaftliches Problem" (Zeitsch. f. Philos. u. spekul. Theolog. X. 2.).

find nach Richte Rriterien ber Gottlichfeit einer Offenbarung ibrer Korm nach; bas allgemeine Kriterium ber Gottlichfeit einer Religion in Absicht ihres moralischen Inhaltes ift folgendes: "Nur Diesenige Offenbarung, welche ein Princip ber Moral, welches mit bem Princip ber praftischen Bernunft übereinkommt, und lauter folde moralische Maximen aufstellt, welche sich bavon ableiten laffen, fann von Gott fein. — Das Moralgefet in uns ift bie Stimme ber reinen Bernunft, ber Bernunft in abstracto. Ber nunft fann fich nicht nur nicht widersprechen, sondern fie fann auch in verschiedenen Subjeften nichts Berichiedenes ausfagen, weil ibr Gebot die reinste Einheit ift, und also Berichiebenbeit zugleich Widerspruch sein wurde. — Gine Offenbarung, Die Marimen enthalt, welche bem Princip aller Moral miberfprechen, bie a. B. Betrug, Berfolgungegeift, die überhaupt andere Mittel aut Ausbreitung ber Babrheit als Belehrung autorifirt, ift ficher nicht von Gott, benn ber Wille Gottes ift bem Moralgeset gemäß, und mas diesem widerspricht fann er weber wollen. noch fann er zulaffen, daß Jemand es als feinen Willen anfundige, ber auger bem auf seinen Befehl handelt." Und über die Rriterien ber Gottlichfeit einer Offenbarung in Absicht ber möglichen Darftellung ihres Inhaltes: "Die Beuchelei ift viel schrecklicher als ber völlige Unglaube, weil letterer ben Charafter nur fo lange, als er bauert, verderbt, ber erfte aber ihn ohne hoffnung jemaliger Befferung zu Grunde richtet. - Dieg ift die Folge, welche bas Berfahren, ben Glauben auf Furcht und Schreden und auf die fen erpreften Glauben erft die Moralität grunden zu wollen, nothwendig baben muß, und welche er auch allemal gehabt haben murbe, wenn man immer consequent zu Werfe gegangen. - Rad Mafgabe biefer Grundfage murbe ber einzige Beg, ben Glauben in dem Bergen der Menschen hervorzubringen, der fein, ihnet durch Entwicklung des Moralgefühls das Bute erft recht lieb ufb werth zu machen, und badurch ben Entschluß, gute Menschen gu werben, in ihnen zu weden. - Ein Jeber wird aus bem Urtheil, bas er (bei folder Unficht) über Bewinn und Berluft fallt, fein eigen Berg naber fennen lernen." - "Die einzis

vahre Probe, ob man Etwas wirklich annehme, ift, ob man datach handelt."

Dieg ift die Erhabenheit ber Lehre von ber "prafifden Bermft", in bem Begriffe bes Sittengeletes ein unbedingt giltiges. allaemein nothwendiges, durch fich felbst evidentes, - ein innerlich felbstständiges Wahrheitsfriterium erfannt zu baben: ein unendlicher Fortschritt ift dief Bewuftfein von der Unbedingtheit bes Sittengeseted. Der unwahre Wegensat von biftorischer und pernünftiger Babrbeit ift aufgeboben, ber sittliche Glaube ift geforbert und angefündigt. Aber bieß ift bie Schranfe ber fritischen Dbilosophie, Die Babrheit bes allgemeinen Beiftes auf Die Babrbeit ber praftischen Bernunft beschränft zu haben, ben ethischen Besichtspunft, ber boch nur ein besonderer ift, verallgemeinert gu baben. Rant und Richte beducinen alle gottlichen Gigenschaften ans bem Princip bes gottlichen Billens, bes Sittengefeged: er fei heilig und feelig, foferne bieg Sittengefet ohne alle Einforantung in ibm berricht, allmächtig, foferne bieß in Beziehung auf Die Sinnenwelt gebacht wird, gerecht, foferne er eine volltommene Concurrenz zwischen ber Sittlichfeit und bem Glude endlicher vernünftiger Wesen bervorbringt u. f. f.

Statt bieses beschränkten Ariterion der kritischen Philosophie bedürfen wir eines allgemeinen, eines positiven: den Begriff der innern Wahrheit. Was aber der Begriff der innern Wahrheit, der seiner Form nach allgemein und unbedingt giltig ift, seinem Gehalte nach sei, ist der zweite Gesichtspunkt unserer Betrachtung. Der Begriff der innern Wahrheit folgt nicht nur aus der unbedingten Realität des Sittengesess, sondern aus dem Begriff ins nerlicher selbstständiger Vollkommenheit, aus der Ide ber Gött= lichkeit.

Innere Bahrheit ift ber Act ber innern Bolltommenheit eines Befens, innere Bahrheit ift ber Act,
in bem fich die Genugsamfeit bezeugt, der Selbstbethatigungsact ber Bollfommenheit. Innere Bahrheit

hat bas, was auf ber Bolltommenheit seiner Wesens = Berhalt= nisse beruht, was in sich vollkommen ift und in sich ge= nugsam.

Sat relativ jedwedes Wefen innere Bahrheit und Gelbftftanbigkeit, fo ferne es burch die harmonie feiner Befend-Berbaltniffe, burch eigene innere Rraft und Lebendigkeit beftebt, fo ift boch bieg Princip innerer Bahrheit am allereigentlichften giltig und nothwendig auf dem Gebiete ber Religion. Die religiofe Bahrheit ift bie im absoluten Sinne innerlich mabre; benn Gott ift bie Bahrheit, als feiner Bollfommenbeit felbit fic bewußt. Gott ift die Bahrheit als feiner Bollfommenheit Selbstbewußtsein - und mahr ift, was Gott gebacht bat, was zu benten feiner Bottlichfeit gemäß ift. Die 3dee ber Gottlichfeit, ber felbfiftanbigen, felbfigenugfamen Bollfommenheit ift Rriterion und Dag aller Realität und Wahrheit. Auch ber religiöse Glaube und bie religiose Ueberzeugung bat ihren Ursprung und Grund, ben Dagftab für ibre Echtbeit und bas Rriterion ibrer innern Babrbeit. ihre Beglaubigung, Begrundung, Bestätigung und Bewährung in ber 3bee ber Bolltommenheit: wir erfennen bas als religiofe Babrbeit, wir glauben an bas, mas in fich felbst gottlich, mas ber Ibee gottlicher Bollfommenbeit entspricht, ibr gemaß ift, aus ibr erfolgt; wir glauben an Jesum Christum, weil er ber selbstfanbige Inbegriff sittlich = geistiger Bollfommenbeit ift, - um feiner gottlichen Liebe willen, feiner gottlich lautern, beiligen Liebe. Der Gebante ber Gotteswürdigfeit, ber Gottlichfeit ift fein Erzeugnig unerleuchteter Bernunftwillführ, sondern bas Organ ber Babrbeit überhaupt, Poftulat ber fittlich geistigen, ber religiöfen Bernunft. Done dieß innere Licht ift alles Finsterniß, ohne biese gottliche Eingebung ift ber Glaube purer Aberglaube und eitler Babn: Dieg Bolltommenheitsbedürfnig und Bolltommenheitsbewußtsein ift ber Urfprung bes religiöfen Bewußtfeins.

Gott ift größer als unser Herz. Aber nicht so, als könnte, was gut vor dem Gewissen der Menschen, bei Gott bose sein,

und umgekehrt, nicht fo, als sei, was wahr und gut ift, wahr und gut durch einen willtührlichen Beschluß Gottes, als fonnte bas bofe auch gut fein, wenn Gott es andere beschloffen. Es feblt nicht an Solchen, bie gang folgerichtig, indem fie bem Menfchen ein inneres Rriterium ber Gotteswürdigfeit, ber Gottesgemäßbeit, ber Böttlichkeit absprechen, zugleich jene außerften, ichaubervollen Confequengen nicht verläugnen, daß weber bas Gute an fich und anbers gut ift als durch ein willführliches Machtgebot eines willführlichen Gottes, noch ber Mensch, was wahr und gut sei, zu wiffen vermöge. Bas mahr und gut ift, ift mahr und gut, weil Gott es fo bat gebacht, gewollt als ber, ber er ift, nach feiner Freibeit Gefet, nach ber Rothwendigkeit feines beiligen Befens, weil so zu wollen, so zu benten abtilich ift. Ausbruck ber Göttlichfeit ift, weil Gott, indem er so denkt und so will, den Act seiner Gottlichfeit vollzieht, weil er so benkend und so wollend frei ift, seelig ift, Bott ift. Die innere Wahrheit und freie Nothwendigkeit, bas innere gefesmäßige Leben, bie eigene Rraft und Beschaffenbeit jedes Dinges und jedes Wefens, bas, wodurch ein Jedes ift, was es ift, diese innerliche Selbstftandigfeit und Eigenartigfeit ift also nicht durch willführlichen Beschluß, sondern burch innere schöpfe= rische Freiheft ben Dingen und Wesen eingeboren und bauernd und unwandelbar. Defhalb fann ber Mensch sein Gewiffen, auch wenn er es verleugnet, nicht vernichten, feinen Babrbeitefinn, auch wenn er ihn betrügt, nicht völlig erstiden. Ift Gott größer als unfer Berg, so folgt baraus nicht, daß lauter zu fein, ein Borrecht ber gottlichen Beiligkeit, daß uneigennützig zu lieben, ein Borbehalt der göttlichen Liebe ift, sondern ce folgt nur dieß, bag bes Reinften Reinheit nicht rein genug ift vor bem beiligen Gott, daß ber Allgenugiame allein genug thun fann bem Gefege ber Beiligfeit, Tugend und Wahrheit, daß menschliche Tugend und menschliche Bernunfterkenntniß ift, was fie ift, nicht im Gegensag gegen ben göttlichen Willen, sondern durch die Abstammung aus dem gottlichen Geifte, burch ihr Begrundetfein im gotilichen Billen, durch den lebendigen Zusammenhang und das tiefe Einverständniß mit ber göttlichen Babrheit. Ift Bahrheit Selbfibezeugung

innerer Bollfommenheit, so ift, was wahr ift, in sich felbft gewiß, und diese Selbstgewißheit, mit der und die Bahrbeit ergreift, ift bas Zeugniß ihrer gottlichen Abstammung und ihrer gottlichen Burbe. Tugend und Bahrheit find felbftftanbige, beilige Mächte, weil wir in Tugend und Bahrheit bes gottlichen Wefens inne werben, weil wir in Tugend und Babrheit beffen gewiß werben, daß ein Befen ift von biefer beiligen Genugiamfeit, daß ein Bott ift. Gott in feiner felbstftandigen Bolltom menheit will erfannt fein, wie er ift, geliebt fein, wie er ift. Das folder Göttlichkeit entsprechende Erkennungsorgan ift bas geiftige und sittliche Gewiffen, die lautere und uneigennütige Liebe, aber Bernunft und Liebe und Gewiffen baben ihren wahren lebenbigen Grund in bem selbstitandigen Sinne für Bollfommenbeit: - bat Bedürfniß, das Gefühl, das Bewußtsein der Bollfommenbeit # bas mabre Bahrheitserfennungsorgan, die Rraft ber bochten Liebe, ber Ursprung und Grund unsers Glaubens an Gott.

Wir glauben an Gott, weil wir in der Gewißheit felbftfanbiger Bolltommenheit leben, weben und find, — wir glauben an Gott, weil ein Wefen fein muß von selbstständiger Genugsantett.

Gott ift, - weil Alles, was ift, nur ift burch ein ursprüng lich und felbstftanbig vollfommenes Wefen, weil, daß ein folde Befen fei, aus bem Begriffe ber Bollfommenheit folgt. Dag Got ift, ift eine innere Babrheit, die auf fich felbst rubt, feines auße ren Zeugniffes bedurfte, fo gewiß als der Begriff der Bolltom menbeit ift, ber allein wahrhaft selbstiftanbig ift und allein wahr haftes Zeugniß seiner selbst. Zwar beweiset Alles, daß Gott ik alles Leben und Sein ift nur möglich unter ber Borausfetung eines Wefens, bas in fich felbft genugfam ift, bie Bewifibeit eine folden Wesens ift die bochfte Vramiffe für jeden Beweis: at was dieser Idee diese Allgemeinheit gibt, ift ihre Selbstgewißbeit - Gelbftgewigheit ift Gelbftbezeugung ber Bollfommenbeit. Gott # weil Bollfommenbeit ift, Gott ift, weil ein feelig und beilig Gent gen in fich felbft gedacht werden muß. Belange uns auch, jedes ein gelne Naturmefen fur fich zu benten, ale burch innere Rraft be ftebend, wober die Einstimmung aller Einzelnen zu einem barmb

nischen Ganzen der Natur, der sittlich geistigen Welt? Diese selbstendnige Einheit, unter deren Voraussezung allein wir denken und sind, das Wesen, von dem wir wissen, daß wir sind, weil es selbst ift, diese selbstagenugsame Einheit ist nur eines Wesens von heiliger Vollkommenheit, ist nur Gottes.

Die Lehre, daß ber Gegenstand bes Glaubens nicht Gott, sondern des Menichen Befen fei, berubt auf einem Mangel mabrer geiftiger Beobachtung. Daß ber Mensch feinen Gott nach fei= nem eigenen Bilbe, fo wie er felbft ift, fich benft, ift eine rich= tige Beobachtung, aber bie Folgerungen, bie jene Theorie baraus giebt, find verfehrt. Der Mensch benft fich feinen Gott, wie er selbst ift, - aber nicht sowohl, wie er ift, sondern vielmehr wie er fein will, wie er fein zu follen fühlt, wie er fich benft, frei von Bebrechen und Unvollfommenheiten. Dieg Bollfommenheitsbedurfnig, dieß Gefühl und Bewußtsein einer Bollfommenbeit, in der unfere eigene Natur gereinigt, geläutert, verfelbftftanbigt erschiene, biefer Sinn ber Bollfommenbeit ift Univrung und Grund unseres Glaubens an Gott: wir glauben an Gott weil uns ber innere Bahrheitssinn fagt, daß wir nicht find, wie wir sollen, daß ein Befen ift felbstständig vollfommen, von jeder Beschrantibeit frei und ber bochften Gute, ber beiligften Größe fabig.

Die Widerlegung jener Theorie, daß der Mensch sich selbst benkt, wenn er Gott denkt, ist — der große Mensch, der wahre Mensch, der sich solche Thaten abgewinnen kann, daß er Zeugniß von dem selbstständigen Sinne für Vollkommenheit gibt. Uneigennüßige Tugend, Ausopferungöfähigkeit, der freie Muth der Wahrheit, das reine Wohlgefallen an der Schönheit entquellen diesem lautern Wahrheitssinn, diesem Sinn für selbstständige, selbstgenugsame Vollkommenheit: alle sittlichen Mächte, das Rechtsgesühl, die Wahrheitsliebe, die Gewissenhaftigkeit, sind in diesem Vollkommenheitssinn beschlossen. In der kritischen Philosophie ist ein Ansang gemacht zur Anerstennung dieses selbstständigen Wahrheitssinnes: das Bewußtsein von der Selbstständigkeit des Sittengeseyes, der Begriff von dem, was sein soll, der kategorische Imperativ ist ein Ansang höhern Wahrheitssinnes. Der Stoicismus der Tugend lebte wieder auf,

bie Menscheit glaubte wieder an das selbsifiandig Gute, — sie ertrug es nicht, in Gott zu benken, was ungöttlich ift, was Gottes unwürdig mare.

Die Beglaubigung der Offenbarung ist ihre innere Wahrheit, ihre innere Wahrheit ist Ausdruck ihrer Göttlichkeit. Religiösen Glaube ist Glaube an die innere Wahrheit der Religion, christlicher Glaube ist Ueberzeugung von der Göttlichkeit des Ehristenthums. Ein solcher Glaube ist ein sittlicher: sittlich in feinem Metiv, denn das Bedürfnis der Bollsommenheit ist freie Liebe, une eigennützige selbstsuchtsose Liebe, reines Wohlgefallen, lautere Freude; und sittlich in seiner Wirfung, denn nur der Glaube an einen göttlichen Gott macht den Menschen gut und edel. Dies ist das Wesen der Bollsommenheit, sich selbst mitzutheilen, die Liebe ihrer selbst zu erwecken, wie auch Cartesius sagt: "Res cogitans, si aliquas perfectiones novit, quidus careat, sibi statim ipswadabit, si sint in sua potestate."

Pascal gibt ftatt bes innern mabren Rriterion für bie Wahrheit und Göttlichkeit bes Chriftenthums nur folche Rennzeiden an, die theils nicht in der reinen uneigennützigen Liebe begrundet find, theils nicht bas Eigenthumliche bes driftlichen Glaubens bezeichnen. Aimer le Dieu - aber welchen Gott und mit welcher Liebe ? Chriftlicher Glaube ift Liebe Gottes, - aber freie un. eigennütige Liebe bes felbftgenugfamen Bottes, Liebe Got tes um feiner Gottlichfeit willen, Freude an Gottes Bollfommenbeit. Gefühl und Bewußtsein der Abbangigfeit von Gott ift in feinem Grunde Gefühl ber Bollfommenbeit: Krömmigfeit ift Bollfommenbeitsgefühl, Liebe Gottes um feiner felbst willen. Der Glaubenslehre und Religionswiffenschaft wah res Princip ift also nicht das subjective Bewußtsein ber Abbangigfeit bes Menschen von Gott, sondern ber objective Begriff ber Bollfommenheit, die Ibee ber Göttlichkeit, in der allein alle gott lichen Kräfte und Eigenschaften, alle Triebe und Bedürfniffe bes menschlichen Bergens, alle Formen und Arten der Beiftigkeit begriffen werden fonnen, aus der allein fie alle abzuleiten, auf welche fie zurudzuführen find.

Wenn wir die Bollfommenheit als selbstständiges Princip faffen, so muffen wir die falfche Borftellung ber Bolltommenbeit, welche bie Meisten beherricht und fraft welcher fie nur einen formellen Begriff ber Bollfommenheit benfen fonnen, aufgegeben und einen höhern Standpunkt gewonnen baben. Es find zu unterscheis ben der Begriff relativer, formeller Bolltommenbeit, und ber Begriff abfoluter, inhaltevoller, felbftfanbiger Bollommenheit. Rach ber formellen Borftellung ift bas Bollfommene, bas was es ift, 1) nur vergleichungsweife (verglichen ale Art mit andern Wesen berselben Urt ober als Gattung mit andern Gattungen), 2) nur beziehungeweise (bezogen als Mittel auf einen beschränkten 3med, bienfibar einer fremben Absicht, unterworfen einem außern Grunde), 3) nur formell (als negative Uebereinfimmung mit sich selbst, als blose Widerspruchelosigkeit). In ber erften Rudficht ift ein Individuum vollfommen burch ben bobern Grad einer Eigenschaft, durch bas größere Daag einer Rraft; in ber zweiten Rudficht nennen wir ein Mittel, bas feinem 3wede entspricht, vollfommen; in ber britten Rudficht, in ber ein Befen nur nach feiner innern Biberfpruchelofigfeit betrachtet wirb, bort man ben Bofewicht volltommen nennen, so gut als ben helben.

Der wahre Begriff der Bollsommenheit aber ist der Begriff und edingter selbstständiger Genugsamkeit; vollkommen in diesem Sinn ist nicht, was mit Anderm verglichen bester als Anderes ist, sondern das, was über allen Bergleich erhaben, über das Berhältniß der Gattungen und Arten erhaben ist; vollkommen im absoluten Sinn ist nicht, was durch seine Anwendbarkeit und Tauglichkeit fremde Zwede fördert, sondern das, was selbst Zwed ist, das, was auf sich selbst beruht, und durch sich besteht; im absoluten Sinne vollkommen ist endlich nicht, was nur nicht sich nicht widerspricht, sondern das, was positiv mit sich selbst übereinstimmt, was Gehalt hat, gehalts volle Einigkeit seiner mit sich, harmonische Einheit und Selbstsändigkeit.

Auch Aristoteles unterscheidet mehrere Momente im Begriffe ber Bolltommenheit, ohne bieselben auf die Einheit gurudzuführen, in

der diese speciellen Momente begriffen sind; die Begriffe ber Bollftanbigfeit, ber vergleichungsweisen und ber unbedürftigen Bollfommenbeit. Der unbedürftigen Bollfommenbeit Begriff, - bag namlich in Beziehung auf bas Gute bem Bollfommenen Richts fehlt, und daß es in seiner Urt nicht übertroffen werden fann, - bebarf, um ber 3dee ber Bollfommenheit ju enisprechen, bag er vom Gattungeverhältniffe frei gebacht werbe. Bei Spinoga ift ber Begriff ber Bollfommenheit, wie ber bes Guten und Bo fen, nur in relativem und im formellen Sinne gefaßt. "Nibil enim, in sua natura spectatum, perfectum dicetur vel imperfectum; praesertim postquam noverimus, omnia, quae fiunt, secundum aeternum ordinem et secundum certas naturae leges fieri." Und boch ist biese "ewige Ordnung" nur benkbar unter ber Boraussegung unbedingter, bedürfnifiloser, selbstftandiger Bollfommenheit: Spinogas Substanz, ber Begriff ber Substantialuat ist nur ein Theil, nur ein Moment im Begriffe der Bollkommen Ptaton hat das in sich freie und allumfassende Princip lebenbiger gedacht: die Welt ift ibm gebildet nach bem Urbild ber Bollfommenheit. Der Allerzeuger hat den Rosmos gebildet nach ber Bollfommenheit, die in ihm felbst ift, nach ber Unvergleich lichfeit, die in ihm felbst ift, - ro ror voouuevor nadliere καὶ κατά πάντα τελείω μάλιστ' ὁ θεὸς αὐτὸν ὁμοιῶσαι βουληθείς.

Bolltommenheit im positiven Sinne ist Genugsamteit, selbstkandige Seeligkeit, — der Freiheit und der Liebe, der Wahrheit und des Friedens selbstständige Einheit, d. i. Einigkeit seiner in sich selbst. Dieses metaphysische Principium ik das alle geistigen und sittlichen Rategorieen umfassende, es schließt das Postulat der Tugend und Freiheit, den Begriff der Wahrheit und Seeligkeit in sich.

Gott ist vollsommen, weil er die Wahrheit ist und die Liebe, weil er in bedürsnißloser Seligkeit in sich selbst genugsamts. Weil Gott vollsommen ist, weil die Wahrheit der Gemyssamfeit Zeugniß ist, ist sie selbstgewiß und innerlich wahr: der Glaube an die innere Wahrheit, die Ueberzeugung von der selbst ftandigen Wahrheit der christlichen Religion beruht auf der Idee

ber Göttlichkeit. Dieser Glaube, diese Ueberzengung ist der wahre christliche Glaube in seiner Integrität: wahrhaftiger Glaube, selbstsuchtslose Hoffnung, tugendvolle Liebe. Wer im Stande ist, die Evangelien mit lauterm Sinne zu lesen, hat die Ersahrung an sich selbst gemacht, daß die Aussassiung dieser Geschichte, die Ausnahme dieser Lehre die Idee der Göttlichkeit als Princip ihrer innern Wahrheit und den Sinn der Vollkommenheit als Organ der Wahrheitserkennung voraussetzt: wer Christum liebt, wer ein Herz hat für die neutestamentliche Geschichte, der hat es auch in sich erfahren, daß die Liebe Christi auf dem Gesühle göttlicher Bollkommenheit beruht. Seine heilige Größe ist das Zeugniß seiner göttlichen Würde, seine lautere Liebe ist seiner göttlichen Lehre Bestätigung: — seine Lehre ist göttlich durch sich selbst, ihrer innern Wahrheit eignes Zeugniß.

Christi Reben sind durch ihre innere Wahrheit, Christi Lehren sind durch ihre Erhabenheit, Lauterkeit, Tiese und Klarheit über dem historischen Zweisel erhaben. Was in sich selbst wahr ist, was göttlich lauter und ties und erhaben ist, ist auch echt: seine Schbeit beruht auf der Abstammung aus dem göttlichen Geiste. Das Gebot der Feindesliebe, die Seeligsprechung der Reinen, der Sanstmüthigen, das Gebet der Verklärung sind göttliche Wahrheisten, Offenbarungen der heiligen und ewigen Wahrheit. An den Sinn sür die selbstständige Wahrheit hat Christus sich gewendet, er hat die Renschen mit der Wacht der Wahrheit überzeugt, hat ihnen wegemuthet, die Wahrheit zu erkennen, — nicht wie zu den Alten gesagt war, hat er ihnen gesagt, sondern einen neuen Sinn hat er geweckt, die Freiheit hat er verkündigt, die Freiheit hat er zur Psicht gemacht, die Liebe hat er geboten.

Dieser neue Sinn, ben Chriftus, — ber geschichtlich wirkliche Chriftus, — von ber Menschheit gefordert, ift ber Sinn für die innere Selbstständigkeit der Wahrheit, welche in der Idee der Böttlichen Bollkommenheit begründet ist. Wenn dieses Glaubenssprincip anerkannt ist, dann wird das Christenthum eine geschichtliche Wahrheit, dann wird und ist das Christenthum Religion der

innern Bahrheit und die Gemeinschaft ber Gläubigen, Die Gemeinbe ber Beisen und Guten.

Die Anersemung des Princips der innern Wahrheit in der Religion wirft die wahre geistige Frömmigkeit, die freie Wahrhaftigkeit und lautere Liebe, und Freiheit und Liebe sind das wahre Band religiöser Gemeinschaft, die nothwendigen Voraussetzungen geistiger Einigkeit.

Der Glaube ist ein geistiger, wo er ein freier Glanbe ist. Die Freiheit bes Glaubens ist sowohl im negativen, als auch im positiven Sinne ber Freiheit zu behaupten, das Princip der selbstständigen Wahrheit verbürgt ebensowohl die Unabhängigkeit bes Glaubens von äußerlicher ober innerlicher Gewalt, als sie auch die positive Freiheit, die Selbstbethätigung der religissen Bernünftigkeit in unserm Geiste, gewährt.

Wer an die innere Wahrheit der Religion glaubt, ift frei vom zwingenden Einfluß äußerlicher Gewalt; nicht das Aufehen der Kirche, nicht die Gesetze des Staates, haben ihn gendthigt, nicht Furcht vor Menschen oder Rücksicht auf schnöden Gewinn hat ihn bestimmt, zu glauben, wie er bekennet, sondern sein Glaube ruht auf innern Gründen, auf innern Ersahrungen, auf innerer Zuversicht, er ist entschlossen, ihm Alles zu opfern, für ihn zu sterben: "Hier stehe ich, ich kann nicht anders. Gott helse mir!" Es ist auch in Wahrheit ganz unmöglich, durch äußern Iwang den Glauben hervorzubringen, durch äußerliche Sazungen ihn zu gebieten: zum äußerlichen Bekenntniß kann äußere Gewähden Gewissenlosen vermögen, den Glauben kann nur die Gewisseit der Wahrheit wirken.

Wie der Glaube in seinem Urfprung von außerer Gewalt frei sein muß, so auch in seiner Bezeugung: zur Freiheit der religiösen Erkenntniß gehört als nothwendige Bedingung, die unbeschränkte Freiheit der Darftellung und Mittheilung. Diese Forderung der Glaubenofreiheit folgt aus dem Wesen der Wahrheit. Wir muffen frei sein in unserm Glauben und ihn frei

und offen bekennen, und dieß ist nicht ein Recht, das uns äußere Gesetze einräumen, nicht ein Recht, das uns willführliche Beschlüsse zugestehen, sondern unbedingte Pflicht, die uns die Wahrheit selbst auferlegt. Denn die Wahrheit soll anerkannt werden, und es ist nicht in unsere Wahl gestellt, ob wir es wollen, weil wir es sollen. Diese Psicht freier, unbeschränkter Darstellung und Wittheilung religiöser Ueberzeugung kann nur der aufrichtig und bereitwillig anerkennen, der die innere Selbstgewißheit der Wahrheit begreift, nur der kann sie üben, der selbst eine feste Ueberzeugung hat, nur der gesinnungsvolle Mann.

Es find aber nicht nur biefe außerlichen Schranfen, von welchen ber Glaube frei wird burch bie Erfenntnig von feinem innern Gewigheitsgrund, sondern biese Erkenntnig macht ibn frei von ber innern Unfreiheit, frei von Billführ und Gelbftfuct, von Luge und Aberglauben. Frei von Willführ und Gelbstlucht: benn der Glaube an die innere Wahrheit ift Einsicht in ihre in= nere Nothwendigfeit und Selbstffandigfeit, Bereitwilligfeit, bie Babrbeit so wie sie ift, (nicht wie wir wunschen, bag sie sein mochte), und mit allen ihren Kolgerungen fie anzuerkennen, Entfoloffenheit, alle unfere befdrantten Reigungen und Bedürfniffe, alle unfere beschränften Borftellungen und Einbildungen ihr gu opfern. Und frei von Aberglauben und von Luge. Es ift eine unmannliche, eine niedrige Feigheit, die jest berrichender Zon ift, bag fich bie Menschen scheuen, ben Aberglauben zu befämpfen, als ware Tieffinn und Poefie, Glaubeneinnigkeit und Bergenseinfalt burch biefen Rampf gefährbet. Gine fleinliche, unmannliche Dentungeart. "Meiner Meinung nach," fagt Juftus Dofer, "batten unsere Borfahren, bei allen ihren fogenannten abergläubischen Ibeen, feine andere Absicht, als gewissen Babrheiten ein Zeichen aufzudruden, wobei man fich ihrer erinnern follte." Gewiß, burch biefe richtige Erflärung ift ber Gebrauch sinnbildlicher Borftellungen, um sittliche und geiftige Bahrheiten einzukleiben, entschulbigt und gerechtfertigt. Aber bieg Beichen ftatt bes Wefens felbst zu faffen, bem Befen innere Gewißheit abzusprechen, ift unsittlich, ift abergläubisch. Aberglaube ist jeder Glaube, der nicht auf bem Gefühl und Bewußtsein, auf der Zuversicht und Gewißheit von der innern Selbstgewißheit der Wahrheit beruht. Wer an Gottes Vollkommenheit glaubt, und an der Wahrheit innere Kraft und Selbstständigkeit, der bedarf nicht äußerer Zeichen, — und wem er ihrer als Erweckungsmittel bedürfte, so doch nicht als Beglaubigungsgründe. Daß diese religiöse Gewißheit nicht in Allen mit gleicher Kraft und Stätte wirket, nicht in Allen in gleichem Grade deutlich und mittheilber ist, versteht sich von selbst: ob diese religidse Gewißheit als verschlossene Sehnsucht im Herzen des Kindes, oder als siegende Freudigkeit im Geiste des Denkers sich darstellt, sie ist es immer, die uns sagt, daß ein Gott sei, ein heilig vollkommenes Wesen von unbegreislicher Güte und Barmherzigkeit.

Der Rampf ber Wahrheit gegen ben Aberglauben ift ber Rampf der Freiheit gegen die Willführ: Willführ ift principlofe, felbstfüchtige Babl, die fein anderes argumentum fennt, als bas argumentum a tuto; Freiheit ift Bahrheitserfenntniß, Die auf innern Grunden beruht. Der Rampf ber Bahrheit gegen ben Aberglauben ift also auch ein Rampf für die Freiheit, für unbeschränfte Entwicklung ber Wiffenschaft und freie Forschung. Frei beit ber Forschung ift die unerläßliche Bedingung für Erkennmiß ber Wahrheit, für freie Ueberzeugung und freien Glauben. absolute Norm für alle Forschung auf bem Bebiete ber Religion, ift die Idee der Göttlichkeit, beren unbedingte Dacht nur ber Aberglaube nicht fühlt, nur die Willführ verläugnet: fie ift bas constitutive, das regulative Princip der Wiffenschaft ber Religion. Freiheit in vorgezeichneten Schranken, in bestimmten Grenzen eingeschlossen, unter gewissen Boraussegungen und in einzelnen Fällen zugelaffen, ift nicht die Freiheit, welche die Wiffenschaft fordert: wiffenschaftliche Freiheit ift unbeschränkte Gelbstentwidlung bes reinen uneigennütigen Biffens = und Erkenntniftriebes, unbeschränfte Selbstentfaltung bes innern Babrbeitefinnes. Rich ter über diese That des Geiftes ift nur der allwissende Gott.

Aber nicht die Freiheit von äußerer Gewalt und innerer Besidrantibeit, nicht diese Unabhangigfeit macht ber geiftigen Babr-

paftigkeit wahres Wesen aus: jene Freiheit ist nur Bedingung, Boraussehung, — Reinigung und Läuterung zum wahren Acte ber Freiheit. Die wahre Freiheit des Geistes ist die Erstennung der Wahrheit, der Act, in dem der Geist Zeugsniß gibt von seiner Verwandtschaft mit Gott, und in dem er der göttlichen Genugsamkeit dewust wird. Die Anerkennung des Princips der innern Wahrheit erfüllt den Geist mit dieser Krast der Erkenntniß, gibt ihm diese schöpferische Freisheit, in den Tiesen der Gottheit zu forschen. Die Wahrheit wird uns frei machen; sie löset die Fesseln, die den Geist an die Macht des Bösen gebunden, sie ertheilt ihm Kräste, des Lesbens geheimnisvollen Ursprung zu ahnen, den Entschluß der göttslichen Liebe zu erkennen, der Wahrheit Wesen zu ergründen, — Seeligkeit mitzussühlen, inne zu werden der göttlichen, uneigens mügigen Weisheit.

Chriftliche Beisbeit berubt auf freier Babrbaftigfeit, auf ber Liebe ber Wahrheit, die uns frei macht. Rur ber geiftig Freie ift driftlicher Beisbeit und Krommigfeit fabig, benn nur ber geistig Freie ift einfältigen Bergens: Bielwisserei macht bas Berg leer und ben Sinn eitel; Weisheit ift friedensvolle Liebe ber Babrheit, ftille Sammlung, unzerstreute Betrachtung bes Geiftes ber Wahrheit. Die driftliche Weisheit sest voraus Freiheit von niedrigen Motiven ber Kurcht und ber Lobnsucht, Freiheit von Billführ und Babn, Freiheit von Pharifaismus, Rraft bes Geiftes zur Erfenntniß ber Wahrheit; folch ein edles Freiheitsbeburfniß fest Chriftus im Menschen voraus, an ein folches sittliches Kreibeitsgefühl wendet er fich mit seiner Ermabnung, an ein foldes heiliges Freiheitsbewußtsein mit feiner Lehre. Begen alle Borftellungen, die seinem Bolfe eigen waren, über alle Aussichten und hoffnungen aller Bölfer ber alten Welt binaus, fordert er einen reinen Sinn für die Wahrheit, eine sittliche Größe, die noch fein Mensch geahnet hatte, einen Freiheitsmuth, vor dem ber ftoi= iche Selbenmuth verschwindet, eine Uneigennütigfeit ohne Grangen, Aufopferungefähigfeit ohne Bedingung, Entfagungefraft ohne Borbehalt: er fordert ben beiligen Sinn der Bollfommenbeit.

Denn es wirfet die Wahrheit mit ber Freiheit zugleich bie lautere Liebe, Die Bergendeinfalt, Die Beiftesunfoulb, die sittliche Große und Sobeit. Die beilige latterfeit bes Gemuthe, die gottliche Reinheit bes Bergens, die fille friedensvolle Sobeit des Beiftes, wie fie in Jesu Chrifto erfdie nen, ift bie bem innern Bahrheitsfinn entsprechende sittliche Befinnung. Lauterfeit und Friede, Ginfalt und Unschuld find Formen der Liebe, wie in Tugend und Wahrheit bie Freiheit fich felber erfüllt und verwirklicht. Freiheit und Liebe, Wahrheit und Kriebe find Ging, - in Giner Ginbeit begriffen, im gemagfamen Beifte vereinigt. Sittliche Reinheit, Unfdulb, Ginfalt, Lauterfeit, Seelenfriede, Sanftmuth und Bute find bie Frucht ber innerlichen Babrbeitserkenntnift, Die Bestätigung bes mabren Glaubens. An ben Früchten allein erfennen wir ben Baum: ben Beglaubigungegrund und Beweis ihrer felbft bat bie Bahrheit in fich felbft, die Bewährung und Beftatigung ibrer Echtheit, ihrer Birflichkeit ift die lautere Liebe.

In breisacher Wirtung erweist sich die sittliche Lauterkeit im religiösen Glauben. Zuerst in der Reinheit ihres Ursprungs, sodann in der Art, wie er sich fortpflanzt, in der Wahl der Mittel, durch die er sich behauptet, endlich in der Erhabenheit und Selbstständigkeit der Zwecke, die er zu erfüllen thätig ist.

Glaube an die innere Wahrheit der Religion wirfet vollfowmene Selbstuchtlosigkeit im Berzen, völlige Selbstvergessenheit; ber wahre Ursprung der wahren Religion ist also nicht selbstüchtige Bedürstigkeit, sondern Bedürsniß der Bollsommenheit. Die Bedürsniß ist lautere Uneigennüßigkeit — uneigennüßiges reines Wohlgefallen, uneigennüßige lautere Freude an der Herrlichkeit und Fülle der Gottheit, frommes Erstaunen über Gottes unendliche Seeligkeit. Wahre Frömmigkeit ist Liebe Gottes un seiner Göttlichkeit willen, d. i. in ihrem Ursprung selbkruchtslose, reine, uneigennüßige Liebe.

Golcher Glaube aber, der durch und durch Liebe ift, tam fich nur durch solche Mittel behaupten, die seines göttlichen Ursprunges würdig sind, nur durch solche Mittel sich darftellen und

fortpflanzen, die ber Erhabenheit feiner 3wede: entsprechen. Der sittliche Glaube ift frei von haß und haber und Berfolgungssucht, frei von Fanatismus und Intrigue. Auf die geistige Lauterfeit kommt es an, ob Einer ein wahrer Chrift ober ein heuchler. Richt ferne mehr ift die beffere Zukunft, in der die Sabersucht, die Berfolgungesucht, ber fanatische Sag ber Parteien wird aufgebort haben und bie Lauterfeit ber Gesinnung, als bas Kennzeichen ber Krömmigfeit anerfannt sein wirb. Ein Jeber, ber für die Religion wirkfam fein will, um fie zu vertundigen, auszubreiten, zu befestigen, gegen Angriffe zu vertheidigen, muß burch die Lauterfeit seiner Mittel die Reinheit seines Zwedes beweisen: ein Jeder, der sie verkündigen will und beschüpen, muß feinen Beruf, die heilige Sache zu vertreten, durch hoheit ber Besinnung, Ehrenhaftigfeit des Charafters beweisen. Die Intrique und die Lift vermögen Richts mehr gegen die Allmacht der Babrbeit: der blinde Eifer ift erfolglos gegen ben Duth ber Gewiffenhaftigfeit.

"Sabe ich übel gerebet, fo beweise es mir." Wo übt ber Fanatifer je diese Pflicht, wo bat er je dieß Wort Christi auf sich bezogen? Er bezieht es nicht auf sich, weil es für ihn einen stillen Borwurf enthält, weil es ihn mahnet an bes Gewiffens beilige Stimme, weil es ben schlummernben Bahrheitefinn in ibm Täusche sich Reiner über sich selbst! Wer bie Kabigfeit wedt. verloren bat, fich durch Grunde überzeugen zu laffen, die innere Schönheit ber Tugend zu fühlen, die Selbstftandigkeit der Babrbeit zu faffen, hat mit diesem Bahrheitserkennungs-Organ gugleich bas Bermögen verloren, die göttliche Offenbarung zu erkennen, sie von der falschen zu unterscheiden, sie als die göttliche zu lieben. Woran follte ein Solcher bie Wahrheit erkennen, wenn fie personlich ihm erschiene? Die beiligste Liebe ift ben Obarifaern in perfonlicher Bahrheit erschienen, fie haben fie nicht erfamt, in der himmlischen Dulbung und Sanftmuth haben fie nicht die göttliche Burbe zu erkennen vermocht, in ber beiligen Emterkeit nicht die göttliche Bahrbeit. Bie der Geift der Liebe, wie Bahrheit und Tugend fich barftellt, war bem vbarifaischen

Sinne verborgen: die göttliche Burbe hatten fie im Glanze irdischer Majestät zu sehen gehofft, die göttliche Bahrheit stellten sie sich vor in menschliche Schranken eingeschlossen: wie hätten sie jene erkennen sollen in ihrer stillen Hoheit und Selbstvergessenheit, wie hätten sie diese anerkennen sollen in ihrer unschuldvollen Offenheit und schrankenlosen Bahrhaftigkeit?

Der lautere Glaube, ber sittliche Glaube, ber wirkliche Glaube verfolgt mit ben Mitteln ber Lauterleit bie höchsten, erhabensten 3wede. Erhaben ift bes Glaubens Biel, weil es ein selbsteständiger, ein umfassender, ein auf Gott gerichteter Geisteszwed ist.

Selbstfändigen Werth hat der Glaude, soferne er auf der Aleberzeugung von der innern Wahrheit der Religion ruht; denn diese Ueberzeugung ist die Gewißheit von der Selbstständigkeit der Wahrheit: und selbstständig sind die Zwede, die er verfolgt, weil sie aus dem Wesen der Wahrheit folgen. Umfassend sind diese Zwede, weil der Glaude in sich selbst den Beruf hat, durch solche Mittel, die seiner würdig sind, durch Belehrung und Ueberzeugung, durch Wilde und Duldsamkeit, durch ausopfernde Liebe und Hingebung sich selbst fortzupstanzen, sich mitzutheilen, über die ganze Welt sich auszubreiten. Aber dieß Reich, das er gründet, ist ein göttliches Reich, der Wahrheit selbstständiges Reich ist nicht von der Welt, sondern ist Gottes.

So wirfet die Unerkennung des innern Princips der Bahrbeit nicht nur die mahre geistige Frommigfeit, sondern auch die wahre Ginigkeit, sie bringt hervor die mahre Gemeinschaft.

Wenn auch die Bösen zusammenhalten, um ihre selbstsüchtigen Absichten durchzusetzen, und zwar äußerlich um so fester, je eigennüßiger ihre Absicht ist, wenn auch die Schwachen sich verbinden,
ann durch ihre Berbindung eine äußere Macht zu bilden und
zwar äußerlich um so sester, je mehr sie fühlen, eine Stütze zu
bedürsen, so sind solche Berbindungen doch nicht in Wahrheit Gemeinschaften zu nennen. Denn die wahre Gemeinschaft entsteht nur
da, wo Freiheit und Liebe die Inten vereinigt zu selbstständigen
und erhabenen Zwecken. Freie Wahrhaftigkeit und lautere Liebe

ift bas einzige Band mahrer Gemeinschaft. Rur eine folche Gemeinschaft ift eine wirkliche, bauernbe, siegenbe.

Jedwebe Gemeinschaft, welcher die in ihr Berbundenen nicht aus freier Ueberzeugung und mit freier Liebe, sondern nur geawungen ober in theilnabmlofer Gleichgiltigfeit angeboren, ift eine blos icheinbare, ift feine wirkliche Gemeinschaft. Wirklich, nicht blos icheinbar, geboren nur die einer Rirche an, bie fie wollen, die fie begrunden murben, wenn fie nicht ware: folden Entidluß, folde Theilnahme aber wirft nur ber freie Glaube, nur die Ueberzeugung von der Wahrheit der Kirchenlehre. Alfo ift nicht bie Berpflichtung auf ein firchliches Symbol bas Giniaungeband ber firchlichen Gemeinschaft, sonbern bie Erwedung bes freien Glaubens. Die Rirche ift bie Gemeinschaft berer, bie ibr aus freier Liebe angehören, nicht überrebet, fonbern übergeugt, nicht gezwungen, fondern freiwillig; alfo ift- bie Freiheit fetbft die beilige Reffel, die die Gläubigen vereinigt, die Liebe bas gottliche Band, bas fie verbindet. Birfliche Gemeinschaft ift Bemeinschaft ber Freiheit, ber Licbe, - Gemeinschaft ber Beifter im Glauben an die Selbstständigfeit ber Bahrheit.

Bas aber nur icheinbar eriftirt, bat feinen wahrhaften Be-Rand; es mag Jahrhunderte lang feine außerliche Existenz erhalten, innerlichen Bestand bat es nicht: bauernd, bleibend ift nur bie auf ihrer innern Bahrheit beruhende Gemeinschaft. Das wahrhaft Dauernde, das wirklich Fortbestehende unterscheidet sich vom Berganglichen und icheinbar Eriftirenden badurch, baf fein inneres Lebensprincip fortwirft, daß feine innere Le= benstraft fich fteigert, bag es fich fortbildet, verfungt. vervolltommnet. Gin Bolf, bas groß geworden ift burch eine bestimmte Gesetzgebung, burch eine bestimmte Richtung seiner Rraft und Thatigfeit, burch bestimmte Borftellungen und 3mede. tann Jahrhunderte lang, nachdem es aufgebort hat mit biefem Beifte in die Entwicklung ber Menschheit einzugreifen, ja nachbem biefer Beift in ihm erloschen ift, außerlich fortbesteben; aber nur ein Bolf, das allgemein menschliche Zwede verfolgt, das vom Beifte ber Menschlichkeit erfüllt ift, bas erfüllt ift von 3been, bas

die Freiheit, die Liebe, die Wahrheit um ihrer selbst willen will, nur ein solches kosmopolitisches, dristliches Bolk, nur ein Bolk, wie das Deutsche, lebt wahrhaft sort im Wechsel der Zeiten und der Geschicke, lebt ein unsterbliches Leben. Unsterblich lebt, was Leben aus sich erzeugt und Leben in sich selbst erzeugt durch ewige Fortbildung, Erneuerung, Vervollkommnung. Wir sind unsterblich, weil wir vervollkommnungsfähig sind, weil wir in uns selbst erneuert werden und wiedergeboren.

Db die Religion felbst einer Fortbildung fähig und bedürftig fei, ift eine ganz andere Frage, als um die es bier fich bandelt, ob die religiöse Gemeinschaft einer solchen bedarf. Die Forde rung einer solchen innern Kortbildung, einer folchen inneren Erneuerung, ift das Princip des Protestantismus, das Element des Protestantismus, das von Luther und Melanchton, von Zwingli und Calvin in der Kirche thatig und wirkfam war und in ihr fortwirfen wird, bis bie trennenden Schranken zwischen ben Confeffionen gefallen fein, bis Gin Beift Alle erfüllen, bis die Liebe Alle vereinigen wird. Dieß ist die wahre Reformation: ewige Erneuerung des Geiftes, ewige Fortbildung des Geiftes in ber Gemeine, damit fie werde, was fie fein foll, damit fie ihrem Urbild in der göttlichen Liebe entspreche. Diefen Ruf des göttlichen Geiftes haben die Reformatoren im fechezehnten Jahrhundert vernommen, sie sind ibm gefolgt mit Treue und Ergebung, sie haben biefe Sendung erfüllt, wie es unter ben geschichtlichen Bedingun gen möglich war. Bas biefe Manner gewollt, verhalt fich pu bem, was sie, ohne es felbst zu wollen, geleistet, wie des Colums bus Plan zu seiner That sich verhält; Columbus fand mehr als er suchte, entdedte ftatt eines neuen Weges eine neue Welt. Das protestantische, reformatorische Princip, wenn es sich selbst ertennt, ift das Princip der innern Babrbeit der Religion, die Korderung \_ des freien Glaubens und eines priefterlichen Bolfes.

Die Gemeinschaft, die in sich selbst der Fortbildung fahig ift und dauernden Bestand hat, ist auch die siegende. Der Sieg des Geistes ist nicht seine Anerkanntheit in der äußern Geschichte, sondern seine Selbstvollendung, — der Sieg des

Geiftes ift, daß er es erreicht, zu sein wie er soll, wie seinem Besen gemäß ift, daß er vollkommen ift. Die siegende religiöse Gemeinschaft ist die vollendete, in der der Geist Gottes offendar, die Liebe Gottes sichtbar wird.

Die siegende, die vollendete, die wahre und volltommene Geistesgemeinschaft kann nur die Anerkennung des Principes der innern Wahrheit hervordringen, denn nur diese Anerkennung erwedt in der Gemeinschaft den Sinn der Bollsommenheit, deren Darstellung sie selbst sein soll. Wo Alle glauben an die göttliche Wahrheit, wo Alle der göttlichen Bollsommenheit als der höchsten Selbstgewisheit sich bewußt sind, da ist ihre Gemeinschaft nach menschlicher Kraft und menschlicher Bestimmung, eine Darstellung des göttlichen Lebens. Eine solche Gemeinschaft freier und liesbender Wesen, die sich vereinigt haben, um in ihrer Liebesgemeinschaft nach dem Urbilde göttlicher Freiheit und Seeligkeit frei und seelig zu sein, ist der Wahrheit selbst ständiges Reich. Alle sind Eins, denn in Allen ist der Geist der Wahrhaftigkeit und der Liebe, der Freiheit und des Friedens.

Der innere Sieg ber Wahrheit wird, wenn die Stunde getommen ift, auch außerlich sichtbar und offenbar; ber Beift ber Bahrheit wird alle Bolfer ergreisen, ber Geift ber Liebe alle Menschen verbinden, die Tugend wird berrschen auf Erden. Diese Mussichten in die Zufunft sind nicht leere Schwarmerei, sondern ber Gegenstand mannlicher Begeisterung. "Sie wird kommen," fagt Leffing, "fie wird gewiß fommen, die Zeit der Bollendung, da ber Mensch, je überzeugter sein Berftand einer innern beffern Butunft fich fühlt, von biefer Butunft gleichwohl Bewegungsgrunde zu seinen Sandlungen zu erborgen nicht nöthig haben wird, da er bas Gute thun wird, weil es bas Gute ift, nicht weil willführliche Belohnungen barauf gefest find, die feinen flatterhaften Sinn ehebem blos beften und ftarten follten, die innern und beffern Belohnungen beffelben zu erkennen. — Geh beinen unmert. licen Schritt, ewige Borsehung! Rur lag mich biefer Unmerklichleit wegen an dir nicht verzweifeln, wenn selbst beine Schritte mir icheinen follten gurudgugeben!" Bas giebt uns bieg Bertrauen, diese Zwersicht? Die seelige innerliche Gewisheit von der göttlichen Güte und Wahrheit; wir wissen, daß Gott sein Wonnicht bricht, daß er nur verheißt, was seiner Liebe gemäß ist, wir wissen, daß Gott Alles vermag, weil er will, was seiner Weis-heit Zeugniß ist: so gewiß Gott ist, so gewiß ist der Sieg der Wahrheit.

Ift überhaupt Anerkennung eines Gottes ber allgemeine Be griff ber Religion, fo liegt ber specifische Unterschied ber Ret gionen in ber Bestimmtheit, in ber Gott gebacht wird. Diefe Bestimmtheiten find Eigenschaften, Befensbestimmungen Gottes. Die Bergangenheit wurde beherrscht von ber Borftellung ber gottlichen Macht: die Furcht entsprach biefer Borftellung ber gott lichen Wirksamfeit als Motiv im menschlichen Beifte, - "bie Rurcht bat die Götter gemacht," wie die Alten gefagt. Diefe Borftellung von ber göttlichen Birffamfeit ift bie beschränftefte, untergeordnetste, unausgebildetste: was ift Macht anders als ein formelles Bermogen, eine Kabigfeit obne Gebalt? Die Dacht Gottes ift beghalb die allumfaffende, allbestimmende, allburchbris genbe, alldurdwirfende Macht, weil fie die 3mede ber Berede tigkeit und ber Gute ausführt, weil fie bie 3mede ber Liebt und Beisheit erfüllt. Die Belt ift bas Berf ber gottlichen Allmacht, aber die Allmächtigfeit Gottes ift nur ber Uct ber Boll führung beffen, mas er als der Allbeilige gewollt und als ber Allweise beschloffen: die Welt ift voll seiner Beidheit und Gute, das Werk feines unausforschlichen beiligen Billens, feiner unergrundlichen Beisbeit, feiner unerschöpflichen Bute. Die mabre Gemeinde wird von dem Glauben an diese mabrhaft gottlichen Eigenschaften, Die gottliche Beisbeit, Gute und Beiligfeit erfüllt fein, durch die Ueberzeugung von der Gelbftftandigfeit bet Wahrheit beherrscht und bestimmt werden. Die Furcht und bie Selbstsucht bat die Bogen gemacht, Liebe treibet aus die gurcht und den Wahn, die Wahrheit machet uns frei. Die Liebe fagt uns, daß Gott ift, ber Bollfommenheit Bedürfnig überzeugt uns, bag Gott ift, bie Bahrheit beweift une, bag ein Gott ift, ben pu benten, aller Gewißheit Grund, ben zu fühlen, aller Seeligkeit

Inbegriff ift. Denn er ift in bedürfnißlofer Segligfeit in fich ge= nugfam, felbftfanbig, feiner felbft mabrhaftig gewiß.

Mittheilung seiner Seeligfeit ift ber 3wed bes Schöpfers, — Berherrlichung Gottes ber Schöpfung 3wed.

Berherrlichung Gottes ist der Zweck der wahren Gemeinschaft, ist das Werk des freien Glaubens, der geistigen Frömmigkeit. Eine religiöse Gemeinschaft ist vom Geist Gottes erfüllt, — vom Geist der Wahrheit, der Liebe, der Seeligkeit. In Erfüllung gehen soll in dieser Geistergemeinschaft die Verheißung Christi vom Neiche Gottes und vom Geiste der Wahrheit und der heiligen Liebe. Wo die Liebe Gottes ist, ist auch die menschliche Bruderliebe; wo die Liebe, ist auch die Freiheit, wo die Freiheit, ist auch die Wahrheit: — die Wahrheit allein macht und frei und glücklich, fromm und gottselig.



Der bisherige Zustand der praktischen Philosophie in seinen Umrissen.

# Ein kritischer Versuch vom

Berausgeber.

J. Rant, J. G. Fichte, Segel, Schleiermacher.

Die gegenwärtige Zeitschrift hat sich, ihrer nächsten Bestimmung gemäß, vorzugsweise bisher mit Problemen der spekulativen Theologie beschäftigt, und das Princip, zu welchem sie sich bekennt, nach dieser Seite hin darzustellen gesucht. Jene Aufgabe darf sie nunmehr so weit für erledigt halten, als wenigstens die dadurch hervorgerusenen Hauptideen weitere Beachtung und Prüsung gestunden, und auch von andern Seiten selbstständig aufgenommen worden sind. So halten wir es an der Zeit, dasselbe Princip auch an den andern Haupttheilen der Philosophie durchzusühren, in Aritis, wie in Proben selbstständiger Weiterbildung derselben.

Warum wir für dießmal die praktische Philosophie wählen, geschieht aus keiner bloß äußern Beranlassung, — wiewohl wir gerade jest eine Reihe von Abhandlungen aus diesem Theile der Philosophie unsern Lesern vorzulegen gedenken, für welche der gegenwärtige Aufsat als allgemeine kritische Einleitung dienen soll; — vielmehr geschieht es aus der tiesen Ueberzeugung, daß außer der Religionsphilosophie die Umgestaltung oder Fortbildung keiner Disciplin wesentlicher ist, als die der praktischen Philosophie, wenn überhaupt die Spekulation den großen Aufgaben, welche die gegenwärtige Zeit ihr gestellt hat, gewachsen bleiben soll; denn kein Wort ist irriger, als was neulich aus sonst unverwerslichem

Munde gehort wurde, daß die spekulative Biffenschaft nicht theilzunehmen nötbig babe an ben Kragen, welche ibre Gegenwart auf bas Innerfte aufregen. Berftebt fedoch eine Philosophie ibre eigene Epoche nicht, blidt fie, was Eins bamit ift, nicht zugleich noch barüber hinaus: so sehen wir nicht ein, wie eine solche noch barauf Anspruch machen fonne, ber bochke Ausbruck ber Intelligeng ihrer Beit zu fein. Dber fie mußten bann ausbrudlich bekennen, mit ihrer Untersuchung noch nicht zu Ende gefommen zu fein, und ihre Weltansicht vielleicht zwar in ihren fernliegenben, abstraften Principien begrundet zu haben, nicht aber aus ihnen bie gesammte Birklichkeit, am Benigften bie geiftige ihrer Beit, aum Selbstverständnig bringen au tonnen. 3a bei jeder Philosophie, die in der That für ihre Gegenwart wirkfam geworden, ift dief nur baburch geschehen, bag fie gerabe an bie Glemente biefer Begenwart fich richtete, welche bie Bufunft im Schoofe tragen, und biese aus ihr herausgestaktete. Seine Zeit verfteht nur ber, welcher erkennt, was and ibr folgen foll: nur so gewinnt er bleibende Wirfung auf sie, daß er biefe Folgerung zieht. Jebe in sich vollendete Weltausicht von Platon bis auf Rant berab bat daber eben so gut ihre prophetischen Lehren gehabt, wie jebe Religion, und wohin anders sollen jene fich wenden', als in bie praktische Philosophie? Auch ist es ein eben so bestimmtes Kris terium von ber Wahrheit und Tiefe eines philosophischen Princive, als seine allgemeine theoretische Grundlage es ift, ju sehen, ob das, was fie als das Zufünftige, zu Erftrebende aufftellt, eine eigentliche und weitumfaffende Zufunft babe. Wie groß und bedens tungsvoll erscheinen nach biesem Maagstabe 3. B. Spinssa's politische Lehren: bas ganze vorige Jahrhundert geborte bazu, um ibnen, im Bewuftfeon ber Gebildeten weniaftens. Gegenwart 3 geben!

Dieß ist nun auch in dem Kreise der Segelichen Lehre nicht unerfannt geblieben; sa von dieser Seite ber hat man mit bestimmtem Bewußtsein und entschiedenster Klarheit aus dem Kreise der Schule selbst die ursprünglichen Schranken des Systemes durchbrochen, — im Widerspruche mit dem bekannten Worte seis

Der bisherige Zustand d. praft. Philosophie in seinen Umrissen. 163 nes Urbebers, "baf bie Eule ber Minerva erft bann ibren Klug beginne, wenn eine Gestalt bes lebens alt geworben fei", bag bie Philosophie "mit ihren Grau in Grau" zeichnenden Begriffen nur bie gegebenen Ruftande zu begreifen, b. b. bie Bergangenbeit abzuschildern habe; - benn bas Begebene ift in Wahrheit nur bas Brobuft seiner nachsten Bergangenbeit. Democh muffen wir in biesem Ausspruche ben tiefen, richtig leitenden Bernunftinstinft bes Denfere erbliden, mit welchem er ben Charafter feiner Beltansicht in ihren praktischen Theilen auf bas Schärffte und Besonnenfte angab, nach dem unvermeidlichen Geschick aller Philosophen freilich bie Eigenschaften seines Systemes auf ben Begriff der gangen Philosophie ausbehnend. In der That hat Begel's praftische Philosophie, wie sich zeigen wird, nur einen Theil ihrer Gegenwart und ein fleines Maag von beren Butunft umfaßt: fie ift barin bie bescheidenste, welche es je gegeben, und bieran bat fie aus ihrer eigenen Mitte ber ihre praftische Wiberlegung erfabren muffen. Im Widerspruche mit ihr baben die Begabteften und Ungeftumften ihres Rreifes getrachtet, jene burftigen Butunfiebegriffe sofort pratifch werden ju laffen, aus Philosophemen beraus Geschichte zu machen, - ftatt fie bloß binterber als vernunftig zu begreifen, - und aller Zukunft zu gebieten, was fortan ihre einzigen Interessen sepn sollen!

An dem doppelten Widerstreite gegen sich ist jene Philosophie num zu Grunde gegangen, theils in sich selbst, indem der Zwiesspalt ihrer Anhänger in der entscheidenden Frage ihres praktischen Berhaltens zugleich verrathen mußte, wie sie in einem der wessenügend geblieden sei, theils im Gesammtverhältnisse zu ihrer Zeit, indem sich zeigt, daß sie mit ihren praktischen Iden dieselbe nicht zu deuten, nicht zu umfassender (organischer) Weiterbildung zu bringen vermöge. Die praktische Philosophie Degel's — dieß wird ihre Kritist zeigen — hat nicht den rechten Begriss der Zukunst, sie hat nicht die Tiefe der vorhandenen Gegensäse verstanzden, welche in dieser zu vermitteln sind, weil sie den wahren Bezgriss der Versönlicheit nicht kennt und seine volle Berwirklichung im

Praktischen. Die hegel'sche Vollendung ber Weltgeschichte ift eine sehr nahe; benn der vollendete Organismus einer gegliederten Staatsverwaltung, ohne anderes Interesse, als sich selbst, — das vollendete Abbild der absoluten Vernunft ist an einer bestimmten Stelle vielleicht seiner Erreichung schon nahe gewesen. Aber darum hat hegel auch den Sinn der Gegenwart nicht vollständig begriffen, die wichtigsten und ereignisreichsten Reime der Jukunft gerade übersehen. Dennoch war, zur zeitigenden Kriss in dieser Stockung, wenigstens der Versuch seiner Anhänger, sene Resultate praktisch zu machen, mannhaft und an sich ächt philosophisch, und ist weit über das quietistische Verhalten Anderer aus demselben Kreise zu stellen, sedem Constitte mit der geistigen Wirklichkeit sorgfältig auszuweichen.

Aber die Philosophie hat ihre praktischen Lehren nicht an bem popularen Enbe bes Gegebenen zu befestigen, weber burch versuchten Conflitt, noch burch gesuchte Uebereinstimmung mit ihm (wiewohl biefe Sitte, Die eigentlich nur benfelben 3med außerer Accommodation bat, in das Berhalten ber Philosophen fich ein schleichen zu wollen scheint), sondern fie muß sie aus allgemeinen Principien schöpfen, Die, als folde, nie popular merben tonnen, noch es zu feyn branchen, sofern nur der auf ihnen rubende Ba wohl und tachtig gegrundet ift. So fommen wir auf die rein wissenschaftliche Frage zurud: welches bie eigentlichen Principien der praktifchen Philosophie feien; und wie bas umfaffende Syftem berselben auf fie zu gründen sei? Hier befinden wir und übrigens mit biefer Frage nur auf bem fritischen Standpunfte; wir haben bas bisher Geleistete zu vergleichen und in einem feften, gemeinsamen Resultate auszusprechen; hieraus wird fich bie Einficht über ben weitern nachften Schritt in biefer Biffenschaft er geben. Da es fich aber hier um Keftstellung ber Principien hans belt, welche ihrersetts auf bem Fundamente ber Metaphysik und Psychologie ruhen; so wird eine Philosophie, wir meinen bie Berbart'iche, die in beiberlei Sinsicht eine folechterdings von bem gemeinfamen Bildungsgange ber gegenwärtigen Spefulation abwei dende Bahn verfolgt, auch in Behandlung der praktischen Princis pien auf einer andern Seite stehen, als bie sich mit ben unfern verDer bisherige Zustand d. prast. Philosophie in seinen Umrissen. 165 einigen läßt, und zu beren Bermittlung es eines weitern Ausholens von metaphysischen Fragen bedürsen würde. Dieß ist der Grund, warum bei gegenwärtiger Untersuchung der Principien der praktischen Philosophie die Herbart'sche nicht in den Kreis gezogen werden konnte.

Bas nun jene betrifft, fo fteht es im Großen und Bangen noch nicht anders um die praftische Philosophie, als zu ber Zeit. wo Schleiermacher mit feiner "Rritit ber bieberigen Sittenlebre" hervortrat. Diefelben burchgreifenben Begenfage, baffelbe noch nicht erledigte, ja noch nicht einmal zu vollem Bewuftlein gefommene Bedürfniß, jene Gegenfage in einer umfaffenden Durchführung ber Biffenschaft in's Gleichgewicht zu bringen und gleichmäßig zu befriedigen, turz, dieselben Grundaufgaben, wie bamale! Biewohl die unmittelbaren Ergebniffe und Cautelen jenes Bertes junachft nur verneinender Art find, wiewohl bie Lehren, gegen welche feine Rritif unmittelbar fich richtete, jest mehr biftorisch bestehende, als gegenwärtige sind: so bat der eigentliche Inhalt dieser Kritik darum noch nicht an Kraft verloren. Er trifft ben Bunft, um ben es auch jest fic banbelt, welcher auch bas Biel von Soleiermachere foftematischen Arbeiten zur Etbit war, und auf welchen auch bas gange Interesse ber gegenwärtis gen Zeit gerichtet ift. Das eigentliche, noch jest geltenbe Ergebnif ber Schleiermacher'iden Rritif, wie viel man auch fonft noch aus bem reichhaltigen Werte fich berauslesen mag, läßt fich nämlich babin aussprechen, daß es ber bisberigen praftischen Philosophie noch nicht gelungen ift, die Guter-, Tugend- und Pflichten-Lebre aus Einem Princip, und zugleich damit in völligem Bleichmaafe und genauem gegenseitigen Entsprechen auszubilben, daß aber - und dies ift die noch wesentlichere Betrachtung, wo= mit wir icon auf die Wendung eingeben, welche Schleier= mader ben eigenen fuftematischen Arbeiten gur Ethif gegeben bat, - nur auf den Grund ber Guterlebre ber Tugend - und Bflichtbegriff auf concrete, ber sittlichen Wirflichkeit gemäße Beife ausgeführt werben fann. So ftebt bie Sache im Grunde noch jest: auch nach Schleiermachers eigenem Spfteme ber Ethif.

Die wissenschaftliche Behandlung des Tugende und Pflichts begriffes läßt sich erst dadurch über die bisherige abstrakte Fassung erheben, die sie in allen Systemen der Sittenlehre hat, welche ihren Hauptinhalt in die Entwicklung dieser beiden Begriffe segen, nach welcher Alles auf eine Reihe formeller Borschristen oder Kriterien sich beschränkt, an denen das Tugendhaste oder Pflichtgemäße der Gesinnung oder der Handlungen zu erkennen sei, — wenn dieselbe auf eine vollständige Lehre von den Güstern des sittlichen Lebens gegründet, und in diesen der Inhalt der sittlichen Gesinnung, wie die Substanz des pflichtmäßigen Handelns nachgewiesen wird.

Umgekehrt: allein baburd fann bie Güterlebre ihr wiffen schaftliches Princip und ihre Ausführung erhalten, wenn erwiesen wird, wie die fittliche Freiheit Aller und ihre Gemeinschaft burch fittliche Gesinnung, bas "bochfte Gut", nur in ber Gefammt beit sener Guter erreichbar sei, und nur burch bie Theilnahme jedes Einzelnen an ihnen sich verwirklichen laffe, wie aber eben damit für jeden Einzelnen Tugend und Pflicht auf durchaus begranzte, nur individuelle Beise, in der gang bestimmten Sphare eines Gutes (ber Familie, bes Berufes, ber burgerlichen Gemeinschaft u. s. w.) Geltung habe, daß es reine Tugend und Pflicht mäßigkeit, bloß entsprechend jenen in abstracto aufgestellten Ma rimen und Regeln, gar nicht gebe: - wie die Erfahrung längst bemerkt, und die Tauglichkeit folder allgemeinen Kriterien zur Leitung ber Sandlungen in der febr complicirten Wechselwirfung des Lebens bezweifelt batte, worüber wir nur ftatt alles Andern, die befannte Polemit Jacobi's gegen die Rantischen gemein gültigen Maximen in der Moral in Erinnerung bringen wollen.

Ferner: ist hierdurch zugleich der Begriff der Persönlichkeit und Freiheit, nach welchem auch im Gebiete des Sittlichen Jeder nur sich seibst gleich ist, seiner eigensten Welt angehört, und das Princip der Allgemeinheit, nach welchem Sittlichkeit nicht nur die allgemeine Forderung für Jeden ist, sondern auch als die höchste, Alle zur Gemeinschaft verknüpfende Macht sich erweist, in ihrem bisherigen Gegensaße völlig ausgeglichen. Die wahrhaft ver-

Der bisherige Zustand b. prakt. Philosophie in seinen Umrissen. 167 wirklichte Persönlicht eit, das Genugthun seinem Genius, wird den Einzelnen in der rechten, d. h. durch Berwirklichung aller sittslichen Güter erreichten Gemeinschaft mit der Persönlichkeit aller Ansbern ausgleichen; die höchste Selbstvollendung eines Jeden wird die wahre Gemeinschaft Aller erzeugen: umgekehrt wird die rechte Gemeinschaft Aller Jeden zu seiner wahren Persönlichkeit gelangen lassen.

Endich: tann nur baburch zugleich ber Begriff bes bochften Gutes von feiner leeren 3bealität und abstraften Unbestimmtbeit befreit werben, welche bann weiter gur Borftellung feiner Unerreichbarfeit und Jenseitigkeit nothigte: in ber Gemeinfcaft ift es nur erreichbar burch bie fittliche Befinnung Aller, welche eben bamit bie Befammtheit der fittlichen Guter verwirflicht und bewahrt; aber auch bem Gingelnen, fofern er nur biefer Gestinnung in fich gewiß ift, bes felbftftanbigften und an sich erreichbarften von allen Gutern, - giebt fich bas bochfte Gut jum pollen subjektiven Gemuste seiner eignen Bollkommenheit, weil es gang in feine Gesimnung und feinen Willen eingegangen ift, und ibn nach fich umgeschaffen bat. Aber auch objektiv wird ihm ber unverfürzte Antheil am bochften Gute, fofern er burch jene Befinnung fich jum wefentlichen Gliebe ber Gemeinschaft erhoben, in der es allein verwirflicht werden fann, und fofern er das Bemufitfein diefer feiner absoluten Bedeutung bat.

Es ist dasselbe Bewußtsein, welches Kant als das der sittlichen Burde und Selbstachtung bezeichnete, der unabtrennlichen Begleiterin der sittlichen Gesinnung, und in dem er vielmehr jene im Selbstgefühle hervortretende Genüge und Bollendung, die innere, von jeder äußerlichen Beziehung unabhängige Glüdseeligkeit hätte sinden können, im Gegensaße zu der von ihm allein bezeichneten äußern Glücseeligkeit, zu welcher noch äußerlich angemessene Umstände hinzukommen mussen, — ein Gegensaß, welcher zugleich ihn nöchigte, die Erreichung des höchsten Gutes sür den Meuschen die auf ein künstiges Leben zu vertagen. — So ist vielmehr der Begriff des höchsten Gutes ein wahrhaft diesseitiger, ergreisbar geworden auch in der schlichtesten und unmittelbarsten Gestalt des Beruses oder des praktischen Lebens, sobald nur die sittliche Gesinnung sich rückaltlos barein versent, und bas Bewußtsein hat von der unendlichen Bedeutung einer jeden acht sittlichen That.

hiermit ift allerdings nach unserer Ueberzeugung bas bodfte Biel ber Ethif, auch als philosophischer Wiffenschaft, aufaftellt: ber Einzelne, nach seiner innern Individualität, wie nach feiner außerlichen individuellen Lage, ift völlig über fich verftanbigt, er erfennt, wie er auch im Rleinsten bas Ganze und Ewige ergreis fen könne. Auch seine Gefinnung ift mit jeber Gestalt bes & bens verföhnt, weil er fich bewußt ift, bie Pflicht, fein Sanbeln, auf vollkommene Beise in jeder verwirklichen zu konnen. Aber auch die allgemeinen Gestalten des sittlichen Universums, ber Staat und die Rirche, werden erft von bieraus in ihrer Bahrbeit erkannt; ber Einzelne bat sich nicht ihnen zum Opfer zu bringen fie werben vielmehr als biejenigen sittlichen Formen nachgewiesen, in welchen allein seine mabre Perfonlichkeit, die in ihm sich individualistrende Idee des Genius, ibre freie Wirklichkeit und Selbst genüge finden fann, wenn in beiben, in Staat und Rirde, it absoluter 3wed erreicht sein foll, ber nämlich, vollfommene Dis tel zu fein zur Berwirklichung feber Perfonlichkeit in ihrer wah ren geiftigen Bedeutung, womit zugleich das vereinende, mabr bafte Gemeinschaft fordernde Element in ihnen verwirflicht ware. Nach lösung biefer Aufgabe burch eine umfaffende Guterlebre, kann bie Ethif nur übergeben in eine Philosophie ber Geschichte, um in bem scheinbar willführlichen Gange ber Weltgeschichte ben teleologischen Proces jener Berwirklichung nachzuweisen. —

Wir bekennen nun unsere Ueberzeugung, daß Schleier mach ers Ethik zu unserer Zeit zuerst diese umfassende Behand lung der praktischen Philosophie angebahnt habe und in diese Andahnung, in das von ihr aufgestellte Princip, ist ihre eigenkliche Leistung zu seizen, mag auch zugestanden werden mussen, daß der erste Warf ihrer (noch dazu auch äußerlich nicht zur Bollendung gekommenen) Aussührung nicht in allen Theilen, selbst nicht in

Der bisberige Zustand b. prakt. Philosophie in seinen Umriffen. 169 ben fundamentalen Bestimmungen, gelungen fei. Um Benigsten aber kann man, wie biek bier und da versucht worden ift, eingeine Bruchftude aus jener geschloffenen Idee bes Ganzen ablosen, um sie einem andern Ganzen einverleiben zu wollen. Das Beitere ber Rritif muß nun fein, bie eigentliche Ausbeute, welche feine Borganger, Rant und Sichte, auch für die Ethif ber Gegenwart hinterlaffen haben, diefer zu bewahren, ebenfo ber Leis ftung Begele ibre eigenthumliche Stelle im Bangen ber gegenwärtigen Aufgaben einer praftischen Obilosopbie anzuweisen. Ueberbaupt muffen wir biefenigen Principien ber praftischen Philosophie naber fennen lernen in ihrem Berhaltniffe zu einander und zu Soleiermader, welchen biefer theils bireft und mit Bewuftfein, wie bem Rantischen und Richte'schen, theils indirett und nur mittelbar, wie bem Bege l'ichen, fich entgegengefest bat, um über das innere Verhältniß aller zu einander eine umfaffende Einficht zu gewinnen.

In Bezug auf sein Princip ftellt fich Schleiermacher namlich in die Mitte zwischen die beiben für fich gleich einseitigen Begenfage, nach welchen, por ibm und bis auf ibn bin, am Entfdiedensten die Behandlung der praktischen Philosophie fich getheilt bat, entweder nur Tugend = und Vflichtenlebre zu sein, und die Guterlebre in unvollftandiger Beilaufigfeit ber Vflichtenlebre einauverleiben, ober zu ihrem Sauptinhalte bie allgemeinen Formen ber Gemeinschaft zu machen, und fie foldergestalt auf die Lehre pom Staat zu begrangen, b. h. fie zur blogen Guterlehre berabauseken, und nicht einmal biese vollftandig zu bebandeln. Jeber erfennt, daß der erfte Gegensat in Rant und Richte, dieser in Begel feinen Reprafentanten finbet. Schleiermacher bat ber Ethit baburd eine umfaffendere Aufgabe und eine neue Wendung gegeben, bag er Buter=, Tugend= und Pflichtenlehre in gleich= mäßiger Ausführung und aus Einem Brincipe behandeln wollte, bergestalt, daß in jeder dieser Formen dieß Gine Princip fich vollkommen, aber eben bamit in wechselseitig fich entsprechendem Ausbrude zeigt. Ohne Zweifel ift hiermit ber richtige und umfaffenbe Besichtspunkt aufgestellt, welchen von nun an bie Ethit nicht mehr

wird aufgeben dürfen, schon deswegen nicht, weil erst von ihm aus eine vollständige fritische Einsicht in den Grund der bisherigen Ungenüge möglich ist. Davon ist aber die weitere Folge unabtremblich, diese fritische Einsicht an Schleiermachers eigener Ausführung zu erproben; er wird sich am Ersten dem Maasstabe einer von ihm aufgestellten Idee der Ethit unterwerfen muffen.

Die Eine Behandlungsweise berselben, wie sie dem zuerst bezeichneten Gegensatz entspricht, begnügt sich damit, die Sthist all die Lehre von der tugendhaften Gesunung und dem pflichtmäßigen Handeln zu betrachten, und richtet darauf ihr Hauptaugewmerk, durch sittliche Borschriften und Pflichtgebote den Trieben und Leidenschaften gegenüber eine unsehlbare Richtschunur des Handelns sestzuktellen. Die Boraussetzung ist dabei, daß die Triebe, die natürlichen Neigungen und Anlagen, kurz Alles, was in Gestalt des Naturells auf unmittelbare Weise den Willen antreit, nur als ein dem Sittlichen Neugerliches, ihm nicht Gemäßes, le diglich von ihm zu Beschränkendes betrachtet werden müsse.

hierburch ift die Korm bes Willens, daß er der geistige, selbst bewußte fein muffe, um ber sittliche ju fein, jum einzigen Rrite rium des Sittlichen erhoben worden, mit völligem Abfeben vot dem möglichen Inhalte deffelben. Die Reigung entscheidet nicht sondern das Bewuftsein der Pflicht; jene wird vielmehr, als an fich bedeutungelos, aufgehoben, was richtig ift, fofern bie Rei gung ihrem Inhalte nach aus bem blog finnlichen Triebe ober der persönlichen Selbstsucht des Subjefts hervorgeht: falfo aber, oder nur abstraft, fofern Reigung überhaupt entflebt, w ber Inhalt ober Buftand bes Bewußtseins mit bem Gelbftgefible bes Subjeftes verfohnt ift. Sofern nun bie fittliche Gefinnung nicht bem Befen bes Subjefts Biderfprechendes, vielmehr bas ab lein feinem Begriffe Entfprechende ift (ein Moment, ber we nigftene ale weitere Ronfequenz auch im Rantifchen Moralprincipe liegt, indem Rant bie 3bee bes Sittlichen als bas ichlechthin Ber nunfturfprungliche im Menfchen, ale bas apriorifche Befes feines Millens, nachgewiesen bat, - ber aber ausbrudlich erft von Richte ausgesprochen, und in seiner frateren Sittenlehre, in Schilberung

Der bisherige Zuftand b. praft. Philosophie in seinen Umriffen. 171 bes Wesens ber Sittlichkeit, mit höchfter Energie bargeftellt worben ift): so kann bie Pflicht nicht nur, sondern soll qualeich Inbalt feiner Reigung fein; b. b. bas Subjekt bat fic nur insofern au bem ihm angemeffenen sittlichen Bewußtsein, gur achten sittlis den Gefinnung erhoben, als jene mit ber Reigung völlig verfohnt ift. Beil jedoch bie Sittlichkeit, indem fich ihr allgemeiner Charafter nur baran entscheibet, auf welche Beise bas sittliche Subjett im eigenen Bewußtsein sich ergreift, b. b. welches seine Befinnung ift, eben bamit nur burd Stufen bes Bewußt feine fich ju entwickeln vermag: fo fonnen auch in wahrhaft fittlichem Bewußtsein Reigung und Pflicht noch im Widerftreite mit einander fteben, ober in biefen zurückfallen, was immer erft bie Form ber werbenben Sittlichfeit ift. Die sittliche Cultur und, ibr entsprechend, die Ethit muß aus biefem Zwiespalte vielmehr aur Einheit fortgeben; - was langft erfannt und in ben verfciebenften Gestalten, felbft burch bas befannte Spottwort ber Schiller'ichen Xenien, gegen Rant geltend gemacht worden ift. Es gilt indeg zugleich, und jest mehr als je, die eigenthumliche Berechtigung auch jener Rantischen Unterscheidung feftzuhalten,

Indem Kant nämlich zum entscheidenden Kriterium der sittelichen Gesinnung machte, daß Psiicht und Reigung zwar im Zwiesspalte sein können, diese aber überwunden seyn solle: hat er den rigoristischen Standpunkt in der Moral, immerhin den, welcher seine Berechtigung nie verliert, nur zum absoluten und ausschliessenden gemacht; daher es auch durchaus folgerichtig von Kant war, den Begriff der Heiligkeit (welche die absolute Einheit von Psiicht und Reigung wäre), dem Menschen abzusprechen. Er hat nicht Unrecht damit, ist nicht zu widerlegen, oder eine seiner Bestimmungen auszugeden, sondern seine an sich hochstehende und vom reinsten sittlichen Abel in ihm selber zeugende Aussassung der ethischen Gesinnung ist nur noch in die höchste, allvermittelnde und versöhnende sortzusühren. Die christlich moralische Praxis, wie sie sich im Mittelalter so eigenshümlich als energisch ausgebildet hatte,

und nicht schwinden zu laffen gegen laxere ober minder entschie-

bene etbische Bestimmungen.

sah darüber tiefer: sie hat in der Askese, in der Buße des unbebingten Geborfams, im unbedingten Befolgen ber Bflicht, bloff aus dem formellen Intereffe, seinen reinen Willen baran zu bethatigen, mit Recht nur eine Zwischenftufe erblicht, um bas Bewußtsein von der felbstsüchtigen Reigung zu reinigen, und zu dem Standpunfte ber freien Reigung zu erheben. Daber bleibt es fo gar eine erfahrungewidrige Behauptung, ben Standpunkt ber Pflicht und den der freien Reigung für unverträglich mit einander, ober beide für wechselseitig fich ausschließende zu halten. Wohl fam es sein, daß der lettere schon erreicht ift, und das sittliche ham beln bes Subjettes bas Geprage bet vollen, nur in ihm fich be friedigenden Begeisterung tragt, mabrend boch ein einzelnes Berbaltniß, ein bestimmter Conflift, ibm bas ftartfte Anfampfen gegen vflichtwidrige Billführ und die schwierigfte Selbstverlaugung auf erlegt; an dem Auftauchen bieses Gegensages und an dem Bie berverschwinden biefer Spannung im fittlichen Bewußtsein be währt fich gerade, daß nur die mit der Pflicht verföhnte Reigung jur Reife und Rube ber sittlichen Bildung gelangt ift.

Daß alle diese Punkte von der Kantischen, wie von der sow fligen, baran fich anschließenden Moral gang übergangen ober m erledigt geblieben find, bavon ift der Grund taum anberswo m finden, ale in bem Mangel einer vollständig ausgeführten gebre vom Wesen bes Willens, die, als Theil einer Lebre vom menschtichen Geifte, ber Ethif bie fundamentale Einsicht als Grundlage zu überliefern hatte, daß der vollfommene Wille weder im Biderftreite gegen die Triebe, noch in der bloken, formellen Bflichtmas figfeit bes Sanbelns zu suchen fei, sondern in dem Erfülltsein mit einem geiftigen Gehalte, einer in ihm fich individualifirenden 3ber, beren begeisterndes Interesse alle gerftreuten Neigungen und Eriebe in fich concentrirt, und fo bas Subjeft und feinen Willen zu et nem in sich einigen und völlig befriedigten macht. Wir laffen für jest die Frage noch unentschieden, ob Segel oder Schleier macher biefen Begriff bes Billens in einer vollständigen Debuts tion aller seiner Bestimmungen gefunden, und so bas bochte Biel, in welches eine Tugend = und Pflichtenlehre auszulaufen bat, nach

Der bieberige Buftand b. praft. Philosophie in seinen Umriffen. 473 gewiesen haben: hier ift nur baran zu erinnern, bag von Rant bieß nicht geschehen sei. Dagegen fennen wir unter ben wiffenschaftlichen Darftellungen ber Ethit aus ber Begenwart feine, welche biefen Bunft, ben Begriff ber fittlichen Befinnung und bes fittlichen Billens, als Berwirflichungsform ber 3bee im individuellen Beifte, und damit als einzigen Grundes bes mahren 3ch und einer fub= ftantiellen Persönlichkeit beffelben, mit solder Rlarbeit und Ent= schiedenheit ausgesprochen hatte, als Ficte's nachgelaffene Sit-Diefe gebort in ben gegenwartigen Busammenbang. wiewohl in ihrem Betreff wieder zu bekennen ift, daß ber Begriff ber Ibee, als des Grundes des wahren Ich, felber bei ihr ab= Araft geblieben, nicht fich ju einer erschöpfenden Ideenlehre ausgebildet hat, die dann zugleich eine Lehre von ben vollftändigen Kormen des Genius geworden ware. Aber fie bat dien bestimmte Bewußtfein ihrer Grange: fie lehrt,-wie die 3dee in febem 3ch fich individualifire, sei a priori schlechtbin unerfennbar, und nur in dem Selbstbewußtsein jedes 3ch, welches der 3dee fich bingebe, auf durchaus individuelle Beife zu erleben. Diese richtige und wesentliche Erwägung schließt aber nicht ben andern Sas aus: daß bie Formen ber Ibee nach ben Grundrichtungen bes erfennenden, fühlenden und wollenden 3ch fich muffen erschöpfen, und fo auch die Sauptgebiete ber fittlichen Thatigkeit fich vollftan= big angeben laffen, was die Grundlage einer (bier gleichfalls feblenden) Güterlehre sein wurde. So fonnen wir Richte's Sit= tenlehre in biefer Bestalt als wesentliches Glied in ber gegenwärtigen Fortbildung der Ethik bezeichnen, zugleich als bie bochfte Spige und mabrite Ronfequenz ber mit Rant beginnenden Richtung in diefer Wiffenschaft.

Ihr Princip hat sie selbst auf das Einfachste ausgesprochen: Die göttliche Ibee, die absolute Erscheinung Gottes in der absoluten Form des Bewußtseins, ist Grund der Welt, mit dem Bewußtsein, daß sie es sei; sie sest in der Natur (als der leeren, formalen Erscheinung) und in den durch den Rechtsbegriff begründeten Berhältnissen der freien Iche zu einander (welche Berhältnisse hiermit nur als die Bedingungen zur eigentlichen Bett, und als

nichts mehr begriffen werden), eine übersinnliche Ordnung der Dinge, eine Welt der Sittlichkeit, die Freiheit der Iche ergreifend und sich unterwerfend, so daß diese nun die Darsteller des göttlichen Inhalts, der Ideen, in der dadurch mit Inhalt erfüllten und erst darin ihren Zwed erreichenden Natur werden, ebenso, wie die Iche nicht minder erst in dieser Freiheit und dem Bewußtsein derselben sich über das bloß formelle Selbstbewußtsein zur eigenen Realität erheben.

Die Sittenlehre ift nun die bloffe Analyse biefes Bewuftseins bes 3ch, Bertzeug ber 3been zu fein: ber fittlichen Gefinnung. Darin besteht aber bas Wesen ber Sittlichfeit, lediglich Ausbrud ber Berwirklichung ber 3been im Billen au feyn. Es ift fein bloges Wollen ber Pflicht, um ber Pflicht willen, indem fic burd Selbftverläugnung bas 3ch ftets von Neuem ihr unterwirft: sein Selbst ift vielmehr ihm verschwunden in der Liebe ber 3dee, ber wahre Charafter des Sittlichen ift Selbftlosigkeit; an bie Stelle des nichtigen Selbst und seiner Antriebe ist der Jubalt ber Ibee, ber Erscheinung Gottes getreten, und in ber Begei fterung, mit welcher biefe im 3ch Perfonlichkeit und Selbfige fühl erlangt, ift auch ein - für allemal jener sonft endlose Rampf bes Selbst zwischen ber Reigung und ber Pflicht verschwunden, Einheit und Sarmonie im Selbstgefühle eingekehrt. Hiermit with bem 3ch feine andere Realität und Wahrheit zugeftanden, als bie es erlangt, indem die Idee es ergreift, Person in ihm wirb, und es jum eigenthumlichen Gliebe macht jener Gemeinschaft ber 3che in der fich das Eine, ewige Bild Gottes darstellt. Rur so tommi ibm felbst auch Ewigkeit und unvergängliche Dauer zu, während es von Seite feines natürlichen Dafeins und ber barin fich reges ben Willführ, bloge formale Erscheinung ift, und ber Schein welt, wie bie Natur, angehört.

Defhalb hat die gegenwärtige (zeitliche) Daseinsform, bem kunftigen Leben gegenüber, nach Fichte keine andere Bedeutung, als zuerst nur dies wahre Ich und die dasselbe verwirklichende Gefinnung, die reine Sittlichkeit, in Allen zu entwickeln. Zebes Pflichtgebot kann hienieden, "ob der Einzelne es wisse oder nicht",

nur barauf gerichtet fein, bie Sittlichfeit ber Anbern zu forbern. Der Sittliche will bie Sittlichkeit Aller, ale "eines gefoloffenen Spftemes." Sein eigenes felbftbewuftes Sandeln tann nur jene zum Biele baben. Aber barum muß ber Sittliche wollen, daß diefes Syftem fich schließe, und er weiß, daß es fich schließen muffe, wiewohl er auch weiß, daß es fich nicht schließen tonne, bis nicht alles individuelle Bild in einem gemeinsam anschaulichen Leben erschienen, jebe Perfonlichfeit entwidelt ift burd und innerbalb ber fittlichen Gemeinschaft. Er weiß barum. baf es mit biefer Welt, in ber ftets neue Individuen in die Reihe treten, mit biefer Belt bes Geborenwerbens und Sterbens, einmal ein Ende nehmen, und zu der Welt kommen muffe, in der bas nun zur Einbeit vollendete Geschlecht fein eigentliches Geschäft treibt, bas absolute, vollendete Bild in fich zu realifiren; gu ber ewigen Welt ber gottlichen Erscheinung, um welcher willen die gegenwärtige, als ihre Bedingung, ganz allein ba ift. Die sittliche Gemeine, alle Formen ihrer Gemeinschaft bieser sittli= den Bee gemäß umichaffend, bringt ben Bernunftftaat bervor. Bie dieser aus den gegebenen Staatsformen, nur durch Kreibeit, aber nach einem sicher wirkenben Gesetze im Gange ber Weltgeschichte, allmählich sich realisire, und so die Welt ber zeitlichen Erscheinung unfehlbar ihrem Biel entgegenführe, durch Berwirfie dung des sittlichen Willens in Allen das ewige Reich Gottes zu begründen: bieß zeigt Kicht e, ben Gegensat von Freiheit und Nothwendigkeit durch Betrachtung ber weltgeschichtlichen Erscheinungen selber lösend, und so den Begriff ber Borsebung begrunbend, in dem Abriffe einer Philosophie der Geschichte, welche er Staatslehre, ober "über bas Berhaltniß bes Urftaates zum Bernunftreiche" genannt bat.

Hiermit ist nun, so mussen wir urtheilen, das Princip der praktischen Philosophie von Einer Seite vollendet: der höchke Begriff der Sittlichkeit, vereinigend das Bewußtsein der Reigung und der Pflicht, ist mit Klarheit und Energie ausgesprochen. Aber darin wird zugleich das wahrhafte Wesen der Persönlichkeit nachsewiesen: diese kann nur in der Sittlichkeit zur vollen Erscheinung

kommen: umgekehrt, wo die wahre Verfonlichkeit fich verwirklicht. ba erzeugt sie achte Sittlichkeit. hierburch bat sich ber Begriff bes Benius, bes Ergriffenseins bes 3ch von ber 3bee auf burchaus eigenthümliche Weise, worin eben bas Wesen ber Ber fon besteht, in feiner universalen Bedeutung gefunden. Diese Ber fonlichkeit aber ift zugleich bas wahrhaft Bermittelnbe, Gemeinschaft Fördernde unter den Ichen: jedes wird fich barin feiner erganzenden Gemeinschaft mit allen andern bewufit. Die Eibit ift baburd auf ben Begriff ber Perfonlichkeit gegründet, biefer felbft aber an die tiefften metaphpfischen Principien geknupft, und in seiner Wahrheit gerettet. Dieß 3ch ift nicht mehr, wie bei Begel, vorübergebender Moment im unendlichen Setbftverwirk lidungeproceffe ber absoluten Bernunft; benn feine Eigenthumlichfeit, fein Benius, macht es gerade zum erganzenden Gliebe ber Gemeinschaft Aller, bes ewigen Bilbes Gottes, in welchen fein Wandel und fein Bergeben ift. -

Um ferner ein anderes Eigentbumliche fenes gemeinsamen, Rant'ichen, Standpunftes zu bezeichnen: es fehlt bier ber Eibit faft burchgebende eine selbfiftanbige Behandlung ber Guterlebre. Die objektiven Gestalten ber sittlichen Gemeinschaft, Kamilie, Staat, Rirche, werden zwar in die Pflichtenlehre hineingezogen, indem ba von Pflichten bes Gatten, bes Baters, bes Burgers, bes Laien und des Geiftlichen, u. bal. die Rede ift. Dennoch et ideinen jene Formen babei nicht als bie nothwendige Selbf geftaltung aller sittlichen Gemeinschaft, eben barum als sitb liche Guter, welche allein auch ben Pflichten ihren Inhalt und bie Sphare ihrer Berwirflichung geben fonnen, in beren Go fammtheit erft Tugend und Pflicht ihr Dafein erhalten, obne bieselben aber eine unreale Abstraftion sein würden. - sonbern & bleibt bei dieser Behandlung, wo an ihnen gleichsam nur beispiel weise gezeigt wird, wie ber Sittliche fich in ben gegebenen & beneverhältniffen zu benehmen babe, ber nothwendige Schein, als feien fie envas Unwesentliches, Accidentelles an ber Sittlichteit, als fonne bas sittliche Subjeft feine Gesinnung und fein banbeln auch außer benfelben, etwa an der Sohlheit subjettiv erfor

Der bisherige Zustand b. praft. Philosophie in seinen Umriffen. 477

nener sittlicher Ideale bethätigen. Hierin ist die Idee der Sittlichkeit nur auf formelle Weise bestimmt, — ja in Entzweiung mit der Wirklichkeit gelassen: in doppelter Hinsicht. Im Subjekt bleibt sie unvermittelt mit dem Naturell und den Trieben, während sedes der Güter eine bestimmte Richtung des Naturells und seiner Triebe, aber ethisirt, durch den Begriff der sittlichen Gemeinschaft vergeistigt, darstellt. Bei diesem Mangel bleibt daher Nichts übrig, als die Sittlichkeit für die Negation des Triebes zu erklären.

Innerhalb der Gesammtheit sodann läßt sie das Subsett nur als Vereinzeltes stehen, in der abstrakten Identität einer wirfslichkeitslosen sittlichen Gesinnung, die sich nicht zur Persönlichkeit gestalten kann in dem oben bezeichneten Sinne dieses Wortes, für welche daher das wahre Princip der Gemeinschaft noch nicht gessunden ist. Jedes sittliche Subsett scheint nach dieser Ansicht schon für sich vollendet zu sein, es steht nur neben den andern; während es nur in der Ergänzung mit ihnen, auch als sittliches, seine wahre Bedeutung erhalten kann.

Siermit glauben wir nun bie Granzen bes Princips bezeichnet au haben, in welchen bie Moral in gewöhnlichem Sinne, auch bie driftliche Moral, behandelt worden ift. Man bat fene Bebenten von mehr als einer Seite außerhalb ihres Kreises ausgesprochen, obne daß fie es fich batte fonderlich anfecten laffen, noch weniger, ohne bag eine grundliche Erweiterungeund Umgeftaltung ihrer Principien eingetreten mare, mit Ausnahme bes icon angegebenen Soleier macher'ichen Entwurfes. In jener bergebrachten Regel ber Behandlung läßt fich vielleicht noch die boppelte Beise unterfceiben: entweder handelt es fich darum, wie bei Rant und in ber gablreichen Nachfolge von Bearbeitungen ber Moral, welche von ibm ausgegangen find, mit Vorwaltenlaffen bes Pflichtbegriffes, allgemeingultige Maximen festzustellen, nach benen alle Sandlungen ber form biefes Begriffes gemäß werben; wie nach ber Rantischen Kormel: immer so zu handeln, daß die Maxime ber Sandlung ale Gefet für alles Sandeln betrachtet werben konnte: - ober es wird ber Begriff ber Tugend, ber sittlichen Gefinnung, Dum pormaltenben gemacht, wenn, wie in ber driftlichen Moral,

bie Liebe Gottes und des Rächsten als Princip alles Wollens und handelns erklärt und daraus die Pflichtenkehre abgeleitet wird. In beiderlei Auffassungsweise hat die Sittenkehre nur einen Theil ihrer Aufgabe gelöst: sie ist Lehre vom sittlichen Bewußtsein in seiner reinen, allgemeinen Form; aber sie zeigt es nicht realisirt zu einer sittlichen Welt, nicht als den Quell einer sittlichen Gemeinschaft Aller, welche sich immer vollendeter aus ihm verwirklichen soll.

Rur ben bireften Gegenfag zu jenem, und weiter noch Richts, bilbet bas andere, bas hegel'iche Princip ber praftischen Philosophie: diese könnte als ebenso einseitige oder ausschließliche Güterlehre bezeichnet werden; aber auch biese vielleicht. wie sich zeigen wird, nicht in Bollftandigkeit ober in richtiger Aufweisung des absoluten Endaveds, in welchem alle Guter ibr bodftes Ziel und ibre wahrbafte Bestimmung finden. Der Grund bavon ift schon angebeutet: weil ber Begel'schen Philosophie bes Geiftes überall ber wabre Begriff ber Verfonlichteit fehlt. Kur begel ift ber Bille, feiner Subftang nach, bas nur Allgegemein, bem allgemeinen Denten gleich. Die absolute Bernunft. ber substantielle Beift, giebt fich seine an und für fich feiende Bestimmtheit, indem sie die individuelle Partifularität ber einzelnen Subjette auch von Seite ihres Willens in die eigene vernünftige (bentende) Allgemeinheit aufhebt. Jene, ale ber allgemeine Wille, vollzieht fich in-ihnen, nicht fie selber nach ihrer Partifie larität oder Verfonlichkeit, welche nur ber nichtigen und aufälligen Seite ibres natürlichen Dafeins angebort. So ist ber wabre (rechtliche, wie fittliche) Wille, nach einem biefen Standpunkt treffend bezeichnenden Ausbrude Begels, lebiglich "bas im Willen fich burchsende Denten" (Rechtsphil. S. 24. S. 57, vgl. S. 20 - 24), biefe im Billen, weicher nur barum ein freier ift, von der Partifularität sich reinigende Alfgemeinbeit bes Denkens.

Zunächt könnte scheinen, daß hiermit nur daffelbe formalt Princip jum bochften ber Sittlichkeit gemacht worden sei, welches sich schon bei Kant uns ergab. Das im Willen sich durchfegende Denken — was ift es anderes, als Kants Maximen, bes bar-

Der bisherige Zustand b. praft. Philosophie in seinen Umriffen. 179 beins, die jugleich als Gesetze alles Sandelns, als allaemeiner Begriff beffelben, gelten konnen ? Ebenfo ift nicht zu läugnen, bag bas rigorofe Berwerfen ber natürlichen Eigenheit bes 3ch bei Segel. als des völlig Unberechtigten und werthlos beiher Laufenden an der substantiellen Allgemeinbeit des Willens, eine Barallele mit Kichte's Lehre darbietet von der Michtigkeit des Ich und seiner natürlichen Unmittelbarkeit, und weder bort, wie hier, läßt sich in bieser ausschließlichen Auffaffung die Rückwirkung einer mangelhaften psphologischen Grundlage kennen. Dennoch, daß bei Begel das nächste Resultat und die ganze Behandlung der praktischen Philosophie völlig andere sind, hat darin seinen entscheidenden Grund, weil es für ihn nicht mehr, wie für Rant, ein Princip ber "Autonomie" im Subjekte giebt, an welches fich jene "Maximen" richten, und welches nur baburch sittlich wirb, indem es fie felbftftanbig in bie Korm feines Willens aufnimmt. Für Begel vielmehr, — ber Gegensat ift in feiner Scharfe aussufprechen — bleibt bas eigentlich Thatige in jenem Berfittlichungsprocesse die allgemeine Macht der Bernunft, nicht bas (sittliche) Subjeft.

Kur ibn baber kann bie Sauvtaufaabe ber vraktischen Wbilosophic nicht mehr darin bestehen, wie für Kant und für Kichte, nachzweisen, wie sich bas einzelne Subjekt in-jene Besinnung hinaufzuläutern habe, und welches die allgemeinen Kriterien bes sttlichen Handelns für dasselbe seien, denn einen autonomen Quell des Sandeins erkennt Segel in senem gar nicht an: er kennt nur Freiheit, nicht freie Geifter. Nur bas kann ihm Inhalt ber praftischen Philosophie sein, zu zeigen, was sene Freiheit, jener allgemeine Wille bes Weltgeistes erzeuge: ber reale Aufbau, die objektive Gestaltung des sittlichen Universums aus jenem allgemein individuellen Thun des Weltgeistes; — ber Schwerpunkt ber Untersuchung fällt auf die andere Seite, nach der Güterlehre hin. Dagegen obne Interesse, ja fast überflüssig ift die Krage, wie sich bas Subjekt zum Gliebe dieser universalen Berwirklichung machen tonne, ober machen folle. Die absolute Dacht bes Weltgeiftes forgt schon felbst bafür, sich die geistigen Mittel seiner Berwirklichung zu schaffen. Die Wissenschaft hat auch hier nur bas 3w sehen; sie ist bas begreisenbe Anerkennen ber augegenwärtigen Bernünftigkeit bieses Processes.

hiermit hat hegel ebenso entschieden, nur nicht mit so beub lichem Ausbrucke und aus ben namlichen Gründen, wie Schleiermacher, die imperativische Form der Ethif, welche bei Kant die vorwaltende war, fallen gelassen. Der tiefste Grund ist auch hier berselbe, welchen unsere Kritik des hegel'schen Systemes in seinen andern Theilen als die absolute Schranke seiner Weltansicht bezeichnen mußte, das Stehenbleiben bei dem nur allgemeinen Begriffe des Geistes. Dieß ist überhaupt theils zu zeigen, theils in seinen unmittelbaren Folgen für die ethischen Begriffe darzulegen.

Das Individuelle, Eigenverfonliche des Menfchen findet Segel lediglich in der Zufälligkeit seiner Triebe, Neigungen und Leibenschaften und dieses natürliche, schlechte und geiftlose Element ift ibm ber Quell bes substantiellen Unterschiedes awischen ben Subjetten Diefe Individualität gilt ihm baber (mit Recht) als bas ebenfo Werthlose, Bergangliche, wie an sich Unberechtigte; fie hat vielmehr unterzugeben in ber Allgemeinbeit bes benfenden Willend, welcher die unberechtigten Anforderungen biefer individuellen Be sonderheit hinwegarbeitet. Den Begriff einer ethisch en Indivi bualität, nach welchem jener allgemeine benkende Wille nur in bem substantiellen Mittelpunkte ber Verson Geftalt gewinnt und biese badurch ihrer Eigenthumlichkeit gemäß sich vollzieht, einen Genius in diesem universellen Sinne erkennt er gar nicht an, nicht sowohl weil er diese Idee zu widerlegen vermöchte ober ausbrücklich sie verläugnete, als weil er fie nicht kennt; weil er feine Begriffe vom Wesen bes Geiftes nicht bis zu diesem Puntie entwidelt hat. Auch bas sittliche Subjekt ift ihm baber an fic selbst ein ebenso nichtiges und vergängliches Gefäß bes in ihm fich objektivirenden Geiftes der Weltgeschichte, wie das in finnlich leeren Begehrungen fich abarbeitende Individuum. Auch jene Verfönlichfeit ift blog bie Erscheinung biefes Allgemeinen, "Berkzeug in Bezug auf ben substantiellen Gehalt feiner Arbeit" und seine "Subjektivität, welche sein Gigenthum ift, ift bie Der bisherige Zustand b. prakt. Philosophie in seinen Umrissen. 181 leere Form der Thatigseit" — "an dem substantiellen, unabhängig von ihm bereiteten und bestimmten Geschäfte." (Encykl. S. 551, vgl. Rechtsphilosophie S. 344. 45.)

Somit ift ber Begriff eigentlicher "Autonomie", die Unterwerfung des Subjekts aus fich felbft unter das Sittengebot, worin Rant und Richte bas Wefen ber Sittlichkeit bestehen liefen, burd heraushebung bes vollständigften Gegentheiles, bis auf bie Burgel ausgetilgt: nach Hegel giebt es ein fo autonomisches Princip im endlichen Geiste gar nicht, mithin — der weitern Konsequenz ist dann nicht auszuweichen, — auch kein eigentliches Soll für benfelben, sondern die Sittlickfeit wird ihm auch nur durch ein von ihm unabbangiges Geschehen des allgemeinen Billens zu Theil, wie er in dem allgemeinen Processe ebenso auch unberührt bleiben kann von dieser höhern Beibe. Es find universelle Vorgänge, wo wir bisher individuelle Thaten zu haben Daber benn die lette Folgerung Begels: ber subvermeinten. jeftive Einzelwille muß, wenn er fittlich sein will, b. b. wenn er es ift, ober fic also im Selbftbewußtsein erkennen foll, vielmehr in die substantielle Sittlichkeit, wie sie im Bolksgelfte, in ber Sitte, in ber positiven Gesetzgebung bes Staates verwirklicht ift, sich aufbeben. Der Bersuch, sich autonomisch darüber hinaus = ober ibr entgegenzusenen (eigentlicher, bas Ereigniß, bag es geschiebt und bas Selbftbewußtsein, welches sich so gewahrt), ift bas Bose, "die fic als Abfolutes behauptende Subjektivität" (Rechtsphil. S. 141. 146. Dazu feine Lehre vom "Guten" und vom "Gewiffen", S. 432, S. 436 u. 457.).

Deswegen kann für hegel aber auch nur ber Staat bie böckste Verwirklichung bes praktischen Geistes sein, nicht die geistige Gemeinschaft, welche ihren Ausdruck nur in der wahren Verwirklichung der Rirche sindet. Für ihn giebt es nur eine Menscheheit, ein Collektivindividuum von gleichgültig sich substituirenden Exemplaren, und ihr geistiger Proces ist nicht weniger nur ein Proces an der Gattung und durch die an sich bedeutungslosen Individuen hindurch, wie im Leben der Pflanzen und Thiere es der natürliche ist: denn gleichwie an diesen die allgemeine Naturkraft

bindurchwirft, fo ber allgemeine Weltgeift an jenen. Diefer findet jedoch fein genügendes Gegenbild icon in ber vollkommen ausgeführe ten und fich erhaltenben Maschinerie bes Staates; in biesem erreicht er fein bochftes Werf (vgl. S. 257 u. 270 mit Unm. u. Bufat). Auch ber Proces ber Beltgeschichte läuft nur in biefes Resultat zusammen. Principiell entgegengesett ift die Grundansicht bes Christenthums: bieß fennt gar nicht bas Collektivabstraftum einer Menscheit ohne Einzelne; nur in ben Personen nach ihrer ungetheilten Subjektivität ift ibm biese vorhanden. Sein absoluter 3weck ift, biese zur wahren Perfonlichkeit zu befreien ober bie gefallene wieder berzustellen und bis in ihre außerfte Entartung ihr rettend zur Seite zu bleiben; an biefe richtet es feine Baben; febe einzelne ift ibr baber von unenblicher Bebeutung, wie von unbedingtem Rechte, welchem alles blog Allgemeine jum Opfer gebracht werden muß. Die Anftalt dazu ift die Rirche, die, so lange fie ibrem Geifte getreu nicht jur hierarchie entartet, fich nur als bienende, als Mittel begreift, ben geiftigen Anforderungen auch des Einzelnsten gegenüber. Aber von bier aus fann auch ber Staat nur als Mittel betrachtet merben : er hat die außern Bedingungen vollständig zu verwirklichen, unter benen die mabre Versönlichkeit und Kreibeit jedes Einzelnen und die Gemeinschaft Aller burch bieselbe fich verwirklichen fam, beren innerer Forberung bie Rirche fich widmet. Aber ber Staat felber, feitbem er ein driftlicher geworben, betrachtet fich fattifc nicht anders, nach bem Sinne vieler Bestimmungen, in benen er die Glaubens - und Gewiffensrechte auch ber Einzelnen, 3. B. ber Quater, über feine eigenen allgemeinen Anordnungen stellt, in dem tiefen Bewußtsein, daß bier ein boberes Reich und Recht ift, welchem er fich unterwerfen muß. Go bat Degel, indem er diese Ordnung geradezu umfehrte, in seiner Rechtsphis losophie nicht einmal ben bereits praftisch geworbenen Begriff bes driftlichen Staates wiedergegeben, viel weniger bas lange noch nicht von ihm erreichte Biel gezeigt, um feinen abfoluten 3wed zu verwirklichen, ben nämlich, burch die freie Gemeinschaft Aller Jeben jur vollen Berwirklichung feiner (wahren) Perfonlichkeit zu verhelfen.

Es bedarf hier nicht weiterer Auseinandersepung, um im

Der bieberige Zustand d. pratt. Philosophie in seinen Umrissen. 183 Principe ber hegel'ichen Rechtsphilosophie bie absolute Schrante erfennen zu laffen, mit welcher es ibr weber gelingt, ben mabrbaften Begriff ber Person festzustellen und ben Umfang ihrer Guter m erfennen, noch baber auch bie Guterlebre vollftanbig auszuführen. So wenig wie das rechte Berhaltniß der Kirche, wird bie Stellung erfannt, welche Wiffenschaft und Runft in ber freien Bemeinichaft nach bem bezeichneten Ginne einnehmen. Se a e bat in ber Guterlebre, indem er nur bis jum Begriffe bes Staates getommen ift, lediglich bie universalen, aber außerlichen Bebingungen ber geiftigen und sittlichen Guter erschöpft, welche er bennoch, mit offenbarer Umfebrung bes mabren Berhältniffes, als bochftes, absolutes Gut angesehen wissen will. Bon biefer mißfennenden Ueberschätzung bes Staates bangen, ale faum vermeid= liche Rolgen, alle bie weitern Uebelstände ab, welche Begele Rechtsphilosophie im gangen Entwurfe, wie in ihrer einzelnen

Ausführung, nicht verbergen fann. In keinem Abschnitte seines Systemes weniger als in diesem hat er seine Dialektik zur wahren Objektivität und inhaltsgemäßen Entwicklung bringen können, weseen bes Falschen und Gezwungenen des ganzen Grundgedankens, bie "Sittlichkeit" in den Begriffen des Staates aufgeben lassen

m wollen.

Der erste und ber dritte Theil, "das abstrakte Recht" und "die Sittlickleit" überschrieben, gehören troß dieser weiten Ausseinandersperrung auf das Engste zusammen, und machen ein Ganzes aus: ihr verwandter Inhalt zeigt dieß und die auseinander folgende Entwicklung berselben Gegenstände in beiden: sie sind eine in sich abgeschlossene Staatslehre, für welche der zweite Theil als ein völliges dors d'oeuvre zu betrachten ist, das nicht nur sehlen könnte, sondern herausgeworsen werden müßte, um den wahren Jusammenhang zwischen den beiden Theilen herzussellen. Wie wäre auch sonst eine so abenteuerliche Anordnung erklärlich, das "Recht" im ersten, die "Rechtspslege" aber im dritten Theile unter dem Abschnitte der Sittlich keit (§. 209—229) abgehandelt zu sehen, weit getrennt von dem allgemeinen Begriffe des Rechtes, das dem Begriffe des "Bertrages" (§. 72. sf.)

und bes "Unrechtes" (S. 82. ff.) zu Grunde liegt, ba jene und biefes boch nur zusammen abgehandelt werden fonnen? Und abermale, wie ware erflarlich, die "gesetzebende Gewalt" bes Staates (S. 298. ff.) von Neuem weit getrennt von beiben, auf Die "Rechtspflege" (S. 209. ff.) erft folgen zu laffen, ba fie vielmehr als Bebingenbes ihr vorangeben follte, ba nach bem wahren 3w fammenbange ber Staat, als Berwirflicher bes Rechts, es in einer erschöpfenden Gesegebung auszusprechen und bernach in ber Rechtspflege es zu vollziehen bat. Diefe beiden fo weit nach kommenden Abschnitte des britten Theiles gehören also ihrer me türlichen Ordnung nach vielmehr in ben erften; aber auch nach ihrer innern Bedeutung: benn bie Bermirflichung bes Rechtes burch ben Staat ift noch feineswege bie ber "Sittlichkeit", wie es nach bie fer Darftellung erfcheinen mußte, fonbern ift nur bie außerliche, negative Bedingung bafür, bag innerhalb ber rechtlichen Ge meinschaft auch die sittliche sich erheben konne. Wie ift es endlich zu ertragen, die "Polizei" (noch bazu mit der "Korporation" pe sammengestells, S. 230. ff.), in der Bedeutung, daß fie die öffent liche Sicherheit zu beauffichtigen, die Verfonen (phyfische und meralifche) in ihren "Rechten" zu schügen und für ihre "Bedurfniffe" zu forgen habe (vgl. Bufan zu S. 236), - biefen bloß außem Dienst im gemeinen Wefen unter bem Begriffe ber Sittlichfeit abgehandelt und als eine ber Bewährungen ber Sittlichfeit bes Staates bezeichnet zu seben, als wenn bie Ausbildung und Bollenbung polizeilicher Anordnungen jemals zum Maafftabe bes fittlichen Weistes eines Staates gebient hatten ober bienen tonnten?

Der Umstand, daß Segel überall auf die sittliche Grundlage bes Staates hinweist, daß er zeigt, wie er ohne diese auch all Staat seinem Begriffe nicht gemäß sei, übrigens eine der erfretlichsten und wichtigsten Seiten seiner Lehre, andert indes nichts an jenem Grundmisverständnisse. Er wiederholt öfters, daß in der Familie, wie in der Korporation die beiden sittlichen Grundlagen des Staates enthalten seien: "Seiligkeit der Ehe und Ehre in der Korporation sind die beiden Momente, um die sich die Desorganisation des Staates dreht" (§. 255.). Wohl: wem

Der bisherige Justand b. prakt. Philosophie in seinen Umrissen. 185 aber ber Staat die Heiligkeit der Ehe, wie die Ehre (Ehrlichkeit, Sittlichkeit) in der bürgerlichen Gemeinschaft zu erhalten, zu försbern strebt, hat er dabei die Absicht nur auf seine Erhaltung geskellt, sind es lediglich politische Gründe, weßhalb er es thut, oder ist er nicht vielmehr darin, sei es bewußtlos oder mit Beswußtsein, der dienende Bollstreder eines absoluten, über ihn selbst hinausgehenden Zwedes? Und mehr noch: begreist der wahre Staat sich selber anders, denn nur als Mittel zu jenem, dem absoluten Zwede, der allgemeinen Sittlichkeit des Menschensgeschlechts? Dieser umfassende und allein wahre Gesichtspunkt bringt die Hegel'sche Leistung auf ihre untergeordnete Bedeutung zurück, Rechts- und Staatslehre, Lehre von den Bedingunsgen, der Sittlichkeit, nicht aber Sittenlehre zu sein.

Bas nun ber zweite Theil über diese lettern eigentlich etbis ichen Bestimmungen enthält, ift icon unwillführlich eingeengt und verschieft worden burch die Beziehung auf bas Biel, bem bas Sanze im britten Theile zugeführt werben foll. Schon bie unbialeftische Berknüpfung bes zweiten Theiles mit bem erften, ber Beariffe bes "Unrechts", bes "Berbrechens" und ber Strafe" mit ber "Moralität" verrath es, bag von bort aus ein vollftanbiger Sprung in ein ganz entlegenes Begriffsgebiet ftattfindet. Der Nebergang foll baburch motivirt werden (S. 104.), bag bie Vartifularitat bes Billens, welche im "Berbrechen" zur Berwirt-Lichung ausschlägt, indem fie fich ber vernünftigen Allgemeinheit widerfest, durch die "Strafe" in ihrer Richtigkeit aufgewiesen und bamit burch Regation ber Negation bas Affirmative qe= fest wird, daß die Person burch Selbstbestimmung fich jener Allgemeinbeit gemäß mache. "Die im Berbrechen aufgebobene Unmittelbarkeit führt so durch die Strafe, d. h. burch die Nichtigfeit biefer Nichtigfeit, gur Affirmation, - gur Moralitat." -Diefer moralische Standpunkt ift "überhaupt, aber auch gunachft ber, insofern ber Wille nicht nur an sich, fonbern auch für fich unenblich ift." Daburd ,wird bie Verson zum Subiefte" (S. 405.): "bie Abficht ober bie Triebfeber ber Gelbftbeftimmung" macht bier bie wesentliche Bestimmung aus (S. 106 mit Bufat).

So maweifelbaft richtig und so wenig neu bieg ift; so enthält bennoch ber so gefundene Begriff ber Moralität burch ben angegebenen Zusammenhang mit ber "Strafe" und durch die ver= suchte Deduftion: "bag bie im Berbrechen aufgebobene Unmittelbarteit durch die Strafe gur Affirmation, gur Morali= tat führe", eine unvertilgbare Schiefheit, die geradezu ihn aufbebt. Bei Sanblungen, bie in bas Gebiet ber Moralität, nicht bes Rechts fallen, entscheidet allein "bie Absicht, die Triebfeder": fo fagt Degel, mit allen Moralphilosophen seit Rant. Ebenfo: mur diejenigen handlungen find moralische zu nennen, bei benem bie Triebfeber eine reine, "uneigennützige" ift, wie Rant es ausbrudt; wie es hegel bezeichnet: in der ber subjektive Wille sich aum "objeftiven" bestimmt und ihm gleich ift. Birb feboch, wie bier, die Moralität (ibre "Absicht und Triebfeber") aus bem Uebergange von ber Strafe ber beducirt: fo fann bieg nur beigen, bag die moralische Triebfeder ursprünglich aus der Strafe hervorgebe, b. b. in ber Kurcht vor berfelben liege, - was eben biege, Die Moralität aus einer unmoralifden Triebfeder berleiten! Bie fich verftebt, ift nicht diefe, fondern bas Gegentheil Degels Deinung: aber fie mußte es fein, wenn jener "Uebergang vom Rechte in die Moralität" (S. 104.), welcher auf die bezeichnete Beise vollbracht wird, Babrbeit behalten foll, während er so fic verrath als eine bem erften Theile der Rechtsphilosophie schlecht angefügte Uebertundung, um bie Unmöglichfeit zu verbullen, von bier aus einen innern, sachgemäßen Uebergang zu finden in die "Moralität".

Der zweite Theil zeigt sich vielmehr seinem Inhalte nach als ein schlechthin neuer, unmotivirt eingefügter: er ist der fragmenstarische Bersuch einer Tugend und Pslichtenlehre, sogleich doch wieder beschränkt durch die Rücksicht auf den solgenden Theil, wo der allgemeine Wille des Staates, des weltlichen gemeinen Wesens es ist, der die Substanz des "Guten" und den Inhalt auch des "Gewissens" ausmachen soll. Das Gute ist das Wesen des Willens in seiner Substantialität und Allgemeinheit; es ist deswegen schlechtin nur im Denken und durch das

Der bisherige Justand b. prakt. Philosophie in seinen Umrissen. 187 Denken (§. 132.). Realisit aber wird es nur durch den frei dazu sich bestimmenden Willen; das Subjekt soll es (benkend) als das Gute erkennen und wollen: das "Gewissen" (§. 136, 137.).

Gute erkennen und wollen: das "Gewissen" (§. 136, 137.). Das wahrhaste Gewissen ist "die Gesinnung, das an und für sich Gute zu wollen": es hat daher "seste Grundsäge" und diese sind ihm die objektiven Bestimmungen und Pslichten. "Aber das objektive System dieser Grundsäge und Pflichten ist erst auf dem Standpunkte der Sittlichkeit vorhanden" (§. 136.). Auf dem Standpunkte der "Moralität" ist das Subjekt noch ohne diesen objektiven Gehalt, besigt nur die formelle Gelbstgewißheit seines Willens, welche eben dadurch, wie im Folgenden gezeigt wird, in "Willkühr" und in das "Böse" ums schlagen kann (§. 139.).

In dem eben ausgebobenen Sate ift junachft bie richtige, auch für bie Ethit auf ihrem gegenwärtigen Standpunkte entscheibenbe Betrachtung ausgesprochen, bag bas "Gewissen", bag Tugenb und Pflicht nur in einem festen, objektiven Gehalte, nicht in formellen Augemeinheiten, wie reiner Gesinnung, Pflicht um ber Pflicht willen u. bal. fic bethätigen können: daß mit Einem Worte die wahre Tugend- und Pflichtenlehre nur auf bas vollständige System ber fittlichen Guter gegrundet werben fonne. Und infofern ift Degels hinweisung auf ben "Stanbpuntt ber Sittlichteit" feiner allgemeinen Intention nach richtig und verbienfilich. Bie aber biefer Standpunkt ber Sittlichkeit selber von ihm ausgeführt worben ift, mit bloger Einschränkung auf die Rechts = und Staats= begriffe, bieg macht fene Lebre vom Gewiffen, welches fich nun in ber "objeftiven Sittlichfeit" bes Staates gefangen geben foll, aur ichneidenbsten Rarrifatur ber Wahrheit. Sieraus murbe folgen, daß der Einzelne und fein "Gewiffen", ber "all gemeinen Sittlichteit" gegenüber, welche seine Zeit und sein Staat jeweilig in sich verwirklicht bat, burchaus unberechtigt find, baß sie vor ihr nur zu verstummen haben. Jeber reformatorische Fortschritt, welchen bas "Gewissen" bes Einzelnen, bas gewisse Bewußtsein bes "an und für fich" Buten, im Biberforuche mit feiner Zeit ber Geschichte eingepflanzt bat, mußte nach biesem Principe als

gewiffenlose Willführ geächtet werden; und in der That sehen wir nicht ein, wie fich jene weltgeschichtlichen Thaten Ginzelner gegen ihre Zeit, burch bie allein Fortschritt in bie Geschichte bineinfommt, von ber "Billführ, bie eigene Besonderheit über bas Allgemeine zum Principe zu machen", was Segel als ben Ursprung bes Bofen bezeichnet (S. 139.), bem Befen und Begriffe nach unterscheiden sollten! Mochten biefe Grundsätze bamals, als sie zuerft mit so harter Einseitigkeit auftraten, in Dp position gegen manche unreife Staateneuerer, einen relativen Werth und zeitmeise Entschuldigung finden, um bas Gewicht ber Meinung auf die entgegengesette Seite zu werfen: in ber Ethit felbit tonnen fie nur von febr untergeordneter Wahrheit fein, und Segels Princip wird auch aus diesem Grunde in ber funftigen Ethif nur von febr beschränfter Geltung bleiben fonnen. fich gezeigt: Segel bat mit ibm nur einen Theil ber Guterlebre gegeben. -

Bulegt wird von ben beiden bisber betrachteten Standpunften der praftischen Philosophie, dem gewähnlichen, wie dem Segel ichen, besonders aber von jenem, in beffen Bereich und Intereffe biese Untersuchung eigentlich einschlägt, eine Frage gang übergangen, die in den fundamentalen Untersuchungen der Ethif ibren Plat finden mußte. Die Moral fordert, als etwas fich von felbft Berftebendes, im unmittelbaren Bewußtsein Begrundetes und bar um schlechthin Berechtigtes, die Unterwerfung der Triebe mb Neigungen unter ben Pflichtbegriff, werde biefer als Inhalt bet Bernunft, oder Gebot bes Gewiffens, oder als Wille Gottes u. f. w. bezeichnet. Die boppelte Frage wird hier übersprungen: Bar um fann die Unterwerfung gefordert werden? Dien beifit augleich: Woher die geistige Nöthigung bazu, noch bazu als eine so all gemeine, als eine folche, zufolge der wir in das Bewuftfein je bes Andern hinein diese Unterwerfung fordern dürfen, ohne in ber eigenen innern Beurtheilung beffelben je fehlzugreifen ? bloge Beweis von der Apriorität der fittlichen 3bee, wie Rant ibn gegeben, kann bazu nicht ausreichen.

Sodann: ift ber Trieb, bie Reigung bas lebiglich Unbe-

Der bieberige Zustand b. praft. Philosophie in seinen Umriffen. 189 rechtigte; blog im Wiberftreite mit ber Pflicht zu faffen (wie bei Rant), ober als zufällig Subjektives und an fic Bebeutungsloses (wie bei Begel)? Bis zu welchem Grade foll jene Unterwerfung fortgeben, ober foll bie Ausrottung bes Triebes und ber Reigung eine unbedingte fein, so baß (ascetisch) jedes auf perfonliches Boblfein, Befig, Ehre, Dacht gerichtete Beftreben an fich bem Begriffe ber Sittlichkeit widerspricht? Dem Principe ber meiften Moralphilosophieen nach mußten fie fich zu biefer Ronsequenz bekennen, wiewohl fie bieselbe burch laxere Auslegung zu umgeben suchen. — Dber foll jenes Streben fich nur bem Doralischen unterordnen, nur nicht sich unmoralischer Mittel bedienen, und so neben jenem, bem Billen, jebe Ginbeit raubend - ber Tod ber achten Moral! - außerlich beiberlaufen und fich, in gewiffen ehrbaren Schranken gebalten, volle Genuge thun (bas audamonistische Princip)? - Ober endlich, was erft bie wabre Bermittlung ware, ift nicht bie vergeistigenbe Macht bes Sitt= lichen gerade in die Reigung felbst bineinzuverlegen, wodurch der gange Menfch in allen feinen unverwüfteten Rraften bewahrt. aber auch in ben Trieben und Reigungen bas Sittliche jum wabrhaft Wirksamen gemacht wird, so bag nur Gin Mittelnunkt bes Willens, Gin Streben und Ziel alle Regungen seiner Selbstbestimmung burchbringt, so bag jeber, seinem Genius gemäß und mit ibm verfohnt, seine sittliche Lebensaufgabe auf eine burchaus individuelle Weise loft und eben barum auch lofen fann? Da= burd wurden bie Guter bes Naturells zugleich in ben Organismus bes sittlichen Lebens, wie er burch die Gemeinschaft Aller bedingt ift, aufgenommen und so auch als sittlich berechtigte sich erweisen. Une buntt, daß erft bamit die Ethit human werden, aber auch von ihrer abstraften Sobe berab auf bas Begreifen bes reichgeglieberten, alle Seiten bes Menfchen umfaffenben fitts lichen Universums eingehen könne, in bem Jeber, ber seine gei-Rige Gigentbumlichkeit begriffen und ausgebildet bat, feinen Plas und bie volle Genuge eines mit fich verfohnten Dafeine findet. Dann fonnte die Ethif wieder hoffen, zur Seite der nun auch durch fie verftandlicher, concreter gewordenen Religion bas große Bilbungsmittel zu werden, weiches sie bei den Alien war: sie kömie hoffen, umschaffend auf die Gesinnung zu wirken, weil sie das tausendgestaltige Leben aus dem Einen und höchsten Gesichtspunkte wirklich versteben lehrt.

Ru dieser großen Umgestaltung ber Ethit scheint und nun Soleiermacher ben erften, umlentenben Schritt gethan gu baben, nicht sowohl badurch, daß er bloß biefer Wiffenschaft einen größern Umfang vindicirt, als es bie Rantische Bilbungsepoche einer-, Begel andererseits gethan, - vielmehr durfte fogar ein Theil dieses Inhaltes ber Psychologen ober der Lehre vom subieftiven Beifte, bei einer icarfern Abgrangung beiber Wiffenschaften, wieder zurückgegeben werden muffen, - als weil er gleich von vorn herein jene beiben Gesichtspunfte, ben bes Allgemeinen und bes Individuellen, vereinigt in's Auge gefaßt, und aus Einem Principe ihnen bat Genuge leiften wollen. Beibes muß Aufgabe ber Ethik sein, sowohl zu zeigen, wie in ber Sittlichkeit und in ber Gemeinschaft, welche burch fie gefest wird, die (faliche, selbstische) Individualität sich aufzehrt, als umgekehrt, wie in der sittlichen Gemeinschaft jeber Einzelne erft seine eigentliche Perfonlichfeit verwirklichen fann, und wahrhafte Eigenthümlichkeit erhält. Also Bemeinschaft und Unterscheidung, völliges Sichbingeben an bie Gesammibeit, und gerade baburd eigenthumliches Berhalten in ibre völlige Freiheit und individuelle Selbstffandigfeit jufolge iener Gemeinschaft, - bieß ift bas neue Princip ber Ethit, weldes nicht mehr bie Berechtigungen ber Individualität unterbruckt ober nivellirt, nicht mehr ein abstraftes sittliches Ideal binftellt, mit welchem Alle gleich maren, und das eben darum unwirklich und ohnmächtig bleibt gegen die Energie individueller Begabung und Neigung oder, wenn es erreicht wird im Kampfe gegen jene Gewalten, nur ben Dünkel einer besondern Bevorzugung und eines ausnehmenben sittlichen Werthes erzeugen fann. Ebenfo ignorirt andererseits biese Ethik nicht mehr ben Begriff ber Individualität, wie das hegel'sche Princip gethan, welches dadurch, batte es sich in allen seinen Ronsequenzen ausbreiten können, bis zum Geifilosen und Bildungefeindlichen gelangt mare. Sie beruht Der bisherige Zustand b. praft. Philosophie in seinen Umrissen. 191 vielmehr in dem Gedanken, daß die klar erkannte und völlig aussgebildete Eigenthümlichkeit des Individuums, sofern sie der Gemeinschaft sich hingiedt und nur in ihr sich weiß, eben damit auch sittlich sei, wodurch der schlichteste Beruf mit den unscheindarsken Thaten, vhne alles Bewußtsein von Maximen und ohne ressektirte Pslüchtmäßigkeit, sich der wahrsten Sittlichkeit und des vollsten Antheils am erreichten höchsten Gute dewußt sein kann. Dieß Princip hat nun zuerst mit wissenschaftlichem Bewußtsein und als Grundlage der ganzen Ethis Schletermacher ausgessprochen: "Aur dassenige ist ein volkommen für sich gesetzes Sittliches, wodurch Gemeinschaft gesetzt wird, die in anderer Hinsicht Scheidung, oder Scheizdung, die in anderer Hinsicht Semeinschaft ist.

Die weitere Frage ift nun, in welchem Umfange und wie glüdlich im Ginzelnen er biefen Gebanten burchgeführt, ja ob er ibn in feiner letten bobe und eigentlichen Begrundung gefaßt habe. Dag Letteres nur in bem engften Bufammenbange mit ben übrigen Theilen ber Philosophie, namentlich mit einer voll-Bandig burchgeführten metaphysischen Weltzwedlehre geschehen, daß also die Ethik ihr höchstes Princip nur von der Metaphyfif erhalten fonne, - ebenfo wie, nach ber Meinung Bieler, umgefehrt bie Metaphyfit in ihrem bisherigen Buftanbe von den Begriffen und Problemen der Ethif aus fortgebildet werben muffe (Beides widerspricht fich feineswege, sondern wurde gleichermaßen seine Erledigung finden in dem Begriffe einer vollfanbigen Metaphyfit), - bas ware ber weitefte und bochfte Befichtebunft biefer Untersuchung. Bei Schleiermacher ift bas Berhaltnig ber "Dialektif", welche bei ihm die Stelle ber Metapbpfif vertritt, jur Etbif nur bas außerliche einer gegenseitigen Granzberichtigung: jene betrachtet bas Sein als bas gegensatiofe, als Ibentität bes Ibealen und Realen, von Vernunft und Ratur, von Seele und Leib; biefer, ber Ethif, fallt bagegen gu, im Gegenfage der Phyfif, "die Darftellung bes endlichen Seins unter ber Poteng ber Bernunft": b. b. fie hat zu zeigen, "wie in bem Ineinandersein beider Gegenfate bie Bernunft bas Handelnde, die Natur das Behandelte ist." So würde Ethit die gesammte Lehre vom Geiste umfassen muffen, wie dies auch wirklich die sonstige Anordnung des Schleiermacher'schen Systemes zu erfordern schiene.

Wohin fame aber sodann Psychologie und Logif? So fragt Solle jermacher fich felber, und bat bis in bie legten Sabre seines Forschens Schwierigkeit gefunden, sich eine befinitive Antwort barauf zu geben \*). "Die Erflärung ber Ethit als Biffen um bas gesammte Thun bes Beiftigen mare zu weit, weit Logif und Psychologie barunter auch gehören wurden." - Bir übergeben seine Erflarungen in Betreff ber Logif; bas Berbaltuif ber Psychologie bezeichnet er folgender Gestalt: "Die Psychologie entspricht ber Naturlehre und Naturbeschreibung, ift also empi risches Wissen um bas Thun bes Geiftigen." - . Die Plychologie erschöpft aber bie empirische Seite nicht, sondern bie thut die Geschichtskunde. Sittenlehre ift also spekulatives Wiffen um die Gesammtwirksamfeit der Bernunft auf die Ratur." Erläuterungsweise fügen wir bingu, daß nach diefer Erflärung alles Dasjenige ber Psychologie anbeimfallen wurde (wir laffen bei feite, daß Schleiermacher eine andere als blog empirifche Be bandlung bes psychologischen Stoffes entweder nicht zu tennen, ober nicht anerkennen zu wollen fceint), was Ratur, Begebe nes in unserm Geifte ift, Alles bagegen ber Ethit zufame, was bie Wirksamkeit ber Bernunft auch auf diese Seite ber Ratut, bie der Subjeftivität, also des Naturells, der Triebe u. f. w. bervorbringt, womit der wesentlich richtige Begriff des Berbalt niffes beiber Wiffenschaften zu einander, benfe man übrigens in Betreff ber Behandlung ber Psychologie, wie man wolle, wie ind besondere der Ethik nach ihrem eigentlichen Umfange, gefunden feit möchte.

Batte indeß Schleiermacher bieg Berhaltniß ber Ethit gur Pfphologie nur bestimmter burchgeführt; hatte er bie naturliche

<sup>\*)</sup> Bgl. bas Manuscript aus bem J. 1832 im "Spftem ber Sittenlehrts nach A. Schweizers Rebaktion: Berke Bb. V. S. 37 mit bes Lettern Anmerkung.

Der bisherige Buftand b. pratt. Philosophic in seinen Umriffen. 193 Seite bes Beiftes, welche bas eigentlich zu ethistrenbe Element ift, bas Naturell und bie Triebe, nur wirklich in ihrer Specialitat in's Auge gefaßt, und an einem vollständigen Spfteme ber Eriebe die ethischen Bestimmungen nachgewiesen, welche jeben einaebornen Trieb mit bem Sittlichen vermitteln, - wie bief in bem wahren Geifte feiner Ethif gelegen hatte, welche bas Individuelle, Die Gigenthumlichkeit auch nach biefer Seite, nicht unterbruden. fondern aussohnen will mit dem Allgemeinen des Ethos: - fo ware er nicht nur über jene abstrafte, unbestimmte und vieldeutige 2111= gemeinheit binausgefommen, an welcher gerade bie einleitenben Begriffe feiner Ethit leiben, sondern er hatte auch fur die Lehre von ben Gutern eine wiffenfchaftliche und erschöpfende Grundlage erbalten, welche er jest nur durch Berufung auf einzelne empirische Thatsaden der Anthropologie, feineswege aber nach einem Principe, bas ihre Bollftanbigfeit verburgte, barzuftellen vermag. (Bal. Ethif nach Tweften S. 122. 23. N. 1 - 6.)

Diefer Mangel einer ausgeführten Lebre vom subjektiven Beifte, zur Unterlage und bewußten Beziehung für bie Schleier= macher'sche Ethik, tritt noch beutlicher an's Licht, wenn wir bie einzelnen Bestimmungen ihrer Einleitung untersuchen.

Die Physist ist, innerhalb bes schon bezeichneten Gegensates, "Darstellung bes endlichen Seins unter der Potenz der Natur, d. h. wie das Reale das Handelnde ist und das Ideale das Besbandelte." Da aber im endlichen Sein sowohl, wie im endlichen Wissen, der Gegensatz nur ein relativer, im absoluten ein ewig ausgeglichener ist: "so ist in der Bollendung Ethist Physist"— die Vernunft ist in ihrem absoluten Zustande, völlig verwirflicht, zur "Natur" geworden, — "wie die Physist Ethist." Nur auf dem Wege zu dieser Verwirklichung, im Vernunst-Wersden den der Natur kann die Ethist, als gesonderte Wissenschaft, ihre Bedeutung haben. Ferner "ist sie unmittelbar bedingt durch die Physist, inwiesern ihren realen Darstellungen der Vegriss des zu beshandelnden Objests, d. h. der Natur zu Grunde liegen muß: — mittelbar gleichfalls, inwiesern die Wissenschaft bedingt ist durch

bie Gesinnung, diese aber durch die herrschaft über die Ratur, welche abermals von der Erkenntnis der Natur abhängt."

"Die Ethif ist baher zu keiner Zeit besser, als bie Physik: innerer Parallelismus beider" (Ethik nach Ewesten S. 247. N. 28 — 34.).

"Die Bernunft wird in der Natur gefunden, und die Ethif stellt kein Sandeln dar, wodurch sie ursprünglich hineinkame. Sie stellt also nur dar ein potenzirtes hineinbilden und ein extensives Berbreiten der Einigung der Bernunft mit der Natur, beginnend mit dem menschlichen Organismus, als einem Theile der allgemeinen Natur, in welchem aber eine Einigung mit der Bernunft schon gegeben ist."

"Bas die Ethif darzustellen hat, ist also eine Reihe, deren sedes Glied besteht aus gewordener und nicht gewordener Einigung" (von Natur und Bernunst), "und deren Exponent ein Zunehmen des einen und ein Abnehmen des andern Faktor aus-drückt." (S. 249. N. 39—41.)

Aber wie allgemein und unbestimmt, darum im Schwanken und Bieldeutigkeit belassen, ist hier der Gegensat von Bernunft und Natur, eben deshalb, weil er doch zugleich kein Gegensat sein soll: — Schuld der ganzen wissenschaftlichen Methode, nur den Parallelismus der Unterschiede zu verfolgen, nicht aber darin zugleich das höhere und Niedere zu seinem Rechte und zu seiner scharfen Bezeichnung gelangen zu lassen! Man hat neuerdings Schleiermachers Methode nach ihrer Eigenthümlichteit als architektonische bezeichnen zu müssen geglaubt: charakteristischer wäre vielleicht, sie die parallelistrende und antithetistrende zu nennen.

Wie viel nähere Bestimmungen muffen daher auch hier zu ben Begriffen: Vernunft und Ratur noch hinzusommen, um jenen Erstärungen ihre Wahrheit zu geben, ja die zugleich darin liegende Möglichfeit des Irrthums abzuschneiben! Uebersprungen ist der Unterschied zwischen der objektiven, blindwirkenden Bernunft, die allerdings, aber allein, "in der Natur gefunden wird", und der subjektiven, selbstbewußten, innerhalb deren allein das Gebiet

Der bieberige Auftand b. praft. Phisosophie in seinen Umriffen. 195 ber Ethik fallen kann. Wird jedoch biefer Unterschied zu vollem Bewußtsein gebracht, wie er es muß, sofern von Ethif bie Rebe fein foll: fo wird es falich, in biefem Betrachte zu fagen, "bag bie Ethit fein Sandeln barftelle, wodurch biese Bernunft in Die Ratur bineinkame." Diese fommt in ber That erft burch ethifdes Sandeln binein in die Natur, und ift obne fie schlechtbin nicht vorhanden in derfelben. Und so ift weder der Begriff des felbstbewußten, freien Geiftes, im Unterschiebe von jener allgemeinen, substantiell bleibenden Bernunft, noch ift bamit auch bie icharf bestimmte Granze zwischen Ethit und Physit (in jebem Sinne, auch fofern Psychologie in fie bineingezogen wurde) zu ihrem Rechte gebracht und im allgemein begründenden Brincipe ber Etbit enthalten, wiewohl fonft in specieller Beziehung ber Unterschied von Natur = und Sittengeset ausbrudlich von Schleiermacher anerfannt mirb. worüber wir fürglich auf bas von Schweizer (a. a. D. S. 38. Note) Ungeführte verweisen können. Ebenso überfeben wir nicht, daß diefes nabe Beranruden bes freien Ethos an bie Bernunft in ihrer Naturform, in ihrem "Sein", von ber andern Seite wiederum ben eigenthumlichen Borqug ber Sittenlebre Schleiermachere begrundet, bas Sittliche, welches bie frübere Schule nur in ber Form bes Bebotes fannte, ale ein ebenso Bernunftnothwendiges, Objektives und "Seiendes" zu fasfen, wie bas Sein ber Bernunft in ber Ratur es ift, also bie blog imperativische, wie die consultative Form ber Sittenlehre zu ber rein barfiellenden Entwidlung einer "Anschauung" gu erweitern : - "ber Stil ber Ethif" - fagt Schleiermacher pragnant, - "ift ber hiftorische; benn nur wo Erscheinung und Gefet als baffelbe gegeben ift, ift Anschauung" (Sittenlehre nach Schweizer S. 56. d. vgl. §. 93 - 95.). Damit bangt zu= gleich ber fernere Charafter feiner Ethit zusammen, in völligem Gleichmaaf ebenso Guterlebre sein zu wollen, ale Tugend = und Pflichtenlehre; denn das Sein, die Objektivität, hat bas Ethos eben in ben fittlichen Gutern.

Immer hat aber damit jenes Axiom, daß in ber Bollen= bung Ethit Physit fei, und umgefehrt, und bag Ethit zu feiner Berichtigung zu erhalten, um nicht gerabezu falsch zu sein. In keinem Sinne ist das Wirken des ethischen Willens auf die Ratur, ber unmittelbaren, blindwirkenden Thätigkeit der Bernunft in der Ratur gleich zu stellen; Ethik kann in ihrer Bollendung nie Physik sein. Ebenso ist der sittliche Wille, in seiner Objektivität, das sittliche Universum, in keinem Betrachte naturgleich geworben; die Ratur ist ihrem Begriffe nach immer dieselbe, der in sich zurückkende, sich selbst gleichbleibende (schechthin impersektibele) Proces: das sittliche Universum erneuert und steigert sich stells in seinen festen Formen; es besteht nur durch diese steigerung: es ist nur als ein schlechthin persektibeles zu denken. Die Ethis demnach, dies immer höhere Geist-, nicht Raturwerden des freien Geistes bestrachtend, ist sederzeit "besser", als die Physik.

Derfelben Zweideutigfeit ober Unbestimmtheit unterliegen aus bem gleichen Grunde die übrigen Ginleitungsbegriffe ber Schleiermacher'ichen Ethif. 3bre Berichtigung, abermale aus bemfelben von uns aufgestellten Principe ber, murbe die Bahrheit bes Grundgebanfene, aus welchem auch fie bervorgeben, nicht zerftoren, sondern tiefer befestigen und icharfer bestimmen. Schon ber erfte Sag, aus welchem alle weitern ethischen Bestimmungen fliegen: daß bie Bernunft nur insofern sittlich auf die Natur zu banbeln vermöge, ale eine ursprüngliche Einbeit beiber vorauszusegen fei, sofern ein immer icon vorausgesettes Draanisirtsein ber Ratur für bie Bernunft, mas bie menfoliche Ratur als Gattung fei (S. 99.), ftattfinde, alles etbifche Sandeln bemnach nur ein Freiwerben der in der Natur liegenden Bernunft mare: - fcon biefer Sat ift nur mahr im allerabstrafteften Sinne, fofern, nach dem ebenso abstraften Standpunfte der blogen Identität von Bernunft und Ratur, Idealem und Realem, Bernunft nur bebeuten soll jenes allgemein Bernünftige, Die immanente Teleologie, welche bem Bangen bes Universume, wie jedem einzelnen Beltwesen, je nach feiner Stufe, bie innere, feiner "Natur" gemäße Bollfommenheit verleibt, - nicht fofern unterschieden wird in

Der bieberige Zustand b. pratt. Philosophie in seinen Umriffen. 197 jenem allgemeinen Begriffe die in bewußtloser Naturweise bervormachsende Bernunftigfeit ber Dinge, - jenes Organisirtsein ber Ratur", auch in der menschlichen Gattung, "durch und für bie Bernunft", - von ber Bernunftgemäßheit bes Menschen, die er allein burch freie und bewußte Selbstbestimmung zu erreis den vermag. Wird auch die lettere noch in ihrem metarbufi= ichen Begriffe auf benfelben Urfprung gurudgeführt werben muffen mit jener, so ist sie boch an sich felbst nicht "identisch", sonbern fpecififch unterschieben von ihr. Schleiermacher felbft aber batte fich mit biesem Principe noch nicht über bie Unbefimmtheit ber Stoifden lehre erhoben, indem er, wie biefe, weil Die Natur die Objektivitat ber Bernunft, bes doyog, ift, bas Sittliche auf Stoische Beise bezeichnen konnte ale bas ber Natur gemäße Leben (το τη φύσει όμολογουμενώς ζην). Deghalb fann ibm auch der Begenfag zwischen Rothwendigkeit und Freiheit, wie awifchen Bofe und Gut, blog ber Relation angeboren, in ber gang nur abstraften und völlig unausreichenden Bedeutung, daß fie ihm bas Ueberwiegen theils bes Natürlichen ober Bernunftigen, theils bes Mechanisch = ober Organischseins ausbruden (val. S. 164-166 mit ben Ummerkungen und Noten): bei welcher Relation es gerade nicht jum Begriffe ihres fpecififchen Unterschiedes innerhalb jener Allgemeinheit gefommen ift. Es ift ber Standpunft abstrafter Detarbpfif, nicht aber ber Ethif, in welcher es gerade auf Berausbilbung biefer Unterschiede anfommt.

Demungeachtet verkennen wir nicht, daß zur Ablösung des Rantischen Standpunktes, welcher sich in der einseitig imperativen Beise abschloß, die Ethik als Lehre von Maximen, Sittenregeln und Pflichtgeboten behandelte, und namentlich den Gegensaß zwischen Reigung und Pflicht als einen unüberwindlichen stehen ließ, das Gegengewicht fast unvermeidlich war, das Sittliche als die eigene Natur des vernünstigen Willens darzustellen, wodurch die Ethik in kürzester Bezeichnung Physik, Naturlehre des Wilstens, zu benennen gewesen ware. Und auch dieß ware noch nicht für sich selbst als ein falscher Gesichtspunkt zu bezeichnen, wenn dieser Begriff der "Natur" als Wille nicht bloß als das Iden-

tifche mit ber Bernunft ale Natur, jene nur unter ber Form bes Ibealen, biefe unter ber bes Realen, aufgefaßt worden mare. Allerbings ist die Eibif in ihrem bochften Sinne nicht Lehre von ben Sittengeboten, ale von etwas bem Billen Fremben ober ibn Meußerlichen: fie find ale bas Wefen bes Willens, bas feinem Begriffe (Natur) allein Gemäße zu zeigen; aber eben bieg nur burch ben Beweis, daß der Wille nicht mehr Naturvernunft if. fondern der frei fich bestimmende Beift, der eben damit jene Re turvernunft felber in fich jum Wertzeuge und barftellenben Organe ber feinen Billen erfüllenden Ideen berabfest. Diefem wier fpricht die Schleier macher'iche Eibif an fich zwar nicht ausbrud lich, fie schließt die bochfte Unficht in fich ; aber fie bat fie noch nicht berausgesett zu ber vollen, unzweifelbaften Ueberwindung einer feite bes Rantischen Princips, andererfeite ber ibm entgegenge festen Auficht, bas Werben bes Ethischen gleichfalls nur für eines Naturvorgang, für ein Sichgeftalten ber Bernunft im Billen auf unwillführliche Beife zu halten. Bliebe jedoch bie Babl lediglic zwischen jener und biefer Ginseitigfeit: fo läßt fich nicht verfennen, daß jene wenigstens mittelbar bas unterscheibende Befen bes Ethi fchen, im Beifte, als bem freibewußt fich Bestimmenden, und fe mit in ber benkenden Innerlichkeit ber Gefinnung seinen Ursprung und feine Birflichfeit zu haben, entschiedener ausbrudt, als bie entgegengesette Unficht, welche ben Urfprung bes Ethischen in bie bunkeln und unwillführlichen Naturvorgange bes Beiftes, in feine Berflechtung mit bem Naturell, jurudichiebt.

Sicherlich liegt an sich Schleiermachers Princip ber Ethik über diese boppelte Einseitigkeit hinaus: ja er hat ihr in ben allgemeinen Zügen wenigstens das höchste, beibe vermittelnde Ziel vorgesteckt: in der Lehre vom höchsten Gute, welches er als die Einheit der sittlichen Guter nachweist, in deren Gesammtheit allein die freie Gemeinschaft Aller sich verwirklichen läßt, worin zugleich aber auch alle Seiten der einzelnen Persönlichkeit sich entwickeln, der Mensch in harmonischer Bildung hervortreten kann, weil die Freiheit die individuelle Neigung mit dem Allgemeinen versöhnt hat. Ebenso in der Tugendlehre, wo bei Eutwicklung der Cardinale

Der bieberige Ruftand b. prakt. Philosophie in seinen Umriffen. 199 tigenben, bem Principe ber geistigen Freiheit, bem Erfennen (Denlen) nicht minder, wie bem Rublen, im Gittlichen fein Recht gelaffen wird, als Grundlage ber sittlichen Befinnung, indem es in ber Gefinnung, rubend, ale Beisheit, unter bie Zeitform ge-Rellt, werbend, ale Besonnenbeit fich barftellt: ebenfo wie bieß Element bes Denkens auch im Pflichtbegriffe als basienige bargelegt wirb, was bas Runftlerifde bes fittlichen Thuns ausmacht. Rebe Pflicht ift "Anfnupfen an Gegebenes"; aber hiermit zugleich ein burchaus originales Produciren, Reuschaffen. Je vollfommener, funftlerifder bie Pflichterfullung ift, besto inniger wird Beibes. Anfnüpfung und neue Production, fic burchbringen und vermitteln: besto tiefer muß baber ber gegebene Buftand, an welchen anzufnupfen, erfannt und beurtheilt fein; besto sicherer wird alfo endlich nach bem individuellen Standpunfte bes Sandelnden, ber aleichfalls nur im Urtheile feine Burbigung erhalt, bas pflicht= maffige handeln fein. So ift bas Denfen, die freie Macht bes Beiftes, hier fo gut, wie bei Rant in dem von ihm postulirten Bandeln nach allgemeinen Maximen, zum Leitenden ber Sittlichfeit gemacht, und bie Schleiermacher'iche Ethit ware in ihren . Refultaten nicht minber, wie bie Rantifche, vom Begriffe ber Freiheit burchbrungen. Dennoch bat unsere Rritif gezeigt, bag fie in ihren Rundamentalbegriffen feineswege binreichend ausgebildet ift, um dieg Princip unzweifelhaft und in vollständiger Durchführung von Unfang bis zu Ende anerkennen zu laffen. Noch weiter ift zu bemerten, bag Soleiermacher in feinen frübern, eigentlich schriftstellerischen und barum bekannter gewordenen Darftellungen, auch in feinen Reden über die Religion burch feine Auffaffung bes Religionsbegriffes, welche inniger, als man glauben sollte, auch mit feiner Grundlage ber Ethif zusammenbangt, ben Sauptnachbrud weit mehr auf bas Raturmuchlige bes Geiftes legt, auf die Urfprunglichfeit bes Gefühls und auf die Singabe an beffen unmittelbare Regungen, als auf bas bavon Befreienbe und eigentlich Geiftige, bas Denken. Dieg hat fich nun auch noch bis in bie Ethit bineingezogen, und wird in ben Bestimmungen über ben Parallelismus von Ethit und Physit, in der ganglichen Gleichftellung ber Bernunft als Natur und als Wille, ebenso in ber völligen Nichtanerkennung einer imperativischen Form ber Ethif sichtbar. Gegenüber dieser Zweideutigkeit oder diesem Schwarten in Betreff eines so entscheidenden Hauptgedankens, behält bann Hegels Princip sein eigenthümliches Necht, bas Wesen bes Geistes, auch im Willen und im Gefühle, in bas Denken gesetzt zu haben.

Kassen wir zum Schlusse noch bas Ergebniß unserer Rritt in eine umfaffende Ueberficht zusammen, so mare zu fagen : Rant, und Fichte's früberes Spftem ber Sittenlehre, habe bie Ethi unter bem ausschließlichen Borwalten bes Pflichtbegriffes be handelt und auch ben Begriff ber Tugend nur aus biefem Go fichtspuntte zugelaffen, inwiefern fie namlich im pflichtgemagen handeln fich verwirkliche. Go konnte wenigstens bei Erfteren, - Fichte bat auf dieg Berbaltniß fein besonderes Gewicht go legt — die Tugend, als die reine Pflichtmäßigkeit, nur im Gegensate mit ber Reigung gefaßt und bas bochfte But als ein burd ben subjeftiven Willen unerreichbares bezeichnet werben, - was es auch ift, fofern ce in bas unendlich Perfettible und fich Ben einzelnde der Pflichtmäßigfeit gefest wird, nicht in die Ginfache und Erreichbarfeit ber sittlichen Wefinnung, welche fich bemußt if, in allgemeinen Intereffen, in ber Welt ber Ideen zu leben. Rod untergeordneter mußte bei Rant die Guterlebre bleiben, ba es in ber Rantischen Ethik lediglich auf die Form bes Sanbeins, nicht auf ben nothwendigen Inhalt beffelben anfam.

Fichte in seiner zweiten Periode hat dagegen mit vollen Entschiedenheit den Begriff der Tugend zum Mittelpunkte ber Ethif gemacht und die Pflicht nur als Erscheinungsweise ber Einen, untheilbar in jeder Handlung gegenwärtigen sittlichen Gesinnung dargestellt. Zugleich gelang es ihm, von diesem Begriffe, dem der sittlichen Gesinnung aus, und des durch sie im Individuum sich entzündenden Lebens der Idee, den Begriff der Versönlichseit zu begründen und so den für alle Ethik entscheiden den Satz zu gewinnen: daß die Berwirklichung der wahren Individualität in Jedem zugleich das wahre Gemeinschaft Kördernde

Der bisherige Juftanb d. praft. Philosophie in seinen Umrissen. 204 in Allen sei. Aber auch dieß war nur ein Schritt, ein Beitrag zum umfassenden Systeme der Ethik: die Pflichten e, wie vollends die Güterlehre traten vor dem Uebergewichte des Tugendbegriffes, vor dem Allentscheidenden, welches hier in die Gesinrung gelegt wurde, in den Hintergrund.

In bireftem Gegensate mit beiben zeigt sich bei Segel bas Praktische ausschließlich von Seiten ber Güterlehre dargestellt, mit gänzlicher Unterordnung der Tugend- und Pflichtenlehre, in-wiesern in ihnen zu zeigen ist, wie das einzelne Individuum sich ihnen gemäß zu machen habe. Bei ihm hat die praktische Philossophie ganz aufgehört, Lehre von der Form des sittlichen Wilslens, von Maximen und Normen zu sein, an denen er sich in seisner Reinheit erproben kann. Bon ihm wird der ausschließliche Nachdruck auf den allgemeinen Inhalt desselben gelegt. Dier nun ist sein Verdienst, den Willen, der mit allgemeinem Inhalte erfüllt ist, als den allein sittlichen und wahren erwiesen zu haben. Segel hat damit das richtige Princip einer Güterlehre gegeben; in welchen Schranken aber die Aussührung derselben bei ihm verblieben ist, indem er lediglich den Staat als die Wirklichkeit des Sittlichen zeigte, durste die Kritis seiner Rechtsphilosophie nicht verbergen.

Den Entwurf einer Ethif, die gleichmäßig und aus Einem Grundgedanken her den allgemeinen Inhalt des sittlichen Sansdelns, die Einheit der ihm zu Grunde liegenden Gesinnung, und die Individualität ihrer praktischen Bethätigung an senem allgemeinen Inhalte nachwiese, und so in ganz gleichem Berhältnisse Güterlehre, wie Tugends und Pflichtenlehre würde, versdanken wir zuerst und ausschließlich Schleiermacher, welchem daher das entscheidende Berdienst gebührt, den ersten umfassenden Plan der Ethis gegeben zu haben. Unsere Kritis hat indeß gezeigt, was an der Aussührung ihm abging, theils im allgemeinen wissenschaftlichen Jusammenhange, indem die metaphysische und psychologische Grundlage der Ethis ganz sehlt oder auf eine ungeznügende Weise in die Einleitungsbegriffe derselben verslochten ist, theils im Principe selber, welches über den Standpunkt der bloßen Identität von Ratur und Geist sich nicht bis zum Standpunkte

bes Unterschiedes beider innerhalb jener Ibentität entwickelt hat, ebenson nicht von bem Begriffe der Einheit des Nothwendigen und Freim zu dem ihres Unterschiedes sich erheben konnte, so daß Schleiermachers Darstellung vielmehr den Gegensatz gegen die Rantische bildet, als daß sie deren eigenthümliche Leistung wiederherstellte; noch davon abgesehen, daß seine ganze Behandlungsweise, mehr die Begriffe parallelisirend und schematisirend, als nach dem innern Reichthum ihrer Bestimmungen darlegend, überall weniger entschiedene Resultate giebt, als heuristisch ihre richtige und schärste Bestimmung erst zu ermitteln sucht. Schleiermachers Werfe zur Sittenlehre sind die beste methodische Propädeutik künstiger ethischer Unterschungen.

Und so wird sebe fernere Ausbildung der Ethik von dieser Grundlage ausgehen und diesen Umfang im Auge behalten missen, um aus Einem Principe Güter., Tugend = und Pflichtenlehre zu entwickeln, aber in jedem dieser Theile die ganze Idee der Sittlichkeit darzustellen: in der Güterlehre die Bollendung der Gemeinschaft, in der Tugendlehre die Bollendung des Einzelnen, in der Pflichtenlehre die Bermittlung jener beiden Seiten, indem gezeigt wird, wie durch pflichtmäßiges Sandeln des Einzelnen in seder Sphäre der Gemeinschaft die sittlichen Güter erhalten und stell ihrem Begriffe gemäßer realisit werden. Wie sich hiernach die Ethik, zugleich ausgebildetere Principien der Metaphysik und Phychologie zu Grunde legend, im Parallelismus dieser drei Hauptsteile vollständig zu gliedern habe, hoffen wir in der Folge pazeigen.

## Herbarts Ontologie.

Bon

Profeffor Dr. Bermann Loge.

Belden Erfolg ein philosophisches Suftem bat und wie weit es fich mit ber Dentungsart feiner Beit zu burchbringen vermag, bieft bangt nicht allein von der Befriedigung ab, die es ben tieferen Bedürfniffen bes Geiftes gewährt, fonbern in großem Maage auch von bem Grade, in welchem feine Principien für die Borftellung eine anschauliche, in ihren weitesten Berwicklungen immer noch verbaltnigmäßig leicht zu verfolgende Geftalt annehmen. Raum bat je ein ibealistisches Spftem eine weiter greifende Geltung erlangt, ba felbst seine Urheber es unmöglich fanden, sich ber fcwierigen Abstrattionen, die folden Lebren ju Grunde liegen muffen, für bie Beurtheilung ber gewöhnlichften Dinge zu bedienen, und ben Busammenhang so verwidelter Faben fortwahrend mit gleicher Rlarbeit festzuhalten. Gine große Bequemlichkeit haben bagegen immer die atomistischen Systeme sowohl in der Philosophie als in ber Phofit gehabt, und ber Bieberbelebung Diefer Grundvorftellung individueller Wefen, die, querft nach bem Kluffe und bem unfichern Schweben ber bialettischen 3bee, ber Betrachtung einen feftern Boben verfprach, hat herbarts lehre neben bem Beifall, ber bem eigenthumlichen Scharffinn ihres Erfinders galt, gewiß einen groben Theil ihrer gunftigen Aufnahme zu verdanken.

Die Borstellungsweise der individuellen Wefen tritt indessen bei herbart ebensowenig, als bei Leibnis, nur als eine auch wegzulassende oder zu verändernde Anschauungsweise auf; sondern es liegt in ihr, so wie bort, bas Sauptsächlichste ber ganzen Unficht, bie in der Entwicklung der neuern deutschen Philosophie als ein wohltbätiger Zwischensall eintrat, um auf Forderungen aufmertfam zu machen, bie freilich keine jener Philosophieen auch von ibrem Standpunfte aus batte überseben sollen. Je mehr die allge meinen Formen bes Geschehens und die Idee, die fich in allen Berwidlungen ber Erscheinungen ausbruden follte, ben ausschließ lichen Gegenstand einer in einzelnen Gebieten fruchtbaren, im Ganzen jedoch mehr um ihres 3wedes als um ihrer Ergebniffe willen anzuerkennenden Bestrebung ausgemacht batte, um fo nothwendiger mußte nun auch die Frage nach ber realen Mafchinerie behandelt werben, die dem Sinne ber Erscheinung seine Berwirk lichung bereitet. Diese Aufgabe einer erflärenden Theorie, ausgebend von bem Gegebenen und an ibm baftenb, biejenigen Ergangungen bingugufuchen, die feine Birflichfeit bervorbringen, bat Berbarte Philosophic mit einer Ronfequenz und Scharffinnigfeit ju lofen gesucht, die innerhalb der Reibe ber philosophischen Er fteme ihr ebenso ben Charafter einer naturwiffenschaftlichen lebre ertheilen, wie die construirenden Philosophiegn unserer Zeit wesent lich die Ratur einer afthetischen Auffaffungeweise an fich tragen. Belde von beiden Unfichten die bobere fei, und ob nicht vielmetr bie, welche einen Busammenhang ber Erscheinungen nach einer immanenten 3bee verfolgt, biefem Reich ber Gnabe und Schot beit auch ein ftugenbes Reich ber Natur, und umgefehrt bie, welche fich mit ber Berwirflichungeweise bes Scheins beschäftigt, w mittelbar auch ein Reich ber Gnabe batte voraussegen follen, welches bem ber Natur felbst die erften Gefete feiner Kormen be ftimmt : bieß mag bier babingestellt bleiben ; meine Unficht ift bier barauf beschränft, die Grundbegriffe zu betrachten, welche Serbat feiner Benefis ber Ericheinungswelt unterlegt, und zu unterfuchen ob fie für bas Denten biefelbe unmittelbare Unnehmlichfeit be figen, die ihnen für die Borftellung gewiß zufommt, ober ob et fich nicht bier fo wie in ben Raturwiffenschaften verhalt, in benen Die Begriffe ber Atome und ber Rrafte, fo wie ber ber Materie nicht entbebrt werden können, obwobl sie so nur metavbosische,

nothwendige Illusionen sind, die als brauchbare Abbreviaturen eines andern und mahreren Berhältniffes angesehn werden muffen.

Die Nothwendigkeit, zu dem Bechsel, der Unvollftandigkeit und ben Wiberfprüchen ber Erscheinungen ein Seiendes als erklarende Erganzung hinzuzusuchen, bat immer der Philosophie vorgeschwebt, und jedes System wird biefen Unfang mit bem Berbart'schen zu theilen vermögen; aber schon bier wird eine Ber= schiedenheit der Unläffe zur Untersuchung, auf welche bas meifte Gewicht gelegt wird, auch eine durchgreifende Abweichung in allen späteren Entwicklungen ber Unficht hervorbringen. Dag wir namlich vom Begebenen ausgehn muffen, ift nicht zweifelhaft, aber mas in dem Gegebenen ift es, bas und überhaupt zu ber Dube einer Untersuchung nothigt? Der häufigste Unlag gewiß find die einzelnen Biderfpruche, die fich in einzelnen Erscheinungen zeigen und eine Erflärung ihres Bufammenhangs verlangen; aber es giebt auch eine Sinnesart, ber bas Begebene als foldes raibfelhaft ift, und die fich baber nicht mit ber Realitat begnugen fann, bie einen Schritt rudwarts binter ben Erscheinungen, auch als ein nur fatifch Wegebenes, angenommen werden muß, um jene au erflaren, sondern fur welche ber Begriff eines Realen, fo wie ibn herbart entwickelt, felbst ein neuer Widerspruch ift, ber einer eignen Bearbeitung unterworfen werden muß. Dieß fann natur= lich nicht fo gemeint fein, als könnte es überhaupt gelingen , eine Philosophie zu Stande zu bringen, die zulest auf gar feinem bloß faftisch anerfannten Grunde berubte; wohl aber barf biefes Prabicat bes schlechthin für fich Seins, jener absoluten Position Berbatts nicht allem bemienigen zugestanden werden, welches auf einem regreffiven Wege ale nothwendige Erganzung zu bem Scheine binauzupostuliren ift, sondern nur dem, was die beiden Forberungen gleichzeitig erfüllt, sowohl zu sein, als um seiner felbft willen sein au follen. Rinden wir einen Inhalt, ber beiben Anforderungen genügt, fo werden wir in ihm bas mabrhaft Seiende anerkennen; finden wir feinen, so mogen wir zwar zugeben, daß jene Welt ber realen Befen, welche als Maschinen ben Schein ber Erfahrung hervorbringen, für unsere Erfenntnig bas lette, bas faktisch Existirende ist, bessen Abhängigseit von andern Gründen uns verborgen ist, allein die Aufgabe wird immer bleiben, dieses Andere zu suchen, und wir werden nicht bis zu dem wahrhaft Seienden, sondern nur bis zu dem letten erkennbaren Wirklichen vorgedrungen sein, dessen Jusammenhang mit dem gegebenen Scheine sich noch übersehen läßt.

In der Ueberzeugung, daß jene Aufgabe, bas Gegebene als foldes zu erflären, allerdings eine unabweisbare ift, und bag bie neueren construirenden Theorieen nur deswegen in ihren Entwick lungen nicht glücklich waren, weil sie zum Princip der Ableitung bes Gegebenen ein Absolutes annehmen, das in seinem Inhalte gar fein Moment befigt, um beswillen es mehr als andrer Inhalt das Borrecht besigen follte, für den letten, unbedingt anzw erfennenden faktischen Punkt zu gelten: - in dieser Ueberzeugung fonnte ich zwar tein Ergebniß einer regressiven, von dem Einzel nen ausgehenden, und zu bem Einzelnen einzelne Erganzungen bingusuchenden Theorie für eine völlig zufriedenstellende Aufflarung ansehn; aber ich konnte boch in bem Spfteme Berbarts bie wichtige Ergänzung zu finden glauben, die zu jeder ideal construirenden Philosophie hinzufommen muß, die Nachweisung ber Urfachen namlich und ihrer Wirfungsgesetze, durch welche ber 3wed ber 3bet realisirt wird. Allein bei Berbart baben fich diese Caufalunter Suchungen, die eigentlichen Erflärungen, emancipirt von ben Untersuchungen bes 3weckes, und die Auffindung bes lettern gilt nicht als eine ebenso unabweisbare Correction unserer Beariffe von Gegebenen, wie die Tilgung ber Widerspruche gegen bas Gefet ber Ibentitat ale eine folche gilt. Das Wegebene ale folches if für Berbart flar, und es enthält für ibn feinen Biberfpruch, bag eine Welt ohne Zwed schlechthin existire; nur bag biefe vorbanden Welt 3wedveranstaltungen in fich schließe, dieß sei aus ber Er fabrung flärlich zu entnehmen. 3ch babe biefe Bericbiebenbeit meiner Auffaffungeweise bier nur angebeutet, nicht um fie bier # rechtfertigen, fondern weil ich weiß, daß fie in den folgenden Betrachtungen fich boch überall geltend machen wirb. Jest aber wollen wir seben, ob die ontologischen Begriffe Berbares völlig

in sich zusammenstimmen, und nicht vielmehr selbst wieder auf die oben angedeutete Region von Untersuchungen als nothwendige Ergänzung zurückweisen. Wenn ich hier zum Theil Einwürse gegen Herbarts Lehren erneuere, die ich bereits anderwärts gemacht habe, so hosse ich, daß es einen Anhänger jener Philosophie geben wird, der weniger Gewicht auf das Factum meines Widerspruchs gegen Herbart, als auf die Gründe legt, die mich dazu bewegen; eine gegenseitige Verständigung kann nirgends leichter sein, als bei Ansichten, die von ihrem Urheber mit so viel Deutlichkeit vorgestragen sind, daß die Punkte der Dunkelheiten sich überall bestimmt abgränzen.

Der Begriff bes Realen, Seienden, so wie er von herbart ausgebilbet worben ift, bietet ben erften Stein bes Anftoges. Bir geben willig herbart zu, daß das, was wir als seiend bezeichnen wollen, in der Art unabhängig sowohl von uns, als von jedem Andern, in der Art auf fich felbft beruhend gedacht werden muffe, wie wir zuerft tas in der finnlichen Wahrnehmung icheinbar gegenwartig Sciende uns bachten. Wir geben ebenfo gu, bag ber Begriff bes Scienden nur burch zwei, im Denfen zwar trennbare, im Seienden felbst aber zusammenzufaffende Begriffe erschöpft werben fann, nämlich ben bes Seins und ben bes Was, ober bes Inhalts, welcher ift. Daß nicht feber mögliche, willführlich angenommene Inhalt jene absolute Position bes unabhangigen Seins ertragen fonne, ift ebenso flar, gar oft find wir genothigt, eine fo übereilt gegebene Dofition gurudgunchmen. werben baber an fie gefnupft; wem fie zuertheilt werben foll, bas barf feine Negation, feine Relation, feine Mannichfaltigfeit in fic foliegen. Und nun, nachdem biefe Bedingungen festgestellt find, wird auf die Frage: mas ift bas Seiende ? geantwortet: bie Qualitat bes Seienden ift einfach, obne Regation, allen Größenbestimmungen unzugänglich. Entspricht benn biese Antwort bem, was wir in ber Frage wiffen wollten, und bringt fie nicht vielmehr gang andere Dinge zur Sprache? Bas war benn wohl bas Bas. beffen Eigenthumlichkeit wir kennen lernen wollten ? Doch obne Ameifel eben bassenige, welches fabig fein sollte, bie absolute

Position des nicht wieder jurudnehmbaren Seins zu ertragen. Und was in ber Antwort füllt nun die Stelle jenes Bas aus? In der Antwort liegen zwei Begriffe, ber der Qualitat und ba bes Seienden, bessen Qualität fie ift. Dieser genitivus posessivus beutet fogleich auf ein verschwiegenes Berhaltnig ba Qualitat zum Seienden felbft bin; offenbar liegt es in biefem Ausbrud, daß bas Seiende bie Qualität hat, nicht aber felbft bie Qualität ift. So wurde bann bas Seiende noch abgesondent von feiner Qualitat fur fich fein, und es mußte möglich fein, ein Seiendes ohne Qualitat zu benfen. Allein hiergegen ftemmt fich Berbart burch bie ftrenge Bemerfung, bag fein Seienbes obm ein Bas, bas es fei, gedacht werden fonne, und bag beibe Begriffe, Qualitat und Sein, im Seienden felbst nothwendig verbunden werden muffen. Bas wird uns also übrig bleiben auf bie Frage: was benn die absolute Position erhalten babe, zu and worten, als: die Qualitat ? ober eine einfache Qualitat ? Em fpricht benn aber biefer Inhalt irgendwie ben Bedingungen, bie wir jenem Inhalt vorschrieben, ber Die absolute Position zu ertre gen fabig fein sollte ? Offenbar nicht, benn Riemand fann eine Qualität benfen, ohne bie ausbrudliche Relation berfelben auf ein schon Seiendes. Entweder bas Seiende ift eine Qualitat, ober es hat eine. Der erfte Kall widerspricht dem Begriffe bes Seins, ber feinem Relationsbegriffe unmittelbar fich verknutgen fam; ber zweite widerspricht ber Boraussetzung, daß ber Begriff bes Seienben aus bem bes Seins und bem ber Qualitat in einer untbeilbaren Ginbeit verschmolzen bestebe. 3ch fann nach biefet Bemerkungen nicht anders als urtheilen, daß herbart icon biefe erfte Krage: was ift bas Seiende, nicht beantwortet, sonbern um gangen hat, indem er zwar in den Borbereitungen zur Untwort alle die Ansichten zu vernichten sucht, welche zwischen bie Quali tat und ihr Sein noch einen andern Rernpunkt bazwischen # schieben versuchen, in ber Antwort aber nicht auf bie von ibm gestellte Frage, sondern auf jene andere antwortet, bie sich auf bie Boraussegung einer folden Ginschiebung grundet, und gwar mit Ausbruden antwortet, welche bie nämliche Einschiebung vorquosepen. Auf die Frage: was ist das Seiende, konnte nur erwiedert werden: die Qualität, oder wenn man wollte, irgend etwas Anderes; daß aber diese Antwort ganz übersprungen und sogleich von der Qualität des Scienden gesprochen wird, als ob dieses genitivische Verhältniß für sich klar wäre, ist in diesem Anfang der Untersuchung ein verhängnisvoller Mangel der Genauigkeit.

Ueberlegen wir, wober der Begriff der Qualität gekommen ift, um une in biefem Busammenhange Berlegenheiten zu bereiten, fo fceint es, ale fei felbft fein Auftreten in ben Bedingungen ber Aufgabe gar nicht motivirt. Wer ba fragt: was ift bas Seienbe, ber begehrt unter bem Bas jenen nur substantivisch zu fassenden Inhalt zu erlangen, ber nur als Subject, nie als Pradicat gedacht werben fann; reichen wir ibm jest als Erwiederung Die Qualitat, so erhalt er eine Antwort auf die Frage: wie ift bas Seienbe, und diese Antwort besteht in der Angabe eines Inhalts, der nie als Subject, sondern nur als Pradicat gebacht werben fann. 3wischen bem verlangten Was und bem gegebenen Wie besteht eine große Rluft, welche die altere Metaphyfit burch ben Unterschied ber Quiddität und Qualität andeutete, und burch bie An= nahme eines Substantiale in ber Substang zu fullen fuchte, weldes bas eigentliche Subject, diefen festen Beziehungspunft für ben bloffen Relationsbegriff ber Qualität abgeben follte. Welches auch ber Werth dieser Begriffe, und welches bie Bebeutung fein mag, die ihnen eine correcte Philosophie zutheilen muß: die furze Abfertigung, die ber Gebante bes Substantiale von Berbart im erften Bande ber Metaphysif erfahren bat, verdiente er nicht, sobalb im zweiten Banbe bie Definition bes Seienben auf eine Beise bargestellt wird, die den Leser mit Gewalt immer wieder auf biefen Gebanten gurudführt. Wir vermiffen in biefem Seienben jeden festen Punkt; so wie ber Ausdruck selbst ein Participium ift, fo muß'es einen Inhalt geben, ber an bem Gein, an ber absoluten Segung particivirt : ift aber biefes Bas nichts Anderes als das Wie der Qualität, so haben wir hier jedenfalls keinen Inhalt, ber nach Gerbarts eignen Unforderungen die absolute Position au ertragen vermöchte, sondern immer sucht fich die Qualität an Etwas anzulehnen, bas überall vermißt wirb. Auf folde Zweifel kann Jemand antworten: was suchft bu benn eigentlich in bem Seienden? Bilbest bu bir ein, bag allem Seienden ein gewisser an und fur fich feiender Stoff ju Grunde liege, ein Seinftoff felbit, ber bem Inhalt einen folden Ort ber Unlehnung gewährt? Ift es nicht vielmehr fo, baß jeder Inhalt unabhängig und ab folut feiend eben burch bie absolute Segung existirt, fo bag eben grabe biejenige Qualitat, bie wir bas Seiende nennen, fich baburd von ber blogen Qualität, biefem Relationswesen, unterfceibet, baf fie absolut geset ift ? Ift benn nicht Sein überhaupt biefe unabbangige Segung, und muß folglich nicht jeder Inhalt, somit auch bie Qualitat, ein Seiendes fein, wenn fie fo gefett wirb. und wird fie nicht eben burch biefe Setzung zu bem Bas, bem substantivischen Quid, das du auf andere Beise irgendwoher noch binzuholen willft? Diese Burechtweisung fonnte ich mir in vieler Sinficht gefallen laffen, aber fie fann nicht von einem Berbartianer ausgebn. Denn febr verlegbar ift die absolute Position; ibre Er theilung bangt an Bedigungen; burch fie fann baber nicht ber Inhalt jum Seienden gestempelt werden, sondern in dem Inhalt muß bie Möglichfeit liegen, von ihm muß bie Möglichfeit abbangen, baf er die Vosition ertrage. Und doch wissen wir nicht, wie wir auf einem andern Wege aus biefem Zauberfreise von Abftractionen beraustreten fonnen, ale wenn wir biefes Bugeftanbnig maden: ber Inhalt ift bann, wenn er absolut gesett ift, oder furger, went er ift. Diefer icheinbar tautologische Sat aber führt und weit von Berbarts Unfichten und ben Principien feines gangen Spftemb ab. Denn in seiner bypothetischen Kaffung behauptet er, bag tie nem Inhalt an und für fich biefes Sein ber absoluten Setung zukomme; die ganze Welt der einfachen Wefen, die in fich felbf feinen Salt haben, finft jest als ein abhangiges Resultat eine boberen zusammen, und über ihr flärt fich bie Aussicht in ein Reich ber Gefete auf, nach beren Bestimmungen verschieben Inhalt die absolute Position erhalt, und durch sie jest in sich ber Schein erzeugt, ale rubrte biefes fein feftes Sein von einen

Punfte der Realität her, der in ihm selber läge, und der doch bei genauerer Betrachtung nicht in ihm aufgefunden werden kann. Schon hier kehren sich also die Annahmen der erklärenden Theorie nach einem andern Principe hin, als dem letten Pol der Gewißheit; ausgegangen von dem Gegebenen, können wir zwar zunächst eine Welt einsacher Wesen ihm zu Grunde legen, auf deren Position das Wirkliche der Erscheinung beruht, allein diese Wesen können nicht das Lette sein, sondern ihre Position, ihr Sein selbst hängt von den Bestimmungen allgemeiner Gesetze ab.

Ift bieß fo, bann bedürfen wir freilich nicht mehr jenes fubftantiale Duid, bas in ben Dingen als eigentliches Subjeft zu liegen schien, und es werben, wie ich bieß früher ausbrudte, bie Dinge nicht burch eine Substanz sein, sonbern sie werden bann fein, wenn fie einen Schein ber Substanz in fich zu erzeugen vermogen. Gine Theorie, die von bem ftarren Sein einfacher Befen ausgeht, hat es ichwer, bintennach zu bem Gedanken allgemeiner Gefete zu fommen; Diesem Umstande verdankt herbarts Lehre ben Mangel an Applicabilität, namentlich auf die Raturerscheis mungen, wie wir später seben werben; aber auch schon innerhalb biefer ontologischen Betrachtungen wird fich ber fast burchgangige Mangel dieses Gebankens an Gesetze überhaupt mehrmals ftorend aufbrangen und es war befibalb gut, an biefer Stelle barauf binzuweisen, wie allerdings herbarts Principien eine Erweiterung selbst fcon verlangen, beren Fehler uns bei ber Deduction bes Einzelnen empfindlich wirb.

Geben wir indessen einstweilen Herbart Alles zu, was wir eben umzustoßen versuchten; nehmen wir mit ihm eine Welt einssacher Seienden an, deren Wesen in einer ebenso einsachen, unsveränderlichen, allen Größenbestimmungen unzugänglichen Dualität besteht, und sehen wir, ob von hier an die Entwicklung stetig und ohne Bedenken sortschreitet. Das Nächste, was sich uns darbietet, ist die Inhärenz der vielen Eigenschaften an dem einen Dinge. Wir geben den Widerspruch zu, der hierin liegt, wir geben ferner zu, daß die Mehrheit der Eigenschaften auf die Vielheit von realen Wesen hindeute, so wie, daß dennoch kein einzelnes dieser Wesen

aur Begrundung einer Eigenschaft binreiche; aber wir buten uns, für die einzelnen Wefen eine Busammenfassung berfelben au subflituiren, aus Kurcht vor einem Ausbrucke, ber, vom Raume entlebnt, sogleich bas Borurtheil mit fich führen könnte, als mußten bie Begiebungen, die Berhaltniffe, die zwischen ben Seienben obwalten, nothwendig in ber Berschiedenheit raumlicher Combinationen liegen. Stellen wir also mit einem vorurtheilslosen abftracten Ausbrude feft: es muffen Begiebungen vieler realen Wefen fein, aus benen bie Inhareng bes Bielen an bem Ginen bervorgeht. Unter biefen Beziehungen verfteben wir jest nur bie Bedingungen, die überhaupt gegeben fein muffen, wenn mehrere Reale ben gangen Grund ber Folge ausmachen follen, und fo wit Berbart, ber biese Bedingungen unter bem Namen bes Zusammen als gleich ansieht bei jedem verschiedenen Beispiel ber In bareng, so werden auch wir aus diesen Beziehungen allein nicht bie Inharenz ber bestimmten Merfmale an bem bestimmten Dinge herleiten, sondern fragen, wie nun bestimmte, von andern unter-Schiedene Reale, wenn fie einmal in jene Beziehung, die überhaupt bie Bedingung aller Wirksamfeit ift, gefest worden find, bas bestimmte Resultat grade biefer ober jener inbarirenden Eigen schaften hervorbringen. Dieg bestimmte Resultat muß abbangen von der Qualität der Wefen, wenn nicht vielleicht jene allgemeine Beziehung felbft fo verschiedener Modificationen fabig ift, bag and ihnen allein, auch bei vollfommen gleicher Qualität aller Befen bie Berschiedenheit ber Erscheinungen bervorgeben fann. ben lettern Gedanken, ber von herbart grade so wenig berich fichtigt worden ift, als er von der Phyfit faft einzig benust with haben wir später noch Manches hinzuzufugen; jest machen wir mit Berbart ben Effect von den Berschiedenheiten in ben Duglitäten ber Wefen abhängig. Wie fann aus ihnen etwas folgen, und was folgt? Diese Frage legt Berbart felbst benjenigen fei ner Leser in den Mund, Die, befümmert über die absolute Ginfadbeit und Unveranderlichfeit ber realen Wefen, an ber Möglichfeit einer Entwicklung aus ihnen verzweifeln wollen, und beantwortet fie zugleich durch die hinweisung auf die zufälligen Ansich

ten, die zugleich mit der Methode der Beziehungen den Hebel der weiteren Entdeckungen ausmachen sollen. Die zufälligen Ansichten sind die Substitutionen der Mathematif und der mathematischen Physis; da Herbart ihre Anwendbarkeit auf die vorliegende Frage nur durch Beispiele aus jenen Wissenschaften glaublich gemacht hat, so bleibt uns die Ueberlegung überlassen, worauf sich zuerst in der Mathematis die Substitutionen gründen, und ob das Nämliche, was sie dort möglich macht, sie auch hier begründet; wie ferner in der Mathematis aus Substitutionen Resultate gezogen werden, und ob die nämlichen Bedingungen, welche dort überhaupt die Möglichkeit von Ergebnissen liesern, auch hier stattssinden; endlich, ob nicht selbst die Boraussetzung der Richtigkeit bieser Methode doch wieder auf eine noch übrige, noch zu suchende, ergänzende Bestimmung hinweist?

In Bezug auf die erfte Frage muffen wir die arithmetischen, bie geometrischen und die physifalischen Substitutionen unterscheiben. Eine Zahl als eine Kunction einer gegebenen beliebigen anbern Babl auszubruden, ift eine spftematisch ausgebilbete, weitgreifende Forderung der allgemeinen Arithmetif, die überall beß= wegen gelöft werben fann, weil die Große feine Qualität befitt, fondern, ins Unendliche theilbar, ebenso unendlich varifrenden Ausammenfaffungen ber Theile unterworfen werden fann. Richts gebt bier verloren, fein inneres Band wird gerftort und bie verschiedensten Ausbrude werden zulett barauf hinauskommen, eine gleiche Menge nur mannichfaltig jusammengefaßter Ginheiten ber Bergleichung in sich zu begreifen. Diefer Grund, ber bier die Umformung einer Größe in einen substituirbaren Ausbruck be= gunftigt, muß wegfallen, wo von untheilbaren Qualitäten einfacher Befen die Rede ift, und seltsam genug werden grabe ba die Subftitutionen ber Arithmetif unmöglich, wo fie fich am meiften Der ihnen in ber Metaphysit aufgetragenen Leiftung nabern und zwei qualitativ verschiedne Größen wechselsweis als Function, die eine von ber andern, darftellen sollten. Es ift nicht möglich, auf rein arithmetischem Gebiete für eine positive Größe einen Ausbruck in negativen oder imaginaren Größen zu finden, ohne bag bas

Negative oder Imaginare in der Formel selbst fich wieder aufbobe. So großen Werth solche Formeln, wie  $(1+1-1)^{-1}$ auch haben mogen, so find fie boch nicht eigentlich Substitutionen im engern Sinne, sondern verandernde Erganzungen ber gegebenen Data, aus benen allein eine Entwicklung nicht berzuleiten ift, burch folche Bedingungen, welche biefelben einem allgemeinen Befete als einen Kall ber Anwendung unterordnen. Wollten wir fo Die Qualität eines realen Wesens mit a bezeichnen, und bafftr 1 + a - 1 substituiren, so wurde biefe Formel gar Richts aus ber Qualität a zu entwickeln fähig sein, so wenig als sie eine zu fällige Unficht berfelben ware; vielmehr murbe bie Entwicklung aus ber Busammenfaffung bes Realen mit erganzenden Bedingungen fliegen, ein Kall, der, obwohl überaus wichtig, doch nicht bas ift, was Berbart hier im Auge hat. Wir muffen baber babei verharren, bag aus ben arithmetischen Substitutionen gar feine Bercchtigung fließt, diese Methode zur Berfällung von Qualitäten anzuwenden; keine untheilbare Dualität kann eine Function der andern fein, gegen die sie disparat ift. Es war in der That kein geringer - Schritt, ben herbart that, ale er bas, was mit ben Coefficienten gethan werben fann, auf bie Benennungen ber Größen übertrig.

Bielleicht liegen die geometrischen Substitutionen der Metaphysik näher. Ich sehe ab von den Källen, wo Summen von Linien oder Flächen für einzelne Linien und Flächen gesetzt werden und wende mich zu den bedeutenderen Anwendungen, in denen irgend eine Linie als eine geometrische oder trigonometrische Function einer andern angesehn wird. Eine gegebene Linie kann edens gut die Hypotenuse eines Dreiecks als der Sinus eines Binkels, oder die Tangente eines Bogens, der Durchmesser eines Kreises sein; eine unendliche Anzahl einzelner Ausdrücke werden sich in diesen verschiedenen Rücksichten für sie bilden lassen. Bas sagen diese Formeln aus? Nichts von den Linien selbst, sondern etwas von ihrer Umgebung. Schließt etwa irgend eine dieser Formeln unmittelbar die innere Qualität der Linie auf, so das sie wirklich, wie Herbarts Beispiele verlangen, eine Mannichsaligkeit von Merkmalen einer ursprünglich einsachen Qualität gleich

segen ? Richts von dem, sondern die Linie bleibt an sich unbeftimmt, und wenn aus einer folden Substitution fic bennoch reiche Resultate ergeben, so geschieht es nicht beswegen, weil bier aus einer substituirten Mannichfaltigkeit folgte, mas aus ber einsplbigen. einfachen Qualität nicht zu entwickeln war, sondern weil eine und biefelbe Linie burch ihre Lage im Raume zwei verschiebene Spfteme geometrischer Verhaltniffe als gemeinsames Glied ausammenbringt, und baber eine Menge Gleichsetungen einzelner Glieber begunftigt. Auch die geometrischen Substitutionen und bie Silfsconstructionen konnen baber nicht zum Rechtfertigungegrunde jener Berfällung einfacher Qualitäten in zufällige Unfichten bienen; benn so wie die arithmetischen auf ber Theilbarfeit, so beruben biese auf ber Relation bes gangen Elements, für welches eine Substitution gesucht wird, zu ben gegebenen ober ben möglichen Umgebungen. Auch dieß also wiese auf eine Conftruction bes Beichehens aus ber Zusammenfaffungeweise bes Realen, nicht aus ibren Qualitäten bin. Man fann nicht als Einwurf bie Reiben anführen, Die g. B. Bogen burch Theile ber Sinus ausbruden; benn biefe Reihen bruden weber Gestalt, noch Lage, noch Richtung, sondern nur die Größe bes Bogens burch bie Größe ber Sinus, also Bablen burch Bablen aus. Sie berechtigen baber nicht, auch bie Qualität eines Realen, bie so bisparat fich gegen bie eines andern verhalt, wie grade und frumm, zwei disjuncte Beariffe fic nicht einmal verhalten fonnen, burch eine zufällige Unfict auszudrücken, bie mit ber bes andern vergleichbar mare. Much die physikalischen Substitutionen geben keine beffere Gulfe. Man fommt bier gewöhnlich auf die Berfällung ber Rrafte gurud, bie auch Berbart anführt. Genau genommen wird jedoch bier gar Nichts zerfällt, weder ber Weg noch die Bewegung, noch die Rrafte, sondern ein Resultat wird auf die möglichen Formen feiner Ursachen zurudgeführt, eine Relation, Die nicht auf die Natur bes Seienden, beffen Position unabhangig ift, übergetragen werben fann.

Rach diesem Allen scheint und herbart nur die Absicht gehabt zu haben, an den mathematischen Beispielen die Urt und Weise

ber Methode zu zeigen, die er für die Metaphysik ebenfalls m brauchen municht, und wir muffen weiter nach andern Grunden fragen, durch welche er die Möglichkeit dieses Gebrauchs bewiesen bat. Gleichgeltenbe Musbrude für theilbare Größen ober raumliche Relationen nügen uns Richts, es muß bie Zerlegbarkeit einer Qualität gezeigt werden. Nun hat herbart allerdings an ben Karben namentlich Beilviele einfacher Empfindungen , benen bod ausammengesette aufällige Unsichten entsprechen, wie bem Biolet . Die Bereinigung von Blau und Roth. Allein, wenn wir auch biese Empfindungen Qualitäten nennen wollen, so baben fie bod Nichts als biesen Ramen, und zwar in einer febr weiten Bebentung, mit ben Qualitaten ber einfachen Wefen gemein. bart selbst sind sie Selbsterhaltungen ber Seele, und ba fie verschieden find, so fann feine wirklich die Qualitat bes Realen fein, und wir haben für diese lettere auch die Quelle zufälliger Anfichten nicht, die wir für die Empfindungen noch nachweisen tonnen. Berschiedenen Störungen werben verschiedene Selbfterhaltungen entsprechen, eine Boraussetung, Die, wie sich frater zeigen wird, Berhart und nicht mir gehört; die Qualität der Empfindung febft aber fann billig nur bas Resultat ber Selbsterhaltung fein, nicht biese selbst. So wie nun die Störungen nicht bloß disparate, fondern auch reihenweis zusammengeordnete fein können, fo werden auch die Selbsterhaltungen einzelne abgestufte Reihen bilben, bit, ba fie auf irgend eine Beife immer mathematischen Bestimmungen zugänglich gebacht werben muffen, auch bie Bortheile ber Grofen genießen werben, fo daß jedes Glied einer folchen Reihe eine Kunction eines andern fein fann. Rach einem Unalvaon bes De rallelogramme der Rrafte wird jede Selbsterhaltung bann auch bei pieleweis aus zwei andern zusammengefloffen fein fonnen, und in der Qualität der Empfindung, die ihr entspricht, wird fich biek -Möglichkeit als zufällige Unficht von ber Entstehung, a. B. bas Biolet aus Blau und Roth, wiederfinden. hierburch liefe fich über haupt die Reihenordnung ber Empfindungen und ihre mathematiiden Berbaltniffe zu einander erflaren. Nichts von bem aber fonnen wir auf die im eigentlichern Sinne fo genannten Due

litaten ber einfachen Wesen übertragen, benen keineswegs ein mathematisch geordnetes System von Selbsterhaltungen, wenn wir so wollen, untergeschoben werden kann.

Dieg find die Grunde, aus benen mir die Uebertragung ber Substitutionen auf die einfachen Qualitäten bes Realen unmöglich scheint; findet fich bennoch irgendwie eine Möglichkeit, so verdient fie besonders nachgewiesen zu werden; benn von selbst versteben fich aufällige Ansichten wenigstens nur fo weit, ale Größe, Theilbarkeit und Relationen reichen, welche alle grade von herbart fo entschieden von dem Realen geläugnet worden find. Da nun alle Substitutionen boch eigentlich immer bazu gebraucht werben, als Medii Termini ju bienen, und einen für sich geschloffenen und feiner Entwicklung fabigen Ausbruck ale Beispiel unter ein allgemeines Gefet unterzuordnen, fo ift es auffallend, bag Berbart feine zufälligen Unsichten grade auf die bem gewöhnlichen Bewußtfein ferner liegenden mathematischen Methoden ftugte, ohne bas gewöhnliche Schlufverfahren auch nur zu erwähnen, bas boch in ber That die allerausgebildetfte Methode der Substitutionen ift. Wenn ich eine Linie als Tangente eines Kreises betrachte und bieraus schließe, so thue ich nichts Anderes, als im gewöhnlichen Schluffe, wo ich burch bie zufällige Unsicht, bag bas Subject bes Untersages, unbeschabet seiner sonftigen Ginheit mit fich felbft, boch auch als eine Urt bes Begriffs M angeseben werben fann, biesem 8 nun auch das Pradicat P zuschreibe, das mit M auf eine allgemeine Beise im Obersat verbunden war. Aber freilich führen diese Schlugmethoden wieder auf die Forderung allgemeiner Gefete; fie find ferner nicht anwendbar, ohne Relationen ber ihnen unterworfenen Begriffe zuzulaffen, und baber fonnen auch fie nicht zur Rechtfertigung ber-Berfällung einfacher Qualitäten in fingirte Theile dienen, während sie recht wohl dazu dienen, aus den Berbaltniffen einer einfachen Qualität zur andern und aus ihren Relationen zu einem Allgemeinen Data berzustellen, aus benen ein Solug möglich wird. Angeführt zu werden batten fie jedoch verbient, benn in der That find die zufälligen Unsichten Berbarts faft nur ein pretiofer Ausbruck für den altbefannten Mittelbegriff, nur daß biefer hier unter Bedingungen gefunden werden foll, unter benen er unmöglich ift.

Ich will nicht läugnen, daß in den vorhergehenden Bemerkungen Manches noch eine genauere Untersuchung nothwendig macht; allein diese Rothwendigkeit nachzuweisen, war eben mein 3weck, und ich bin befriedigt, wenn ich die Ueberzeugung bewirft habe, daß der Gebrauch zufälliger Ansichten in Herbarts Sinne seine besondere Begründung bedarf. Wir wollen daher einstweilen auch dieses Hinderniß unserer Uebereinstimmung mit Herbart weggeräumt denken und die Richtigkeit der zufälligen Ansichten zugeben, so fragt sich zweitens, unter welchen Bedingungen folgt aus ihnen Etwas in der Mathematit und Physit, und welche andre Bedingungen werden in der Metaphysit dafür eintreten?

3ch habe icon erwähnt, daß alle Substitutionen bazu bienen follen, einen für sich geschlossenen Ausdruck so barzustellen, bas er als Kall ber Univendung eines allgemeinen Gefetes gelten fann. Nichts wurden arithmetische Substitutionen leiften ohne bas binzukommen der allgemeinen Rechnungsregeln, die uns zeigen, nach welchen Gefegen aus ber Busammenfassung ber Größen etwas Neues hervorgehn fonne; Richts wurden die Sulfsconstructionen ber Geometrie nügen fonnen, wenn nicht ber Raum, in welchen fie gezeichnet werden, eine fo bestimmte innere Wesemäßigfeit be fafe, daß aus der Einreibung einer Linie in die Theile einer Rigur fich fogleich ein Syftem von Folgen nur aus diefer Gigenthum lichfeit bes Raums entwidelte; Richts endlich wurden phyfifalifde Substitutionen zu lehren vermögen, wenn wir nicht unabbangig von der geschehenen Berfällung ber Rräfte nach allgemeinen Ge segen überhaupt die Berhältniffe von Kräften zu beurtheilen miß ten. Es fragt fich nun, was tritt bei Berbart an Die Stelle ber allgemeinen Gefete, die in jeder diefer Wiffenschaften die Die lichkeit einer Folge bervorbringen? Offenbar erwarten wir, jett eine sublimirtere, allgemeinfte Statif und Mechanif bes Seienben ju finden, welche diese Besetze bestimmt ; wir erwarten, baf and bier bie zufälligen Unfichten nur bazu bienen werben, bas Seienbe so auszubruden, daß es einen Angriffspunft für das Gefes bar

bietet, ihm überhaupt als ein Fall ber Anwendung subsumirt wer-Allein Dieser Unalogie, Die sich in seiner eigenen Begründung ber zufälligen Unfichten findet, ift Berbart nicht gefolgt; feine Untersuchung über biefe Gesetz wird geführt, nicht einmal ber Gebanke ihrer möglichen Mannichfaltigkeit tritt auf, sonbern bie ganze Entwicklung wird fogleich auf einen einzigen bestimmten Rall gebracht, nämlich ben, daß die zufälligen Unfichten zweier Befen einen entgegengesetten gleichen Theil haben, ber folglich babin ftreben wirb, fich aufzuheben. Diefer Bang ber Betrachtung ift febr charafteristisch und wichtig für die ganze spätere Ausbilbung ber Lebre. Noch einmal ift bier bem Gedanken allgemei= ner Befete, die positiv Etwas bestimmen, aus bem Bege gegangen, und nur bas negative Befet gilt, bag Entgegengefettes fich aufbebt. Eine folche Unficht benutt weder alle die nämlichen Bortbeile, welche die Mathematif besitt, noch ift sie überhaupt ein nothwendiger Gebante. Die Mathematif, wenn fie Nichts fonnte, als Entgegengefestes aufbeben, wenn fie in ihren arithmetischen und geometrischen Gesetzen nicht auch ein Mittel zu positiveren Kolgerungen hatte, wurde ichwerlich je zu ben Resultaten gelangt fein, welche Berbart bestachen und ibn zu dem Unternehmen bewogen, burch die Ginführung ber zufälligen Ansichten in die Detaphpfif auch bier eine Reibe von Resultaten zu erzielen, die jenen gegenüber gestellt werden konnten. Allein auch nothwendig ift biefe Beschränkung nicht. Müffen wir einmal die Unvereinbarkeit bes Wibersprechenden als ein allgemeines Gefet auseben, bas unabhängig von aller Qualitat bes Seienden fich vielmehr biefe unterwirft, fo fann es auch Rothwendigkeiten ber Bereinigung bes nicht Widersprechenden geben, die eben so unabhängig von iener Qualität find, und bie ganze Untersuchung wurde fich nicht mehr barauf richten, burch ben Chemismus ber Aufhebung bes Entgegengesetten ein Resultat aus ben Qualitäten ber Befen gu zieben, fondern die Gefege aufzufinden, nach benen überhaupt gewiffe Qualitäten und ihre Busammenfaffung Grunde zu Folgen werben. Die zufälligen Unsichten wurden bann unnug. Denn auch ohne daß das fingirte innere Gefuge der Realen mit ben Armen des Widerspruchs gegenseitig in einander eingreift, and dann, wenn die Qualitäten als völlig disparate gegen einander begriffen werden, würden sie doch, sobald ein Gesetz geböte, daß aus ihnen eine Folge hervorgehe, diese erzeugen, und nie bedarf es einer neuen Nachweisung einer verborgenen Maschinerie, welche wieder die Zügel andeutet, durch die das Gesetz die ihm unterthänigen Fälle lenkt. Ganz übergehn wollen wir hierbei noch den Begriff des Entgegengesetzten selbst, von dem sehr zweiselhast ist, ob er auch nur als zufällige Ansicht den realen Wesen beigelegt werden kann. Auch hier also kamen wir auf die Forderung allgemeiner Gesetz zurück, und, was hier einen Stein des Anstoses bildet, die willkührliche Zurücksührung alles Geschehens auf den Gegensat, das wird auch später, z. B. in der Psychologie, einen Streitpunkt bilden, als deren Grundbegriffe die Stärke und der Gegensatz der Borstellungen gewiß nicht anzusehen sind.

Dieselbe Frage nach ben Bedingungen, unter benen aus Subflitutionen Etwas folgt, führt aber noch eine andere Bemerfung berbei. Gefegt, es fei fur eine Große ein Ausbruck gefunden, ber fie als Kunction einer andern barftellt, fo brauchen wir nicht blog überhaupt ein Gefet, um baraus Etwas zu schliegen, fonber bieß Befet wird immer hypothetisch ausgedruckt werden muffen; es gilt baber felbft nur unter gemiffen Borausfegungen, bie wir bingufügen muffen. Wenn zwei Größen, + a und - a entgegen gefest find, fo beben fie fich feineswege ohne Beiteres auf, for bern nur, wenn wir fie addiren; wollten wir fie multipliciren, fo wurde das Resultat ein anderes sein, noch ein anderes, wenn wir eine von der andern abziehen. Diese arithmetischen Operationen fallen alle gemeinschaftlich unter ben Begriff einer Bufammenfal fung im Denfen überhaupt; wenden wir Unfichten biefer Art auf bie realen Wesen an, so wird offenbar bas Rusammen ber Refen bassenige fein, mas auf objectivem Bebiete ber Bufammer faffung im blog willführlichen Denfen entspricht. Beibe werben also die allgemeine Bedingung ausbruden, unter beren Gewährung es überhaupt zu einem gegenseitigen Gingreifen bes Bersthiedenen fommt, die allgemeine Bedingung ber Causalitat über-

bauvt. Allein was entspricht nun bei Berbart ber Berschiedenbeit ber arithmetischen Operationen, benen jene Größen zu unterwerfen gefordert wird, und von benen eben das Resultat jenes Ein= greifens abbing? Offenbar können zweierlei Bestimmungen zwar in Begiebung überhaupt fteben, aber warum fteigert fich ibre Berschiedenheit wie in der Abdition entgegengesetzer Größen bis jum Widerspruch, und gibt nicht wie bei ber Multiplication ein reelles Resultat? Wenn in einem Puntte a zwei Rorper zusammen find. und ber rechts gelegene foll fich mit ber Geschwindigfeit e nach rechts, ber andere mit berfelben c nach links bewegen, so find beibe Bewegungen im ftrengsten Sinne entgegengesett, aber aufbeben werben fie fich nicht, noch werben fie ein Bestreben bazu baben. Der Biderftreit und die Aufhebung tritt aber ein, wenn berfelbe Rörper beide Bewegungen gleichzeitig vollführen foll. Der erfte Kall ift analog bem Berhaltniffe zweier Befen, die mit entgegengesetten Bestimmungen jufammen find; ber zweite bat feine Analogie in herbart's Betrachtungen. Es zeigt fich baber, baß wir mit Berbart's Pramiffen gar nicht austommen. Gein Ausbrud: Busammen foll offenbar gleichzeitig zwei gang verschiedene Korberungen erfüllen. Erftens foll er bebeuten jenen allgemeinen Begriff ber Busammengeborigfeit überhaupt, burch welche bie Qualitaten zweier Realen in die Beziehung gesett find, vermöge beren fie ben ganzen Grund einer Folge ausmachen, und fich nicht mehr gleichgiltig verhalten fonnen; zweitens aber foll ber nämliche Ausbrud auch jenes specifische, veranderliche Berhaltniß zwischen beiben bezeichnen, durch welches ber Widerspruch bes Entgegengeset= ten bald zur Aufbebung wie in ber Addition, bald zur Erzeugung eines andern Resultats, wie in der Multiplication, führen muß. Eine Lehre von diesen specifischen Berhaltniffen gibt herbart nicht: sein Zusammen ift bas ber Abbition, ober vielmehr, es ift in diesem Worte eine ganze weitläufige Untersuchung niedergefchlagen. Wir werden fpater noch feben, zu welchen verderblichen Folgen diese nicht bier allein zu beobachtende Gewohnheit Berbart's führt, bilbliche Ausbrude, die freilich bem gewöhnlichen Berftande fehr eingänglich find, anftatt der ftrengen deftracten Begriffe einzuführen, welche fie bezeichnen follen.

Dieran schließt fich Berbart's Begriff ber Urfache. Es gebort ohne Zweifel zu Berbart's größten Berbienften, die alten Unsichten über bie causa transiens und immanens berichtigt und ben gangen Proces ber Causalität auf bas Zusammen mehrerer Befen gurudgeführt zu haben. Allein biefe Berbefferung ift nicht vollständig. Wenn herbart (Metaph. II. S. 177) fagt, die Caufe litat folge unmittelbar aus bem Gegenfage zwischen ben Befen, und werbe baber burch Boraussetzung bes Zusammen sogleich nothwendig, ohne noch ale Complement zur Wirklichfeit auf einen Impuls besonderer Wirfungevermögen zu warten, so ift ein Theil biefes Sages tautologisch, ber andere unmotivirt. Aus bem Ge genfage folgt nur unter ber Borausfegung allgemeiner Gefete (unter welchen bieß, daß Entgegengesetes fich unter gewiffen Be bingungen aufheben muffe, nur eine ift) bie Nothwendigfeit eines Erfolge überhaupt, und insofern die Nothwendigkeit ber Causalität überhaupt. Allein Caufalität überhaupt fann nie fattfinden, for bern bestimmte Caufalität; biefe aber, ber bestimmte Erfolg, fett, wie oben angegeben, immer noch speciellere Berhaltniffe bes Em gegengesetten, ale fein blogee Entgegengesettein voraus. 280 aber das Andere betrifft, daß unter Boraussegung bes Busammen bie Causalität nothwendig sei, so ift dieg tautologisch: benn 30 sammensein beißt eben in der Berfnupfung ober Beziehung fteben, burch welche Caufalität bedingt wird.

Wenn wir nun nach der Erledigung dieser zwei ersten Fragen das Gesammte überblicken und die dritte Frage betrachten, ob nicht selbst unter Boraussetzung der Richtigkeit jener Benutung des Begriffs von zufälligen Ansichten doch dieß Alles noch auf eine andere Ergänzung hinweist, so werden wir diese Frage jett bejahen mussen. So wie es allgemeine Gesetze geben muste, nach denen einzelne Qualitäten die absolute Position erhielten und nur eben dadurch als reale Wesen figurirten, so muß es überhampt allgemeine Gesetz geben, nach denen aus zwei Datis Etwas solt, und es gibt überhaupt gerade so viel Causalität in der Welt, als

ber Sinn und die Bedeutung der Welt möglich macht, welcher angemessen sene Gesetze zu denken sind. Nirgends werden wir gefördert, wenn wir alle Causalität auf diesen einen Fall des Gegensatzes zurücksühren und etwa klagen, daß ein positiv besehlens des Gesetz: aus a und b solle überall c solgen, uns den Meschanismus nicht sehen lasse, durch den diese Folge hervorgebracht wird. Wer solche Fragen nach der Maschinerie eines Gesetzes auswirft, muß seine Bedenken auch gegen senes Gesetz der Ausschung des Entgegengesetzen richten, welches nur Eins neben andern ist; er wird auch hier fragen müssen, wie a und non - a es ansangen, sich zu widerstreiten oder sich auszuheben.

Dhne indessen bier weitere Consequenzen aus bem Borigen au gichen, geben wir jest gur Auflösung bes Problems ber Inbareng über, um beren willen alle vorhergebende Unnahmen von Berbart gemacht worden waren. Aus dem Gegensage einzelner Bestimmungen in ben zufälligen Unsichten zweier Wesen wurde bie Aufbebung berselben bervorgeben, wenn die zufälligen Unfichten eben mehr als zufällige, wenn fie wefentliche Aufichten bes Befens waren. Allein jedes Befen ift einfach, und an feiner einfachen, mit fich überall identischen Qualität barf Richts veranbert werben. Aber fo geschieht ja gar Richts; Alles bleibt fa, wie es ift! Wie fann benn ba Envas geschehn, wo bas Reale lediglich fich felbft gleich bleibt? Diefe Fragen legt Berbart feinen Wegnern in ben Mund und fügt bingu: fo fpricht man, weil man mit vol-Ien Segeln in ben Abgrund hineinfahren will, ben man vermeiben foll. Allein ein fo lebhaftes Bewußtsein ber Rraft, jenen Bormurfen gegenüber besteben zu konnen, diese Worte auch verrathen mogen, fo fann ich boch ben Einwurf nicht aufgeben, obgleich er von herbart gewissermaßen im Boraus zum Schweigen verurtheilt wird. Denn was ift die Quelle des Fortschritts, die Berbart eröffnet? Er fagt (II. S. 175): Das wirfliche Gefcheben ift nichts Anderes, als ein Bestehen wiber eine Negation; A erbalt fich als A und B als B. Jebe bieser Selbsterhaltungen benfen wir burch eine boppelte Regation, Die unftreitig ber Affirmation beffen, was biefes Wefen an fich ift,

völlig gleich gilt. Allein diese boppelte Regation ift bennoch unendlich vieler Unterschiede fähig. Gesett, mit  $A = \alpha + \beta + \gamma$ sei zusammen  $B = p + q - \beta$ ; so wird auch jest A sich selbst erhalten, aber nunmehr wird nicht y, fondern & bie Art und Beife bestimmen, wie es fich erhalt. - So weit Berbart; fobald wir ihm dieß zugestehn, werden wir auch den größten Theil feiner Philosophie, namentlich feiner Psychologie, zugeftanden haben. Allein vor allen Dingen fragt es fich, woher benn plotlich biefe Mannichfaltigfeit ber Arten und Beifen fomme, bie bier ber Selbsterhaltung zugeschrieben wird? Was ift Selbsterhaltung? Legen wir diese Frage einem unbefangenen Lefer vor, so wurde er ben Principien bes Syftems gemäß nichts Unberes antworten fonnen, ale: fie ift die ungehinderte, ungeftorte Forterifteng beffen, mas einmal absolut gesett ift. Wenn auch wir, die benkenden Subjecte, in ber theoretischen Erwartung, daß bas Entgegengesett in den Qualitäten zweier Wefen in ihnen eine Störung hervor bringen wurde, einen Augenblick in unserer absoluten Position geschwanft, diese auffeimende Negation aber augenblicklich burd bie Absolutheit ber frühern Position unterdruckt haben, so ift bod diese Regation ber Regation nur ein theoretischer Umweg gewesen. In dem Seienden selbst ist weder die erste Regation ein getreten, noch bat es nöthig gehabt, diefelbe zu negiren; es if ftebn geblieben, und bie icheinbare boppelte Regation gilt ber Affirmation beffen, was bas Befen an fic ift, völlig gleich. Ift bies nun fo, und ich weiß nicht, wie es nach herbarts eignen Worten anders fein könnte, fo ift es Pflicht, für ben bilblichen Ausbrud Selbsterbaltung, ber uns bier bie Borftellung einer scheinbaren Widerstandsfraft vorspiegelt konnte, ebenfo den Ausbrud Erifteng ju feten, wie wir in ander Fällen die nur scheinbaren wirkenden Kräfte von Herbart vermieden feben. Beißt aber Sichfelbsterhalten Nichts anders, als absolut und ungehindert fein, mabrend einer Regation (indem wir bem Worte wider eine Negation, welches schon eine thätige Widetstandefraft mit sich schleppt, ben zeitlichen Ausbruck substituiren, ber une nur bas Busammen beiber Bestimmungen andeutet); fo

fann biefes Sein gewiß feine verschiebenen Arten und Weisen baben, sondern es ift schlechthin einfach und jederzeit fich felbft gleich. Allein wenn biefe Bebeutung ber Selbsterbaltung auch bie einzige ift, bie einem einfachen Wesen zufommen fann, bas, einmal absolut gesett, gar nichts weiter zur Aufrechterhaltung biefer Position zu thun bat, da fie ohnehin nicht fallen kann, so kann es boch feineswege ber einzige Sinn sein, ben ihr Berbart gegeben hat. Offenbar fpielt auch bie andre Bebeutung bes Worts, in ber es lange vor Herbart ein Gemeingut ber Wiffenschaft, namentlich der Physiologie war, mit hinein, und sich selbft erhalten, beißt eine Thatigfeit, eine Unftrengung, überhaupt ein Geschehen entwideln, burch welches bas Seienbe fich gegen bie Störung webrt. Bei ber Entwidlung folder Unftrengung fann es fich in fehr vielfältigen Manieren benehmen, und diefer Urt von Gelbfierhaltung fommen natürlich viele Arten und Beisen zu. Es ift aber flar, bag grabe fie niemals einem einfachen Befen jugeforieben werden fann, sondern daß fie innere Organisation vorausset; sie ift baber in der Physiologie bei der Lebre von einem Rorper an ihrem Plate, ber feine bestimmt eingerichteten fritischen Dechanismen bat; fie lägt fich auch auf die Seele anwenden, sobald wir in dieser mehr als bloß ein Wesen von einer einfachen Qualitat erbliden; nur auf folde einfache Wesen ift fie schlechthin unanwendbar.

Entweder also das Sciende ist absolut geset; dann kann es nicht gestört werden und hat gar kein Motiv zur Selbsterhaltung, sondern es existirt ruhig und genau auf die nämliche Weise fort. Soll aber Selbsterhaltung verschiedene Weisen haben, so muß sie eine variirbare That des Seienden sein, welches zwar gestört werden kann, aber nicht darf, und daher wie jeder Organismus mit einer Auswahl von Schuhmitteln versehen ist; Selbsterhaltung in diesem Sinne ist nie möglich, ohne der Störung wenigstens ein Differential wirklichen Einstusses zuzuschreiben. (Die Wesen drücken einander. S. 170.) Im ersten Falle kommen wir zu keinem Geschehen, im zweiten haben wir eine Mannichsalztigkeit im Seienden. Nun sagt Herbart allerdings selbst, alle

Mannichsaltigkeit, welche barin liege, bast A sich entweber gegen B, ober C ober D selbsterhalte, verschwindet sogleich mit dem Geschehen selbst, wenn man auss Seiende, wie es an sich ift, prückgeht; es ist immer A, das sich selbst erhält, oder erhalten wird. Diese Worte sind mir dunkel, denn es scheint nach ihnen gar in Frage zu kommen, ob die Selbsterhaltung wirklich eristit und nicht selbst eine zufällige Ansicht von der einfachen Fortexisen des Realen ist. Dann wäre es schwierig, die Gründe einer sehnen Ansicht zu sinden.

3d fann nach biefen Bemerfungen nur mit ber Bebandine schließen, daß ber gesammte Apparat ber zufälligen Anfichten und Selbsterhaltungen, fo geistreich und anregend alle biefe Bebanten auch find, boch vergeblich aufgeboten worden ift, und baf wir wirflich, wenn wir an einer einfachen und ftrengen Bedeutung ber Begriffe festhalten, nur zu einem farren, unveranderlichen Gen. nicht aber bagu fommen, aus biefem ben Schein bes Gefchebens zu erklären. Ich habe jett nur noch eine Bemerfung binum fügen bei Gelegenheit des analogen Problems der Beranderung. Nehmen wir mit herbart an, bag fie auf bem Wechsel bes 30 sammen ber Wefen beruhe, so läßt'fich boch hieraus nicht jener Unterschied von Substanz und Urfache fo einfach berleiten, wie herbart es angibt. Um bie Beranderung zu erflaren, muß nach ihm so oft eine Reihe von zusammenseienden Wesen angenommen werben, als Eigenschaften bes Beranderlichen nach bem Probleme ber Inhareng zu beuten find. Go oft bie Gigenschaften wechseln, ift auch diese Conftruction zu andern; babei aber barf bann nicht eine Zersplitterung vorgebn, wobei bie Ginbeit bes gegebenen Dins fich zertheilte, fondern damit ben Anforderungen bes Gegebenen genügt werbe, welche verlangen, bag Eins aus bem Unben werde, muß ber Anfangepunkt aller biefer vielfältigen Reiben m Einer fein. Er ift ber Mittelbunkt after ber Gruppen von Res len, die da kommen und gebn, und verschiedene Eigenschaften at ihm begründen oder wieder verschwinden laffen. Diefe Intention ift gang richtig, aber die Conftruction entspricht ber Aufgabe nicht Das Werben bes Kolgenben aus bem Erften warbe wegfallen,

faat Serbart, wenn bie beiben Complexionen auf einander folgten: Abc, mpq. Diese bingen nicht zusammen; ber Faben bes Busammenhangs liegt in ben Mertmalen, bie gleich bleiben. Dieg iff vollkommen richtig, aber die Construction garantirt uns nicht, baß irgend ein Merkmal gleich bleibe. Es feien zuerft bie Reiben gegeben A, B, C, D, A b c d, A & y d, beren gemeinsames Blied A eben beswegen vorzugsweis die Substanz beiße, und die erfte Reihe sei die Ursache des Merkmals a, die zweite die von b. bie britte bie von c, die gegebene Merkmalcomplexion also abc. Es trete für die verschwindende britte Reihe die neue ein: A, p, q, r. Woraus wissen wir nun, daß A, welches früher im Wechselverbaltniß mit ben beiben erften Reihen bie Merfmale a b bervorbrachte, burch bas Eintreten ber neuen Reibe nicht bavon abgebalten wirb, sondern nur ein neues Merfmal p ftatt bes verfowundenen c erhalt ? Dafür wird uns burch Richts Gewähr geleiftet; die Selbsterhaltung, bie burch bie neue britte Reibe von A erzwungen wirb, warum follte fie immer von ber Urt fein, baß fie bie Selbsterhaltungen gegen bie erfte und zweite Reibe gar nicht ftorte, sondern fich friedlich ihnen blog beigefellte? Es M bieß febenfalls eine ungerechtfertigte Behauptung, und bie bloffe Gegenwart eines gemeinschaftlichen Gliebes in allen Reiben reicht gar nicht bin, um die allmählichen Uebergange ber Beranberung gu erflaren, sondern mit bem Eintritt jeder neuen Reihe fann bie Befammtfumme aller Resultate fich anbern.

Diese Ausstellung mag minutids scheinen; sie ist es aber nicht, wenn wir die Anhänglichkeit Herbarts an das Gegebene kennen, und den wenigen Werth, den er auf Entwicklungen legt, welche die Forderungen unbefriedigt lassen, die zu ihrer Erklärung die Thatsachen der Beobachtung machen. Es ist daher wichtig, wenn an diesem entscheidenden Punkte Herbarts Prämissen nicht bis an das Gegebene zurückeichen. Kein Problem ist in der Geschichte der Phisosophie so celebrirt, als das des Beständigen im Wechsel; aber so wie eine von allem Ansang an zu Grunde liegende Substanz sich ungenügend zur Lösung der Frage bewies, so ist hier ungenügend diese Bildung der Substanz selbst, oder diese Beränderung ihres

Begriffe, nach ber fie nicht mehr im Bechsel ihrer Attribute fic erhalt, fondern nur eine gleiche ift in der wechfelnden Busammenfaffung vieler. Folgen wir ben Antrieben diefer 3meifel, um m febn, wohin fie führen, fo wurden wir ber Annahme ienes gemeinschaftlichen Mittelgliedes mehrerer Reihen noch bie naben Beftimmung bingugufügen haben, daß feine Gemeinschaft mit einer Reibe nie die Refultate berührt ober ftort, die aus seinem Bufammen mit andern Reihen bervorgeben; eine Ronsequeng, bie ber bart schwerlich gezogen haben wurde, wenn wir bedenken, wie a in ber Psychologie barauf besteht, bag vermöge ber Einbeit bes Seelemwefens alle verschiedenen Selbsterhaltungen, die Borftellusgen, in Gine jufammenfliegen wurden, wenn fie nicht burd ihrn Begenfaß baran gebindert wurden. Grundet fich nicht die game Pfpcologie auf biefen gegenseitigen Ginflug mehrerer Gelbfterbab tungen, ber bei ber obigen Bildung bes Substanzbegriffs nicht mit in Rechnung gezogen worden ift? Geben wir aber bie ermabnt nabere Bestimmung zu, so führt fie weiter. Nichts binbert, bas nicht überbaupt die Gemeinschaft aller jener Wesen fich auffole, fo lange fie ihnen zufällig ift. Wollen wir baber wirklich nicht nur die concatenirten Complexionen erflären, in benen amar mit fprungmeis, wohl aber am Ende alles neu wird, indem bie altern Befen nur so lange bleiben, bis die neuen in der Complexien einbeimisch geworden find, sondern wollen wir auch den Kall beachten, wo eine Gruppe von Eigenschaften beständig und burd alle Bermanblungen ber übrigen bindurch fich erhalt, fo werbet wir voraussegen muffen, daß es gewiffe Reiben von Wefen gete, bie nie aus ihrem Zusammen heraustreten. Es wird bann gan bie nämliche Schwierigfeit eintreten, bie umgangen werben folk, nämlich ber Unterschied wesentlicher und zufälliger Eigenschaffen. Da nun jebem realen Wefen bas Bufammen mit anbern aus aufällig ift, fo fann bie Festigkeit fener beständigen Complexion nicht aus ber Qualitat ber zusammengefaßten Wefen bervorgen; fie muß einen andern Grund haben, ber nirgende liegen fam, als in einem Befete, bas um bes zu realistrenben Sinnes bet Erscheinungen willen grade diese Complexion als beständige Grund

lage bes Geschehens sorbert, eine andre ausschließt. Ueberall drängt sich dieser Gedanke der Gesetz zu; und es ist nirgends möglich, durch eine Welt von einfachen Wesen, denen alles Zusammen oder Nichtzusammen zufällig ist, an das Gegebene heranzureichen. Alles Gegebene stellt zwei Fragen: durch welche Mittel din ich realisirt worden, und warum din ich so, wie ich din? Beide Fragen verlangen von der Metaphysit die Principien ihrer Ausstätung und man wird niemals die Wirksamseit der Mittel begreisen können, wenn man das Reale nur als die Stifte ansieht, durch die die Erscheinung an einen festen Hintergrund angebestet wird.

3ch babe in bem Borigen bie Ginwurfe gufammengefaßt, bie fich mir im Ginzelnen gegen Berbart's Ontologie aufbrangten und babe nun nur noch in einigen Bemerfungen fortzufahren, die am Eingange dieser Zeilen gemacht wurden. Es war bort die Frage aufgeworfen worden, ob es sich nicht mit biefen Grundbegriffen der Ontologie so verhalte, wie mit denen der Naturphilosophie, nämlich ben Begriffen ber Materie und ber Rraft, Die, so wie fie find, immer nur metaphysische Illufionen find, aber nothwenbige, obne beren Gebrauch eine Ausbildung ber Wiffenschaft nicht ju benten ift. 3ch möchte jest biefe Frage in gewiffem Sinne bejaben. Die atomistischen Lehren hängen so febr mit den Reigungen bes menschlichen Berftandes zusammen, bag man baraus nicht blos auf eine Faulheit bes Denkens ichließen fann, die bas ibealiftische Continuum nicht festzuhalten vermöchte, sondern auf die Bermuthung, auch bier eine wirklich metaphylische Illusion zu feben, bingeführt wird.

Was herbart objektiven Schein nennt, das ist zwar noch sehr verschieden von dem, was ich nothwendige metaphysische Illusionen nenne; allein es kommt auf diesen, später einmal zu bezührenden Unterschied, hier wenig an, und so kann ich meine Meisnung kurz dahin ausdrücken, daß ich herbart's scheindares Gesschehen eben für das wirkliche, sein Seiendes dagegen für einen objektiven Schein erkläre, der sich nothwendig in dem Geiste sedes Beobachters der Dinge erzeugt, und allerdings niemals der Wissenschaft entbehrlich sein wird. So wenig als Raum und Zeit

von unserer Auffassung der Dinge abgehalten werden können, so wenig jener Begriff eines atomistischen, einzig auf sich beruhenden Realen; aber so wie der Metaphysiker jene Anschauungen in ihrer Entfernung vom wahren Sein und dem wirklichen Geschehen darstellt, so hat er auch die Entfernung dieses Seienden von dem wahrhaften Sein aufzuzeigen.

Ueberbliden wir ben Inhalt ber Ontologie, ben wir jest burchgegangen haben, und werfen wir im Boraus einen Blid af bie Synechologie, die und lehrt, daß alle raumliche und zeitliche Ordnung, so wie die Bewegung, dem wahrhaft Seienden gleich giltig, und aber gegeben ift, fo entwidelt fich baraus bas Bugeftandnif von felbft: bas Gefchebene ift bem Seienben fremb, und wir reichen mit bem Begriff bes Seienben gar nicht bis # bem Gegebenen binan, aus beffen Scheine wir boch eben eine hindeutung auf jenes Sein herleiteten. Go viel Schein, fo viel hindeutung auf Sein, fagt herbart febr richtig. Diefer Aus spruch läßt sich aber in zwei zerspalten: so viel scheinbare Due lität und scheinbare Dinge, so viel hindeutung auf reale Befen und ihre wahrhaften Qualitäten; bann aber: wie viel gegeben Relationen zwischen bem Scheine, so viel hindeutung auf Relationen zwischen bem Seienben. Run mag es immerbin fein, bat bas Seiende gegen alle biese Relationen fo gleichgiltig ift, wie es herbart andeutet, indem er einen intuitiven Berftand zwar bie Gegenfage in ben mabren Qualitäten anschauen, bamit aber bod Nichts erkennen läßt, was ein Prabicat eines biefer Befen ware: allein je gleichgiltiger bie Wefen ihren Relationen find, befto mehr hängt ber wirkliche Thatbestand bes Gegebenen natürlich von bie fen Relationen felbst ab, und bie Seienden werden nur bie noth wendigen Beziehungspunkte für fie; ein nothwendiges metabbe fisches Uebel, bas ba sein muß, wenn es zur Berwirflichung irgend einer Erscheinung fommen foll, in sich felbft aber gar teit Princip zur hervorbringung des Gegebenen bat. Run fann aller bings Jemand, wie die Eleaten biefes zuerft eingeführt baben, biesen ftarren Begriff bes blogen Seins fo boch balten, bag et, von aller Relation, aller Begiehung frei, in reiner Selbfigenugfam

feit erhalten werben muffe, alle Erscheinung und alles bestimmte Geschehen bagegen als eine parasitische Luxuriation an ibm berporfeime, bloß bedingt burch einen Concurs zufälliger Umftanbe, bie um bes wahrhaft Seienben willen recht gut auch batten anbers fein tonnen. Affein in eben bem Dage entfernen wir uns auch überall vom Gegebenen, und es erfolgt nothwendig bie Um-Tebrung ber Begriffe, nach ber bie eleatischen Principien bes Scheins, Berbarts Relationen, bie bem Geienden gleichgiltig find, grabe gu bem Princip ber Erflarung bes Gegebenen, bie Welt bes mahrbaften Seins bagegen zu einer Reihe unbrauchbarer Abstractionen wirb. Nirgend fo febr, als in biefer Gleichgiltigkeit bes Seienben gegen seine Zusammenfassungeweisen, fann man ein Motiv finden, eben biefe Ausammenfassungsweisen als eine zweite große Gruppe ber Untersuchungsgegenstände für bie Metaphysit angufebn, vollfommen parallel jener Gruppe von Gedanken über bas - Seiende selbft, die den Inhalt von Berbart's Ontologie bilben. So wie wir bereits an einzelnen Stellen auf biese Untersuchung ber Gesetze hingewiesen haben, ohne welche das Alles nicht gelei= \* Bet werben fann, was herbart in ber Ontologie forbert, muffen wir es jest noch einmal im Allgemeinen wiederholen. Wenn nicht iebe Qualität die absolute Vosition verträgt, so verträgt auch nicht iebe im willführlichen Denken mögliche Zusammenfassung ber Rea-Ien biefe Polition, ein objectives, wirkliches Berhaltnig zwischen bem Birklichen zu fein, und wie gleichgiltig auch jedes Reale gegen feine Relationen fein moge, fo ift nicht gleichgiltig gegen fie ber Sinn ber Belt, sondern von diesem find fie in gewiffe Grenzen eingeschloffen, burch welche fie bas Gegebene bervorbringen.

Ich komme hier auf die im Eingange vorerwähnten Gedanken jurud, die hier nur eine kurze Erwähnung finden mögen. Der Borwurf, Ethik mit Metaphysik zu vermischen, wird mir nicht erspart werden, wenn die lestvorhergegangnen Zeilen gelesen sind. Ich mag ihm gar nicht ausweichen, benn wenn auch Herbart biesen Borwurf mit so lebhaften Ausbrücken mehreren Systeman gemacht hat, grade als ob er Recht hätte, so gründet sich doch

seine Volemik ebenso nur auf eine ihm unwiderleglich gewordene Evidenz, wie fich meine Forderung, Metaphysif nie obne Rudficht auf bas, was im allgemeinften Sinne Ethit beißen fann, au bearbeiten, auch auf eine folche Evidenz gründet. Gin fo berber und pollfommen unerträglicher Widerspruch für Berbart barin liegt, bag Eines zugleich Es felbft und ein Anderes fein foll, ein eben fo großer liegt für mich barin, baß ein Seiendes fcblechtbin eriftire, in Relationen, die ibm ganz gleichgiltig find, von benen aber boch zulegt die Gestalt bes Gegebenen abhängen foll. aber nie weiter fommen wurben, wenn Jeder feine Evidengen wiederholen wollte, fo habe ich es versucht, an Berbarts eigener Entwicklung und aus seinen Datis beraus bie Ueberzeugung m begründen, daß febe Welt einer ftarren relationslofen Realität, wenn man fie auch annehmen und hochhalten will, boch nie # bem Gegebenen zurüdführt, und daß man baber neben jenem Rreife ganz willführlicher Gebanken bie Arbeit noch einmal beginnen mut um aus Gesetzen und Relationen zu entwickeln, was aus ben Seienden nicht abzuleiten ftand. Eben badurch wird bas Seiende Dieser Art berabgesett zu ber Reibe von Beziehungsvunkten fie allgemeine Gesete, und in ber That ift dieser Begriff bes Seine ben wohl ebenso sehr in ber Sinnegart ber Menschen begründet, als ber herbarts. Wenn wir fragen, mas ben Erfcheinungen, was dem Gegebenen zu Grunde liegt, so fragen wir nicht blos nach einem Salt, ber ber Erscheinung Festigfeit gebe, benn ma wüßte nicht, warum fie biefe nicht von felbft haben follte; fonben wir fragen zuerft nach bem Gefete, bas in ben Erscheinungen fc erhalt, und auf viel engere Weise jenen Busammenhang beroop bringt, der durch bas Seiende bewirft werben follte. Allein jete Ibee, die in den Erscheinungen fich reprafentirt, muß, ba fie all ber 3wed berfelben zu betrachten ift, nothwendig auch Mittel ihm Realisation haben; fie fest Ursachen voraus, und biefe wieberm Grunde, nach benen ihnen ihre Wirksamkeit zufommt. Bas mit aber, burch feststehende Gesege ber Welt bedingt, in bem Beche ber Erscheinungen fich gleichbleibt, ober in regelmäßigen Rhythmen wiederfehrt, bas nimmt für uns ben objectiven Schein eines feien,

den Dinges an, und gibt uns die Illusion, als würde es durch einen unvertilgbaren Punkt der Realität, der in ihm selbst läge, sorwährend in der Reihe des Existirenden sestgehalten. In der That aber liegt Richts der Art in ihm, sondern es ist der gleich starke und gewaltige Arm ewiger Gesehe, der eine bestimmte Erscheinung fortwährend aufrecht erhält und sie im Wechsel anderer bewahrt. Nur darin besteht die absolute Position, sie kommt dem zu, das um seines Inhalts willen sein soll, und das Sein, das auf diese Weise gehalten wird, ist nicht im mindesten wandelbarer, als sene motivose, absolute Position, aus der das Heer der gleichs giltigen einsachen Wesen hervorgegangen ist. Die Realität, die wir suchen, ist nicht die des Stosses, sondern die der Wahrheit.

Doch genug jest von Ansichten, beren weitere Beleuchtung bier wenig Frucht bringen fann. Das Gefagte reicht bin, um bas Berhaltniß unferer Einwendungen gegen Berbart zu ben erwähnten Ansichten festzustellen. Bliden wir nämlich auf bas Borige zurud, so war schon ber Begriff bes realen Wesens mit feiner einfachen Qualität den Forderungen der absoluten Position widersprechend; eine Qualität konnte biese Position nicht von selbft er= langen, sonbern nur, wenn nach bem Gebote eines allgemeinen Gefetes grade fie wirklich fein mußte, um bem Gefete felbft als Angriffspunkt zu dienen. Das Seiende war also ber vom Geiste nothwendig zu dem Gesetze binzugedachte Beziehungspunkt. Nichts ging serner aus ben zufälligen Unsichten in der That bervor; nie konnten die Qualitäten zweier Seienden an und für sich eine Folge begründen, ohne daß ihnen diese Käbigkeit nach einem allgemeinen Gefet zukam, mare es auch nur biefes ungenaue gewesen, bag alles Entgegengesette sich aufheben muffe. Nicht endlich konnte ber Schein ber Substanz burch bas bloge Borhandensein eines gleichen Anfangsglieds in ben Reihen combinirter Realen confruirt werben, die ber Beranderung zu Grunde gelegt wurden, fondern auch biefe Erflarung machte allgemeine Gefete unumgänglich nothwendig. Ich glaube baber nachgewiesen zu haben, daß Herbarts Entwicklungen nicht fortgeben ohne die verschwiegene

Mitwirkung von Gedanken, die er, als des Rominalismus versbächtig, auf langen Umwegen fruchtlos zu vermeiden gestrebt hat.

Möchten biefen Bemerfungen, die ohne Gunft und Ungunft mr Bertheibigung einer als wahr erfannten- Anficht vorgetragen worden find, von anderer Seite die Erlauterungen entgegenges ftellt werben, bie geeignet find, herbart von ben Einwurfen gu befreien, bie ich ibm machen zu muffen glaube. Wie die Anbangerschaft an einen großen Meister ber Biffenschaft oft einseitige Berblendung, fo bringt fie bagegen auch noch öfter eine Gewöhnung und Orientirung der Ansichten bervor, die Bieles in anderem und wahrerem Zusammenhange erscheinen läßt, als es ber sieht, ber, obwohl voll Anerkennung ber geistigen Bedeutung einer Lehre, fic boch von vorn berein durch ihre Principien abgestoßen und von der Erlangung jener volltommen bauslichen Eingewöhnung abgehalten fühlt. In diesem Sinne soll es mir erfreulich sein, ber Jrrthumer in meiner Unficht von Berbarts Gebanten überführt zu werben, beren Möglichkeit ich nicht im Minbeften in Abrede ftelle.

## Ueber ben

Begriff Gottes, als Princip der Philosophie,

mit

Rudfict auf bas Begel'iche und Reu . Schelling'iche Spftem.

Bon

Dr. J. U. Birth, Stabtpfarrer ju Binnenben.

Das uranfängliche Gefühl, die erste Form und Quelle ber Religion, ist ein Sich-selbst-finden-wollen in einem Unbedingten. Der Geist ist eine unendliche Einzelheit in der Form der Individualität. Dieß sind die zwei an sich zwar vereindaren, aber in gewisser Beziehung disparaten Elemente seiner Persönlichkeit. Als solche treten sie hervor und bilden den Zwist seines Lebens, welcher ihn nöthigt, in einem Unbedingten die Lösung zu suchen.

Soll dieses Unbedingte jenen Zwist zu lösen vermögen, so muß es an sich selbst von ihm frei sein. Als solches vermag es nicht das reine Unendliche, dieses als ein Abstractum bestracktet, zu sein. An und für sich ist das Unendliche, rein als solches, außerhalb des Gegensates; allein das reine Unendliche ist nur die Berneinung, nicht die Lösung jenes Zwistes. Gerade aber durch diese Berneinung wird im Leben des Gesstes jener Zwist vielmehr hervorgerusen. Denn in demselben will sich das Unendliche nicht als das Besahende des relativen Seins hergeben; es zeigt sich immer nur als die verneinende Macht des letzteren; es will sich nicht sessens zu werden. Würde daher das reine Unendliche als dassenige geboten, welches den Zwist der unendlichen Einzelheit und der Individualität lösen soll, so würde sich darin dieser Zwist vielmehr nur selbst begegnen.

Das Unbebingte, als die lösende Potenz bes Zwiftes, muß beibe Elemente felbst in sich schon gelöst enthalten. Ein foldes ift bas Bange ber relativen Unenblichfeiten, beren Bechfelwirtung fich hiemit zum vollen Unbedingten zu vervollftandigen scheint. Es ift auch teine Krage, daß biefes Bange, lange Beit ber bas einzige Unbedingte, welches bie Philosophie gefannt bat, ben 3wift au lofen vermoge; aber bieg nicht, wenn es ale Collectivum gebacht wird. Ift das Ganze ein bloger Collectivbegriff, so ist die individuelle Unendlichkeit mit der Absicht, die fie bat, die Indivibualität ber Unendlichkeit geeinigt zu feben, nur unendlich außer fich felbft binaus verwiefen. Denn nur in der vollftändigen Reibe ber individuellen Unendlichkeiten vermag bier bas Unbedingte bem Beifte fich jum Benuffe zu bieten; eine folche Reihe ift aber felbft berfelbe 3mift, welcher ben Beift umbertreibt, unendlich endlich und endlich unendlich zu fein. Nehmen wir aber bas Ganze als Einheit, ale einen fingularen Begriff, bann ift es eine Gotterfüllte Welt und vermag allein ben Zwift zu lofen; bann aber ift es Organisation eines unenblichen Singularen.

Und diefes ift das gesuchte Unbedingte. Sid = felbft = finden= wollen im Unbedingten, dieß haben wir als bas Wefen bes religiöfen Befühls bezeichnet. Sich felbit aber vermöchte ber Beift nicht im Unbedingten zu finden, ware dieß nicht felbft ein Selbft. Bestimmter aber baben wir gesagt, ber 3wift, beffen lofung gu fuchen bas Befen bes religiösen Gefühls ift, entspringe aus ber Divergenz bes Unendlichen und ber Individualität im menschlichen Wefen. Soll daber bas Unbedingte biefen Awist lofen, fo muß es felbst Einheit bes Unendlichen und bes 3ch, es muß an und für fich feienber Beift fein. Auf ihn weist bas religiofe Befühl, ihn sett es selbst voraus. Das rein Unendliche negirt nur ben Zwift, ruft ibn also wieber bervor, bas Bange ber relativ unendlichen Geister löst ihn nie schlechthin. Das Unbedingte als an und für sich feiender Geift ift feine ewige Beschwichtigung; als solcher enthält er ewig den Zwift schon gelöst; in ihm begegnet uns das Unendliche als bas, was wir erft erftreben, nehmlich als Selbst. Lösung eines Zwistes ift aber zugleich die Einheit

Ueber den Begriff Gottes, als Princip d. Philosophie. 237 seiner Elemente, nur als dassenige, worin die Elemente selbst einzugeben ftreben und worin fie ihr eigenes Befen realisirt finden; fie ift mit Einem Worte ber 3med bes 3wiftes. Kolglich muß mich bas Unbedingte gedacht werden als Zweck bes Zwistes bes Beifted; folglich muß es, obgleich an fich ober feinem Wefen nach unendliche Einzelbeit, boch als die Einbeit des Unendlichen und ber Individualitäten fich bervorbringen. Es muß fomit merbende Einbeit beiber Elemente fein. Denn ber Rwed wird erft, er ift noch nicht. Dhne etwas Successives in Gott mare er baber nicht Object bes religiösen Gefühls. Er wurde ohne alle Bezichung auf baffelbe, völlig gleichgiltig fur ben Geift fein. Der Beift sucht feinen 3med in Gott und weiß eben bamit Gott als fich hervorbringende Thatigfeit feiner Elemente. Darum hat Gott nothwendig eine Gefdichte; alle tieferen Religionen, und am mei= ften die driftliche, fennen eine folde und nur ein, von der my= fteriofen Quelle ber Religion, bem uranfänglichen Gefühle, weit ab verirrtes Denfen vermochte Gott zu etwas völlig Ungeschichtlichem zu machen.

Sich felbft im Unbedingten finden wollend, haben wir gefagt, divinirt das religiose Gefühl das Unbedingte als unendliche Einzelheit. Aber, festen wir bingu, fuchend darin die Lofung feines Zwiftes, abnet es bas Unbedingte als seinen Zwed, b. b. als ein Bumal beiber Elemente ber menschlichen Perfonlichfeit, ber unendlichen Einzelheit und bes Individuellen, ale ein Bumal, weldes fich erft bervorbringt, jedoch ficherlich bervorbringt. Dieg aber vermag bas Unbedingte nur ju fein, wenn es Grund jener beiden Elemente ift. Un und fur fich unendliche Einzelheit, muß es diefe, die Einzelheit, irgendwie felbst fixiren gegen die Unendlichfeit; hierdurch eben wird die Einzelheit ein bloß relatives Eine, eine endliche Individualität, und fie, die unendliche Einzelheit, bricht fich in ihnen, die als endliche Eins nur in einer unendlichen Reibe ben unendlichen Grund barzuftellen vermögen. Sierdurch felbst gebrochen in sich, die unendliche Einzelheit, und in die individuellen Gins, muß das Unbedingte ben Bruch wieder zum Banzen gurudführen. Dieg aber vermag es nur, indem es ben individuellen Eins sich als unendliche Einzelheit selbst eingestaltet. Hierdurch entsteht der Geist des Menschen, das Band zweier Poztenzen, des Unendlichen selbst und des Endlichen. Es ist aber klar, daß hierdurch erst der Zwist in seiner ganzen Schärse, daß jest erst jener Zwist entsteht, der das religiöse Gefühl aus seiner Uransänglichkeit hervorruft. Wenn daher dieses Gott sucht, so ist es nicht der reine Gott an sich, sondern als Geist eines Geisterreiches, in welchem in tausend Brechungen die Gottheit sich selbst schaut und die Individualität als eine ewige afsirmirt wird, oder es ist Gott als unendliche Subjectivität, deren vollendete Eristen der Kreis der ewigen Genien der Einzelnen als versühnter Einheiten des Unendlichen und Endlichen ist.

Das ist das Gotterfüllte Sein, welches die Sehnsucht des Grundes im Geiste ist. Sich selbst will dieser Grund sinden in dem Unbedingten, — in diesem Grundgefühle liegt, daß das Unbedingte unendliche Einzelheit, Subject, aber zugleich Grund einer Dissunction seines Seins in die relativen Einheiten und die unendliche Einzelheit, und endlich, daß es als Allgeist, als Monade des begeisteten Seins, sich hervorbringendes Zumal sener Elemente, zugleich Selbst - und Weltzweck sei.

Wir verstehen von hieraus alle Religionen. Weil jenes ur anfängliche Gefühl die ganze Geschichte durchziehen muß, so uns auch in allen Religionen jener uralte Zwist und seine Lösung als ein theogonischer Prozeß irgendwie vorkommen.

Die Philosophie aber ist es allein, welche das lösende Wort über jenes Grundgefühl ausspricht. Nicht meine ich eine Philosophie, welche so abgezogen, so alles Lebens und aller Tiefe baar ware, daß sie das Unbedingte nur entweder außer dem Regativen oder als das Regative selbst, als ein bloses Ja oder als das leere Nein, als ein bloß affirmatives Wesen oder als den abstracten Proces selbst zu denken vermöchte, sondern eine Philosophie, die frei ist von diesen Dilemmen, weil sie endlich mit Grunde auf das Reine kommt.

### Erfter Abichnitt.

Aber bie Philosophie muß jenes Gefühl folechtbin analvfiren. b. b. fie muß auf ben letten Grund beffelben gurudgeben ober fie bat vor allen Dingen nach bem Princip zu fragen. Bir konnen fagen, um bas Princip bewege fich bie gange Philosophie. Der Grund bievon wird sogleich einleuchten, wenn wir fragen, was die Philosophie wolle, wenn sie ein Princip suche? 1) Wir baben ein mannigfaltiges Wiffen. Bober entfieht uns nun bas Bedürfniß des philosophischen Wissens? Das Bedürfniß tommt ber von bem Ungenügenben einer Sache. Es muß also auch in jedem anderen, als dem philosophischen, eine Ungenüge verborgen liegen. Dief Ungenügende fann nur in ber Unvollständigfeit biefee Biffens felbft und diefe gulett nur in feinen Grundbegriffen liegen. Die Unvollftanbigfeit bes in ibnen enthaltenen Biffens fann aber nur barin bestehen, bag biese Grundbegriffe selbft ber Begrundung bedurfen. Alles andere, als bas philosophische Biffen beginnt mit Axiomen, Begriffen ober Gagen, bie nicht abgeleitet find. Hieburch ift bieß Wiffen ein blog bedingtes und problematisches, ein bedingtes - benn es sest burch die Annahme von Ariomen ein anderes Wissen voraus, welches diese Axiome selbft ableitet; ein problematisches, benn ein unbegrundetes Wiffen ift problematisch. Ein problematisches Wiffen aber ift fein Wiffen. Es muß aber ein Wiffen geben. Nehmet auch bas Gegentbeil an, daß es fein Wiffen gebe, so wiffen wir boch, bag wir nicht wiffen. Gibt es baber ein Wiffen, - Diefes Wort natürlich im wahren Sinne genommen — so muß es ausgeben von einem Begriffe, welcher schlechthin begrundet ift. Rur, wenn bas philosovbische Wiffen ausgeht von einem solchen Begriffe, ift es unbebingt und apobittisch, und nur ein solches Wissen ift wahres Wissen, was die Philosophie sein muß. 2) Das Princip der Philosophie muß begründet sein. Begründet sein beißt aber, gefest sein durch ein Anderes. Dieß kann aber bas Princip der Philosophie nicht fein. Nehmen wir an, ihr Begriff fei wirklich gefest burch ein Anderes, so ware er bedingt. Folglich ware auch das Wiffen,

welches von biesem Begriffe ausgeht, ein bedingtes. Folglich bedürfte dieses Andere, durch welchen das Princip gesett wird, selbst einer Begründung und so fort in's Unendliche rūdwärts, d.h. ce entstünde kein Wissen. Also darf das Princip der Philosophie nicht gesett sein durch ein Anderes, also muß es voraussezungslos sein. 3) Hieraus folgt durch einen einsachen Schluß, daß dieses Princip alles Andere, als es selbst, setzen musse. Denn nehmen wir an, es gäbe irgend etwas, was es nicht setze, so wäre es ebenfalls bedingt durch dieses Andere. Es wäre folglich, wie bewiesen worden, nicht voraussetzungslos.

Das Princip ber Philosophie, haben wir also gezeigt, ift ein folechthin begrundeter, aber voraussezungeloser und alles Andere segenber Begriff. In biesem Begriffe scheint aber ein Biber fpruch zu liegen. Wir haben beducirt, daß er schlechthin begrum bet und boch schlechthin voraussezungslos senn muffe, wir haben aber zugleich bemerkt, daß Begrundetsein sei = Gefentsein burch ein Anderes, Boraussetzungslosigkeit aber ein foldes Gefett fein durch ein Anderes ausschließe. Wie ift dieser Widersprud zu lofen? Seine Lofung liegt, genauer betrachtet, fcon in ber Deduction. Die Nothwendigkeit ber ichlechtbinigen Begrundung liegt im Biffen, die ber Boraussegungelofigfeit im Befen bes Principe, b. b. fene Begrundung ift eine schlechthin subjective, biefe Voraussegungelofigfeit ift eine objective, eine reelle Bestimmung des Princips selbst, sowie das, daß das Princip alles Inbere, ale es felbft, fegen muffe, gleichfalle eine reelle Beftimmung beffelben ift. Eben beswegen ift wohl zu unterscheiben zwischen bem Anfange und bem Princip ber Philosophie. Das Princip foll schlechthin begründet werden burch ein Underes. Begründung darf aber bloß eine subjective fein, das Princip felbe muß vielmehr voraussetzungslos sein und alles Andere setzen. Folglich ift an sich bas Andere, welches bas Princip begründen foll, vielmehr nicht Grund, sondern Principiat bes letteren. Das Princip aber foll ichlechthin begründet fein. Nicht von irgenb einem Principiat aus barf auf bas Princip geschloffen werben Burbe bieg geschehen, bann mare bie Gefahr, bag wir nicht bat

alles Andere fegende, d. h. absolute Princip befämen. Denn von irgend einem Principiat läßt sich nur auf irgend ein Princip Irgend ein Princip aber barf, wie bewiesen, bas philosophische nicht fein, dieß muß bas Princip schlechthin fein. Folglich ift ber erfte Begriff, mit welchem bie Philosophie beginnt, schlechterbings nur ber bes Principiats schlechtbin, ober ber Begriff bes Vrincipiats an fic. Diefer Begriff ift baber ber Unfang ber Philosophie und biefer Unfang chen beswegen burchaus nicht eine mit bem philosophischen Princip. Der Anfang ift vielmehr bas burchaus Borausgesette felbft, fein reiner Begriff, basjenige, was das Gesetsein durch ein ganz Anderes genannt werben muß. Das Princip ift und muß bievon bas Gegentheil fein, bas burchaus Borausfetungelofe, völlig Selbstfanbige, rein aus fich felbst Seiende. Es resultirt aus Richts, hiemit auch nicht aus dem Anfang. Sein Resultiren ift bloß unser Denken. Wie könnte es resultiren, ba ibm Nichts vorangeht und Alles nur aus ibm folgt?

(Es erledigt sich burch bie angegebene Unterscheidung des Unfangs und bes Princips ber Philosophie und burch genauere Bestimmung bes Uebergangs von bem ersten zum zweiten ein alter Streit, welcher unter ben Philosophen geführt worden ift. Die Ginen haben behauptet, Die Philosophie beginne mit Axiomen, bie Anderen festen bas Charafteriftifche berfelben gerade barein, dan fie Alles, auch ihre Principien beweise, und die Skeptifer baben bieraus einen eigenen Tropus gebildet, indem sie fagten: entweder geht die Philosophie von einem Axiom aus, bann aber läft fich bemfelben mit bem gleichen Rechte, mit welchem es aufgestellt wird, ein anderes Axiom gegenüberstellen; ober aber bas Princip wird aus einem andern Begriffe bewiesen, bann aber bedarf biefer Grund wieder eines andern Grundes und sofort ins Unendliche rudwärts. Dieses Dilemma ift burch bie Deduction gelöft. Der Begriff, welcher ber Grund bes Princips ift, ift burch bas Princip felbft, nämlich durch den formellen Begriff beffelben, ichlechtbin bestimmt. Es fann also außer ibm feinen andern geben, und ein Regressus in infinitum ist hier burchaus undenkbar.

anderer Widerspruch ift es befanntlich gewesen, welchen Jacobi in bem Begründen bes absoluten Princips finden wollte und welden er ale Instanz für den blogen Glauben gebrauchte. In feiner ganzen Scharfe lautet er fo: Die Philosophie als solde muß beweisen. Kolglich muß sie auch bas Absolute beweisen. Beweisen aber heißt Begrunden und Begrundetsein ift Befen bes Kolglich macht die Obilosophie bas Absolute noth-Endlichen. wendig zu einem endlichen Befen. Diefer Schluß ware gam richtig, wenn es blog progressive Beweise, b. h. folde gabe, welche von dem Grunde auf die Kolge schließen. Es gibt aber befannt lich auch regressive Beweise, welche lediglich subjective Bermitt lungen find und das Princip vielmehr in seiner Absolutbeit erscheinen laffen. Wird freilich ein Princip ber Philosophie aufgestellt, beffen Boraussetzungelosigfeit in ber reellen Aufbebung aller Boraussehung schlechthin durch bas Princip besteben foll, fo febe ich nicht ein, wie ein solches Philosophiren bem Jacobifden Borwurfe entgeben fann. Ausbrudlich wird von einer Lebre, welche die Voraussetzungelosigkeit des Princips in Diefem Sinne nimmt, bemerft, daß die Aufhebung aller Boraussegung von felbe schon die absolute Segung sei. Folglich ift jene ein reeller act bes Princips, folglich auch bas Gegebene, ohne welches feine Aufhebung ber Voraussehung benkbar mare, ein vor bem Brinch felbst Seiendes, b. b. bieses ift ein Bedingtes. - Den Bormuf bes Dogmatismus fürchten wir nicht. Nicht jede Unnahmt einer absoluten Sepung, die nicht selbst Aufhebung aller Borand setung ift, führt zum Dogmatismus. Der Dogmatismus bat gang anderewo feinen Grund, ale in jener Annahme. Er if allerdings ein Spftem, welches ein ichlechthin politives Absolutes annimmt. Aber barin hat er gang Recht, bag er bas Absolute gegen jebe Boraussegung positiv fein läft. Bie tount es negativ sein gegen Etwas, was außer und vor ihm gar nicht ift? Sein Kehler fann also nur barin bestehen, baf er bie 90sitivität des Absoluten nicht gegen die eigene Position des Ab foluten negativ werden laffen will, wodurch es bas tobte Ding der Abstraction bleibt.)

### I. Abfoluter Beweis bes Princips.

Wir baben nunmehr genau bestimmt, mas bas absolute Princip Aber bieß lediglich auf formale Beise. Was bas sein musse. Princip felbst fei, bas ift erft zu bestimmen, erft zu beweisen. Aber wie fommen wir von jener lediglich formalen Bestimmung bes Princips aus auf seine materiale Bestimmung? Etwas bloß Formales fann jenes Princip nicht fein. Wir haben gezeigt, marum die leere Form der Aufbebung aller Boraussetzung an fich nicht das Princip felbst fein könne, weil nämlich diese Abstraction eine Materie voraussest, von ber fie abstrahirt. Aber eben bieß Lettere, ber Begriff ber Boraussegung selbst muß auf die Materie des absoluten Princips führen. Weil das Princip der Philosophie ein absolutes, bas Sepende alles Undern ift, fo muß ber Unfangebeariff, aus bem es bialeftisch resultirt, bas ichlechthin Gefette fein. hier baben wir icon ein Bas, und biefes muß auf bas Bas bes Vrincips leiten.

Das schlechthinige Gesetsein ift bas Sein burch Anderes. Dief ift aber bas ichlechtbin Mannichfaltige. Denn als gefett burch ein Anderes, ift jedes in fich felbst ein Berschiedenes; bas Andere, burch welches es gefest ift, influirt auf feine Natur, und somit Jedes auf Jedes, wodurch eine unendliche Mannichfaltigfeit von Dingen entsteht, beren jedes fein bestimmtes Sein außer sich in einem andern Dinge bat. Dieß ift bas ichlechtbin Begebene, und, daß es biefes ift, ift burch ben Begriff gefett. Bir nehmen bas Gegebene nicht unmittelbar auf. Durch bie formale Erkenninis des Princips entsteht und der Begriff des - Gegebenen ober bes Borausgesetten. hieburch aber find wir ber Befahr enthoben, ein blog irgendwie bestimmtes Begiebenes ober Borausgesettes zu haben und von ihm aus nicht auf bas absolute Princip zu kommen. Die absolute Mannichfaltigkeit ift die nothwendige und schlechthinige, durch den Begriff felbft bestimmte Voraussehung aller Philosophie.

Folglich ist das absolute Princip nur die reine Einheit selbst. Denn ist das schlechtweg Borausgesetzte das Mannichfaltige, so kann das Boraussetzungslose nur das Gegentheil des

Mannichfaltigen, also nur die reine Einheit selbst sein. Wäre das höchste Princip irgendwie ein Mannichfaltiges, so wäre es bestimmt ober gesett durch ein Anderes, als es selbst ist, b. h. es wäre nicht Princip. Die reine Einheit ist hiemit das in sich Ununterschiedene, das Sichselbstgleiche, in welchem noch durchaus nichts Mannichsaltiges enthalten ist. Sie ist aber ebenso wenig von einem Anderen unterschieden. Denn es ist Nichts, wovon sie unterschieden sein könnte, und existirte Etwas, wovon sie unterschieden wäre, so wäre sie bestimmt und bedingt, d. h. sie wäre nicht Princip. Die reine Einheit ist daher das absolut sich Gleiche, durchaus Einsache.

Das schlechthin Ginfache aber ift bas Ibeelle. Das Reale ift ein in sich mannichfaltig bestimmtes Sein. Das Ibeelle baaegen ift burchaus fich gleich. Es ift aber biefe ibeale Ginbeit. Sie ift nicht etwa blog in unferem Bewußtsein. Es ware ein völliges Migverftandnig unferer Deduction, wenn man biefe reine Einheit als etwas bloß Gedachtes bestimmen wollte. Man batte bann überseben, mas wir beducirten, daß die absolute Boraus fetung eben die Boraussetzung ber reinen Ginbeit felbft ift, baf also die Bernunft im Denten ber absoluten Boraussetzung noth wendig bestimmt ift, die reine, ibeale Ginheit als Sein zu benfen. Bare fie lediglich ein formaler Begriff, fo ware auch ber Beariff ber Boraussetzung ein bloß formaler. Er ift aber, wie bewiesen, ber Begriff bes ichlechthin Gegebenen. Mit berfelben Nothwendigfeit baber, mit welcher bie Boraussenung ber Philosophie bas schlechthin Gegebene selbst ift, muß bas, mas biefe Boraussesung voraussett, selbst ein Seiendes, aber nicht bas gegebene Seienbe, fondern das rein Seiende felbft fein.

Als folches ist die reine Einheit überall und in Allem; sie ift das Göttliche, das Gute. Das Gute ist dassenige, was die Welt der Willen erhält, was da macht, daß alle verschiedenen Willen zusammengehalten bleiben, daß das herbe des Gegensates verschwindet; das Gute ist etwas Positives, ein Sein = setzendes. Alles dieß aber ist die Einheit. Sie ist das heilige, Ewige in Allem, die Liebe selbst, die Alles bewegt.

Sie ist dieß aber nicht als Prädicat=, sondern als ein Subftantivbegriff. Sie ist nicht an Allem, sondern das Wesen von Allem. Allem liegt eine Einheit zu Grunde; diese Einheit ist das Unsinnliche in Allem, dassenige, was nicht diese oder jene Eigen= schaft an Dingen, sondern was der bewegende Grund aller dieser Eigenschaften ist. Die Einheit ist so die plastische, empsindende, ja in höchster Potenz die denkende Seele, und das Denken selbst in seiner absoluten Reinheit ist die schlechthinige Einheit, die sich als solche erfast. Hieraus erhellt, daß allein die Einheit der höchste Begriff der ganzen Philosophie, daß sie das Wesen Gottes selbst sei und daß kein anderes Princip an die Spise der Philosophie gestellt werden könne.

Die reine ideelle Einheit, haben wir gefagt, wie fie am Unfange ift, ift das Nichts aller Bestimmtheit, das pure, lautere Unendliche, basienige, mas burchaus fein Anberssein in fich entbalt, sondern nur fich gleich ift. Aber eben diefes fich Gleiche, bas fich nur auf fich bezieht, ift bas Bestimmte. Das Beftimmte ift, was fich schlichthin gleich ift, nicht burch ein Underes fich aus fich hinausreißen, durch daffelbe feine Gleichheit mit fich aufheben läßt, sondern in sich beharrt, sich nur auf sich selbst beziebt. So ift insbesondere ein bestimmtes Wollen ein burchaus fic gleich Bleibendes, was fich bem Wechsel ber Stimmungen nicht aussett. Ein solches Bestimmtes ift die reine Einheit, weil fie als durchaus fich gleich sich auf fich felbst bezieht, nur mit sich ausammengeht. Das Absolute fest fich baber in seiner Unbestimmt= beit als bas Bestimmte, nicht weil bas Unbestimmte burch seinen Gegenfat zum Bestimmten felbft ein Bestimmtes ift - benn es bat noch keinen Gegenfat -; fondern weil es bas Gegenfahlofe ift, ift es nur fich auf fich Beziehen und darum Bestimmtes. Es ift von Ewigkeit ber in Gott seine reine Einheit oder Unendlichkeit bie Bewegung zur Sichselbstaleichbeit ober Bestimmtheit. Das Berben ber Bestimmtbeit in Gott ift barum auch nicht ein Bervorgeben aus ibm, eine Emanation, vielmehr ift es ein Busammengeben Gottes mit fich. Seine reine Ervansion wird als reine Expansion nothwendig Contraction.

Wir haben hiemit zwei Elemente im Abfoluten erkannt. Diese find von einander unterschieden. Die reine Einheit nämlich ist das sich von Richts Unterscheiden, in Allem mit sich Zusammengehen, und in Alles hineingehen, mit Einem Worte Continuität. Das Bestimmte dagegen ist wohl auch die Gleichheit mit sich, welche die Continuität ist, aber als Unterscheiden von Anderem, ist es ein Eins, mit Einem Worte, es ist discret.

Als Continuität muß daher die reine Einheit von ihrem die creten Sein sich unterscheiden, sie muß von dem Letzteren abgestoßen werden und zu sich zurücklehren. Gben als schlechtlin continuirlich geht die Einheit von ihrem bestimmten Sein in sich zurück und mit sich zusammen.

So hat sie also ihr discretes Sein sich gegenüber. Dieses aber ift ihr Sein und von ihr unterschieden. Beides ist deber in ihr gesetzt. Die continuirliche Einheit hat das discrete Sein als sich selbst und als ihren Gegensatz vor sich.

Fassen wir nun zusammen, was wir jest ein für alle Ral gewonnen haben, so ist die reine Einheit ein Dreisaches in sich geworden, reine Continuität mit sich, Setzen des Discreten als eins mit ihr und Entgegensetzen gegen sie, Thesis, Synthesis und Antithesis. Diese drei Acte sind aber nur Ein Act der reinen Einheit selbst, sie sind eins mit ihrem Wesen und von ihr nicht verschieden. Oder die reine Einheit ist eins mit sich, indem sie sich auf das Gegenbild ihrer selbst zugleich als sich und nicht als sich bezieht, d. h. die reine Einheit ist uranfänglich Selbste wußtsein, reiner, ursprünglicher Geist, der in der ewigen Gleich heit seines sich selbst Denkens oder Wissens lebt. Sie ist ursprünglich reine ideale Energie, völlig potenzlos, völlig Licht in sich.

Im Selbstbewußtsein sind brei Bestimmungen, die wir beduckt haben, als ungetrennter Act, ein sich Gleiches, das sich gleich it in der Beziehung auf ein Anderes und zwar in einer antithetischen und synthetischen Beziehung auf dasselbe. Eben so wenig ohne eine synthetische, als ohne eine antithetische Beziehung zu einem Anderen kann das sich Gleiche sich bewußt sein. Wie diese Act uranfänglich in Gott seien, dieß haben wir gezeigt.

Man fonnte vermeinen, diese Deduction sei willführlich, ba nicht jede Einheit selbstbewußt und boch bas Absolute bie Einheit selbst sei. Hiebei aber wurde man überseben, daß das Absolute reine Einheit ift. Als reine Einheit muß fie wohl jede andere Einheit feten, und wir werden fogleich feben, wie die unendliche Ginbeit in ein Spstem von Henaden übergebe. Aber ihrem Wesen nach ift fie von biefen bestimmten Benaben zu unterscheiben, namlich als die schlechthinige Einheit, als die Ureinheit aller Einbeiten. Man bente fich nun aber icharf ben Begriff ber reinen Einheit und man muß schlechterdings auf die gegebene Deduction fommen. Gine bestimmte Ginbeit fann auch bewußtlos fein; es ift möglich, daß eine folde blog plaftifche Seele fei. Denn eine bestimmte Einheit tann bie übrigen bestimmten Einheiten nur außer sich haben; bann ift ihre ideale Seele in bas bestimmte Sein nur ergoffen; bann bilbet fie, schlechterbinge burch bas finnlice oder fremde Sein beterminirt, das Sein immer nur außer fich; fie ift dann eine dunkle und blinde Henade. Aber also blind vermag bie reine Benade nicht zu fein. Denn ale reine Benade ift sie schlechterbings über bas bestimmte Sein, bas sie burch ihre Spftole in fich fest, augleich binaus und diefes hinaussein ift, weil sie absolute Continuitat ift, nothwendig zugleich Insichselbst= geben, b. b. fie ift ewiger Geift, absolute Reflexibilität, selbftbe= wußtes Leben.

Freilich beginnen wir mit einem ganz andern Begriffe, als die herrschende Philosophie. Diese sest das todte, Nichts versmögende, leere Sein voran. Wir aber beginnen mit dem Eins selbst, mit einem Begriffe, welcher der Tod aller Abstraction und wransänglich Leben ist. Dieses reine Eins, das Er der Alten, die Urmonade Leibnigens, ist der abgezogenste, lauterste Begriff, es gibt nichts Einfacheres, als er, weil er das Einfache selbst ist, und darum kann er allein an der Spige der Philosophie stehen. Jugleich aber ist er allein bei der höchsten Einfacheit ein substantieller Begriff, etwas für sich Seiendes, Grund alles Lebens und selbst ursprünglich Leben, Grund alles Geistes und selbst ursprünglich Leben, Grund al

Höhe alles Speculirens und vernichtet uranfänglich den Tod, den das abgezogene, mit Nichts beginnende Denken ursprünglich in sich trägt.

Den gegebenen Beweis ber absoluten Geiftigfeit Gottes halte ich für ben allein streng philosophischen. Denn er ift analytisch= fontbetisch. Er beruht auf ber reinsten Analyse bes Gegebenen und geht sodann synthetisch von dem Resultate biefer Unalpse, bem Begriffe ber reinen Ginheit, ju dem des Selbstbewußtseins fort. Eine andere, ebenso ftreng philosophische Art, Die uranfängliche Beiftigfeit Gottes zu beweisen, läßt fich nicht benfen. Inbef, weil diese reine Beiftigkeit Gottes schlechthin uranfanglich ift, fo läßt fie fich auch auf rein analytischem Bege beweisen. Siebei fann man entweder auf den Inhalt des zu Beweisenden oder auf Die Korm der Erkenntniß, durch welche der Begriff des Absoluten entsteht, reflectiren. Wir wollen diesen doppelten Beweis noch führen, lediglich aber, um den schon beducirten Begriff bem Be mußtsein noch naber zu bringen, mit bem ausbrudlichen Bemetfen, daß von der Philosophie nicht bloß eine analytische, sondern auch eine sonthetische Erkenntnig bes Absoluten zu fordern fei, weil gerade ihre Differeng von dem unphilosophischen ober auch bogmatischen Bewußtsein darin besteht, die Möglichkeit (nicht bloß die Nothwendigkeit) beffen, mas das unphilosophische Bewuftsein ent balt, darzutbun.

## II. Materialer Beweis bes abfoluten Princips.

Analysiren wir den reinen Inhalt irgend einer Erkenntnis, so kommt er zulest auf das Denkgeset A = A hinaus. Jedes Wesen ist sich selbst gleich, dieß ist der oberste Grundsay alles Denkens. So ausgesprochen, bleibt aber dieses Denkgeset ledige lich formell. Um einen Inhalt zu bekommen, muß ich als Prädicat setzen a, b, c, d, und der Grundsat sautet: A = a + b + c + d. A ist hier irgend ein Gegebenes, a + b + c + d sind seine Bestimmungen, und A ist hierin bestimmt als sich selbst gleich in seinen unterschiedenen Bestimmungen. Hier haben wir offenbar einen mannichsatigen Inhalt. In A = A haben wir denselben

Inhalt; darum ift biefer Sat lediglich formal. Aber in bem Sate: A=a+b+c+d haben wir einen mannichfaltigen Inhalt; a ift nicht schlechthin = A, sondern ift ihm gleich nur in Berbindung mit b+c+d, und ebenso ift A nicht schlechthin = b ober o ober d. Jedes von biesen Prabicaten bat eine andere Inhaltsbestimmtheit und A ift ihre bloge Formbeziehung ober bas Besen bes Dings selbst. Allein wie fommt bie formale Logif zu biefer verschiedenen Inhaltsbestimmtheit? Sierauf antwortet fie nicht, und sie braucht sich nicht barauf einzulaffen, weil sie bas Begebene voraussett und lediglich ihre' Formbeziehung betrachtet. Darum kann sich ihr auch der höchfte philosophische Begriff verbergen. Nämlich, weil fie die verschiedene Inhaltsbestimmtheit, welche in a, b, c, d ausgebrudt ift, nur aufnimmt, fommt fie auf den lediglich formalen Begriff des A, nämlich des= selben ale bloger Beziehung bes Mannichfaltigen auf einander. Ihr Geset ift nun mahr. Aber bie weitere Frage ift bie: wie fommt A bazu, bas a, b, c, d als verschiedenen Inhalt zu fegen? Indem bloß Gegebenen können biese verschiedenen Bestimmungen an dem Subject gesett fein. So ift bann A felbft ein durch ein Anderes und durch dieses Andere verschieden bestimmtes Endliches. In dem höchsten und reinen A, dem absoluten Wefen felbst gedacht, muß aber, weil an ihm nichts gefett fein kann, jenes Befet lauten: bas reine A fest bas Unterschiedene, a, b, c, d und ift doch barin sich gleich, ober mit andern Worten, bas transscendentale Selbftbemußtsein ift selbft ber Grund des formalen Denfgesetes, b. h. nur aus Gott, sofern er uranfänglich feiner bewußt ift, vermag bas oberfte Dentgefet abgeleitet ju, werben. Richt bas abstrafte A=A, fonbern ein Ibeales, bas absolute Selbstbewußtsein geht voran und sett felbft jenes A = A. Die formale Logif, sobald sie als Denken eines Inhalts gebacht wird, weist zurud auf eine transscendentale, auf die Logit der abso luten, fich felbst benfenden Bernunft, und bas reine Selbstbewußtsein ift hiemit dersenige Begriff, welcher der erfte metaphysische und die Wahrheit der der Metaphysif vorangebenden Logif ift. Die formale Logik wird bieß auch freiwillig anerkennen, wenig=

stens so viel, daß ihr abgezogenes Geset nicht ein Lettes, weil nichts Produktives sei, wohl aber wird dieß eine andere Logik nicht zugestehen; so wenig ist sie auf die lette Quelle aller Bahrbeit zurückgegangen.

Dber auch: Es ift schlechterbings nothwendig, bas Absolute jenseits ber Begensage, frei von ihnen zu benfen. Bare bas Absolute felbst ein Gegenfat, so ware es endlich. Kolalich muß es die Einheit der Gegenfate fein. Es ift aber wiederum nicht die Einheit der Gegenfage fo, daß die Gegenfage und die Einheit verschiedene Dinge waren, daß also bie Einheit etwas Underes ware, als die Gegenfage. Denn eben dadurch mare die Einheit felbst wieder ein Begenfat, nämlich ber Begenfat ber Begenfat, also endlich. Bis zu diesem Begriffe des Absoluten ift bas philosophische Bewuftsein allgemein in unsern Tagen vorgedrungen. Aber das übersieht man ebenso allgemein, daß die Einheit zwar nicht ein anderes Ding, als die Gegenfage, ein Substrat u. bal, nichts besto weniger aber unterschieden sein muffe von den Gegen fagen. Denn ware fie nur in ben Gegenfagen, nicht zugleich fri von ihnen, so ware fie nur im Aussichhinausbilden begriffen, b.h. fie ware in die Gegenfage verloren. Gines mit fich in ben Gegen fagen muß also bas Absolute sein; biese Ginheit mit fich, bie im Poniren ber Gegenfate nie fich felbst verliert, ewig fich erhalt, ift allein ber absolute Begriff bes Absoluten. Diese Ginheit aber ift Beift, Selbstbewußtsein.

# III. Formaler Beweis bes absoluten Princips.

Betrachten wir endlich biesen Begriff des Absoluten rein nach seiner formalen Seite, fragen wir also lediglich nach der Art und Weise, wie Begriffe überhaupt, also auch der des Absoluten embstehe, so muß hier genau unterschieden werden zwischen der philosophischen und unphilosophischen Begriffsbildung. Jene besteht in der reinsten Analysis, deren höchstes Resultat zugleich die Woslichseit der Synthesis in sich schließt; diese dagegen ist bloße und zwar unvollsommene Analysis ohne die Möglichseit der Synthesis. Es ist klar, daß nur sene Begriffsbildung die allein wahre ik.

Der Begriff ift bas Allgemeine, aber nicht bloß als irgend eine Bestimmung ber Dinge - fo ware er felbft nur etwas Besonberes - sondern als das Identische in ihnen, hiemit als bas Besen berselben. Das Wesen aber ift senenbe Einbeit ber vielen Bestimmungen. Die mahre Begriffsbildung besteht also in einer vollig reinen Analyse, einer Analyse, die nicht irgend eine concrete Bestimmung, sondern wirflich bas Allgemeine erfennt und, auf Diesem Bunkte angelangt, synthetisch wird. Die unphilosophische Begriffebildung bagegen ift bloge Analysis, ja fie ift nicht einmal pollendete Unalpsis. Sie nimmt irgend eine ber vielen Bestimmt= beiten in ben Dingen, welche ba ift, aber eben begwegen nicht bas Ibentische in allen Bestimmtheiten ift, ba fie ja felbft nur eine derfelben ift. Diese Bestimmtheit fest sie als bas Identische ber Dinge. Wie fann also bier von einer möglichen Synthesis bes Begriffs, burch welche er organisirend ware, die Rede sein? Gefett aber auch, die unphilosophische Methode der Begriffsbilbung sette ein Identisches in ben vielen Bestimmungen, so kommt es febr barauf an: ob ein Identisches mit bem ausbrudlichen Bewußtsein der Forderung genommen wird, daß es synthetisch werden fonne, oder nicht. Denn es find mehrere lette allgemeinheiten bentbar, je nachdem nämlich biefelben ale substantivifche ober als pradicative Begriffe genommen werden. Die philoso= phische Methode fann nur in einer substantivischen Allgemeinheit einen letten Begriff erkennen, weil nur eine folche einer apriorischen Synthesis, hiemit ber Conftruction fabig ift; bie unphilo= sophische Methode dagegen fann möglicher Beise, weil sie biese Korderung der Synthesis nicht an ben Begriff macht oder vielmehr ihrer gar nicht bewußt ift, und, wenn fie ihrer eigenen unphilosophischen Ratur folgt, fo muß fie auf einen letten, rein vrabicativen Begriff fommen. — Siedurch entstehen zwei bimmelweit verschiedenc Wiffenschaften. Nehmen wir die rein un= philosophische Methode, ben bochsten Begriff zu bilben, vor, fo ift als das allercomplicirtefte Wefen der Mensch gegeben. Er ift unter ben sichtbaren Wefen allein Geift; Geift folglich fann nach jener Methobe ber bochfte Begriff nicht fein. - Er hat mit einer Classe von Wesen die Seele gemein, aber nur mit Einer Classe, mit anderen nicht; auch seelenhaft also kann der höchste Begriff nicht seine. Mit diesen beiden Classen von Wesen und zudem mit einer weiteren hat er das Leben gemein, aber auch ein Lebendiges darf der höchste Begriff nicht sein; denn noch bleibt eine leste Classe übrig, mit der der Mensch nichts gemein hat, als daß er ist. Sein also ist hienach der Urbegriff, dieses leere, rein prabicative, nichts vermögende Sein!

Sobald wir bagegen mit bem bestimmten Bewuftsein ber reinen Methode ber Begriffsbildung an die Bestimmung bes Princips geben, so muffen wir einen ganz anderen Urbegriff gewinnen. Nämlich jene unphilosophische Methode geht völlig ober flächlich von bem Centralen, bem Geifte, burch bie Mittelwefen, Seele und Leben, in das völlig Peripherische, das bloße Sein. Das wahre Biffen muß aber in ein noch Centraleres, als felbft ber endliche Beift ift, eingeben, um den letten Begriff zu gewinnen. Durch die veripherische Richtung des Wissens tommen wir auf ben allgemeinsten Prädicativbegriff, durch die centrale auf ben allgemeinsten Substantivbegriff. Was ist das Allerinnerste und zugleich Allbildende ber Welt? Dieß muß schlechterdings die lebte Frage der Philosophie werden. Eigentlich sollten wir, um in ber Einheit, als idealer Continuitat ber Discretion, dieg Centrum bes Seienden nachzuweisen, die ganze empirische Welt durchgeben und zeigen, daß sie plastische Dynamis, Seele, Beift fei. Die Metaphysif fest fo, nach ber subjectiven Seite ihrer Benefis betrachtet, bie ganze Realphilosophie voraus. hier haben wir es blog mit ber Form des Begriffs zu thun. Nehmen wir diese Form, fo ift die Einheit das Einfache felbst, sie ist aber zugleich ein subftantivifcher Begriff, eben weil fie Alles in fich schließt, nicht at bem Bielen ift. 216 biefer substantivische Begriff muß fie noth wendig die reine, apriorische, aus fich felbst sich bestimmende Sow thesis fein. Wie? dieg haben wir schon bewiesen. Folglich ift fie das alleinige Princip der Philosophie und sie ift dieff auch von ber formalen Seite in bem genau bestimmten Sinne, als ein ums endliches Selbft, bas fich von fich unterscheibet.

hiemit haben wir uns auch bereits gegen ben Borwurf ber Unmagung vertheibigt, welche man in ber Conftruction bes Absoluten von jeber bat finden wollen. Diejenigen, welche ber Philosophie biesen Borwurf machen, mogen angeben, worin benn bie Obilosophie selbst bestebe, wenn nicht barin, baf fie bie Dog = lichkeit bes Absoluten aufzeigt. Das gewöhnliche Bewuftstein gebt in seinen Beweisen von bem Dasein Gottes bis zur Rothwendigkeit seiner 3bee. Damit aber ift noch nicht geholfen. Es find in dieser 3bee, wie sie bas ropulare Bewußtsein bat, bisparate Elemente, beren Synthesis benkbar zu machen ift. Daf fie an fich benfbar fei, glaubt man wohl. Warum follte fie es nicht auch für une fein? Sie ift es fo febr, bag ohne fie überhaupt nichts bentbar ift. Denn Gott ift bie 3dee ber 3been, ober er ift der absolute Begriff selbst, wie wir so eben geseben baben, beswegen, weil diefer Begriff die reine Analysis mit ber Moglichfeit absoluter Synthesis ift. - Wenn man biesen Begriff faßt. fo wird man einsehen, wie von ihm aus die uralte Frage: Wie entsteht aus bem lautern A ein b, c, d, wie ein Bieles, Mannigfaltiges aus bem leeren, unterschiedslofen Gins? zu löfen fei. Diefe b, c, d fonnen nicht entstehen burch Emanation, noch auch durfen fie abgeleitet werben burch einen indirecten Beweis. noch viel weniger barf bie Differeng blos vorausgesett werben. Diese aber find unseres Biffens bie einzigen Methoden, beren fich bie Philosophen bisher bedient haben, um zu ber Differeng zu gelangen. Durch Emanation leiteten die Reuplatonifer die Differenz ab, während vor ihnen kein Philosoph an eine folche Ableitung auch nur bachte, aber burd Emanation entftebt fein Underes in Gott. Bohme, Leibnig und Schelling, wo er die Differenz anerfannt, bedienten fich bes indirecten Beweises. So fagt ber erftere : ber göttliche Wille ware fich nicht offenbar, wenn er nur ein einiger ware (Götil. Beschaulichkeit S. 10 u. a. and. D.). Leibnig fagt: opus tamen est, ut Monades habeant aliquas facultates: alias nec Entia forent (princ. phil. S. 8.). Bas Schelling betrifft, fo vergl. g. B. feine Zeitschrift für svecul. Obviit II. Bb., II. Heft S. 10. Allein solche indirecte Beweise find gerade an

Diesem Orte, bei lofung bes bochften Problems, völlig unftatthaft. Daß eine Differeng sein muffe, bas fiebt feber aus ber Unftatthaftigkeit des Gegentheils, aber wie sie denkbar sei, das ist allein bie Frage: Dag endlich Ficte die Differenz nur vorausgesett habe, weiß Jeder; daß aber auch hegel daffelbe fich erlaubt habe, werbe ich seiner Zeit zeigen. Es ift baber feine ber bisberigen Lösungen bes Grundproblems ber Philosophie für gelungen ju halten. Denn es muß gezeigt werben, wie bie reine Einheit felbft bas Bestimmte hervorbringe. Rein von ihrem Begriffe aus muß auf ben bes Discreten übergegangen werben, ber Beweis ein birecter und zwar genetischer sein. Sobald man sich bie Probleme der Philosophie in ihrer gangen Strenge benft, hat man fie halb gelöst. So auch bier. Bir durfen nur die beiden Begriffe: reine Einheit und Bestimmtheit vergleichen, und wir werden finben, daß fie nicht so weit auseinandergeben. Denn bas Ununterschiedene ift das schlechthin fich Bleiche, das schlechthin fich Bleiche aber ift bas Bestimmte. Beil aber bie reine Ginheit zugleich bas Bestimmte nicht ift, geht sie in sich. In sich gebend bestimmt sie fich wieder als bestimmte Einheit und fofort. hier haben wir die ewige Quelle aller Thätigkeit; benn alle Thätigkeit der Welt ift nur ein Act jener Einheit. Die ewige Oschlation ber Beltfeele und aller ihrer feelenhaften gewordenen Einheiten ift ein Bechsel zwischen Contraction und Expansion. Wer nicht in biefes Mysterium alles Lebens geblickt, bem bleiben bie bochften und wichtigsten Begriffe ber Philosophie ein Rathsel. Aber man bemerfe wohl, daß wir in unserer Deduction nur erst von einer Unterscheidung in Bott gesprochen baben! Eben beswegen haben wir bie Bestimmtheit nicht als ein hervorgeben aus Gott, sonbern vielmehr als ein Zusammengeben Gottes mit sich bezeichnet. Es ift weit entfernt, eine Emanation zu fein, vielmehr im eigentlichen Sinne eine Syftole, durch welche fich Gott in sich selbst als beftimmte Einheit fest. Wie konnte sonft die Differenz, wenn fie wirklich ursprünglich burch ein Hervorgeben ober etwas Aehnliches entstünde, eine Gott schlechthin immanente bleiben? Umgefehrt wenn Gott die Differeng felbft nicht immanent ware, wie vermochte er, Beift, Selbstbewußtsein au fein?

#### B. Die 3bealwelt.

Wir haben in der absoluten Einheit zweierlei unterschieden, ihre Continuität und ihre Discretion, das unbestimmte und das bestimmte Sein. Beide Bestimmungen sest die absolute Einheit als identisch, diese identische Beziehung ist ihr Selbstbewußtsein.

Allein an sich ist das discrete und das continuirliche Sein Gottes unendlich verschieden. Jenes ist das Endliche, dieses das Unendliche, senes das Einzelne, dieses das Allgemeine. Die Beziehung, in welcher die absolute Einheit beide als identische umschließt, kann daher nicht ein ein facher Act sein. Bermöge des Abstandes zwischen beiden Elementen Gottes, kann die Identität beider nur als eine intelligible Reihe von Stusen der Ineinsbildung der Disecreten in das Continuirliche gesetz sein, und dieß ist die Ideen welt in Gott.

Die Ideen sind nichts Anderes, als die verschiedenen Formen der Ineinssezung der absoluten Continuität und Discretion in der göttlichen Intelligenz. Alles Sein drückt nur einen verschiedenen, jedoch bestimmten Grad der Conjunction beider Elemente Gottes aus. Leben, Seele, Geist sind nichts als solche Bindungen der beiden Urbestimmungen des göttlichen Wesens. In Gott aber hat sich die absolute Einheit und die absolute Differenz beider Elemente ergeben. Folglich muß auch in demselben ewigen Acte, in welchem er sich selbst erkennt, auf ebenso ewige Weise die Ideenswelt gesetzt sein.

Die Continuität ist aber schlechthin ibentisch mit ber absoluten Einheit; sie ist also ebenso unendlich, wie diese. Aber ebenso schlechthin ist in ihm die Discretion. Die absolute Einheit ist ewiges
sich Unterscheiden von sich. Folglich sind in Gott absolut die Elemente von allem Seienden gegeben; folglich entsteht in ihm durch
dieselbe intellectuelle Rückbildung der Continuität aus dem discreten
Sein in sich, durch welche sein ewiges Selbstewußtsein sich bilbet, die vollständige Ideenwelt von allem Seienden, ein absoter intelligibler Kreis alles Möglichen, aller verschiedenen Wesenbeiten des Werdenden.

#### C. Die Realwelt.

Die Ideanwelt ist die erste concrete Selbstanschauung und real-ideale Selbsthervordringung Gottes. In jener hat Gott sein Selbstdewußtsein in der Form der Disserenz, in dem idealen Reichthume seines Wesens. Dieß, die reine Continuität der absoluten Einheit mit sich in den Discretionen, ist die Seeligkeit, der ewige Selbstgenuß Gottes. Denn Seeligkeit, Genuß ist überall, wo die discreten Bestimmungen des Seins in der reinen Continuität sließen. Es muß überall, wo jener Genuß sein soll, die Natur sich frei entsalten und doch ungehemmt in sich bleiben, sich vor sich selbst hervordringen und doch sich nicht verlieren. Die absolute Henade in dem ewigen Reichthume ihres intelligiblen Lebens ist darum die seeligste; denn so groß dieser Reichthum ist, so mächtig ihre Einheit und ihr Sichselbstsinden in den Ideen.

Nichts besto weniger sind die Ideen bloße Wesenheiten. Sie sind noch keine reale Eristenzen, sondern bloße intelligible Acte oder unsinnliche Einheiten in dem Verstande der absoluten Einheit. Werden sie real, so entsalten sie sich erst vollkommen, sie erlangen einen eigenen Bildungstried, dessen Formen zwar selbst schon ideell in ihnen enthalten sind, aber ohne daß sie schon in ihrer ganzen specifischen Bestimmtheit, völlig entsaltet mitgesest wären.

Diedurch ift eine reelle Differenz bes Möglichen und Biris lichen in Gott gesetzt. Damit aber ift ber absolute Selbstgenus ber ewigen Einheit nur noch ein relativer. Es entsteht baber im Absoluten nothwendig ber Wille, jene Differenz bes Möglichen und Wirklichen in sich aufzuheben und somit die ewige Einheit, bie erst idealiter, b. h. nur relativ absolute Totalität ift, vollendet, somit realiter als die Fülle ihres Lebens zu setzen. Das ift ber Wille zur Schöpfung, der hienach so ewig ift, als Gott selbst.

Der Wille Gottes zur Schöpfung kann nicht anders begriffen werben, benn als ber Wille, die Continuität der absoluten Einbeit reell in die ganze Breite der Discretion auszubilden, damit so Gott in der Bollständigkeit seiner Natur vorhanden sei, oder damit er sich selbst schlechthin in der Wirklichkeit alles Möglichen

lleber den Begriff Gottes, als Princip d. Philosophie. 257 anschaue und empfinde. Der Endzweck derselben ist daher, daß die in die Discretion dahin gegebenen Ideen selbst lebendige, reale Einheiten werden, aus der Discretion aber sich zurückilden in die ewige Einheit, und begeistet in ihm fortleben, damit Gott als absolute, unendlich seelenvolle Henade existire.

Es ware daber ein Migverftandniß unferer Lebre, wenn man biefelbe babin verfteben wollte, als festen wir bie Schöpfung lediglich nur als einen intellectuellen Borgang. In Gott als Beift ist allerdings nothwendig bas Erfte die Intelligenz. Diejenigen, welche ihn nur als Substanz zu benten vermögen, konnen als bas primum movens ber Schöpfung lebiglich fein blinbes Befen segen; und ift biefes movens seine, aber wesentliche Jutelligenz, ber Drang, sich vollftandig offenbar zu werden. Allein biefer intellectuelle Borgang, burd welchen bie Schöpfung zu begreifen ift, ift zugleich eine reale Bollenbung ber Natur Gottes. Er ift bie vollftandige Begeistung feiner Substanz, eine Begeistung, welche zugleich ihre absolute Entfaltung ift. Es ift baber die Schöpfung eine wirkliche Evolution Gottes und bas Bollen ber Welt ein Selbstwollen Gottes in ber ganzen Realität seines Seins. Darum ift bie Schöpfung zugleich ein Act ber Intelligenz, bes Willens und bes Wefens Gottes.

Also vermöchten wir ben Willen Gottes zur Schöpfung nicht zu begreifen, wenn wir Gott nur als einen endlichen, nicht als unendlichen Geist dächten. Der endliche Geist projicirt sein Selbstewußtsein ebenfalls, aber das Werk, in welchem er es projicirt, ist ein fremdes. In Gott kann diese Trennung nicht Statt sinden, sondern die Einheiten, in welchen er sein Selbstbewußtsein projicirt, sind vielmehr sein eigenes Leben fort und fort, sind und bleiben seine eigene immanente Natur, seine nun beseelte und gegliederte Organisation.

Dieß ift die einzige Art und Weise, wie das ewige Actuellssein Gottes und seine Evolution sich vereinigen lassen. Wir werden in dieser Beziehung die Systeme in den hestigsten Gegensitzen sich bewegen sehen; wir werden sinden, daß die einen das ewige Actuellsein Gottes sehen, ohne die Successivität desselben

in der Welt und die realen Wibersprfiche der letteren aus Gott begreiflich machen zu tonnen, bag bie anderen bagegen bie Successivität schlechtbin als bas Wesen Gottes bestimmen, ibn allo als den Proces felbft benten, ohne ein bewegendes Gelbft biefes Processes ober bie ewige Refleribuitat Gottes zu erkennen. Bir erfennen bie potenglose, rein actuelle Geiftigfeit als bas Anfangliche, fegen aber eben beswegen ihre Leibwerdung burch reale Organifation als ihre ewige und nothwendige Selbstentfaltung, als Evolution ihres Befens, und biefe Entfaltung hinwiederum ift uns, wie fich später zeigen wirb, ebenso ein binausgebender, als ein bineingebender Proces, wieder also selbst ein Gedowneltes, Ausbreitung und Sichsegen Gottes als centralen Selbstes. Das, was von Ewiakeit Gottes Besen ift, actuelles Sein in fich und Werben, Act und Bewegung, bas ift er in Allem in jedem Momente, indem er in Allem evolutionär und revolutionär, Aus, und Einfebr ift.

## II. Rritifder Theil.

## 1) Die Begel'iche Lehre.

Dassenige Princip ber Philosophie, welches wir für bas allein zureichende erkennen und nachzuweisen gesucht baben, ift von dem Segelichen Spfteme - wenigstens dem Wortlaute nach anerkannt worden und mußte bieß, weil jenes Spfiem bie wich tige Bebeutung in ber Geschichte ber Philosophie bat, ben Pantheismus in die Korm des absoluten Idealismus erhoben zu baben. Das Segeliche System ist unter ben Systemen bes Vanibeismus bas ausgebilbetfte, lebensvollfte, es ift burch und burch Ibealismus, ber aber eben befimegen seinem Wortlaute nach mehr besaat, als er ftreng genommen fagen fann. Segel vollenbet bie Syfteme bes panthestischen Ibealismus icon baburd, daß er bis zu ber letten Abstraction, die er als solche anerkennt, zurückgebt, und sie bis zu bem reichsten Inhalt, ben bie 3bee irgend fich geben fann, von Stufe ju Stufe fich vertiefen lagt. Babrend bie Begriffe, welche die früheren germanischen Philosophen an die Spige ihrer Softeme gestellt und welche fie als bas Absolute bestimmt haben,

Ueber den Begriff Gottes, als Princip d. Philosophie. 259 bie Substanz, bas 3ch, die Ibentität des Realen und Ibealen, folde Einheiten find, welche eine Bielheit von Bestimmungen in fich schließen und baber selbst ber logischen Ableitung bedürfen, so beginnt bagegen Begel mit bem abstracten Begriffe, bem bes Seins, führt ihn in seiner Logit durch die Rategorie bes Wesens bis zur Ibee, als ber Einheit des Begriffs und ber Objectivität burd, und läßt ibn in ber Realphilosophie endlich bis zu bem bochften Begriffe Gottes, bem bes absoluten Beiftes, fich vertiefen. In der Naturphilosophie nämlich wird die Idee begriffen als fic zunächst außerlich in Raum und Zeit anschauend, aber immer tiefer aus biefer Aeußerlichkeit in fich zurudgebend, fich in fic reflectirend, bis fie im Thiere empfindende Seele wird. In ber Philosophie des Geistes endlich gewinnt ber logische, allgemeine Begriff, welcher in der Natur fic entaufert bat, fein unendliches Sein in fic, er kehrt in fich felbst wabrhaft zurud und wird so Geift. Dieser ift wieder im Einzelnen erft auf subjective. im Staate auf objective Beise ba, bis er in Runft, Religion und im reinen Wiffen als absoluter Geift, als unendlich fich wiffende und anschauende Ibee fich actualifirt, und in diesem letten Stabim, bem absoluten Wiffen in seinen Anfang, bas logische Element, zurudfehrt, um so als ein in sich geschloffener Kreis von Rreifen au existiren. Bringt Segel bierin icon, ibrer Form nach, bie mabrhaft philosophische Erfenninig bes Absoluten infofern burch bie Dialettit seines ganzen Spftems zum Bewußtsein, als er nicht ein schon von Anfang an inhaltsvolles, sondern ein reines Biffen als bas erfte fest, welches erft burch fich felbft ben reichen Bebalt bes religiösen Bewußtseins fich geben und logisch gewinnen muß, fo hat er zugleich ben pantheiftischen Ibealismus in bie absolutefte Form, beren er fähig ift, auch seinem Gehalte nach erhoben, indem er nicht nur bie Ratur und alles Sein als bloße Korm ber Selbstanschauung eines Ideellen, bes Begriffe, fest, sondern auch, während Schelling in seiner früheren Philosophie ben Geift als eine bloß relative, hiemit nur endliche Korm ber absoluten Totalität, bes Gleichgewichts bes Ibealen und Realen. fest, ben Geift als bas allein mabre Absolute bestimmt, welches

zugleich bas Resultat und bie Wahrheit ber Ratur ift. Denn ber Kortgang ber 3bee von bem abstracten Begriff bes Seins bis au bem unendlich reichen bes absoluten Beiftes bat in bem So: fteme Begels ben Sinn, daß ber folgende Begriff, welcher logio fich als Resultat ber Dialeftif bes vorangebenden ergibt, in Birk lichkeit, weil er den vorangehenden als Moment enthält, Grund beffelben als feiner blogen Boraussetzung ift, und bie Definition Gottes als bes absoluten Geiftes, welche fich am Schluffe ber Obilosophie ergibt, ift vielmehr die allein wahre und adaquate. Gott ift absoluter Beift, und die Ratur nur ein Gefettes, em Moment in Gott als bem absoluten Geifte, ber unendlichen, Alles in sich schließenden Totalität, welche ebenso vor, als nach ber Ro tur, ihr 3med und Grund ift. (Bb. 7. G. 695). 3begliftifder fann eine Philosophie, wenn wir bem Wortlaute nach urtheilen, nicht fein. Der Richte'iche und frühere Schelling'iche Ibegliemm find in dem Spffeme Hegels zur absoluten Korm vereinigt. Die Substanz Schellings ift bas geworben, was Prinzip bes formalis ftischen Idealismus war, Ich, Subject, und es ift so geleiftt, was ichon in Schellings Philosophie burchleuchtete, was fie aba nicht leiftete, weil fie immer wieder in die substanzielle Unschaums ber blogen Ibentität alles Seienden gurudfiel und bas Ibeale nur als die eine Balfte, ftatt felbft als bas Bange fette; geleiftt fage ich, ift, was Biel alles Ibealismus fein muß, bie Gubfan als Subject, als unendlichen Beift zu begreifen.

Allein so sehr das hegelsche System seine idealistische Tiefe, die Fülle der Anschauung und die Einheit seiner in sich zurückreisenden Organisation nur durch die Behauptung hat, daß die früheren Stusen der logischen Idee von ihrem abstracten Aufang die hinauf zum absoluten Geiste nicht vernichtet, sondem zulett in dem Begriffe des absoluten Geistes nur aufgeholen werden, welcher vielmehr Grund der Natur, sie, um sich angeschauen, sich voraussetzende und als Moment in sich erhaltende, unendliche Subsectivität sei; so ist ihm dieser absolute Geist doch nur der menschliche, in letzter Beziehung nur der des Philosophen, welcher die Natur begreift. Im philosophischen Welcher die Natur begreift.

Ueber ben Begriff Gottes, als Princip b. Philosophie. 261 ber letten Stufe bes Beltprocesses, ift Gott absolutes Selbstbewußtfein, an fich ift und bleibt er bas Abstractum ber Allge= meinbeit, die wohl Subjectivitäten hervorbringen foll, an fich aber felbitlos ift. Daß bieg ber Sinn Begels fei, ift nach ben gepflogenen Debatten völlig überfluffig noch beweisen zu wollen. Statt vieler Stellen nur bie Gine, folgenbe! 3m 7ten Banbe ber Besammtwerfe, S. 695 beißt es: "Ale ber 3wed ber Natur ift ber Beift vor ibr, fie ift aus ibm bervorgegangen: jedoch nicht empirisch (!), sondern so, daß er in ihr, die er sich vorausset, immer schon enthalten ift. Aber - seine unendliche Freiheit läßt fie frei und ftellt bas Thun ber Ibee gegen fie als eine innere Rothwendigkeit an ibr vor, wie ein freier Menich ber Belt ficher ift. bag fein Thun ihre Thatigfeit ift. Der Beift alfo, gunachft felbft aus bem Umittelbaren herfommend, bann aber abstract fich faffend, will fich felbft befreien, als die Natur aus fich berausbilbend; bieß Thun bes Beiftes ift bie Philosophie." Aus biesem verworrenen Berebe, nach welchem ber Beift in ber Natur, Die er fich poraussest, nur enthalten fein, urfprünglich eine fo unend-Liche Areibeit gegen bie Natur baben foll, daß er fie frei entläßt, und boch erft, weil er junachft (er, ber jene unendliche Freiheit gegen die Natur hat!) aus dem Sinnlichen herfommt, im Philolopben fich befreien muß, indem er bie Ratur wiffend reproducirt, ous biefem Durcheinander von Begriffen geht wenigstens so viel bervor. baf bas Absolute im Sinne Begels absoluter Beift in leter Beziehung einzig im philosophischen Wiffen ift.

Fassen wir das begelsche Princip in diesem seinem bestimmten Sinne, so entsteht die entscheidende Frage: Genügt es, um von ihm aus das Sein zu erklären? Wir haben vor Allem an diesem Systeme als einen Borzug die Einheit herausgehoben, welche es badurch habe, daß der abstracte Begriff in einen reicheren Begriff, dieser wieder in einen inhaltsvolleren zurückgehe, bis sie alle in der Art in der Idee des absoluten Geistes sich zusammennehmen, daß dieser als Grund aller vorangehenden Stusen des Begriffs sich bestimmt, die vorangehenden Stusen aber als seine bloßen Momente erscheinen. Schärser ausgefaßt ist gerade diese Methode

es, durch beren Anwendung bas Spftem ber Grundeinbeit, ober, was baffelbe ift, bes Princips entbebrt. Wie fann benn bas metapholische Princip, aus bem Alles geworden, wieder Doment eines Undern werden? Als Moment ift es bloke Bekimmung einer Einheit; es ift subsicirt, und biefe tiefere Einheit ift bas Subleet. Das metanbufifche Brincip aber - wohl zu unterscheiden von dem Unfang der Philosophie, der ein bloß subjectiver Ausgangspunkt fein fann - muß schlechterbings, weil es Princip, weil es Grundbegriff ift, auch die in allem Kolgenden berridende Einheit fein und bleiben. Das follte man mabrhaftig nicht erft zu beweisen brauchen. Der bloffe propabeutische Anfang ber Philosophie kann und muß sich ausheben; benn er kann nur das Unmittelbare sein, das Unmittelbare aber ift ein Gesetztes, und bas Gefette muß in feinen Grund gurudgeben. Der meta physische Anfang aber ober bas Brineip ber Philosophie famt nie fich aufheben, eben weil er Alles fest. Das Princip fann fic bereichern, es muß bieß fogar, so nothwendig bas Ibeale Realität wird; aber in allem Inhalt, welchen bas Princip fest, - und aller Inhalt muß vom Princip gesett fein, weil es Princip ift muß es fich felbft erhalten, es muß im Befesten bei fich felbft oder es muß Subject bleiben, ohne je in alle Ewiakeit Pradicat werden zu können. Das metaphysische Princip ift bas Absolute und auch in ber Beget'ichen Metaphviif bat es biefe Bestimmung. Aber schon bas Wesen entibront bas Sein; es fest es ab und zwar berab zu einem blogen Sein, ja noch mehr vernichtet es; benn ber Schein bat seine Richtigkeit im Befen. So ergeht es aber auch dem Wesen burch ben Begriff und sofort. Gine solche Entihronung der Götter durch ihre Sohne hat man wohl in ber Mythologie erlebt. Dieser Mythologie kann man bief auch gut halten; benn entsprungen aus einer in bas Mannichfaltige ber Welt versenften und ihre ethischen Racke personisicirenden Phans taffe, vermochte fie bie bochfte Einheit nicht zu benten, welche über Alles berricht und in Allem nicht bloß als einaguern, viels mehr affirmativ fic erhalt. Diese Einheit zu begreifen, bat aber bisher gerade als Unterschied des Philosophirens vom Mythistren

Ueber den Begriff Gottes, als Princip d. Philosophie. 263 gegolten, und kein einziges Spstem, nicht nur jene, welche das absolute Princip sogleich als sich selbst deutendes Subject, wie das des Plaw, Aristoteles, Zeno, Leibnis, sondern selbst jene nicht, welche es abstract bestimmen, haben es wieder zu einem Moment oder gar zu einem nichtigen Schein depotenzirt. Sie alle haben ihren Grundbegriff sestgehalten; er ist ihnen sämmtlich geblieben in allen weiteren Bestimmungen, welche sie aus ihm ableiteten. Nur eine falsche, und, wie wir sogleich sehen werden, nihilistische, im Grunde sophistische Dialektis konnte so sehr alle Regeln des Philosophirens vergessen, daß sie ihren Urbegriff, der nichts Geringeres als das Absolute in seinem reinen Wesen sein soll, wieder in eine leere Bestimmung, in das Aermlichste, was man sagen könne, wie Hegel sonst das Sein bezeichnet, verwandelte.

Der Raum gestattet une nicht, alle Irrgange barzustellen, burch welche Begel in seiner Logit ben Fortgang vom Sein aus m concreteren Begriffen gewinnen will. Auch fonft find biefelben bargeftellt worben, und wir wenden uns baber zu bem Sauptprobleme, welches feber, bas Absolute an fich nicht als Geift, nicht als Subject, sondern als ein Abstractum setzender Pantheismus, hiemit auch ber Segel'iche zu lofen bat und von beffen lösung die Wahrheit bes Syftems felbft abbangt, nämlich au ber Frage: wie ift bas Lebendige, Befeelte, vollends wie ift ber Beift geworben ? hier ift nur eines von beiben möglich, entweber fene boberen Seinsformen find geitlich entftanben ober Le find ewig. Sind sie zeitlich entstanden, fo ift ein Bierfaches und nur ein foldes bentbar: fie find entftanben entweber aus ber logischen, an und fur fich selbstlosen 3dee, ober aus bem Geifte als bem absoluten Brius ober aus bem Chaos, bas noch ungeichieben die verschiebenften Lebenskeime enthielt, ober endlich ichlechtweg aus ber Materie. Rach allen biefen genau bestimmten Beisen ber lösung jenes Problems muß einmal bas Segeliche Softem geprüft werden, um völlig über seine Wahrheit entscheiben zu können. Segel gibt wenigstens von ben tellurischen Kormen bes lebens zu - und er fann nicht anders --, bag fie eine zeitliche Entstehung gehabt haben. Die Geschichte, fagt er (B. 7, Abth. I. S. 437), ift früher in die Erde gefallen, jest aber ift fie zur Rube gefommen: ein Leben, bas, in fich felbft gabrent, bie Beit an ihm hatte; ber Erbgeift, ber noch nicht gur Entgegen fenung gefommen, - bie Bewegung und Traume eines Schlafenben. bis er erwacht und im Menschen fein Selbstbewußtsein gefunden, und fich alfo ale rubige Gestaltung gegenübergetreten. Es ift und bieg genug. Gibt Begel nur von ben tellurischen Kormen bet Lebens und Beiftes eine zeitliche Entftebung, also eine Beit zu, in der sie nicht waren, und eine solche, in der sie wurden, - p muß er auch ihre Genesis begreiflich machen, und biefe Debuction wird in hegels Spftem fogar, obgleich schon bier ber Wiberspruch einer folden Annahme unmittelbar in die Augen foringt, ben Bert einer allgemeinen Deduction alles organischen, psochischen und geistigen Lebens haben, weil Begels System nur eine tellurifche Korm beffelben fennt. Dasjenige Erflärungsprincip, auf welchel junachft bas Syftem führt, ift bie logische 3bee. "Indem", fagt er (Log. Th. II. S. 353), "die (logische) Idee sich als absolnte Einheit des reinen Begriffs und feiner Realität fest, somit in bit Unmittelbarkeit des Seins zusammennimmt, so ift fie als die Totalität in biefer Form - Ratur. Diefe Bestimmung if aber nicht ein Geworbenfein ober Uebergang. Die reine 3bet in welcher die Realität des Begriffs felbst zum Begriffe erhoben ift, ift vielmehr absolute Befreiung, für welche feine unmittelbatt Bestimmung mehr ift, die nicht ebenso febr gefett und ber Bo griff ift; in biefer Freiheit findet baber fein Uebergang fatt, bat einfachste Sein, zu dem fich die Idee bestimmt, bleibt ihr vollfom men durchsichtig, und ift der in seiner Bestimmung bei fich bleibende Begriff. Das Uebergeben ift baber bier vielmehr fo m faffen, daß die Idee fich felbst frei entläßt, ihrer absolut ficher und in sich ruhend. Um dieser Freiheit willen ift bie Form ib rer Bestimmtheit ebenso schlechtbin frei - bie absolut fit fich felbst ohne Subjectivität seiende Aeußerlichkeit bes Raums und ber Beit." Diefe Stelle fann nicht ben Ginn baben, baf unfer subjectives Erfennen, nachdem es ben logifchen Proces durchlaufen, eine Tiefe gewonnen habe, bei welcher ibm bie Re

tur burchfichtig fei, ber Beift in ihr nur fich felbft wiffe. foldes Sidwiffen ber Ibee in ber Natur entsteht erft am Schluffe (vgl. B. 7, S. 696), nicht am Anfang der Raturphilosophie. hier foll die Idee als etwas ichlechthin Objectives gefaßt werben. 3war schimmert jene subjective Auffaffung ber 3bee in ber angef. Stelle ber logif S. 352 burd, wenn es heißt : "Weil bie reine 3dee des Erfennens insofern (fie nehmlich logisch ift) in die Subjectivität eingeschloffen ift, ift fie ber Trieb, biefe aufzuheben, und die reine Wahrheit wird als lettes Resultat auch ber Unfang einer andern Sphare (ber Natur) und Biffenfcaft." Allein dieß ift nur eine ber vielen Begriffeverwirrungen, ber taufend Unterschiebungen und Bermechslungen völlig beterogener Bebanten, von welchen bas Begel'iche Spftem voll ift. Wenn Raum und Zeit entfteben burch bie Korm ber Selbftbestimmung ber 3bee, fo muß sie wahrlich als eine objective Macht gebacht werben. Aber wie ift dieg benkbar? Wie fann die Ibee etwas Objectives sein, welche burch bie völlig subjectiven Reflexionsbestimmungen bes Befens, einer fingirten Möglichkeit im Unterschiede von ber Birklichkeit und bal., vollends durch die subjective Logit hindurch geführt wird? Rann bieg ihr ewiger, an und für fich feiender Lebensproceg fein, welcher ibealiter ber Natur vorangebt und burch welchen sie in ihrer Kulle jene Sicherheit und Selbstgewißheit erlanat, mit ber fie frei bie Ratur entläßt? Doch bieg zugegeben, bas Allgemeine babe jene unendliche Lebensfälle, jenen Reichthum von abstracten Begriffen in sich, welchen Segels Logit entwickelt und vermöge beffen es schlechtbin nichts ibr Krembartiges in ber Realität gibt, diese vielmehr ihr gang burchsichtig ift, wie fann fie benn nun die Natur schaffen ? Es ift icon augegeben, baf bie tellurischen Formen ber Organisation bes Lebens und bes Beiftes einen zeitlichen Anfang batten. Denfen wir une, die Erbe fei in jenem primitiven Zuftande, in welchem fie Richts war, als eine Aetherfugel. Wie, woher fommt nun jene erfüllte logifche 3dee bingu, um in ber Rugel bie verschiedenen chemischen Stoffe au icheiden, fie als Granitmaffen niederzuschlagen und das Lebendige bervorgeben zu laffen ? Ift iene reiche Ibee etwas von jener

Aetherfugel felbft Berfchiebenes, fo tann fie fein Abftractum fein : bann muß fie etwas in fich felbft und für fich felbft Geienbes, d. i. Subjectivität an und für fich sein. Das ift fie aber nicht nach bem Beifte bes Spftems. Sie muß baber etwas mit bem Mether felbst schlechtweg 3bentisches gewesen fein; bann war sie ursprünglich nicht die unendlich erfüllte, alle Wabrbeit ibeell in fich tragende Macht, welche ibrer felbft ficher die Welt entickt. sondern sie war dann nur die ganz einfache Rraft der einfachsten Materie. Das einzig Bernünftige, was man vom Begel'iches Standpunfte aus noch fagen fonnte, um die tellurischen Bildungen genetifch ju erflaren, mare, bag eben jene Aetherfugel fon eine in fich gurudgebenbe Ginbeit felbft fei, bie, indem fie im mer reiner fich in fich reflectire, bie Lebensformen bis binauf um Geifte bilde oder fie felbst werbe. Allein diese Reflexion des Aethers felbst fann schlechterbings nur als Act eines Subjects be griffen werben; bie Materie an fich, also felbit bie reinfte, fret nur nach Ausbehnung; die Berneinung der Ausbehnung felbft if Act eines Anderen, als ber Materie, alfo auch bier bes Aethers. Als diese Subjectivität sett baber Begel die logische 3bee auch bier am Schlusse, wie früher am Anfange seiner Logif. Aber all folde fest er fie nur burch Sypoftafirung berfelben: ja ba Rerv feiner Deduction ber Natur beruht auf einer Subjectis virung ber in Babrbeit subjectlosen Ibee. Denn berienigt Begriff, auf welchem ber gange Berfuch einer Ableitung ber Ro tur aus der logischen Idee beruht, ift ber, daß fie fie, ihrer ab. folut ficer, fich felbft entlaffe, ober (B. 6. S. 244) gar, baf bie 3bee anschaut, bag fie fich entschließt, bas Moment iben Besonderheit als ihren Wiederschein zu entlassen. Dieß find aber offenbar Bestimmungen, welche nur einem Subjecte zufommen; fie beweisen eben damit nur bie unumgängliche Nothwendigfeit, welcher auch hegel unwillführlich bei aller Abstraction feines Bris eips fich nicht zu entwinden vermochte, bas Princip boch als bas ich pferische Selbft einer Belt zu benten, welche in allen ibren Sphi ren eine sich selbst concret auschauende Intelligenz offenbart. Es fann baber Segeln nur zum Berbienfte angerechnet werben, wem

Ueber ben Begriff Gottes, als Princip b. Philosophie. 267 er sogar so weit geht, die Undenkbarkeit bavon, daß die abstracte metanbufifde 3bee bie Ratur geschaffen babe, einzugesteben und den Geift als Princip derfelben anzuerkennen. Dieg thut er in ber icon citirten, bochft merfwürdigen Stelle (B. 7. Abth. 1. 6. 695): "ber Beift ift ebenso vor als nach ber Ratur, nicht blos die metaphysische Idee berselben. Als Zwed ber Ratur ift er vor ibr; fie ift aus ihm bervorgegangen." hiemit fest hegel mit ausbrudlicher Ausschließung ber metaphysischen 3bee ben Geift als Brincip ber Ratur und geht ebendamit ju bem zweiten moglichen Erflärungsgrund ber Welt über. Allein ebendamit flurat er im Grunde fein ganges philosophisches Gebäude um, und eben das Gefühl hievon war es, was Segel bestimmte, sogleich jene Worte, in welchen er feiner gangen Philosophie bas Urtheil gefprocen, wieder gurudgunebmen. Die Natur ift aus bem Geifte bervorgegangen; jedoch, sett er hinzu, nicht empirisch, sondern so, baff er in ibr, die er fich voraussest, immer schon enthalten ift. Bir wollen hier absehen von ber Sophisterei, mit welcher Begel, um ein, ben Beift wirflich als Grund ber Ratur begreifendes Softem besto leichter zu widerlegen, ibm die absurde Meinung unterlegt, welche feinem Spfteme fo fremb fein muß, als eben ienem, als habe ber Geift auf empirische, b. i. similich mabrnehme bare Beife bie Ratur geschaffen. Wir fragen, was es beiße: ber Beift fei immer icon in ber Ratur enthalten ? Der Sinn tann ber breifache fein: entweber, bie metaphyfische Ibee ber nieberen Dragnisationsstufen sei an sich schon bie bes Beistes, oder diese Organisationsstufen selbst seien der Grund des Geiftes, bas Unorganische verwandle fich in ein Organisches, biefes in ein Beseeltes und bas Beseelte werbe zulet Geift, ober endlich in ber ursprünglichen Ratur seien außer ben Reimen bes Vflanzlichen, Thierischen auch besondere materielle, in bobem Grabe ber Senfibilität fähige, vielleicht selbst schon senfible Elemente in einander, also als Chaos gewesen und ibre Scheibung sei bie Schöpfung ber Welt. Die erfte Annahme hatte Begel furg zuvor verworfen; die zweite bestreitet Begel ausbrudlich S. 440 seiner Raturphilosophie, wo er sagt: "Der Mensch hat sich nicht aus

bem Thiere berausgebildet, noch das Thier aus ber Mange: ie bes ist auf einmal ganz, was es ist." Folglich bleibt nur bie britte Amabme, die Sypothese eines mit allen möglichen Lebenskeimen geschwängerten Chaos übrig, und bieses ift es, was wenigstens ber Borganger Segels, Schelling, ju lebren icheint, wem er in der Zeitschrift für spekulat. Phys. II. 2. S. 120 fagt: "Die Erbe selbst wird Thier und Pflanze, und es ist eben die zu Thier und Vflanze gewordene Erbe, Die wir jest in den Dragnisationen erbliden. Richt als ob wir uns vorftellten, bas Organische habe fich überhaupt aus bem Unorganischen gebildet, da wir boch biefet gar nicht zugeben, und also freilich die Organisation nicht entstan ben, fondern von Anbeginn, wenigstens potentia, gegenwärtig benten. Die jest por une liegende unorganisch wirkende Materie ift freilich nicht die, woraus Thiere und Pflanzen geworden find, benn sie ist vielmehr bassenige von der Erde, was nicht Thin und Pflanze werben konnte, also bas Residuum ber organischen Metamorphofe." Einen folden Buftand ber Erbe aber, in web dem bie verschiedenartigen Lebensteime noch ungeschieden, gabrend, in einander lagen und wirften, leugnet Begel auf's Enticiebenft. "Man ftellt", fagt er Naturphil. S. 439, "bie Production bet Lebendigen als eine Revolution aus bem Chaos bar, wo bas vo getabilische und animalische Leben, bas Organische und Unorganische in Einer Einheit gewesen seien. Das ift aber eine Borftellung ber leeren Einbildungsfraft. Das Ratürliche, Lebendige ift nicht gemengt, fein Bermischen aller Formen, wie in Arabesten. Natur hat wefentlich Berftand. Benn alfo auch bie Erbe in einem Zustande war, wo sie fein Lebendiges batte, nur ben che mifchen Proces u. f. w.; so ift boch, sobald ber Blis bes Leben bigen in die Materie einschlägt, sogleich ein bestimmtes, vollfiche biges Gebilde ba, wie Minerva aus Jupiters Haupte bewaffnet Wir können bas Bollgewicht biefes Grundes nicht in Abrede ftellen. Abgeseben bavon, bag jene Ertlarung eine blofe Diallele ift, bas zu Erflarenbe, bie befonderen lebensftufen, fcot als besondere Materien voraussett, hienach bas Problem nur weiter gurudiciebt, nicht aber felbft feinem letten Grunde nach

Dien in ber Schelling'schen; beide find consequente Denter, welche folgern, was in bem Princip, wenn es ohne Nebel, flar gedacht wird, schlechterbinge liegt, und so treffen beide bier, wo ihre Untersuchung benselben Gegenstand zum Obiecte bat, in bemselben materialistischen Resultate zusammen. Die beiben großen Urbeber des substanziellen und des absoluten Idealismus mit ihrem reichen Beifte, ihrem genialen Blid in die Schöpfung konnten fich nich dazu entschließen, was Schülern von einer verständigen Richtung eber möglich ift, die Menschenbildung als Resultat einer gewiffen Mischung ber Stoffe unter gewiffen Berhältniffen ber Temperatu, ber Electricitat, des Galvanismus u. s. f. (Strauß a. a. D.) au betrachten. Allein weil ber erfte Buftand ber Erde boch ein un organischer gewesen sein muß, weil sobann ber schlechtweg im manente Vantheismus nur aus der ber Erde immanenten Rraft, also bier ben physikalischen Agentien, Alles ableiten barf, was auf ber Erde fich weiter entwickelte, sene unorganische Rraft aber fein anschauendes Princip, feine mit dem Reichthume der Logif erfüllt Ibee, sondern eben nur dieses gang außerliche, unmittelbar simb liche Ideelle ift, so muß ber schlechtweg immanente Vantheismut in seiner reinen Consequenz zum Materialismus führen. De Sophisma, auf welchem biefer berubt, ift zwar bas allerplattefte: post boc, ergo propter boc, allein es ist unvermeiblich auf einen Standpunkte, welcher fein anderes propter kennt, als jenes hoc Mit Einem Worte, fenes anschauende Vrincip Schellings, und fene absolut erfüllte Ibee Begele, welche in ibealer Praexiften fcon ben ganzen Reichthum bes organischen, pfpchischen, geiftigen Lebens enthalt und biefen, ihrer felbft ficher, nur zu entlaffen brancht find eine Art Mittelwesen zwischen einer wirklichen Subjectivität und zwischen einer blogen Naturfraft, für fich haltungslofe Sopoftasen, welche entweder zu einem realistischen Idealismus ober einem materialistischen Raturalismus führen muffen.

Wenn wir nun nach dem Bisherigen Segel zwischen entgegen gesetzen Antworten auf jene Grundfrage: wie ift Leben, Seel, Geist geworden, schwanken und ihn zu keiner Entscheidung tommen sehen, so bleibt ihm noch Ein Ausweg übrig, um dieses Pro-

Ueber ben Begriff Gottes, als Princip d. Philosophie. 271 blem nicht sowohl zu lösen, sondern zu - umgeben, nehmlich die Behauptung, sie seien überhaupt nicht geworden und die Aufgabe ber Philosophie sei baber nicht, die Bedingungen ibres Berbens, sondern nur bas, sie als einmal vorhandene Formen, als nothwendige Glieder des Einen Bernunftorganismus zu begreifen, alfo nur bie logische Stelle auszumitteln, welche die Begriffe berfelben — abgesehen von aller ihrer empirifden und zeitlichen Genesis - im Spfteme einnehmen. biefer Beantwortung jenes Problems neigt fich hegel - freilich, nachdem er fich mit bemselben in offenbarer Berlegenbeit berumgeschlagen - auf's Entschiedenfte bin, ja seine ganze Raturphilofophie beruht auf diefer Auffassung jener Lebensformen als einmal ba seiender Totenzen des Totalorganismus, einer Auffassung, bei welcher er ibre Begriffe nur bestimmt, fie nicht beducirt. S. 26 feiner Naturphilosophie fagt er: "Bei ber Frage, ob die Welt, bie Natur in ihrer Endlichkeit, einen Anfang in ber Zeit habe ober nicht, bat man die Welt ober die Natur überhaupt vor ber Borstellung, b. i. das Allgemeine; und das wahrhaft Allgemeine ift die Idee, von der schon gesagt worden, daß sie ewig. Das Endliche ift zeitlich. Die Philosophie aber ift zeitloses Begreifen, auch der Zeit und aller Dinge überhaupt, nach ihrer ewigen Be-Rimmung." Bobl, wenn Segel in seiner Naturphilosophie nur nicht diese tellurischen Formen des Lebens begreifen wollte! In bem bezeichneten S. sucht er bie Frage nach bem Ursprunge bes lebens abauweisen, weil die Ratur im Allgemeinen ewig fei. Dieg ift fie gewiß. Aber Begel findet ja eine lebendige. beseelte und begeiftete Natur nur auf Erben, und biefe Formen bes Seins find offenbar entstanden, mit ihrem blogen Begreifen ift es ba nicht abgethan. Aber felbst von ihnen will hegel nur jenes zeitlose Begreifen ftatuiren. "Bu bestimmen", fagt er S. 439, "wie es vor vielen Millionen Jahren (auf ber Erbe) gewesen ift, ift nicht bas Intereffante; fonbern bas Intereffante beschränkt fic auf bas, was ba ift, - auf biefes Syftem ber unter= Schiedenen Gebilde." Darum ftellt Begel, allen geologischen Untersuchungen zum Trot, es sogar als etwas Problematisches

bar, ob fie nur entftanden feien. "Wenn", fagt er S. 440, biefes Wenn felbft betonend, "alfo auch bie Erbe in einem Buftanbe mar, wo fie kein lebendiges batte, nur ben chemischen Proces u. s. w." Wenn wir auch an die Philosophie die Forderung nicht ftellen, fie folle eine empirisch genetische, also geognoftische Conftruction ber Erbe liefern, wenn auch die philosophische Confirm ction wesentlich eine logische bleiben muß, so muß fie boch wirflich eine Conftruction ober eine genetische Deduction fein, und barf fich nicht in eine bloge logische Beschreibung verwandeln. Bird freilich bieg ber Philosophie zugeftanden, bann batte Segel gewonnen Spiel, bann konnte er, indem er bie tellurifden Lebens formen als die allein feienden, ewigen, allgemeinen vorausfest burfte, bas Syftem bes Tellurismus an bie Stelle bes Syftems bes Weltorganismus fegen; bann bedürfte es auch feines Gottel, um biefes zu erflaren, indem der logische (eigentlich subjective) Begriff Alles vermöchte, ba er ja Richts zu leiften, Richts zu schaffen batte. Und feiner anderen, als ber logisch beserib tiven Methode hat fich Segel in seiner Naturphilosophie bedient. Dief gebt icon baraus bervor, baf er Arten aus Arten ent fteben läßt. Den Uebergang ju ben Pflangen macht er S. 542 fo: "Diese Trennung bes allgemeinen, sich außerlichen Organismus (bes ganbes), und biefer nur punktuellen, vorübergebenben Subjectivität (ber Pilze, Flechten) hebt fich, vermoge ber an fic feienden Identitat ihres Begriffs, zur Erifteng Diefer Ibentitat, jum belebten Organismus auf." hierin fonnte man noch am meiften eine real=logische Deduction des vegetabilischen Organis mus finden, sofern die Erde ale Grund beffelben durch generatio aequivoca gebacht murbe. Aber Begel fest nicht bie Erbe, for bern ben logischen Grund, die an fich seiende Identitat ber Erbe und ber Subjectivitat, einen Grund, ber noch leichter, ale bie for mellen Raisonnementsgrunde, gemacht ift, sofern man, was wirk lich ift, nur als an fich aussprechen barf, um ihn zu befommen. Bei der Darftellung des Thieres und Geiftes bedient fich aber Segel vollends gang ber beschreibenden Methode, bie inden and fonft ibm eigen ift, nebmlich ber, ftatt von ber bochften Allgemein

beit durch Gliederung zu ben Species, wie es bie mahrhaft logische, organisirende Methode erfordert, von Arten zu Arten fortaugeben. Bon ber Reife ber Pflangenfrucht, bie zugleich ein Berberben berfelben sein foll, weil in bem Blumenleben ber Bunft bes Kürsichwerbens nur als ihr Tob erscheinen fonne, macht er ben Uebergang zum Thiere, in welchem bas Einzelne als identisch mit bem Allgemeinen gesetzt sei (S. 349), und ganz benselben Uebergang macht er in ber Arzneiwissenschaft, in welcher zubem bereits ber menschliche Organismus, also ber Leib vor bem Geifte, bas Begründete vor bem Grunde, in Betracht gezogen wird, burch ben Tod des thierischen Organismus zum Geiste, indem in demselben einer Seits eine Unangemeffenheit bes Individuums gur Gattung, anderer Seits, sofern das Thier aus fich absterbe und fein Leben nur als proceflose Gewohnheit erscheine, eine unmit= telbare Ibentitat beiber, also zwei Momente gesetzt seien, beren Biberfpruch zur mahren Einheit, zur negativen Ibentität bes Eingelnen mit ber Gattung, - bem Geifte werbe. Abgeseben bavon, daß der Uebergang von der Pflanze zum Thiere und von biesem zum Geifte völlig berselbe ift, Thier und Geift somit nicht unterschieden, beide als Identität ber Gattung und Einzelheit gefest find; so entsteht das Thier so wenig aus der Reife der Pflan= zenfrucht, als der Geift aus dem Tode bes Thiers, und wenn begel fich bas Berdienst zuschreibt, Urheber ber objectiven Dethobe zu fein, so ift wenigstens bier seine Deduction nicht ber Gang ber Sache selbst, vielmehr nur eine rein subjective Betrachtung in der Art, daß Segel seine boberen Begriffe an die vorangebenden nur anschließt, die Momente der ersteren in ben letteren nur findet, die Identität biefer Momente aber rein willführlich supponirt; benn bamit z. B. daß im Sterben bes Thiers einer Seits sein Unterschied von der Gattung, anderer Seits feine Einbeit mit ibr vereinzelt zur Erscheinung fommt, ift die Ibentität beiber, jenes Unterschiedes und bieser beiden noch nicht gesett. Segel fagt, "im Begriffe" werbe biese Ibentität ge= sest (vrgl. S. 349). Allein biefer Begriff ift hier lediglich eine subjective Reflexion, welche zudem, wenn fie den boberen Begriff

an bas Borangebenbe nur anschließen, Arten nur aus Arten, nicht aus bem boberen ibentischen Grund ableiten wollte, für bie Genesis des Thieres in den bochsten Species der Pflanze und für bie bes Menschen in ben bochften Thierspecies einen viel reelleren Uebergangs = ober Anschließungspunct (nicht Deductionsgrund), als an ber Reife ber Krucht ober bem Tobe bes Thieres batte finden können. — Bliden wir baber auf die verschiedenen, in bem Begel'schen Systeme theils enthaltenen, theils von ihm aus möglichen Lösungen bes Sauptproblems, wie aus bem bochften Princip ein Lebendiges und Beiftiges geworden, jurud; so geht aus bem Bisberigen sattsam bervor, daß keine gelungen, ja keine von bem Principe bes Hegel'ichen Syftems aus möglich, icon aber bas Schwanken des Meisters selbst in diesem ein Beweis von bem bunflen Bewuftfein sei, wie wenig sein Princip diesem Problem gewachsen, wie wenig also fein System in feinem tiefften Grunde vollendet fei.

## 2) Reusschelling'fde Lebre.

Das hegel'sche Spstem ist die höchste Spige, die vollendeiste Korm des Pantheismus, eine Form, in welcher er sich über sich selbst hinauserhebt. Indem der Pantheismus idealistisch wird, sest er den Geist als das absolute Princip; er ist ihm die in sich negative Einheit, welche bei aller Dissunction doch monadisch bleibt, hiemit alle Realität in sich zurücknimmt. Wird aber dieses Princip bestimmt gedacht, so hört das System auf, ein blos relatives zu sein, es erhebt sich, soweit dieß dem menschlichen Geiste möglich ist, zur Absolutheit der Anschauung, welche alle blos relativen Systeme, hiemit auch die pantheistischen, als bloße Factoren umschließt, selbst aber in sich ein durchaus vollendetes, ursprüngliches Ganzes hervorzubringen im Stande ist.

Schelling war es vorbehalten, diese absolute Gestaltung der Philosophie anzubahnen. hat Plato zwei Epochen der Philosophie begründet, die erste durch sein Wort selbst, die zweite und abschließende Epoche durch seinen Geist in der Form des Neupplatonismus, so ward Schelling dei dem rascheren Ablauf der

Ueber ben Begriff Gottes, als Princip d. Philosophie. 275 germanischen Philosophie, beren Grund die über bloge Uebergangsformen schneller hinausschreitenbe, in ihnen weniger befriedigte, göttliche Tiefe bes beutschen Gemuths ift, ber seltene Beruf zu Theil, awei hauptformen ber germanischen Philosophie, die centrale und die abschließende, unmittelbar selbft zu begründen. Shelling's Genie war nur bestimmt, Standpunfte zu gewinnen. Daß er die Philosophie immer von vornen anfing, war nicht, wie man ihm von einer gewiffen Seite vorwirft, Schwäche, sondern Tiefe des philosophischen Triebs, es war die Kolge da= von, daß ihm unter ber formalen Gestaltung ber Unschauungen ihr Gebalt überwüchfig wurde und eine neue Korm verlangte, wie der neu anschwellende Saft eines lebendigen Baums immer von Reuem seine Form durchbricht, während ein weniger reich begabter Beift, welcher eine begrenzte Anschauung besitt, Zeit und Duge bat, sie in die ganze Breite formaler Bollendung auszubilden. Shelling's reicher Geift bat alle Phasen ber germanischen Philosopple von jener Zeit an, in welche bie eigentlich freie Ausbilbung bloger Kormen ber Ibee zu ganzen Spftemen, somit bie Sharfe bes Rampfes fallt, bis zu ber Entwicktung burchlaufen, in welcher die Totalität der Kormen als Ein einziges, somit absolutes System erscheint. Den formalistischen Ibealismus bat er sogleich burch seine reiche Naturanschauung erganzt, beibe sobann in das Eine Spftem des substanziellen Idealismus verwoben und icon bamals die Grundibeen ausgesprochen, aus welchen ber absolute Ibealismus sich erhoben hat; aber selbst biesem hat er bas Erbe bes philosophischen Scepters wieder entriffen durch eine verfüngte Philosophie, welche zugleich die Reife bes Alters in sich tragt. Der Reuschellingianismus ift ber Reuplatonismus unserer Beit, Reuplatonismus in ber Form bes germanischen Bewuftseins. Hat Plato's reicher Geist die fruchtbaren Reime einer Autunft der Obilosophie deswegen in sich getragen, weil seinem Scharffinn ein feltener Tieffinn, seiner Intelligenz eine anschauungsvolle Obantafie, seinem Berftande ein gartes, religiöses, aftbetisch gebilbetes Gemuth gur Seite flund, und barum feine Gebanten nur Andeutungen, nur Umriffe ber tiefften Wahrheiten find, welche

au einer weiteren Ausbildung von selbst brangten; so waren in nicht geringerem Grabe biefelben Bedingungen einer philosophiichen Bufunft, welche über bie erften Geftaltungen bes Spftems bingusging, ursprunglich in Schelling's Beifte gegeben. Die ber Neuplatonismus insbesondere ben Gegensat ber Evolutionssysteme, welche Gott als ein, aber felbftlofes Werben aussprachen, und ber Creationssysteme, welche ihn als ewig absoluten Beift setten, barin vereinigte, daß er bas an fich selbstlose Eine in fich auf ewige Beife zum absoluten Geifte ber Belt sich entwickeln ließ, baß er also bas Absolute auf lebendige Weise als sich evolvi rende Subjectivität, als Evolution und boch als Subject beariff: so wurzelt auch ber Neuschellingianismus ganz in berfelben Grundidee, um fie brebt fich seine ganze Entwicklung, in ihr findet er mit Recht benjenigen Begriff, welcher allen bisberigen Philosophemen vorgeschwebt und, sofern er von keinem bestimmt ergriffen worden, ihre Ginseitigkeit ausmacht.

Wir fagen aber ausbrucklich: ber Neufchellingianismus ift ber Neuplatonismus unferer Zeit, er in ber Korm bes germanischen Bewußtseins: b. b. er ift Neuplatonismus in vollenbeterer, wiffenschaftlicherer Korm. Wie bie ganze Geschichte ein Rreislauf von Gestaltungen ift, von welchen bie spateren nur tie fere, ausgebildetere Reproductionen ber früheren find, wie indbesondere die bellenische Obilosophie in der germanischen nur in reicherer Bestaltung mit bestimmterer Consequenz sich wiederholt; fo ift der Neuschellingianismus die Reproduction des Neuplatonis mus mit bem entschiedenften Bewußtfein ber zu lofenben Begenfage. Dieg bestimmt die ganze Entwicklung ber neu = schelling'schen Philosophie, bieß ift ber Grund, warum bie Gegenfaße, welche in der Grundidee des absoluten Wiffens, ber Ibee Gottes als sich evolvirenben Geistes ber Welt, enthalten find, und welche bie Reuplatonifer nicht bestimmt bachten, nun fur fic besondere Phasen ber Schelling'ichen Philosophie conftituiren.

Im Allgemeinen nemlich ift die neu-schelling'sche Philosophie die Einheit-der bisherigen germanischen Philosopheme darin, daß sie den Gegensat der Transsendenz und Immanenz des Absoluten

Ueber ben Begriff Gottes, als Princip b. Philosophie. 277 auflost. Diefer Begenfat zieht fich burch bie ganze Beschichte ber germanischen Philosophie hindurch; früher begegnet er und in bem Softeme bes Spinoza einer = und anderer Seits in bem Leibnisens, in neuester Zeit in ben Spftemen bes pantbeiftischen Ibeatismus und in ber Lehre Jacobi's. Indem Schelling Gott als Subject-Objectivität, als Sebstbewußtsein faßt, beffen Entfaltung burch bie verschiedenen möglichen Stufen hindurch die Welt mit Wren immer ideelleren Potenzen ift, so ift er durch diesen Grundaebanten, welcher ben verschiedenen Entwicklungeftufen zu Grunde Keat und schon von der Naturphilosophie, freilich in einem abgezogenen Sinne, ausgesprochen wurde, über ben Grundgegensat ber ger= manischen Philosophie hingusgeschritten, und er fonnte mit Recht Fagen: "Wann wird endlich eingesehen werden, daß gegen biefe Biffenschaft Transscendenz und Immanenz völlig und gleich leere Borte find, ba fie eben felbft biefen Gegenfat aufhebt, und in ibr Alles ausammenfließt au Giner Gotterfüllten Belt?" Benn tun dieß im Allgemeinen die Grundidee der vollendeten Philo= Kopbie ift. Gott weber als transmundanes Subject, bessen bloffes, willführliches Werk die Welt ift, noch als eine abgezogene, felbfi-Mofe Allgemeinheit, welche, an sich subjectios, erft in ber Welt, ben einzelnen Wefen, Subject wird, sondern als actuellen Beift ber Belt, ale Subjectivitat zu benten, beren Selbst-Entfaltung ober Reibwerdung die Welt ift; so muß biese Grundidee eine wesentlich verschiedene Gestaltung annehmen, je nachdem bie Stellung be-Schaffen ift, in welche fie fich zu einem anderen Grunbgegenfat ber Philosophie fest. Außer bem Gegenfate bes Pan-Beismus und Theismus ift nämlich in ber germanischen Philoforbie, bestimmter, als in ber hellenischen, ber bes Dogmatismus and Ibealismus, hervorgetreten. Jener, wie er in ben Syftemen Spinora's und Leibnigens fich ausbrudt, fast bas Absolute als negationslofes Sein, diefer, wie er in ben Systemen Richte's und begel's fich ausspricht, ale Idealität ober Regativität felbft. berfelben Rothwendigfeit, mit welcher erft ber germanische Beift Diefen Gegenfat in feiner ichroffen Gestalt fich jum Bewußtfein gebracht bat, mußte auch bie absolute Philosophie in ibn

eingehen. Jener Gegenfaß konnte auch das im Höchsten wandelnde Denken insiciren, und weil er dieß konnte, mußte er es. Denn damit die reine Form selbst werde, mussen alle mögskichen Dissunctionen vorangehen, da sie selbst Nichts ist, als die, obwohl originale Conjunction sener Dissunctionen. Darum sind die Formen der neusschelling'schen Philosophie wieder dreisach; das Negative wird entweder außerhalb des Absoluten gedacht, oder in das Wesen des Absoluten selbst verlegt, oder das Absolute wird begriffen als Geist, der an und für sich Geist ist, deus noch aber realiter durch den Gegensah hindurch sich explicitit.

Erfte gorm ber Reufdelling'fden Philofophie.

Als wirkliche Subjectivität bat Schelling Gott zum erften Mal in der Schrift: Bruno oder über das göttliche und natürliche Princip ber Dinge, bestimmt. Biele Stellen berfelben fpreden bieg auf bas Bestimmtefte aus. Go G. 9, wo es beigt: Geht nicht alles unfer Bestreben barauf, die Dinge so zu erkennen, wie fie auch in jenem urbilblichen Berftande porgebilbet sind, von dem wir in dem unfrigen die blogen Abbilder erbliden ? S. 45 ff. unterscheibet er eine urbilbliche, unwandelbare Natur, welche ber lebenbige Spiegel ift, worin alle Dinge vorgebildet find, und eine bervorbringende, bem Dienste ber Eitelkeit unterworfene, welche jene Borbilder in ber Subftanz ausprägt. Hierauf fahrt er fort: Jene ewigen Urbilder ber Dinge find gleiche fam bie unmittelbaren Göbne und Rinder Gottes, baber auch in einer beiligen Schrift gesagt wird, daß bie Creatur fich sebne und verlange nach ber herrlichkeit ber Rinder Gottes, welche die Bortrefflichkeit jener ewigen Urbilder ift. Denn es ift nothwendig, daß in der urbildlichen Ratur oder in Gott alle Dinge, weil sie von den Bedingungen der Zeit befreit find, auch viel berrlicher und portrefflicher feien, als fie an fich felbft find. Die Erbe 3. B. welche gemacht worden, ift nicht die mahre Erde, fondern ein Abbild der Erde, insofern sie nicht gemacht, und weder entstanben ift, noch jemals vergeben wird. Wenn nun bierin ein theistie iches Element auf's flarfte fic ausspricht, so ift bamit Schelling

nicht bem gemeinen ichalen Theismus verfallen. Man vergleiche mmr bie einzige Stelle S. 29, wo es vom Dichter beifit: er offenbare, ohne es zu wiffen, benen, die es verfteben, die verborgenfen aller Bebeimniffe, die Ginheit bes gottlichen und natarliden Befens. Sat fich hiemit Schelling zu ber absoluten Ibee Gottes emporgeschwungen, so war babei bas Charafteriftische feines bamaligen Standpunftes, bag er bas Absolute, jene urbilb-Liche Intelligenz, in welcher die Ideen aller Dinge viel vortreff= Bider enthalten fein follen, ale fie in ber Welt erscheinen, im ganzen Berlaufe ber Darftellung bemubt ift, ale Indiffereng ber Begenfage bes Enblichen ju begreifen. Diefe Begenfage werben noch völlig nach Spinoziftischer Metbobe von ber Birt-Lichfeit aufgenommen und im Absoluten zwar nicht schlechthin aufgeboben, - wie dieg ber schlechte Pantheismus thut - wohl cher als ibentisch, gegensahlos gesett. So wird "bas Wesen bes Einen, welches von allen Entgegengesetten weber bas Gine, noch bas Andere ift, bezeichnet als ber ewige und unfichtbare Bater eller Dinge, ber, indem er felbft nie aus feiner Ewigfeit berauswitt, Unendliches und Endliches begreift in einem und bemfelben Scte gottlichen Erfennens." Darum beißt es S. 175: Thatigfeit und Sein verbalten fich in allen Dingen, wie Seele und Leib: baber auch bas absolute Erfennen, obgleich es ewig bei Gott und Bett felbft ift, boch nicht wie Thatigfeit gebacht werben fann. Denn von ihm find Seele und Leib, Thatigfeit alfo und Sein, felbft bie Formen, bie nicht in ibm, sondern unter ibm find, und wie bas Wefen bes Absoluten im Sein reflectirt, ber unendliche Beib, fo ift baffelbe im Denten ober in ber Thatigfeit reflectirt, als unenbliches Erfennen, die unenbliche Seele ber Welt, im Abfoluten aber fann fich weber bie Thatigfeit, wie Thatigfeit, noch bas Sein, wie Sein verhalten. Wer baber ben Ausbruck fanbe far eine Thatigkeit, die fo rubig wie die tieffte Rube, für eine Rube, bie fo thatig wie bie bochfte Thatigfeit, murbe fich einigermagen in Begriffen ber Natur bes Bollfommenften annabern." Bas Schelling bier fagt, muffen wir in Beziehung auf bas abfolute Wefen Gottes an fich allerdings zugeben. Aber jene Behauptung hatte sofort ben schiefen Sinn, daß an sich, b. h. überhaupt, alle Gegensätze nur scheinbar seien. Daher eben sagt er S. 89: "Wahrhaft für sich eristirt nie das Endliche, sondern mur die Einheit des Endlichen und Unendlichen." Darum ist auch die Welt vollsommen. "Was wir irrig, verkehrt, unvollsommen new nen, ist es nur in Ansehung unserer Betrachtungsweise, losgetrennt vom Ganzen; keiner bringt etwas hervor, als was theils aus der Eigenthümlichkeit seiner Natur, theils aus den Einwirkungen, welche auf ihn von außen geschehen, nothwendig folgt. Somit drückt seder, der eine durch seinen Irrihum, der andere duch die Unvollsommenheit seines Werks, die höchste Wahrheit und die höchste Bollsommenheit des Ganzen aus."

Wenn auch bierin noch eine Wahrheit liegt, bie wir am we nigsten in Abrede ftellen, fo bleibt nichts besto weniger biebei bit Krage ungelöst: wie ift ein foldes Ganzes, bas nur burd In thum die Bahrheit, durch Unvollfommenheit die Bollfommenbeit zur Darftellung zu bringen vermag, geworden und welche Roth wendigfeit, in einem folden Ganzen fich zu proficiren, liegt it Bott? Schelling, auf seinem bamaligen Standpunfte, fonnt biese Frage nicht lösen. Wird als das mabre Absolute die 30 biffereng der Wegenfage gedacht, ober foll eben biefe Indifferen bie bochfte Absolutheit sein und bleiben, so konnen aus ibr bie Begenfate nicht begriffen werben. Ginen Uebergang vom Ur endlichen jum Endlichen gibt es daber für diefen Standpmit nicht S. 431: Allem, was aus ber absoluten Ginbeit bervetzugeben oder von ihr sich loszureißen scheint, ift in ihr zwar bie Möglichkeit für fich zu fein, vorberbeftimmt, bie Birflichkeit de bes abgesonderten Daseins liegt nur in ibm felbit.

Diese Borstellung, daß das Endliche als solches seinen Grund nicht im Absoluten habe, daß es aus ihm nicht abgeleitet werden könne, ist bekanntlich noch bestimmter in der Schrift, Philosophie und Religion, ausgesprochen. Denn der Lehre der letteren zufolge gibt es vom Absoluten zum Wirklichen keinen stetigen Uebergang und ist der Ursprung der Sinnenwelt nur als ein wolftommenes Abbrechen von der Absolutheit, durch einen Sprung

Ueber ben Begriff Gottes, als Princip d. Philosophie. 284 benkbar; ihr Grund fann nicht in einer Mittheilung von Realität burch das Absolute, sondern nur in einer Entfernung, in einem Abfalle vom Absoluten liegen. Es ift nämlich bie Schöpfung. burch welche bas schlechthin Ibeale, bas ewig über aller Realität schwebt und nie aus feiner Ewigfeit beraustritt, ober Gott, im Realen objectiv wird, genauer ein Selbsterfennen Gottes. Das Reale, in welchem Gott fich objectivirt, ift baber ein Gegenbild Gottes. Das Absolute wurde fich aber in ihm nicht wahrhaft objectiviren, theilte es ihm nicht die Macht mit, gleich ihm sein beelles Wefen in Realitat umzusenen und es in besonderen Kormen auszuprägen. Es ift somit ein wahrhaft anderes Absolutes, ebenso selbsistandig ichaffend, wie das erfte Absolute. Ein foldes anderes Absolutes ift es aber nur baburch, baf es von bem erften sich trennt und von ihm abfällt, wodurch es, von ber ewigen Rothwendigfeit fich lodreißend, mit ber endlichen Rothwendigkeit (ben Caufalnerus der endlichen Dinge) verwickelt und bas Richts ber finnlichen Dinge producirt.

hat die Weltansicht Schellings in der Schrift: Bruno noch eine fpinogiftifche, alle Gegenfate im Abfoluten nur tilgende Tendeng, so wird sie in der Schrift: Philosophie und Religion wesentlich neuplatonisch, nämlich in bem Sinne, daß gerade bie vergangliche, unwahre Seite bes Neuplatonismus in ihr vorberricht. 'Indem fie, wie ber Neuvlatonismus, bas Endliche, bie Schöpfung einer zeitlichen Belt, nur aus einem Sicherfaffen ber-Seele in ihrem eigenen Centrum zu begreifen vermag, bat fie ienen ichlechten Duglismus erneuert, welcher ben Neuplatonismus burchziebt und ibm eine buffere, widerliche Karbung gibt. Es ift aber flar, daß die Unterscheidung einer blogen Möglichfeit in Gott, Die nicht felbft in die Wirklichkeit übergeht, völlig nichtig fei, und es ift ebenso nur ein Beweis von ber ungenugenben Bestimmung ber Ibee des Absoluten und von der Unfähigkeit, das Saupiproblem ber Philosophie, die Beltschöpfung, zu erklaren, wenn diefe, fatt als ein nothwendiger Act, als eine Epolution Gottes selbst begriffen zu werben, aus jener Imagination ber geschaffenen Seele abgeleitet wird. Es war daber auch biese Weltansicht Schelling's ein bloßer Durchgangspunkt, den sein speculativer Geist um so schneller verlassen mußte, als gerade der in der Wirklickeit affirmativ sich anschauende Geist unserer Zeit auss entschiedenste dem dualistischen Bewußtsein des Neuplatonismus sich entwunden hatte und es vielmehr die ganze, tiese Richtung des speculativen Geistes, sa der heilige Beruf der germanischen Philosophie von Ansang war, auch den letzten Rest des Dualismus des religiösen Bewußtseins zu vernichten. Darum hat sich Schelling in dem webteren Berlaufe seiner philosophischen Studien dem Bemühen zugewendet, das Negative aus dem Absoluten selbst und unmittelbar begreislich zu machen, sa — als wollte sich der Geist für senes Unrecht, seine Welt, die Welt der Realität, Sinnlichkeit und Endlichteit als einen Absall von Gott zu erklären, rächen — Schelling siel in das entgegengesetzte Extrem; das Negative in das ideelle, reine und ewige Wesen Gottes selbst zu sesen.

3weite form ber Reufchelling'fden Philosophie.

Sie findet fich ausgesprochen in der Abbandlung Schelling's über bie Freiheit bes menschlichen Willens. Satte früher Schelling bas Weltwerben aus bem Wiffen Bottes abgeleitet, fo ftellt biefe Schrift ben Willen als bas Urfein an die Spige. Reben biesem Unterschiebe, ber an sich bedeutungslos ift, weil bas Wiffen Gottes auch Bollen sein muß und umgefehrt, tritt aber eine von ber früheren Speculation wesentlich verschiedene Betrachtung ein: Gott, sofern ibm Afeitat zufommt, bat in fich ben Grund feiner Erifteng, ber infofern ibm, ale Eriftirenbem, vorangebt. Diefer Brund ift die Natur in Gott, die Sehnfucht, die bas ewige Gine empfindet, sich selbst zu gebaren, ein Wille, in bem aber noch fein Berftand ift. Mus biesem Berftandlofen ift im eigentlichen Sinne ber Berftand geboren. Ueberall geht bas Regellofe voran und nirgends scheint es, als waren Ordnung und Form bas Ur fprungliche. Entsprechend jener Sehnsucht nämlich erzeugt fich in Gott eine innere, reflexive Borftellung, burch welche Gott fic felbst in einem Ebenbilbe erblickt. Diese Borftellung ift bas Erfte, worin Gott, absolut betrachtet, verwirklicht ift, obgleich nur in ihn

felbft. Sie ift ber gottliche Loyos, ber am Anfange bei Gott ift. Gott, als Einbeit bes Grundes und bes loyog, ber Beift, erfennt in der reflexiven Borftellung flar den Inhalt der Sehnsucht und fpricht daber, von der Liebe bewogen, das Wort aus, dag nun ber Berftand mit ber Sehnsucht zusammen freischaffenber Wille wird und in ber anfänglich regellosen Natur, als in ihrem Elemente und Werfzeuge, bilbet. Die erfte Wirfung bes Berftanbes ift die Scheidung fener anfänglich chaotischen Rrafte, um die in ibrem Abgrunde liegende Einbeit berauszubeben. Diese Einbeit. auf welche alle Rrafte ber Natur zielen, ift ber Menfc, ber in ber Tiefe verschloffene Lebensblid, ben Gott erfab, als er ben Billen zur Natur faßte. Aber burch jene Erregung bes Berftanbes zur Scheidung ber Rrafte wird bie Sehnsucht zur Begenwirtung sollicitirt; sie sucht ben in ihr rubenden Lebensblick in sich zu verschließen, bamit immer ein Grund sei. Bei biefem Biberftre ben ber Sebnsucht fann bie Bervorbebung ber allerinnerften Ginbeit nur in einer ftufenweisen Entfaltung geschehen. In allen Creaturen find beibe Principien, ber Grund und ber Berftand, obwohl in bestimmtem Grade eins. Der Grund ift bas, was in ber Creatur als Eigenwille, weiterbin als bas Bofe erscheint, mabrend der Berftand als Universalwille, als das Sittliche sich zu erfennen gibt. 3m Beifte bes Menfchen aber muffen beibe loslich fein, ober es muß in ibm die Dlöglichkeit bes Guten und Bofen gefest fein, bamit Bott als Geift offenbar werbe. Ja in ber gangen Schöpfung muß ber Grund wirten, damit die Liebe fein tonne, und zwar muß er unabhangig von ihr wirken, bamit fie reell eriftire. Das bochfte Biel aber biefes Rampfes, hiemit ber ganzen Schöpfung, ift bie innere Transmutation ober Berklarung bes dunkeln Princips.

Auch diese Lehre, deren genauere Darlegung wir für überflüssig erachten, weil sie unter allen Phasen der Schelling'schen Philosophie die in dem weitesten Umfreise bekannt gewordene ist, ist, wie schon aus dem Bisherigen sattsam erhellt, keineswegs so zu verstehen, als setzte sie Gott als Abstractum oder als den ewigen, reinen Weltproces selbst. Jene Dualität des Grundes und

Berftandes nimmt Schelling in Gott vielmehr ausbrucklich nur an, um Gott als Subject zu benten; benn nur auf ber Berbindung eines Selbiffandigen mit einer von ibm unabbangigen Bafis schien ibm ber Begriff ber Person zu beruben, ober, wie er in bem Denkmal der Schrift von den göttlichen Dingen fich außert, folange nicht in Gott eine wirkliche Zweibeit erfannt, und ber bejabenden, ausbreitenden Rraft eine einschränkende, verneinende entgegengesett wird: solange wird die Läugnung eines personlichen Gottes wiffenschaftliche Aufrichtiakeit fein. Allein um fo unumftöglicher ift ber Einwand, welchen man langst gegen biefe Lehre erboben bat, daß fie Gott die Verfonlichkeit auf Roften feiner Einheit vindicire, daß sie hiemit einen Dualismus in Gott selbst, die höchste, absolute Einheit alles Seienden setze, indem sie in Gott einen von ihm als Intelligenz unabhängigen, für fich wirkenben Grund annehme. Dag bem Selbstftandigen eine von ihm unabbangige Basis voraus = ober jur Seite gebe, macht bie Endlich keit der Persönlichkeit aus und ist blos in der gewordenen Subjectivität bentbar. Die reine, somit absolute und ewige Derfonlichkeit ift bas A = A, fie ift baber vielmehr Subjectivität, beren Objectivitat nur fie felbst ift. Weil fie Alles fest - und nur ein foldes Selbftbewußtsein fann Alles fegen - fann foleche terdings Richts ihr vorausgesett fein.

Zwar sucht Schelling die Einheit des hochsten Absoluten zu retten, indem er über jenen beiden gleich ewigen Anfängen ein Wesen setzt, das er als die Indisserenz beider oder Ur- und Ungrund bezeichnet, und welches in jedem derselben gleicherweise als das Ganze wirklich sein soll. Allein dieser Ungrund ist ein bloßes Abstractum; indem in ihn, nicht in die Subjectivität Gottes, den Verstand, die Einheit Gottes fällt, ist diese überhampt nicht wahrhaft gedacht. Denn nur die Subjectivität selbst ist das Andere als sich selbst sezende, es klar durchdringende, in ihm sich erhaltende, d. h. nur sie ist absolute Einheit. Jener Ungrund aber in seiner Abstraction ist nur der leere Ort, der bloße Rame für das logische Bedürsniß der Jbentität.

Es ift aber eben damit noch ein anderer Fehler biefer Com

ftruction ber absoluten Ibee gegeben, nämlich bie Unmöglichkeit, von ihr aus ein wirkliches Selbstbewuftsein in Gott zu begreifen. Dieses ift nicht ein Uranfängliches in Gott, nicht fein Wesen felbft. Erft entsprechend ber Sehnsucht bes Grundes bilbet fic in Gott eine innere reflexive Borftellung. Das Tieffte, Berbergenfte in Gott, feine Afeitat fann nach Schelling nicht ichon Selbftbewußtsein, also ber bewußte Gott fein. Ebenso, wenn bes gotts lichen Wefens Art in Liebe und Gute besteht, fo fann feine vorausgesette Ratur nicht auch in Gute und Beisheit befteben. Bare das Allervollfommenfte zuerft gewesen, so batte es feinen Grund zur Schöpfung fo vieler Dinge gehabt, burch bie es nur weniger vollfommen werden fonnte. Diefer lettere Grund batte fcon langft alle Denker von ber Nothwendigkeit überzeugen sollen. eine Evolution im Absoluten zu benten, burch welche bas reine, ideelle Wefen Gottes von Ewigfeit her fich erft als reales, concretes fest, und, wie schon die Stoifer lehrten, erft als Absolutbeit fich verwirklicht. Immerhin aber muß jenes ibeale Befen Gottes, als foldes, reines Gelbstbewußtsein fein. freilich Gott eine vorausgesette Natur in fich felbst hat, so kann biese nicht icon Gute und Weisheit selbst fein. Aber bag Gottes reines, ibeales Wefen eine folde vorausgefeste Natur babe, ift felbst eine Boraussegung und, sofern fie als Beweisgrund geltend gemacht wird, die offentundigste petitio principii. 3m Gegentheil ift Gott, vollends fein reines, emiges Befen gerade ber Begriff, welcher ichlechtbin voraussegungslos ift, und wie vermag aus einem Bewußtlosen, als bem Ersten, ein Bewußtsein zu ent= fteben, wenn es nicht an fich Bewußtfein ift? Ift aber in Gott fein Anfich und fein Act verschieden, b. b. ift das Selbstbewußtfein in ibm nicht augleich Act, so ist im Absoluten eine ursprüngliche Differenz, b. b. es ift nicht absolut, nicht die schlechthinige Einbeit selbft. Wenn baber bie gange, in Rebe ftebende Phase ber Schelling'schen Philosophie einer Seits als ein Beweis von ber Nothwendigkeit betrachtet werden muß, in Gott eine ewige, burch bas Rein bindurchgebende Selbstevolution begreiflich zu maden; so erscheint fie anderer Seits nur als bas andere Extrem

zu der ersten Phase derselben. Diese hat Gott nur als Indiserenz der Gegensätze begriffen, sene hat in Gott selbst einen Dualismus gesetzt; die eine hat das Regative als einen bloßen Schein
prädicirt, die andere dem Schicksale desselben das ewige, ursprüngliche Wesen des Absoluten selbst unterworfen. Beide Phasen der
Schelling'schen Speculation sind dualistisch, aber die erstere hat
den Dualismus einer reinen Intellectual- und einer Sinnenwelt,
die andere hat ihn in das Absolute selbst verlegt; sene ist spinozistisch-neuplatonisch, diese ist die Erneuerung der Böhmeschen
Lehre, obwohl in letzterer Reime einer noch höheren Lösung der
höchsten Probleme liegen. Reine hat geleistet, was ihre höhere
Einheit und die höchste Wahrheit ausdrückt, aus dem reinen
Selbstbewußtsein Gottes die negative Evolution defselbst dem begreissich zu machen.

Dritte Form ber Reufdelling'iden Philosophie.

Dieß zu begreifen, bat Schelling in ber neuesten Gestalt seb ner Philosophie versucht. Denn so viel gebt einstimmig aus allen Berichten über fie bervor, baß Schelling zugleich ein ewiges ober porweltliches absolutes Sein Gottes und boch eine negative Selbstevolution besselben sest. Laut der Darftellung seines neuesten Spftems, wie sie Dr. S. E. G. Paulus in seiner Schrift: Die endlich offenbar gewordene Philosophie der Offenbarung zc. gibt (vergl. hiemit auch Zellers Jahrbucher Bb. I. S. 2. und 3), ift Gott in feinem reinen Befen bas rein = ober blind und unvorbentlich Seienbe, ein actus purus. Diefer aber tann Richts an fangen, er ift ftarr und unbeweglich, und boch muffen wir bavon hinwegkommen (S. 452). Nichts besto weniger ift es möglich, bag biesem actus purus, dem feine Potenz vorangebt, eine folde nachfolge. Blos eine folche Möglichfeit nämlich fann bie Philosophie benten. Dag es wirflich fo fei, muß fich burch ben Erfolg zeigen. Nehmen wir an, es geschehe, so murbe bas Sein zu einer Dotenz erhoben, die die Potenz in ihrer Sand hat. Es wurde fic gegen fein unvordenkliches Sein in Freiheit gefest feben. Seiner felbst ficher, wurde es in voller Freiheit fich befinden, jenes am

Ueber ben Begriff Gottes, als Princip d. Philosophie. 287 bere Sein, bie zweite Poteng in Gott, angunehmen ober nicht. Es muß bas andere Sein nicht annehmen, sondern fann es nur. wenn es will. Diese Möglichfeit erscheint bem Sein als etwas Unerwartetes. Daburd aber entftebt in Gott ein Sein- und Richt fein=Ronnenbes, b. b. ein Bufälliges. Das reine Sein wird fich nun ale herr eines Seins, bas noch nicht ift, bewußt, und wird baburch ichon frei von seinem unvorbenklichen Sein, über bas es noch nicht herr ift. Aber auch über biefes Sein wird es herr. Das zufällige Sein wird bas ungleiche fein; ift bieg entftanden, so wird an ber Stelle, wo sonft Richts, als bas reine A war, bas B sein und ber actus purus bat einen Begenfat. Dadurch wird es ein fich felbft besitzendes Sein, feines Urseins machtig (S. 454-457). Denn burch ben Gegenfag wird ibm fein unvordentlich Sein felbft gegenftandlich, und es unterscheibet sich als bas seiner Natur nach nothwendig Existirende von seinem actu und insofern nur zufällig nothwendigen Eriftiren (S. 459). Es entsteht damit die zweite Möglichkeit in Gott, auch sein unvordenkliches Sein zu verwandeln und für sich zu eis nem zufälligen zu machen, und bamit bie britte, fich als Sein = und Richtsein-Ronnendes, als Geift zu segen (S. 471). Jenes Berrfein über bas Sein ichlechthin ift bie abfolute Derfonlichfeit (475). Indeß ift jenes Allem zuvorfommende, unvorbenkliche Sein Boraussegung blos ber Sache, nicht ber Zeit nach. Bon Ewigkeit fieht fich Gott ale herrn, fein Sein zu fuspenbiren. Ebensowenig braucht er erft burch bie Belt hindurch ju geben, um im Menichen jum Selbstbewußtsein zu gelangen. Gott ift schon por ber Welt herr ber Welt (S. 487), und weiß fich als folden. Doch entbehrt er Etwas, nämlich bas Erfannt= werben (S. 495). Dieg ift ber Grund ber Weltschöpfung. Schon vor ihr hatte Gott die brei Potenzen als die Möglichkeiten eines fünftigen Seins. In ibr wirken fie als Votenzen, benen aber noch feine Selbstftanbigfeit zufommt, sondern Giner ift ber in Allem wirkende, barum die allein felbstiffandige absolute Personlich= teit (S. 529). Weil nun bie Weltschöpfung für Gott burchaus nicht nothwendig ift, so ift es nur ein Act seines freien Willens,

daß Gott die zweite Potenz gegen die erfte bewegt und mittelf bes Singutretens der dritten eine Welt in felbstftandigen, von Stufe zu Stufe bas ichrankenlose Sein überwindenden Producten bervorbringt. Durch jene Bewegung aber fommen biefe in Spannung: indem fie aus dieser Spannung in fich zurückfebren, werben fie zu brei Perfonlichkeiten; Gott vor ber Schöpfung ber Alli-Gine wird nun der Dreieinige. Insofern ift ber Schöpfungsproceff, obwohl für Gott nicht nothwendig, doch zugleich nicht blos ein fosmogonischer, fondern auch ein theogonischer. Das lette Biel beffelben aber ift ber Mensch. In ihm beruhigt fich bie Spannung ber Potengen, aber burch feinen Gundenfall bat er von Neuem ben Grund ber Schöpfung bewegt (S. 537), hieburch bat nicht nur die Welt, welche nun erft ber Meugerlichfeit, ber faliden Beit verfiel, sondern es haben auch - die göttlichen Perfonlichfeiten ibren Einbeitebunft verloren, ibre Einbeit ift gerbrochen worden und fie werben nun zu außergöttlichen gottlichen Perfonlichfeiten. Um ibre Einheit wieder zu gewinnen, muffen fie bas burch ben Rall bes Menschen gewordene widergöttliche Sein überwinden. Die ameite Poteng ift gunachft burch ihre Natur angewiesen, bief m vollbringen. Dieß geschieht in bem Beibenthum, beffen Drothe logie fich nur als nothwendiges Erzeugniß bes unter die Gewalten, bie in ihrer Spannung nicht mehr göttliche, sondern blos toemb fce Bebeutung haben, gefallenen Bewußtseins benten lagt (S. 553). Am Ende dieses mythologischen Processes ift die zweite Votenz ben bes Seins. Um Ende ber Weltzeit gibt fie bas außergottliche Sein bem Bater als ein versubntes gurud. Damit entftebt, wabrend aupor ber Sobn ausschlieflich die Weltberrichaft batte, eine Gemeinschaft ber herrlichfeit. Der Sohn fehrt, was er am 200 fang nicht war, als felbfiftanbige Verfonlichfeit in ben Bater w rud, und, ba baffelbe auch von ber britten Potenz gilt, so ent fteht hier die vollfommene Dreieinigkeit. Die drei Versonen be figen nun gemeinschaftlich bas Sein, und bie ganze Beschichte if ein Fortgang von der Tautousse (worin nur der Bater bemim gifche Poteng) burch bie heterousie (Spannung bis gur letter Bersühnung) zur Homousie (S. 643).

Ueber ben Begriff Gottes, als Princip b. Philosophie. 289

Daß jenes Problem, welches, wenn nicht die ganze bisberige Entwicklung der Philosophie eine leere Tauschung ift, bas Endziel aller ihrer unendlich mannigfaltigen Bestrebungen bilbet, namlich aus Bott als Beift bie negative Selbstevolution begreiflich zu machen, in ber neuesten Phase ber Schelling'schen Philosophie eine abaquatere Losung finde, als in irgend einer früheren Philosophie, erhellt von selbst. Gott ist in ihr als vorweltlicher Beift ausbrudlich gefest, so febr, bag bie Weltschöpfung für ibn nur ein Beburfniß, erfannt zu werben, feineswegs aber nothwenbig sein soll. Richts besto weniger ift ber Weltentwicklungsprocef zugleich ein theogonischer, er ift feineswegs, wie ber gewöhn= liche, das Absolute endlich und unlebendig auffaffende Theismus annimmt, ein Berlauf außerhalb bes Absoluten und gleichgiltig für beffen Sein, sondern, wie gleich sehr jede tiefere Philosophie und Religion angenommen haben, eine Selbstevolution des Absoluten. Die Disjunction der endlichen Wesen in sich ift begreiflich nur als eine folche des Absoluten in sich. Die Opposition bes Menschen gegen bas Seiende wird zur Spannung ber Votengen des Absoluten in sich felbst und die Einkehr der endlichen Billen in Gott ift zugleich die Selbsvollendung Gottes zu ber homoufie, ber entwidelten Form, welche bie Potengen am Unfang nicht hatten und in der sie nun als selbsissändige Personlichkeiten in Gott find. Eins ift biemit diese lette Phase der neu-schelling'schen Philosophie mit ihrer ersten insofern, als sie Bott von Ewigkeit her als Geift benkt, verfchieben von ihr inlofern, als sie der Disjunction des Negativen eine reelle Bebeutung für bas Sein Gottes felbst gibt. Ebenso ift fie eins und verschieden von der zweiten Phase, jenes, sofern sie die Weltevolution auch eine solche Gottes in sich sein läßt, Dieses, sofern Gott an fich über ben Dualismus erhoben ift.

Obgleich aber die Grundides dieser Philosophie die höchste und letzte der Philosophie ist, so ist doch klar, daß sie in ihr nur die zu einer trüben Ahnung gekommen ist. Da das System selbst noch nicht authentisch vor uns liegt, so enthalte ich mich in das Einzelne einzugehen, das voll von den baarsten Willkührlich-

keiten zu sein scheint, und bemerke ich hier nur so viel, bag weber Anfang, noch Fortgang, noch Ziel bes ganzen Processes irgend philosophische Haltbarkeit habe. Seben wir auf genen Anfang, so soll die Dualität in Gott eine blos bentbare fein, ihre Wirklichkeit allein aus bem Erfolge erkannt werden können. Was ift bieß aber Anderes, als bas Eingeftandniß ber Unfabigfeit, bas Brundproblem der Philosophie zu lösen ? Schelling hat nie an biefes felbst sich eigentlich gewagt; geht er fort zu einem Underen, als bas Princip selbst ift, so thut er bieg auch ba, wo er bie philosophische Korm noch nicht gang bei Seite gesetzt bat, burch ben indirecten Beweis; welcher aus ber Unfähigkeit ber Deduction felbft entspringt. Aber ift benn bie zweite, bem Sein nachfolgenbe Votens nur auch möglich? Wenn ber actus purus fart und unbeweglich ift, so widerspricht es feiner Natur, ein Anderes ju werben, als er unvordenflich ift. Wie vermag biefem ftarren Sein, das ausbrücklich als unvordenkliches bewußt= und willenlos fein foll, eine Selbstficherheit, eine Kreibeit, ein Wille, bas andere Sein anzunehmen oder nicht, anders zugefcrieben merben, als durch die stillschweigende Kiction einer ursprünglichen Perfonlichkeit? Darum, weil bas unvorbenkliche Sein von aller vorausgegangenen Möglichfeit unabhängig ift, ift es nicht gegen jede nachfolgende ein in sich freies Wefen, bas sie annehmen tann ober nicht. Doch wie ift eine folche Möglichfeit in Gott überhaupt benkbar? Schelling, indem er in bas bobenloseffe liberum arbitrium bie Beiftigfeit Bottes fest, führt allerdings völlig neue Begriffe in die Gotteslehre ein, aber ichwerlich folde, bie in ihr beharren werben. Bare in Gott bie Möglichfeit, bie zweite Potenz nicht anzunehmen, fo fonnte biefe nicht zum Befen Bottes gehören; gebort fie aber jum Befen Gottes, fo ift ihre Existenz eine schlechtbin nothwendige. Ebenso unbaltbar ift aber ber gange Fortgang biefer Philosophie. Behaupten, bag bie Schöpfung nicht zwedlos, aber boch nicht nothwendig fet, ift ein Beweis vom Abhandenkommen aller Schärfe bes philosophischen Berftandes. Denn ber 3wed ift zugleich Grund von Etwas, alfo bas, was es zu etwas Nothwendigem macht. Schelling widerfpricht

fich aber hierin felbft. Wie fann er in Gott ein Borauswiffen aller seiner Berte segen (S. 488), wenn boch biefe rein zufällig find und, wie Schelling felbft an vielen Stellen behauptet, bas Aufällige a priori nicht wißbar ift? Es bringt fich in bieser Beziehung noch ein anderer Selbstwiderspruch auf. Wie ift es bentbar, daß bie Endlichfeit ber Welt, das Außereinander bes Zeit-Hichen erft burch ben jufalligen Willen bes Urmenichen entftanb. ba boch gerade hiedurch bie gottlichen Potenzen felbst zu ihrer vollendeten Form, die gewiß in ihrer perfonlichen Dreieinigfeit bestehen foll, gelangen? Doch dieß wird Schelling nicht als Selbstwiderspruch anertennen, ba es für Bott gleichgiltig fein foll, ob er feine Potenzen in ber Einheit bes urfprunglichen Entwurfs, ober in ber Spannung und Ausschließung hervortreten laffe (6. 494)! Wir muffen befennen, bei folden Behauptungen lägt Ach nicht mehr ftreiten. Gin folder Gott, ber gegen fein eigenes Befen so gleichgiltig ift, daß es ihm eins ift, ob er harmonisch sber im Zwiespalt mit fich lebt, ein Gott, ber, weil jene Entgegenfetzung ber Votenzen und ihre Bereinigung mit ber Beltent= widlung und Welterlösung zusammenfällt, auch gegen biese indifferent ift, ware das Brincip ber Unvernunft und Unsittlichkeit selbft.

In Wahrheit aber ift bas Biel ber Entwicklung felbst verfeblt. Gottes uranfängliche Subjectivität fann nicht von ber Sowache fein, baf fie je, vollende nicht burch eine endliche Dosteng, die Einheit mit sich völlig verlore. Diese endliche Poteng, Ser Mensch, insofern er außer und abbangig von Gott durch seinen zufälligen Willen die Einheit Gottes gerreißen foll, wird eben= bamit nicht blos zu einem Demiurgischen, sondern sogar zu bem bhantaftischen Ungeheuer eines gegen Gott übermächtigen, theurgifden Princips. Wie fann aber vollends bie Ueberminbung bes Gott entgegenstehenden Seins die Kolge haben, daß er nun als breifache Verfonlichkeit existiren foll, wenn er uranfanglich nur eine einzige war? Eine Entwicklung ift vielmehr um so un= vollkommener und fest ein um so schwächeres subjectives Princip voraus, je weniger sich die Subjectivität in dem Werden zu be= haupten und, was fich in ihr emporheben will, fich, ihrem Gelbfte

292 Wirth, über b. Begriff Gottes, als Princip b. Philosophie.

als foldem zu affimiliren vermag. Ift es nicht vielmehr umgekebrt eine Entwicklung in deterius, bie unter bem Niveau bes normalen Bustandes ftebt, wenn auch nur ber endliche Geift burch fremde Potenzen sich so weit fortreißen und in ihre Gewalt bineinziehen läßt, daß er völlig außer fich felbft fommt und fein Selbstbewußtsein sich vervielfältigt? Soll aber eine solche Bervielfältigung ber Perfonlichkeit bie Folge ber Ueberwindung bes entgegenstehenden Seins sein und bleiben, fo bewährt fich vielmehr jebes, noch mehr bas absolute Ich, als ibentisches Ich gerabe in einer folden Ueberwindung. Diefes 3ch zumal muß bas, was bas endliche schon ift, in bochfter Potenz fein, eine elaftische, aus jeder relativen Entfremdung wieder gur Rube und Gleich= beit mit fich gelangende Monas; und nur bas fann bas Biel brer Selbstmanifestation sein, daß fie eine Unendlichkeit von Monaben in ihre ewige Rube, bie gleich ift ber bochften Thatigfeit, aufnimmt.

Die philosophische Literatur der Begenwart.

Ron

Prof. Dr. S. Ulrici.

## Acter ArtifeL.

Die neuesten Werfe zur Geschichte ber Philosophie von Brandis, Hillebrand,, Branif, Biebermann, Wichelet und Chalpbans.

Die Geschichtschreibung bat in neuerer Zeit eine abnliche Umwandlung erfahren, als unser Staats = und Bolfsleben überhaupt. Richt die frangofische Revolution, wohl aber ber Geift, von bem fie und der von ihr überallhin ausging, machte der einseitigen Rabinets = Politif ein Ende, - in abnlicher Art, wie bereits bie Reformation die Leitung der kirchlichen Angelegenheiten dem Papste und der Romischen Curie, b. b. bem versonlichen Guidunken Gingelner entriffen batte. Damit aber brach bie Stute bes alten einseitigen Pragmatismus ber Geschichtschreibung zusammen. konnte den Gang der Begebenbeiten nicht mehr bloß aus dem Charafter, ben Borzügen und Schwächen, den Leidenschaften und Absichten der einzelnen Machthaber ableiten; man mußte nothwenbig allgemeinere Motive, die rechtlichen und sittlichen Zustande ber Bölfer, die Berschiedenheit der Nationalcharaftere, den f. a. Beift ber Zeiten mit ben ibn beberrichenden ober vielmehr ibn conflituirenden Ideen mit in Rechnung ftellen; man überzeugte ko sogar, daß dergleichen Motive auch in ben Zeiten, als Curie und Rabinet bie Geschichte zu machen wähnten, mit gewirft haben. Damit traten zugleich die ersten Anfänge einer Philosophie ber Geschichte an's Tageslicht: indem man die allgemeinen Motive auf immer allgemeinere zu basiren suchte, mußte sich nothwendig bie

Forschung endlich auch auf die letten Gründe und Ursachen, ben letten Zweck der Weltgeschichte hinwenden. Weigerten sich auch die Historifer vom Fach mit Recht, den Philosophen ihr Amit ganz abzutreten, so konnten sie doch dem im Stoffe selbst gegedenen Gegensatz zwischen dem alten Pragmatismus, der das Einzelne nur auf Einzelnes zurücksührte und damit die Geschichte in ein monströses, nicht bloß aus einzelnen Waschen bestehendes, sondern von diesen selbst gemachtes Gewebe ohne Faden und ohne Dessein auslöse, und der philosophischen Behandlung, welche das Einzelne aus dem Allgemeinen abzuleiten suchte, ihre Anerkennung nicht versagen.

Das neue philosophische Princip mußte natürlich vorzuge weise die Geschichte ber Philosophie selbst ergreifen. fann und darf Niemand mehr, wie Bruder, Tiebemann 2c., bie Geschichte als ein Machwert der einzelnen Philosophen betrach ten. Den innern Busammenhang ber Spfteme als folder, ober weniaftens ibrer Principien und Grundideen aufzudeden, bas Be bingtsein eines jeden durch die Bergangenheit und fein Sinandweisen in die Zufunft barzuthun, wird allgemein als unerlästiche Anforderung an eine wiffenschaftlich = biftorifche Darftellung be trachtet. Insoweit hat bas neue Princip unbedingte Anerkennung gefunden. Aber man ging weiter. Man fprach alsbalb bem phi losophirenden Subjefte allen wesentlichen Untheil an ber Kortbibung und bem Entwicklungsgange ber Philosophie ab; bochften stellte man die Auswuchse und das Beiwerf eines philvsophifce Systems auf seine Rechnung: bas Wesentliche und Substanzielle follte ber f. g. Weltgeift gemacht haben; im Wefentlichen follte jedes Syftem nur die unmittelbare Confequenz des ober ber por angegangenen, nur Glied einer Rette fein, welche ber -Belterif schmiedete, die einzelnen Philosophen als hammer und Ambet gebrauchend. Während man in allen übrigen Gebieten ben Ub tericied awischen Geschichtschreibung und Philosophie ber Gefciet mit ober wiber Willen anerfannte, wurde für bie Gefdichte ber Philosophie Beibes in Gins zusammengegoffen. Dier follte be Busammenhang ber Softeme, ber Gang ber biftorifden Entwid

lung ein nothwendiger, a priori bestimmt und bestimmbar sein, Alles aus den letten, allgemeinsten Bestimmungen des densenden Geistes mit immanenter Nothwendigkeit abstießen, die ganze Gesschichte nur die durch den Begriff der Philosophie seibst bedingte und getriedene Entsaltung dieses Begriffs sein. Kurz man wollte die Geschichte a priori construiren, — freilich nicht in dem ummöglichen Sinne, daß dadurch die einzelnen Begebenheiten nach sorm und Erscheinung, die einzelnen handelnden Personen nach ihrer Individualität, ihren Plänen und Absichten 2c., mit bestimmt sein sollten; das Einzelne als solches, und seine vergängliche Erscheinungsweise sollte vielmehr das nur a postoriori erkembare Jufällige sein, an dem sich die innere Nothwendigkeit nur negativ durch bessen, and dem sich die innere sothwendigkeit nur negativ durch bessen, and dem sewähre; wohl aber sollten die allgemeisnen Motive und die substanzielle Bedeutung der Ereignisse a priori durch und aus dem Begriffe sich ergeben.

Es war vornehmlich hegel und seine Schule, von dem dieß Construiren wenn auch nicht eigentlich ausging, doch als das allein philosophische Princip proklamirt und mit möglichster Strenge ge-handhabt wurde. Er versuchte es, zunächst den Entwicklungsgang der Philosophie, bann aber auch der Weltgeschichte überhaupt unter die Batmäßigkeit der logischen Kategorieen zu stellen. Die einzelnen, einen wirklichen Fortschritt enthaltenden Spsteme sollten wo möglich nur den dialektischen Entwicklungsproces der Kastegorieen seiner Logis wiederholen, sedenfalls aber seder wahre Fortschritt der Philosophie, sede neu erstiegene Bildungsstuse der Wenscheit durch einen dialektisch-logischen kiedergang vermittelt sein. Die dialektische Selbstwegung des Begriss, deren allgemeinen und nothwendigen Gang die Logis allein darstellt, sollte also die apriorische Norm sein, nach welcher mit immanenter Nothwendigskit Philosophie und Weltgeschichte ihren Weg nehmen.

Diergegen erhob sich nun von den verschiedensten Seiten der entschiedenste Widerspruch. Man wandte ein, daß dieses Princip, consequent durchgeführt, die menschliche Freiheit vernichte und einen abstrakten Determinismus und Fatalismus proklamire. Denn die Unterscheidung zwischen einem bistorisch Nothwendigen und Zusäl-

ligen, auf welches lettere bie freie Selbftbeftimmung ber banbete ben Subjette angewiesen werbe, sei burchaus willführlich, ein bloger Nothbebelf, bas verftedte Eingeständnig ber Ohnmacht, einen großen Theil bes historisch gegebenen Materials in der aprisrifden Conftruction nicht mit verarbeiten zu fonnen. Rach begel felbst sei ja bas Erscheinenbe nur Erscheinung bes Befens, bas Einzelne nur Ausbruck und Trager bes Allgemeinen: sei also bas Eine nur zufällig, fo tonne bas Andere unmöglich nothwendig fein und umgefehrt. Ber überhaupt folle bie Granze gieben gwifden bem Nothwendigen und Zufälligen? worin bestehe bas Rriterium, nach welchem in ber Beschichte bas Gine vom Undern fich m terscheiben laffe? Die allgemeinen Motive, wenn fie wirten follen, muffen boch zugleich die Motive ber bandelnden Berfonen fein: seien fie von letteren als Motive frei aufgenommen, so tome von Rothwendigfeit nicht die Rede fein, eben fo wenig als im entgegengesetten Falle von ber Freiheit ber menschlichen bandlungen. Sollen aber bie großen Manner ber Geschichte nur nicht miffen, was fie wollen und thun, und mabrend fie ibre partice laren 3mede verfolgen, nur bie Absichten bes Beltgeiftes blim vollführen, so frage es sich, woher benn ber Philosoph bas Bov recht babe, bem Weltgeifte in die Rarten au feben ? Mufferben sei bieser Weltgeift, ber wie ein Maulwurf unter bem Boben fortwühle, eben nur bas blinde Katum, bas die Menschheit am Banbe ber Rothwendiafeit leite. Denn bag er felbft wiffe, mas er wolle, fei eine blofe Boraussetzung. Jebenfalls aber verlieren bie menfc liden Sandlungen nicht nur allen biftorischen, ideellen, sondert auch allen moralischen Werth; benn bie menschliche Freiheit if nach biefer Unficht eine bloge Illusion: ber Mensch wähne woh in seinem trügerischen Bewußtsein, frei zu bandeln, in Babrbeit aber sei er mit seinem Wollen und Thun nur bas blinde Bertzeug bes Weltgeistes. Solle nun gar ber Entwicklungsproces bet logischen Rategorieen ben Gang ber Beltgeschichte leiten, fo fei bie Geschichte in ihrem innersten Rern ein leeres Formular: aller Inhalt, alle Lebendigkeit verschwinde; bas caput mortunm bet Abstraction, bas allein übrig bleibe, zu seciren und feiner Construction nachzusorschen, lohne sich nicht ber Mühe. Endlich sei ja das bloß formale Princip des dialektischen Fortschritts an und für sich gegen allen Inhalt gleichgiltig; dieser könne so wenig aus jenem abgeleitet werden, daß es ihn vielmehr an sich gar nicht einmal berühre. Der Inhalt, der historische Stoff, das Geschehene und damit die Geschichte selbst, d. h. gerade das, was a priori construirt werden solle, müsse von Außen, a posteriori herbeigeschafft werden. Und da es Hegeln erwiesenermaßen nicht einmal gelungen sei, die Rategorieen in der Logis selbst aus dem reinen Denken, ohne Beihilse der Anschauung und der aposteriorischen Erkenntniß, ohne Sprünge und willkührliche Einschiebsel, rein a priori zu entwickeln, wie sollte es nicht eine bloße Selbstäuschung sein, wenn er wähne, die Geschichte a priori construirt zu haben! —

So triftig biefe Einwurfe find, fo wenig laft fich andrerseits laugnen, daß ohne alle immanente Rothwendigfeit bie Beschichte ein bloges Spiel des Zufalls wird. Man rettet die menschliche Freiheit nur auf Roften ber Bernunft. Gin Chaos von Sandlungen und Begebenheiten, in welchem Alles, von ben subjektiven Entichliefungen und beliebigen Absichten ber bandelnden Versonen abbangig, ohne Ziel und 3wed burch einander wirft, verdient faum ben Ramen ber Geschichte. Der Menschbeit, die ein folches leben führte, mußte alle Bernunftigfeit abgesprochen werben. Bon einer göttlichen Weltregierung konnte fchlechthin gar nicht bie Rebe fein; ber Katalismus, ben man vermeiben wollte und ber Begelichen Beschichtsanschauung jum Vorwurf machte, ware nur burch eine Bintertbur wieder eingeführt. Denn wo die subsektive Willführ, b. b. ber Bufall, ob fic bie welthistorischen Perfonlichfeiten fo ober anders entschließen, ben Gang ber Begebenbeiten leitet, ba regiert das blinde Katum. -

Soll ber Streit je geschlichtet werden, so fommt es vor allen Dingen barauf an, zwischen logischer und moralischer Rothewendigkeit scharf zu unterscheiden. Bon logischer Nothwendigkeit kann im Gebiete ber Geschichte aus ben angeführten Gründen nie die Rebe sein. Nicht ber erkennende, sondern ber wollende Beift macht die Geschichte, und die Erkenntniß bes Menschen ift

eben so sehr vom Willen, als der Wille von der Erkenning abhängig. Mit der logischen Nothwendigkeit ist allerdings ein abstrakter Determinismus und was noch schlimmer ist, ein todter Formalismus an die Stelle lebendiger Geistesentwicklung geset. Das eitle Vergnügen, sich in ihrem Scharfsinn zu bespiegeln, und seben Schritt der Geschichte auf einen logisch-dialektischen Ueben gang zu reduciren, überlassen wir daher gern den Märtyrern der Logischen Inden ihrem logischen Enthussamus. Fänden sie auch überal die logische Zauberformel auf, sie würden darum die Sprache der Geschichte um kein Haar besser verstehen als der empirischste, melogischste Historiser.

Die moralische Nothwendigfeit bagegen ift allerbings als bas leitende Princip aller Geschichte anzuerkennen. Sie ift ein Müffen, aber bedingt burch die freie Selbstbeftimmung bes Der ichen, mithin fein Muffen ichlechthin, sondern ein Sollen. Der Geschichte ber Menschheit — bas forbert bie Bernunft und ber Begriff ber Geschichte - ift nothwendig ein Biel porgeftedt, bas fie in ihrem unbegrangten, nur mit ber Erreichung bes Biele fic vollendenden Dafein eben fo gewiß erreichen muß, ale ber Gis gelne bei ber Begrangtheit seines irdischen Lebens und ber Kreibeit feiner Selbstbestimmung bas feinige nicht zu erreichen braudt Wie nämlich ber Menfc burch feine Selbftbeftimmung, burch fe nen Willensaft, von seinem Ich und seinem Menschsein loszulow men vermag, fo fann bas Bofe und Berfehrte, fei es auch med fo groß, niemals ben substanziellen Rern bes Guten in ibm ver nichten. Es giebt eben fo wenig eine absolut bofe. als eine absolut gute Sandlung: bas Absolute ift überhaupt in biefer Welt ber Relativität nirgenbe ju finden; es ift nur, indem es fie in fich aufbebt und mit fich vermittelt. Mithin involvirt auch bie folet tefte, verfehrtefte Sandlung noch immer einen, wenn gleich moch fo fleinen Fortschritt zu jenem Biele, welches eben nur in ber vollendeten Entwidlung und Ausbildung jenes fubftantiellen Rernes bei Buten, Babren und Schonen besteht: je größer, ebler und iche ner die handlung, besto größer ber Fortschritt, und umgekehrt. Der Einzelne braucht baber allerdings bas Biel feines. irbiiden

Daseins nicht zu erreichen, aber nur barum, weil bie Spanne Beit, bie ibm gegeben, nicht ausreicht um mit bem Minimum ber fortschreitenden Bewegung jum Biele ju gelangen; bafur öffnet fich ihm nach bem Tobe ein zweites Leben. Die Menschbeit bagegen muß bas ihrige erreichen; jeber Schritt ber Beltgeschichte ift nothwendig ein Schritt zu ihrem Riele. Aber biefe Rothwendigkeit ift eine moralische, bedingt burch die menschliche Freiheit. Denn die Bahn, auf welcher die Geschichte ihrem Ziele entgegengebt, die Urt, wie die Menschbeit dabin gelangt, ob auf tausend Umwegen ober in gerader Richtung, ob mit raschem ober langfamem Schritte, - bas ift folechtbin von ihr felbst abhangig. A priori läßt fich also nur barthun, bag ber Geschichte ein Biel vorgestedt fei und von ihr erreicht werden muffe; nothwendig ift nur, baß jeder Schritt ein Schritt zu diesem Ziele sei; eben biese Nothwendigfeit ift bas Band ber Ordnung und Gesetmäßigfeit, ber aufammenhangenden, fortichreitenden Entwicklung, wodurch bie Beichichte Geschichte ift. Aber bas Wie biefes Vroceffes läft fic nur a posteriori erfennen; nur fo läßt fich bestimmen, worin feber Schritt bestanden, wie groß ober flein er gewesen, woburd er vermittelt worden, wohin er junachft geführt habe. Gine Phi-Iosophie ber Geschichte fann also nur barin besteben, daß sie nach ber bargetbanen Rothwendigfeit bes Ziels und feiner naberen Be-Himmung in der Maffe ber a posteriori erforschten Thatsachen bie fortidreitende Bewegung bartbut, jeden Schritt als einen Schritt aum Biele, jeden mithin in seiner Nothwendigkeit und damit bie immanente Nothwendiafeit im Bange ber Geschichte überhaupt nadweift.

Was von der Geschichte überhaupt, das gilt auch von der Geschichte der Philosophie. Denn sie ist nicht bloß der Entwicklungsproces der logischen Kategorieen, sondern der menschlichen Bernunft überhaupt von Seiten ihres Selbstbewußtseins. Diese aber hat nicht nur den erkennenden (benkenden), sondern auch den wollenden Geist zu ihren Momenten. Mithin ist auch die Geschichte der Philosophie das Resultat jener beiden Faktoren, jener immanenten Nothwendigkeit und der sie bedingenden menschlichen Freiheit. Nach biesem Borwort, bas nothwendig war, um ben Standpunkt ber folgenden Kritif zu bezeichnen, wende ich mich zu letterer selbst. Ich beginne mit einem Werke zur Geschichte ber antiken Philosophie.

Chrift. August Brandis: Sandbuch der Geschichte der Griechisch = Römischen Philosophie. 2ter Th. 1ste Abtheilung. Berlin, 1844.

Die Segeliche Schule wird nicht verfehlen, dieses Wert einen f. a. überwundenen Standpunkte juguweisen, und ihm ben Dangel an immanenter Entwidlung, an wahrem Bufammenhange, an Princip und Methode u. dal. vorzuwerfen. Allerdings weiß es Nichts von ber absoluten Berrichaft ber logischen Rategorieen und ber f. g. bialettischen Methode. Dennoch ift es ein ausgezeichnetes Wert, bas trop ber ihm vorangegangenen trefflichen Schriften Ritters und hermanns feinen Rang in ber Literatur behaupten wird, - ein Werf, bas auf ben grundlichften Studien und einer gediegenen Gelehrsamkeit ruht, von allseitiger Erwägung und forgfältiger Durchdenfung bes Stoffs getragen ift, ein Wert, in welchem insbesondere ein acht biftorischer Beift fich ausspricht. Diefem Geifte, ber vor allen Dingen Achtung vor ber Geschicht, rudbaltlofe Bertiefung in ben Stoff, Beurtheilung feber biftorifden Erscheinung nach ihrem eigenen Standpunkte, Ausschliefung aller porgefaßten Meinungen und felbstgemachten Principien forbert, wir auch ber mabre, wirklich vorhandene Busammenhang, fene mabre, immanente Nothwendigfeit bes hiftorifden Fortschrittes nicht en gangen fein. Diefer acht biftorische Beift ift vielmehr mit bem Beifte achter Spefulation fo nabe verwandt, daß beide nothwendig ausammentreffen muffen, indem ersterer vom Standbunfte wiffen schaftlicher Erforschung bes Gegebenen baffelbe Biel zu erreiches fucht, bas letterer, biefe Forschung voraussetent, vom Standpunkt ber immanenten Denknothwendigkeit aus fich felber fest und erftrebt: beide wollen aber nur ben Nachweis liefern, bag nicht blef bie Natur, sondern auch die Geschichte die Werkstatt ber ewigen Bernunft sei. Es wird baber Niemanden Wunder nehmen tow nen, wenn biefe Zeitschrift, bie ihrer Tenbeng gemaß allerbings

1

bas Gebiet ber reinen nachten Historie, b. h. ber bloßen Samm= lung und Sichtung bes Materials, von sich ausschließt, ein Werk wie bas vorliegende, nicht ganz unberücksichtigt läßt.

In der That bemüht sich der Berfasser vorzugsweise, sogleich bei ber Darftellung ber Sofratif, mit ber diefer zweite Band beginnt, ben innern Busammenhang zwischen ber reinen Lebre bes Sofrates, und ben mannigfaltigen, anscheinenb fo entgegengesetten Schulen, die von ihm ausgingen, nachzuweisen. Um junachft bas eigenthümlich = Sofratische von der erhöbenden Platonischen und ber erniedrigenden Xenophontischen Auffassung besselben ausscheiben au konnen, ruft er mit Recht bie Beugniffe bes Ariftoteles gu bilfe: fie allein können im Zweifel ben Ausschlag geben. Der Sat, bag bie Tugend eine Erfenntnig, ein Biffen (entornun) und somit auch umgefehrt bie wahre Erkenntniß Tugend sei, biefe immanente Beziehung awischen bem erkennenden und wollen= ben Geifte, dieß gegenseitige Bedingtfein bes Wiffens und Wollens, biefer innige Zusammenhang bes Wahren mit bem Guten und Soonen, ift bemnach ohne Zweifel als ber eigenthumliche Lebensauell ber Sofratischen Lebren anzuseben. Das war bas neue Princip, das der bisberigen Trennung des Ethischen vom Obyfichen und Metaphysischen, die zur Sophistif geführt batte, fiegreich gegenübertrat. Diefe 3bee eines untrüglichen, in ber moraliften Ratur bes Menfchen liegenben Wiffens, Die Gofrates nur aum Bewuftfein zu bringen, Plato erft in fpftematifcher Begrunbung und Durchführung philosophisch zu realisiren suchte, verbindet und trennt augleich bie verschiedenen Sofratischen Schulen. Die Sofratifer nämlich, bie ber Berfaffer mit Recht bie einseitigen nennt, b. h. alle Schüler bes Sofrates mit Ausnahme Plato's, bielten awar im Allgemeinen an jener Ibee fest, aber fie faßten bas Biffen entweder nur als moralisches Bewußtsein, beffen Berth und Bebeutung nur in ber praftischen Ausübung bes Buten bestehe, ober beschränften es auf ben erften unmittelbarften. bloß fubiektiven Inbalt bes Bewußtseins, auf die praktischen Gefüble bes Angenehmen und Unangenehmen, ober endlich gaben ibm eine einseitig theoretische Richtung auf bas Objektive, inbem fie ben Accent auf die Lehrbarkeit bes Guten, auf bas Er-kennen und die bialektische Form beffelben legten.

Auf diese Beise ergeben sich bem Berfasser bie verschiedenen Tenbenzen, welche die Rynische, die Kyrenaische und die Regarisch-Eretrifche Schule verfolgten. Jebe von ihnen affociirte fich gugleich, bewußt oder unbewußt, mit einer früheren, vor=Sofratichen Richtung, ober um mobern zu fprechen, trat bamit zugleich auf einen bereits überwundenen Standpunft gurud. Die Rynifer mit ihrer einseitigen Tugendlehre und Tugendpraxis neigten fic offenbar zur Potbagoraischen Philosophie binüber, beren porbettfcend ethische, auf bas Praktifche gerichtete Tenbenz unzweifelhaft ift; nur faßten sene mit Sofrates das Ethische in böberer philosophischer Selbstständigkeit auf, frei von allen zufälligen Beziehn gen auf Politif und berricbende Sitte, mit benen es bie Potbagorate vermischt hatten. Deutlicher noch tritt bei ber Ryrenaischen Soule ihre innere principielle Beziehung zur Sophistik hervor. Denn ihre hedonif, nach welcher "nur die Empfindung oder innere Affection wabrhaft wißbar, nur fie mithin als Kriterium gelten, und folglich nur der aus ben einzelnen erregenden Luftempfindungen bervorgebende gegenwärtige Genuß Endzweck fein und Werth an fich haben follte" (S. 402), führte confequenter Beife auf bet Grundprincip aller Sophistif jurud, auf ben Sag, bag folechtin Alles, Erkennen und Wiffen, Wollen und Thun, nur von fubiel tiver Bebeutung, ber Mensch - b. b. bas einzelne Inbivibum als solches — bas Mag aller Dinge fei. Die Megarifer enblich · nahmen augenscheinlich bie abstraft = logische Dialeftit ber Gleaten wieber auf und suchten ben Sofratischen Begriff bes Guten mit ben eleatischen Bestimmungen über bas reine Sein zu vermittels.

Jebe dieser Einseitigkeiten, seber dieser anscheinenden Rich schritte involvirt gleichwohl einen Fortschritt, oder war wenigstent zur weiteren Fortbildung der Philosophie nothwendig. Zunacht nämlich mußten die Hauptmomente der Sofratischen Lehre, beren innere Einheit Sofrates selbst niemals eigentlich wissenschaftlich dargethan, sondern gleichsam nur persönlich an sich selber dargetellt und durch seine geschmeidige, der sedesmaligen Persönlichteit

bes Schülers sich anpassende Lehrmethobe nur beiläusig und in individueller Form erörtert hatte, zu entschiedener Gegensählichkeit auseinandertreten, um wahrhaft vermittelt werden zu können. Eben so waren die einseitigen Richtungen der vor Sofratischen Philosophie zwar in Wahrheit von der Sofratischen zu innerer Einsheit zusammengesaßt und eben damit ihre Einseitigkeit paralysirt; aber der Vermittelungsproces, der sie in der Sofratischen Grundsanschauung vereinigte, war von Sofrates selbst wiederum weder wissenschaftlich dargethan, noch erschöpfend durchgesührt. Als das persönliche Uebergewicht des Sofrates wegsiel, mußte daher nothswendig eine Reaktion eintreten; die früheren Richtungen bemächtigten sich der einzelnen Elemente der Sofratis; die Vermittelung wurde zunächst am Einzelnen einseitig durchgeführt, damit aber der wahren, vollständigen Versöhnung durch einen höheren, umsfassenderen Geist die Bahn erössnet.

Diefer bobere Beift war Plato, einer ber fungften Schuler bes Sofrates. Sein Berbaltnig zu letterem bestimmt ber Berfaffer junachft im Allgemeinen babin, bag er bie Sofratische Bbi-Lesophie softematisch zu entwideln und zu erganzen zu feiner Aufgabe gemacht habe. Gewiß mar Plato's Stellung eine ganz ähnliche wie bie von Richte zu Kant ober von Schelling zu Richte: er glaubte und beabsichtigte junachft nur bas Sofratische Princip naber zu begrunden, allfeitig burchzuführen, und fo bes Sofrates einzelne Lebren zu einem vollständigen Spftem ber Philosophie auszubilden. Dief gebt zur Evident icon baraus bervor, baf er in seinen Dialogen burchgangig ben Sofrates als ben eigentlichen Lehrer ber Philosophie auftreten läßt. Aber indem er an's Bert ging, gestaltete fich ibm unter ber Sand ein wesentlich neues Gebaube. Die Grundidee blieb gwar im Allgemeinen biefelbe; allein indem Plato bas Sofratische Wiffen bes Wahren, Guten und Schonen nicht blog bialektisch = negativ durch Widerlegung ber entgegenstebenben Unsichten, als conditio sine qua non eines menschlich = vernünftigen Daseins erwies, - worauf Sofrates sich beschränft batte, - indem er vielmehr seine ihm eigenthumliche Ideenlehre biesem Wiffen als Kundament substruirte und es damit positiv begrundete, seine reale Möglichkeit, feine Entftebung und Berwirklichung barthat, indem er endlich von der Ideenlebre aus ben Begriff bes Guten und Schonen, ale bes Wahren, nicht nur im Allgemeinen, fondern auch in feiner immanenten Begiebung auf Politif, Runft und Religion, und damit in feinem concreten Inhalte näher bestimmte, bilbete er bas Sofratische Brincip in fenen erhabenen Idealismus hinüber, der die reine absolute Bahr beit, Gute und Schönheit in bas Jenseits ber 3beenwelt fest, und ber zwar eben befibalb noch an einem philosophisch bedeutenben Matgel leidet, benn es wird wohl schwerlich je gelingen, von rein Platonischen Motiven und Grundlagen aus jenes Jenseits mit bem Dief seits der realen Erscheinungswelt mabrhaft zu vermitteln, der aber nichts besto weniger seinen Grundgebanken nach bie ewige Baft aller achten Spefulation bleiben wird. Durch ihn unterscheidet fich Plato's Philosophie nicht nur von ber bes Sofrates und aller Sofratischen Schulen, sondern ragt fogar über bie antife Bd anschauung überhaupt in die neue driftliche Bilbungsperiode ber Menschheit binüber.

Der Darftellung bes Platonischen Syftems widmet ber Ber faffer ben gangen übrigen Raum biefes zweiten Banbes (S. 134-570). Trop dieser Weitläuftigkeit tritt die Gliederung des Gamen als eines Gangen flar und pragnant bervor. In ber Beftim mung ber Reihenfolge ber einzelnen Dialogen, wie in ber Unter suchung über die Aechtheit der wenigen angezweifelten, folgt ber Berfaffer im Allgemeinen Schleiermacher'n, obne jedoch befibalb jebe einzelne Unnahme beffelben zu unterschreiben. Bu einer unbeftreib baren Gewißheit über alle fraglichen Puntte zu gelangen, burfte bier überhaupt unmöglich fein. Nur ben Parmenibes vindicirt et ausbrudlich und entschieden jener zweiten Gruppe, ber ben Be griff bes Wiffens überhaupt bialeftisch entwickelnben Dialogen; und ben Sippias minor, ben Menerenus und ben Jon betrachtet er als Platonische Gelegenheitsschriften, beren Aechtbeit Schleiermacher ohne genügenden Grund angefochten. Danach bebarf et benn feiner besondern Erwähnung, daß auch binfichtlich ber In ordnung und Entwickelung bes Inhalts, hinsichtlich ber Glieberung

bes Syftems, ale Syftems, ber Berf. ber Schleiermacher'ichen Auffaffung ben Borzug giebt. Nur barin weicht er von letterer ab. baft er bie Dialeftif von ben beiden reglen Wiffenschaften ber Physit und Ethif absondert, "überzeugt, daß eine folche Sonde rung von Plato felber mindeftens bereits beabsichtigt und mehr burchgeführt ift, als Schleiermacher zuzugeben geneigt ift, und außerbem ber Einficht in bie Busammengehörigfeit ber bialeftischen und ethischen wie physischen Untersuchungen sich sehr förderlich er= weist." Demgemäß gliedert sich ihm das Platonische System folgendergestalt: jundchst als Einleitung in das Ganze die muthischpolemische Grundlegung, die Plato seinen Lehren von der Liebe. als dem begeisternden Triebe zur Weisbeit, von der Secle und ibrem gottlichen Ursprunge, fraft beffen fie ber Babrbeit und Bewifbeit empfänglich ift, endlich von der Form und dem Inhalte eines unbedingten Wiffens und ber nothwendigen Ausammengeborigfeit bes Wiffens und handelns giebt. Sobann folgt, als bas erfte Blied bes Suftems selbst, Die bialeftische Entwickelung bes Beariffs bes Wiffens und zwar zuvorberft in Beziehung auf bas Subject, bemnächst in Beziehung auf bas Seiende, ale bas Dbject beffelben, und endlich rudfichtlich ber Ideen als ber subjectis ven Rormen bes Wiffens und ber objectiven Principien ber Ge= genstände beffelben. Nachdem sobann die Ideenlehre felbst auf Dialektisch-antinomische Weise naber begrundet und von ihr aus bie Entwidelungsweisen und Stufen bes Wiffens wie beffen Abfolug in ber 3bee bes Guten naber bestimmt worden, ift zugleich ber Grund gelegt, auf welchem bie Platonische Weltanschauung. aunachft ihren allgemeinen Grundzugen nach, fich von felbft aufbaut. Denn eben die Ibeenlehre ift bas Kundament, auf welchem lettere fteht. Aus dem Berhaltniß der Ideen zu dem, was Plato ben Stoff (uln) nennt, ergiebt fich junachft Wefen und Begriff ber Welt ber Erscheinungen: ber Stoff ift aber einerseits bie Bebingung ber Berwirflichung ber Ibeen in ber Erscheinungswelt. von eigenthumlicher, mit Nothwendigkeit wirfender Urfachlichkeit. andererseits ber Grund aller Mannichfaltigfeit. Der lette absolute Grund ber Ibeen felbft und ber ihnen eigenthumlichen freien Urfachlichfeit ift bagegen bie Gottheit, beren nabere Begriffste fimmung als bes schlechtbin Guten unter ber Korm ber unbedingten Einbeit, vom Denken unmittelbar ergriffen und burch vermittelndes Beweisverfahren bewährt, ungezwungen zur Lehre von ber goth lichen Borfebung und Weltregierung überleitet. Damit ift die Platonische Weltanschauung in ihren allgemeinen Grundlagen und Grundzugen vollendet. Die betaillirte Ausführung berfelben er folgt bann zunächst in berjenigen Disciplin, welche Plato selbk unter bem Namen ber Physif als einen besonderen Theil seines Systems bezeichnet. Sie schließt mit bem Bersuche Plato's, bie Lebre vom Organismus des menschlichen Körpers in Uebereinftimmung mit seinen naturphilosophischen Grundvoraussezungen teleologisch zu begründen. Diese Lebre bilbet ben Uebergang gur Psychologie, welche Plato selbst wohl nur als Theil der Physik betrachtete, die aber ber Berf. mit Recht als eine besondere Dis ciplin behandelt. Mit ihr verfnüpft fich von felbft Plato's Lebte von der Unfterblichkeit der Seele und ihren Schickfalen nach bem Tode; und als llebergangsvunkt von der Psychologie zur Echik benutt ber Berf. Plato's Bestimmungen über bie Freiheit bet Willens. Die Ethif ist der lette Saupttheil des Platonischen Sp ftems. Sie wird zunächst negativ begründet burch Biberlegms ber sopbistisch-bedonistischen Irrlebren, positiv burd Untersuchus gen über bie Natur und bie Urten ber Luftempfindungen in ihrem Berbaltnif zum Wiffen, über bas bochfte Gut und beffen Beftand. theile, über die Tugend und die Glückseligkeit. Diese Unterfr dungen bilden zugleich den allgemeinen Theil ber Ethif felbft, an welchen die Darftellung von Plato's Idealftaate und feinem Staate ber Gesete als besonderer Theil oder als concrete Durchführung ber allgemeinen Principien sich anschließt. —

Daß nach dieser Anordnung die Platonische Philosophie, webche, wenn man an den einzelnen Dialogen kleben bleibt, in eine Menge lose zusammenhängender Untersuchungen zu zerfallen schein, im Grunde als ein wohlgegliedertes System, als ein in sich hav monisches Ganzes, eines philosophischen Künstlers, wie Plato vollstommen würdig, sich ausweist, muß Jeder auf den ersten Bisk erkennen. Die wesentlichen Lehren Plato's in dieser Abrundung

m einem spftematischen Ganzen treu und unverfälscht dem Blide porauführen, ohne ihrer Eigenthümlichkeit Abbruch zu thun, ohne Uebergange zu erdichten und selbstgemachte, unplatonische Mittelglieber einzuschieben, ift bie Sauptaufgabe jedes Siftorifere ber antifen Philosophie. Denn Plato's Syftem bildet nun einmal ben Mittelpunkt in ber Entwickelung bes philosophischen Geiftes ber Alten; von ihm aus allein ift der Gipfel= und Wendepunkt berfelben, die Aristotelische Philosophie, wahrhaft zu versteben. Berf. bat biefer ichwierigen Aufgabe, soweit beren gofung über= baupt möglich ift, meines Erachtens auf eine burchaus befriebigende Beife genug gethan. Im Ginzelnen burften fich freilich noch manche Puntte finden, über die fich ftreiten ließe; im Einzeinen wurde ich felbft Manches anbere gefaßt und andere ge-Rellt baben: wem auch möchte es gelingen, überall, in febem Rebenpuntte das Richtige zu treffen! Wer aber durfte fich auch bas Recht anmagen, über folche einzelne Streitpunfte in letter Inftang ju entscheiben, und seine eigene Unficht ale bie allein wahre und untrügliche geltend zu machen! Ref. wenigstens macht auf biefe Untruglichfeit feinen Unspruch; er fühlt fich im Begentell in Beziehung auf die Platonische Philosophie, tros feiner ge= naven Befanntschaft mit berselben, tem Brn. Berf. nicht gemach= fen, glaubt aber auch, bag von biefem Schickfal nur febr Wenige ausgenommen fein dürften.

Unter biesen Umständen wurde es eine Anmaßung sein, wenn ich meine einzelnen Ausstellungen hier weiter aussühren wollte. Ich sage im Gegentheil dem Hrn. Berf. auch öffentlich meinen Dank für die mannichsaltige Belehrung, die mir aus seinem Werke zu Theil geworden. Und nur um doch irgend Etwas auszusethen, — man wurde vielleicht sonst an meiner Unparteilichkeit zweiseln — will ich mir erlauben, den Hrn. Berf. darauf ausmerksam zu machen, daß seine Diction, insbesondere sein Periodenbau, ein zu anstikes, platonisirendes oder wenigstens gräcisirendes Gepräge hat. Da er in seinen kürzlich erschienenen "Mittheilungen über Grieschenland" eine ganz andere Sprache führt, so war es vielleicht seine Absicht, die Darstellung der antisen Philosophie auch durch

bie Form ber Olction bem antiken Geiste näher zu bringen. Allein so berechtigt dieß Bestreben in allen andern Gebieten sein mag, im Gebiete der Philosophie, wo es auf den reinen Gedanken, auf die ideelle, über Zeit und Bolksgeist hinausreichende Wahrheit ankommt, kann ihm nicht die gleiche Berechtigung beigelegt werden. Ueberall wenigstens, wo die Klarheit der Darstellung und die Leichtigkeit des Berständnisses in Frage kommt, müssen alle andem Rück- und Absüchten weichen. Dieser Klarheit und Leichtigkeit thut nun aber die Diction des Verf. in der That einigen Abbruch. Davon wird er sich selbst überzeugen, wenn ihm nach einigen Zeit seine eigene Darstellung fremder geworden, und er sie dam mit unbefangenem Blicke noch einmal wieder durchsehen will. —

An Brandis' Schrift reihe ich ein paar Werke an, beren Umfang zwar über die Geschichte der antiken Philosophie hinausgeh, lettere aber doch mit einschließt, und die daher Bergleichungs punkte unter einander wie mit Brandis darbieten, zumal da st von dessen Principe abweichen und der constructiven Methode der Geschichtschreibung huldigen. Ich meine

- 1) Jos. Hillebrand: Der Organismus ber philosoph. 30e in wissenschaftl. u. geschichtl. hinsicht. Dresb. u. Leipz. 1842
- 2) Chr. J. Branis: Geschichte ber Philosophie seit Ant. Erster Theil, unter bem besondern Titel: Uebersicht bei Entwicklungsganges der Philosophie in der alten und mit leren Zeit. Bresl. 1842.

Hillebrand's Standpunkt ist der der neueren deutschen Philosophie seit Fichte, der s. g. absolute Standpunkt Schellings und Hegels. Sein System, das er bereits in früheren Schriften, plett in seiner Philosophie des Geistes dargelegt hat, und hier in Grundriß als den ersten Theil der vorliegenden Schrift wiederholt, hat die nächste Verwandtschaft mit dem Hegelschen. Die Grundidee wenigstens ist trop mannichfaltiger Abweichungen die selber die absolute Thatsache, d. h. die Idee oder der reine Godanke, das Denken schlechthin, soll sich in immanenter Selbstestimmung und Selbstentwickelung durch die Dialektik (Logik), Returphilosophie und Geistesphilosophie hindurch, als das Absolute als immanente Grundursache und Substanz des Universums, is

letter Bollenbung als absoluten Geift ausweisen. "Der wiffenschaftliche Organisations - Proces beginnt mit ber abstracten Selbstbeffimmung ber Ibee, mit bem reinen Selbstanfange und ber allgemeinen Selbsterfaffung bes Denfens, gewissermaßen mit bem Denfen bes Denfens. Der nachste Fortschritt ift sobann biefer, bag fic bie Ibee gur objectiven Bestimmtheit bringt, b. b. bie Natur als Moment ihrer Selbstbestimmung nimmt und an berfelben ihre abstracten Rategorieen realisirt findet. Die britte Richtung erweiset fich barin, bag fie fich in ihrer eigenen Gubfectivität bestimmt, b. h. sich felbst als freie Wirklichkeit faßt, somit ebensosehr ihre abstracte Allgemeinheit als ihre objective Raturbestimmtheit an fich aufhebt und fich als Einheit beider, fomit eben als die positive Eristenz der Freiheit, als das sich felbftsenbe und felbftbewußte Gein begreift." wird Jeber auf ben erften Blid bie Begeliche Grundanschauung wieder erkennen. Die Abweichung des Berf. von letterer beruht im Allgemeinen auf seiner entschiedeneren hinneigung jum Spinozismus. In Folge beffen treten ibm jene brei hauptbegriffs= und Entwickelungsmomente ber Ibee nicht so bestimmt als bloge unterschiedene Momente bes Absoluten auseinander. Die Idee als bie absolute Thatigfeit im Elemente bes reinen Denkens, Die bialektische (logische) Ibee, sest nach ihm in ber Unendlichkeit ihrer Bestimmungen nur alle möglichen Unterschiede ihrer felbft. Um aber wahrhaft absolut zu sein, muß sie sich auch als ihre eigene Macht, als ihre eigene Allgemeinheit, als ihren eigenen Grund und 3med fegen: "nur indem fie fich felbft als Object und Subject, als unmittelbare Eristenz und Freiheit maleich bat, ift fie mabrhaft fich felbst gleich, ift fie reine Absolutheit." Ihre Objectivität ift bann bie Natur, ihre Sub-Mitbin ift die Natur bem Berf. nicht iectivität ber Beift. bloges Entwicklungsmoment im Processe der Selbstrealistrung bes absoluten Beiftes, sondern Die Gine Seite, ber Beift die anbere Seite ber absoluten Idee, beide gleichsam bie gleichberechtigten, aber allerdinge immanent zusammengeborigen Balften, in beren Einheit bas Absolute, bas als logische Ibee im reinen Deufen nur das potentiale Prius seiner selbst ist, seine absolute

Realität hat. Daß damit ber Berf. ber Spinoza'schen Grundan- schauung bebeutend naber stehe als hegel, leuchtet von felbst ein.

Dieß moge genugen, um bie Stellung bes Berf. im Allgemeinen zu bezeichnen. Wir konnen auf eine Beurtbeilung seines eigenen Spstems ichon barum nicht naber eingeben, weil wir ibm felbft Unrecht thun wurden, wenn wir es nach ber blogen Sfige, in ber es uns hier als erfter Theil diefer Schrift vorliegt, kritis firen wollten. Denn bie Position, die es einnimmt, ift allein halt bar, wenn auf umviderlegliche Weise beducirt ift, wie ber menschliche Geift, bas menichliche Denten ober Bewuftlein, jum Begriffe eines absoluten Denkens ober ber absoluten 3bee fomme, und daß dieser Begriff sowie seine absolute Realität und Wahrheit schlechtbin benknothwendig sei. Diese Deduction fehlt aber in ber porliegenden Stizze, und mufite feblen, wenn fie bloffe Stizze blet ben follte. Man fieht baber nicht ein, mit welchem Rechte bie Philosophie, oder wie der Verf. fich ausbrückt, die philosophischt Idee, d. b. das menschliche Denken in feiner reinen Beziehung auf fich felbft, in feiner Boraussetzungelofigkeit ober Abstraction von aller Gegebenbeit, obne Beiteres mit bem absoluten Denken ibentificirt wird. Soll in ber Abstraction von allem Gegebenen gesett, beren Nothwendigkeit und Berechtigung mare bargethan zugleich die Abstraction von seiner Bestimmung als menschliches Denfen liegen, fo mußte boch jedenfalls bie Rothwendigkeit ober minbeftens die Möglichfeit diefer Abstraction erwiesen fein, che von einem Denten fclechthin, von einem reinen Denten bie Rebe fein fann. Statt beffen erflart ber Berf. ohne Beiteres ben reinen Gedanken für bie absolute Thatsache. Allein wenn von einer Thatsache ausgegangen werben soll, so fann es offenbar nur die Thatsache sein: 3ch bente. Diese Thatsache scheint auch ber Berf. mit ber Thatsachlichfeit bes reinen Gebantens ober bes abs foluten Dentens zu identificiren; wenigstens bezieht er fich zugleich auf bas Cartefifche cogito ergo sum, und erklart biefes für ben Dag 3ch nun aber in absoluten Grundsat aller Philosophie. und mit meinem menfolichen Denten genothigt fei, augleich ein folechthin allgemeines, absolutes Denten, bas bod nicht blos das allgemeine menschliche Denken fein tann, anzunehmen

und in absoluter Realität zu setzen, verfteht sich boch nicht ohne weiteres von selbft. Und noch weniger fann ich obne Weiteres berechtigt fein, mein Denken, gefest auch bag ich es von allem porgefundenen Inbalte, von allen Beziehungen nach Außen, auf irgend etwas Anderes, reinigen fonnte, mit bem absoluten Denfen zu ibentificiren. Bielmehr bliebe, - wenn nach jener Reinigung bas inhaltslose Nichtsbenken überhaupt noch für Denken gelten fann — trop alles Abstrahirens doch immer nur ein abstract menschliches Denten übrig, b. b. ein Denfen, bas nicht nur feiner eigenen grundwesentlichen, subftanziellen Bestimmung nach ftets menschliches Denfen bleibt, sonbern gerade in jenem Abstrabiren als foldes fic bewährt. Denn nur bas menschliche Denten Fann von gegebenem Inhalte, von Meugerlichfeiten u. bgl. abftrabiren; für das absolute giebt es gewiß gar keinen gegebenen Inbalt, feine Bestimmtbeit von Außen. Jebenfalls aber wird burch das bloge Abstrabiren die ursprüngliche Ratur des menschlichen Denkens in Richts verandert; tros alles Abstrahirens bleibt es realiter, was es ift; und wenn es feiner eigenen Natur nach nicht genothigt ift, bas absolute Denfen als unterschieden von fic in realer Erifteng zu benfen, - burch bloges Abstrabiren fann. es unmöglich jum Begriffe beffelben gelangen; benn könnte es auch von feiner eigenen menschlichen Ratur, von fich felbft abstrabiren, fo wurde bamit immer noch nicht bas abfolute, sondern nur ein Schlechthin unbestimmtes Denten gewonnen, bas zufolge biefer abftracten Unbestimmtheit in feinem Berbaltnif jum menschlichen Denfen fteben fonnte, von bem also auch nicht einzusehen mare, was das menschliche Denken von ibm wissen und ob es dasselbe überhaupt benfen könne. Jedenfalls ift mit biesem Abstrabiren noch nicht die Nothwendigkeit, das Denken in folder Unbeftimmtheit zu faffen, und noch weniger bie reale Erifteng beffelben erwiesen. Dieses unbestimmte, f. g. reine Denken ift und bleibt vielmehr, wenn überhaupt benkbar, ein abstracter Begriff, ein Product bes willführlich abstrahirenden menschlichen Denfens, von bem fich nur mit gleicher Willführ behaupten läßt, daß es das Absolute sei und ibm absolute Realität zufomme. —

(Befolus im nachften Defte.)

Nachschrift zu der Abhandlung im vorigen Deft: über den Begriff der gottlichen Dreieinigkeit.

Bon

Profeffor Dr. Beige \*).

Dben genannte Abbandlung war im Januar und Rebrust bes Jahres 1843 niebergeschrieben. Im August beffelben Jahres fam mir ber britte Band von Brn. Dr. v. Baur's Berte iba Die driftliche Lehre von ber Dreieinigkeit zu, in welchem es ba herr Berfaffer seiner nicht unwürdig gefunden bat, ben befannte Angriff Strauf's gegen mich, genau mit berfelben, nur etwas abgeschwächten Wendung, zu wiederholen. Bas herr v. Ban im Texte des Werkes gegen mich vorbringt, ift ausschließlich go gen ben Inhalt ber in ben theolog. Studien und Rritifen 484, Heft 2 gedrucken Abhandlung: jur Bertheidigung bes Begriff ber immanenten Wesenstrinität gerichtet. Db eine gewissenhaftet Auffassung nicht in dieser Abhandlung felbst noch andere Momente zu beachten gefunden haben wurde, als die zu beachten meinen Gegner gefallen hat, ob die Abhandlung in der That die plumpt Inconfequenz verschulbet hat, die herr v. Baur mir aufburbet, erst durch Combination ber Engellehre mit dem Begriff einer

<sup>\*)</sup> Bergl. Bb. XI. S. 1. S. 1. Die Rebattion ber Zeitschrift fick fich zu ber Erklärung veranlaßt, baß ber vorstehende Auffat, mit Bewilligung bes Berfassers, bem Herrn Dr. von Baur vor seinem Abbrucke mitgethellt worden sei, zugleich mit der Aufforderung den Denselben, ihn in der Zeitschrift zu beantworten, was von Herre Dr. von Baur unter dem Beisügen abgelehnt worden ist, "daß er sich durch den Inhalt des Aufsates nicht bewogen gesehen habe, Etwas darauf zu erwiedern."

vorweltlichen, burchaus immanent bleibenben Schöpfung eine ber vornehmlichften, in ber bisberigen Dreieinigkeitslehre guruckbleis bendem Schwierigkeiten lofen gewollt, bann nichts besto weniger bie Engel als Geschöpfe gang gleicher Art, wie biejenigen, beren Dafein ben Begriff unserer Welt ausmacht, bargeftellt ober gelten gelaffen zu baben, dies und noch manches Undere muß ich bier dahin gestellt sein laffen. Es mag fein, daß in jener Darftellung bemienigen, ber sie allein vor Augen bat, manches als zusams - menbanglos und unbegrundet erscheint, welches für benjenigen, ber die allgemeinphilosophischen Prämissen meines theologischen Standpunkte kennt, seinen guten Busammenhang gewinnt; es mag fein, und ich will bies als Entschuldigung auch für hrn. Dr. v. Baur gelten laffen, so wenig ich annehmen kann, daß, wenn es sich von ber Lebre eines philosophischen Theologen früherer Zeit handelte, er im abnlichen Kalle selbst solche Entschuldigung für fich in Un-Ibruch nehmen wurde. Aber was foll ich zu ber Art und Weise fagen, wie ber Gr. Berfaffer in einer, bem Texte bes gegen mich geführten Angriffs beigefügten Rote, es ablehnt, auf die Darftel-Inng einzugeben, burch welche ich, febr bald nach Erscheinen ber erwähnten Abhandlung, ben Inhalt derfelben auf's Neue durcherbeitet, weiter ausgeführt, und in allen Punften an allgemeinere theologisch - philosophische Fragen, beren Erörterung burchaus im Bereich ber Untersuchungen bes Baur'schen Berfes lag, ange-Inupft habe?

Ich brauche ben Lesern dieser Zeitschrift die Worte aus meisner "Idee der Gottheit" nicht zu wiederholen, deren sich Strauß (christl. Glaubenslehre I, S. 495) bedient hat, um, so viel an thm war, meinen literarischen Charakter vor Mits und Nachwelt, wie er meinte, zu brandmarken. Es sind unvorsichtige Worte, es ist wahr, und die ich sest weder ihrer Form, noch ihrem Inhalte nach vertreten mag; bennoch darf ich vertrauen, daß weder, wer sie in dem Zusammenhange liest, dem sie entnommen sind, den Stoß der "Trompete" in ihnen vernehmen wird, den Hr. Strauß so gefällig gewesen ist, mir in die Hand zu geben, noch, wer meine übrige wissenschaftliche Stellung kennt, die Stimme des

Charlatand, ber seine Runden mit ber Berbeigung anlock, un wohlfeilen Preis "die Wunden des Glaubens zu verbinden und der Obilosophie die gefährlichen Zähne auszuziehen." Dag et herr Dr. v. Baur nicht verschmabt, auch seinerseits unter ber beifallflatidenben Menge fich einzufinden, welche fich um biefen Schaff richtersact seines Freundes versammelt bat, ja daß er in seiner etwas schwerfälligen Beise; ben Bersuch macht, ben geschichten Sandftreich, ber ibm nicht gang fo gut wie bem gewandtern Borganger gelingen will, nachzuthun, ift feine Sache, und ich habe darüber nichts mit ibm zu verbandeln. Mich interesfirt bier nur ber eigenthumliche Gebrauch, ben er von ben nämlichen Borten macht. Weil nämlich in benfelben bie Lebre von ber Dreibeit der Versonen in Gott im ftrengeren Wortsume vertheidigt with, und weil bagegen in ber (fieben Sabr fväter abgefaßten) Abband Iung der Studien und Kritifen der firchliche Ausbruck ber Drei perfonlichkeit benjenigen Preis gegeben wird, die in bem Sime an ihm Unftog nehmen, "als wurden baburch bie brei Spoffafet als Wesen bezeichnet, die auch getrennt von einander besteht könnten": fo meint fich herr v. Baur berechtigt, mein philosophi sches Denken überhaupt als ein "sich selbst aufhebendes" zu be geichnen, und bas Intereffe baran ben Freunden ber "fogenannts positiven Philosophie" zu überlaffen. Ja er halt es für erlaubt, aus biefer, angeblich von mir begangenen Inconfequenz einen Soluf au zieben, ber nicht nur mich, sondern der mit mir augleich alle, bie ihm unter der gemeinsamen Rategorie der "positiven Philosophie" unterzusteden beliebt, treffen foll, wie es scheint in ber Abicht um baburch feine gangliche Nichtberudfichtigung biefer Anberer (die ihm von Diesen selbst ohne Zweifel nicht im Mindeften ver übelt wird, hatte er nur, wie es bem Charafter feines biftorifde Werfes unftreitig bas Gemäßere war, auch alles Uebrige, wa feit Segel über die Dreieinigfeitelehre und Chriftologie verhau belt worden ift, gleichfalls zur Seite liegen laffen!) an ent fouldigen.

Wollte ich hier in der Weise, von der wir bei hrn. Dr. v. Ban gar nicht seltene Beispiele antressen, Consequenzen ziehen, so läge

es nabe zu foliegen, bag alfo in ben Augen meines geehrten Gegners jeber wiffenschaftliche Forscher bes Unspruchs auf Beachtung and Brufung seiner Lebren fich begiebt, ber über einen einmal eingenommenen Standbunkt binausftrebt, und in Rolge einer errungenen beffern Einficht zur ausbrücklichen ober fillschweigenben .Aurudnahme früberer Behauptungen fich bewogen findet. Gludticherweise für ibn bat ber Berr Berfaffer in jener Anmertung felbft, die zu biesem Schluß verleiten fonnte, die Unabbangigfeit feines Geiftes von den Regeln der gemeinen Berftandeslogif unzweibeutig genug an ben Tag gelegt, daß fein Lefer fo leicht fich bagu versucht finden wird, seine Meußerungen allzu ftreng beim Wort an nehmen. Auch giebt er ja eben bort von ber Liberalität feiner Dentweise in Bezug auf Widerspruche, Die einem Schriftsteller aclegentlich entfallen können, baburch einen auffallenden Beleg, Dag er, ber mich vor nicht gar langer Zeit ben firchlich gefinnten Ebeologen als einen "bämischen" Gegner benuncirt (Berliner Jahrbacher 1839, Febr. S. 163), ber eine ausführliche Beuriheulung meines Werfes über bie evangelische Geschichte recht eigens barauf angelegt hatte, bem Publicum glauben zu machen, ich fei im Grunde in Allem eines Simes mit Strauß, und habe es nur aus Ehrgeig ober Gitelfeit barauf abgefeben, ibn gu überbieten ober an ihm jum Ritter zu werben, jest umgefehrt mich bes " Schola-Ricismus" bezüchtigt, b. b. nach ibm tiner Dentweise, welche "die eigentliche Aufgabe ber philosophischen Speculation barin erfennt, die orthodoren Bestimmungen ber firchlichen Lebre in ibren . speculativen Formalismus berüberzuziehen und mit ber Appellation an bie kirchlich gläubige Gesinnung ber Zeit allen Anforderungen bes freculativen Denfens" (au folden Beschulbigungen vermag eine uneble Leibenschaftlichkeit einen fonft verdienftvollen Gelehrten ·fortzureißen!) "zu genügen glaubt."

Was diese lettere Anschuldigung betrifft, die trot ihrer hands greislichen Abgeschmacktheit schon zu wiederholten Malen aus Hrn. v. Baur's Umgebung gegen Schellings gegenwärtige Philosophie und die meinige zugleich erhoben worden ift, — versieht sich, ohne daß man es sich hätte einfallen lassen, noch zu fragen, ob auch

nur Einer von und Beiben gemeint fet, eine Solibaritat ber Berantwortlichkeit für den Anderen zu übernebmen: - so ift leicht m erachten, daß fie burch bie vorstehende Abhandlung neue Rabrung gewinnen wird. 3ch brauche indeffen biefen Borwurf nicht m scheuen; die Zeit, und boffentlich eine nicht febr entfernte Zeit, wird lebren, welche Richtung ber mabren Freiheit bes wiffenschaft lichen Forschens, ber wahren Geistesfreiheit, die man gern als burch ben "Scholafticismus" gefährbet barftellen möchte, gunftiger ift, ob bie bes herrn Dr. v. Baur, ober bie meinige. Sollte . die erstere in der That nach dieser Seite Etwas vor der meinigen voraus haben, so wurde bies schwerlich in etwas Anderen besteben, als in ber Gleichgültigkeit gegen gewiffe religibse Glas bensfäße, gegen bie ich allerbings weber für meine Person mich gleichgültig zu verhalten, noch beren Borhanden- ober Richt vorhandensein im allgemeinen Glauben ich für eine gleichgültige Sache, ansehen zu können bekennen muß. Will man eine Philofopbie Scholaftif nennen, welche biefe Glaubensfage gunachft al eine Erfahrungethatfache, gleich anderen Erfahrungethatfachen, wer ausset, aber nicht, um auf fie auch bas, was die Philosophi aus andern Duellen weiß, zurudzuführen, sondern umgekehrt, m fie, gang eben so wie jebe andere Erfahrung, aus den Pramific ber rein philosophischen Erfenntnig benfbar zu machen ober m erflären: fo moge man zuvor ber hiftorischen Bebeutung biefes Worts etwas genauer auf ben Grund geben, und moge fic erinnern, daß der geschichtliche Charafter ber mittelalterlichen Scholastif gerade barin bestand, zwischen jenen zwei Ueber zeugungsquellen, ber religiösen Erfahrung und bem reinen mo taphysischen Denfen nicht zu unterscheiben, sonbern ben 31 halt beider als aus einer Quelle fließend zu bebandeln. Drott wirklich unserer Zeit die Gefahr einer neuen, der icholaftische ähnlichen Geiftesfnechtschaft, so ift es von Seiten Derer, welche den religiösen Glauben der Unabhängigkeit, welche bem philoso phischen Denten gegenüber ihm gebührt, und bie allein auch ben philosophischen Denken feine Unabhangigkeit verburgen fann, zu berauben, und seinen Inhalt auf metaphysische Formeln zurückzuführen trachten, solche, die nothwendig mit einer bestimmten Mestaphysit zugleich steben oder fallen muffen.

Es ift nicht meine Absicht, mich bier auf weitläuftige Recriminationen einzulaffen; aber bie Bemerfung wird nicht am unrechten Orte fteben, daß es faum eine mit dem mabren Princip ber Gei-Resfreibeit unverträglichere Dent = und Sinnesweise geben tannt als biejenige, welche ein wiffenschaftliches Thun, bas zu feinem Inhalte die bochften religiofen Angelegenheiten bes Geiftes bat, in die Abhängigkeit von philosophischen Boraussegungen ftellt. bie man ohne nabere Prufung in Baufch und Bogen bingenommen, und in Bezug auf die man fich felbst ben Weg verspertt hat, selbstdenkend und in ernster Forschung auf sie gurudzukommen, und ihre Saltbarkeit zu untersuchen. Dies aber ift offenbar ber Roll, in welchem sich Gr. Dr. v. Baur fammt feiner ganzen Schule iest befindet. Die Theologie biefer Schule, b. b. nicht blos ihr bogmatisches System, sondern zugleich mit diesem auch bie Anficht und Behandlung ber Geschichte, in die ber genannte Gelehrte fein vornehmlichstes Berbienft fest, beruht auf ber Boraussegung einer Metaphysif, beren Bertretung in Bezug auf ihren besondern Inhalt, auf bas Detail ihrer Ausführung, schwerlich weber er; noch irgend einer seiner Schuler, wird übernehmen wollen. Und boch nimmt eben biefe Detaphosit felbft, icon aufolge bes Begriffe, ben fie von ihrer wiffenschaftlichen Dethode aufstellt, für alle ihre besondern Theile und Lehren genau diefelbe unbedingte Beltung, wie für ihr Gesammtresultat, in Anspruch, ja fie läßt bie Möglichkeit eines folden Gesammtresultates, unterschieben von bem Befondern und Einzelnen ihres Inhalts, gar nicht gelten. Bu welcher Leichtfertigfeit, ju welcher Gewiffenlofigfeit bes wiffenschaftlichen Thuns folche Zweideutigkeit bes Berhaltens zu ber speculativen Grundlage, von ber man ausgeht, verleiten fann, bies glaube ich neulich in meiner ausführlichen Beleuchtung ber Straußischen Glaubenslehre nach ihren geschichtlichen Boraus fenungen (in Jugen's Beitschrift für hiftorische Theologie) genugfam bargetban zu baben. 3ch bin und bleibe weit entfernt, orn. Dr. p. Baur mit biesem feinem Schuler in eine Rlaffe zu werfeu,

er ift in seiner Sphare ein rechtschaffener und grundlicher For fcher; aber wie miglich es mit biefer Sphare felbft aussieht, wie burchaus abhängig er sich in seiner Richtung bes geschichtlichen Confiruirens ber Dogmenentwicklung von wiffenschaftlichen Borans sekungen gemacht bat, bie in ihrem ganzen Umfange perireien zu wollen unmöglich seine Absicht sein tann, dies wird er fich bei einiger Selbftbefinnung fdwerlich felbft verbergen fonnen. Die angftlich muß er fich abmuben, bie Begeliche Logif, fie, bie in ber Auffaffung ber Soule biefes Denters, befonders ber theologifden, nachgerabe zu einem gang unfagbaren, gang unbenfbaren Dine geworden ift, indem fie beileibe nicht bie bloge Form für ben absoluten Inbalt, die bloge Doglich feit foldes Inbalts, aber boch eben so wenig der wirkliche Inhalt selbst sein soll, in leidlicher, boch allenthalben blog vorausgesetter, nirgenbs and mur von fern motivirter, geschweige erwiesener Geltung au erhob ten, - wie, sage ich, muß er sich abmuben, um nur nicht bet amischen ben Rubrifen ber "Subjectivität" und ber "Dbjectivität" fünftlich in der Schwebe erhaltene Bebaude feiner Conftructive über ben Saufen fturgen, und bie mubfam errungenen Enbreft tate ber geschichtlichen Entwicklung geradezu mit bem Reuerbad's ichen Naturalismus zusammenfallen zu seben! Dit bem Remt bach'iden Raturalismus, fage ich, obgleich ich wohl weiß, bit herr Dr. p. Baur gerade in diefem Naturalismus ben eigen lichen Gegensat zu bem objectiven Standpunft ber Begelichen Lebre finden will (die driftl. Lebre von d. Dreieinigkeit zc. II S. 959). Er mag von seinem Standpunkt gang Recht baben, ibn so zu bezeichnen; aber ware es benn, nach ben eigenen Drie miffen biefes Standpunfte, etwas fo Unerhörtes, bag ein bogme tisches Princip, in Folge bes einseitigen Strebens, um jeben Drif nur fich felbst zu behaupten und gegen bas Sobere, bem es fo einverleiben foll, abzuschließen, in sein birectes Gegentheil umschlägt? hat nicht herr v. Baur (a. a. D. S. 274-229) von ber Lebre Jacob Bohmes nachzuweisen gesucht, bag es ibr begegnet fei, Bot und ben Teufel als Eins zu fegen, ober auch, fatt Gottes ben Teufel zum wahren substantiellen Princip ber Ratur - und Bei

fledentwicklung zu machen, - eine Befdulbigung, mit ber es fid gang richtig verbalten würde, wenn es wahr ware, was bort vorausgesett wird, daß nach Bohme's Pramiffen eine reale Geis ftesentwicklung ohne ben Teufel undentbar fei \*).; - wie konnte es nicht möglicherweise auch hegeln begegnet fein, seinen angeblich so burchaus "objectiven" Gottesbegriff auf Prämissen begründet ju haben, die, wenn fie in ihrer Unhaltbarfeit erkannt werben. ihn gerade umgefehrt als eine lediglich subjective, ber menschlichen Ratur, wie sie nun einmal ift, entsproffene Borftellung erscheinen laffen ? Jeder ber philosophischen Wirren unserer Tage Rundige weiß, oder wer es noch nicht wiffen follte, ber wird es deutlich in den philosophischen Aphorismen ausgesprochen finden, bie aus Keuerbachs Feder neuerlich Ruge's "Anetdota" und gebracht baben, wie Feuerbach auf seine anthropologische Theologie eben baburch gefommen ift, bag er, hegels Standpunkt in allem Unbern festhaltend, bie Logif Diefes Denfers (freilich bas darafteriftifc-

<sup>\*)</sup> Die gange in bem vorliegenben Bert gegebene Darftellung ber Bobme'fden Lebre, und namentlich bie raifonnirende Bufammenfaffung ihres Belt - und Gottes - Begriffs (G. 268-280) tann als eines ber auffallenoften Beispiele für bie Berfälschungen angeführt werben, zu benen ber Berf. auch in ber Auffaffung bes Geschichtlichen burch bas Reftfigen in feinen metaphyfifden Borausfegungen verleitet wird. Sogar ber Gedaute an die Möglichteit bleibt ihm fremd, bag Böhme vielleicht, was felbft Strauß nicht in Abrebe ju ftellen gewagt, fonbern es auf Rechnung ber nichwachen Stunden" bes "Borliger Schuftere" ju foreiben vorgezogen, auch bem Sinne nach, worauf boch offenbar feine Borte geben, bie Realität einer Belt, einer Schöpfung auch vor Lucifere Fall habe lebren wollen, vielleicht nur aus Unbehülflichkeit bes Ausbrucks, allerbings bin und wieber bas thatfacliche Gefchehenfein bes Abfalls mit bem Brincip ber Schiedlichkeit, ber Regativität überhaupt gu verwechfeln fceint, fo gilt es orn. v. Baur für eine ausgemachte Sache, bag Alles, mas bei ihm mit ber Borausfegung, als battre fich alles reale Dafein, fowohl in Gott als außer Gott, erft von biesem Kall, nicht in Einklang au bringen ift, nothwendig von ampthifder" Beschaffenheit fein muffe. - Dr. v. Baur fieht mit biefer Auffaffung Bohme's allerbings nicht allein, aber fie ift noch felten mit folder Recheit, ben urfundlichen Beugniffen gegenüber, gelten gemacht und burchgeführt worben.

fte, bas eigentlich wesentliche Moment dieses Standpunkte) über Bord geworfen bat. Bas fichert brn. v. Baur vor einem abnlichen Miggefdid, vor einem abnlichen Schiffbruch feines Gottes = und Dreis einigkeitsbegriffs, auf beffen "Objectivität" ober vielmehr absolute "Subject- Objectivitat" er fic, ber Keuerbach'ichen "Subjectivität" gegenüber, so viel zu Gute thut? Bas fonft, als nur feine Unbefümmerniß um bie metapbofischen Boraussebungen biefes Begriffe, bie er als ein opus operatum ruhig hinter sich liegen läßt! — Ift es zu verwundern, wenn ein Gelebrter, ber fich nicht blos mit seinem gesammten wissenschaftlichen Thun, sondern auch mit seiner religiösen Ueberzeugung in eine solche Abbangiakeit von leidigem Menschenwerk begeben hat, sogleich einen perfonlichen Feind in jedem Korfcher erblicht, ber mit ber Prufung fener Boraussegungen, bie jener ein = für allemal als ein Noli me tangere zu behandeln fich in die traurige Nothwendigkeit versetzt bat. Ernst macht? Und entsvricht es nicht genau ber Art und Weise, wie von jeher bie geistig Unfreien gegen bie Freien zu Felbe gezogen find, wenn man einen folden Begner, fatt mit miffenschaftlichen Grunden, mit ben Waffen moralischer Berbächtigung bekampft, oder unter bem Bormande eines Gelbstwiderspruchs, ben ber Begner begangen haben soll, dem Rampfe mit ihm zu entschlüpfen sucht ? \*)

Wenn die Ideen, die ich in der Abhandlung über den Besgriff der göttlichen Dreieinigkeit, und schon früher in der Schrift über das philosophische Problem der Gegenwart ausgesprocen habe (auch eine demnächst erscheinende exegetisch dogmengeschichte liche Abhandlung über die einab von Beon wird damit in Bers

Drn. v. Baur's Gereiztheit gegen mich batirt fich, so viel ich weiß, von meiner Beurtheilung seiner "Gnosis" in ben theolog. Studien und Aritilen (1837 Peft 1). Man lese diese Beurtheilung, und man wird sie von jeder Persönlichkeit frei, im rein wissenschaftlichen Interesse abgefaßt und im Tone ber aufrichtigsten Pochachtung gegen den Gegner gehalten sinden, während schon Herrn v. Baur's Erwiederung, noch mehr aber seine, obwohl in manchen Punkten anerkennende Recension meiner evangel. Geschichte, offenbar darauf berechnet war, die Moralität meines schriftstellerischen Thuns in ein übles Licht zu stellen.

bindung zu bringen sein), sich als die richtigen bewähren sollten, wem herr v. Baur genotbigt fein follte, fie felbst als bie richtis gen anzuerkennen: so wurde er eben bamit freilich auch anerkennen muffen, daß die Unfichten über ben geschichtlichen Entwicklungsgang ber Dreieinigkeitslehre, von benen er fich in feinem Werke hat leiten laffen, einer bedeutenden Umgestaltung bedürfen. Nicht, als ob nicht bie umfaffenden biftorifden Erörterungen bes Bertes unter allen Umftanden ihren Werth behaupten wurden; aber wie auch in ber Erörterung gerabe ber bebeutenbsten geschichtlich gegebenen Theorieen ber herr Berf. durch feinen philosophischen Standpunkt gehindert wird, den mabren Sinn und Beift berfelben unbefangen aufzufaffen, bies glaube ich an bem Beispiele ber Auguftinischen ibm nachgewiesen zu baben, worauf Berr v. Baur, Er, ben wir fonft jedem Angriff, er mag fommen, wober er wolle, fo fampffertig und ruftig begegnen zu feben gewohnt find, mir Rebe zu fteben vermieben bat. In Bezug auf bie Gesammtanficht bes Ganges ber Dogmenentwicklung aber wurde er, wenn wir annehmen burften, daß in feinem Geifte mit dem Rleiß und ber Belehrsamfeit, bie feine Darftellung allenthalben beurfundet, ein entsprechendes Reingefühl für ben lebendigen Puls ber geschichtlichen Bewegung verbunden sei, eine philosophische Lebrwenbung nur willfommen beißen fonnen, welche biefe Bewegung, obne barum ben Begriff ibrer Gesetmäßigfeit ichlechtbin aufzugeben, von bem unnatürlichen Zwange eines Schematismus zu befreien verspricht, unter bem er fie gebunden zu balten, mag ber Inhalt noch fo febr widerftreben, fich jest überall abmuben muß. herrn v. Baur's gegenwärtige Unficht nothigt ibn, in Bezug auf bie Dogmen ber Dreieinigfeit und Menschwerdung, ale, nach ibm, ben fpeculativen Mittelpunkt aller Dogmenentwicklung, eine Stetigfeit in bem Fortgange biefer Entwicklung von ben alteften bis auf bie neuesten Zeiten anzunehmen, und bie Nachweisung biefer vermeintlichen Stetigkeit zur Aufgabe feiner bistorischen Darftellung zu machen. Sollte ibn, bei seiner treufleißigen Beschäftigung mit bem fo umfangreichen Stoffe biefer feiner Darftellung, nie bas Befühl überrascht baben, wie ganglich unwahr jene Boraussehung, wie gang falfch gestellt alfo nach biefer Seite die Aufgabe feines Werkes ift? Dber wenn er in ber That biefes Gefthl nie bat in fich auffommen laffen: wie viele Lefer glaubt er benn burch seine, in anderer hinsicht so respectable Arbeit, überrebet m baben, daß bem in ber That fo fei, daß wirklich die Lebre von ber Dreieinigkeit von ihrem ersten Ursprunge an in bem Utdriftenthume ober noch vor bem Chriftenthume, nichts Anberes gewollt, nichts Unberes gemeint habe, als was wir jest in ber Begel = Strauf'ichen Lebre erreicht feben, und bag febe ber von ibm bargeftellten, jebe wenigstens ber von ihm als bie bebeutenbere bezeichneten Theoricen, genau an der Stelle, an der fie geschichtlich auftritt, genau fo fich auf die Schultern ihrer Boradis gerinnen ftellend, ein nothwendiges Mittelglieb, einen unentbetw lichen Durchgangepunft ju biefem Biele ausmache? - 3ch maße mir nicht an, burch meine Auffaffung bes Drefeinigkeits = Begriffs, einen neuen Schluffel gur bogmen = historischen Entwicklung biefes Begriffe gegeben zu baben, aber ich halte es wenigstens für feinen Rachtheil berselben, bag sie von ber Pratention fern ift, in bet Beise, wie bie Auffaffung meines Gegners, solchen Schluffel geben au wollen.

#### Drudfebler.

<sup>6. 162 3. 7</sup> v Dben flatt "mußten" I. "mußte".

<sup>6. 184 3. 11</sup> v. Unten fatt "polizeilicher" l. "folder polizeilides"

<sup>6. 340 3. 2.</sup> v. Dben fatt "welchen" 1. "welches".

## Beitschrift

für

# dilosophie und spekulative Theologie

im Bereine mit mehreren Gelehrten

herausgegeben

von

Dr. J. H. Fichte, Professor ber Philosophie an ber Universität Tübingen.

3 mölfter Banb.



Enbingen, bei Lubwig Friebrich Fues. 1844.



### Inhalt bes zwölften Bandes.

| Erftes Beft.                                                                                                                 |       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| lleber bab Berhaltnif ber Detaphpfit gu ber Ethit. Bon Prof.                                                                 | Seite |
| Dr. 28 eiße                                                                                                                  | 1     |
| Der bisherige Zuftand ber Anthropologie und Psphologie. Eine                                                                 |       |
| tritische Uebersicht vom Berausgeber                                                                                         | 66    |
| Eine physiologische Ansicht von den fittlichen Dingen. Bon Dr. Ro-                                                           |       |
| mang, Pfarrer zu Darftetten im Canton Bern                                                                                   | 106   |
| Die philosophische Literatur ber Gegenwart. Bon Prof. Dr. D.                                                                 |       |
| Ulrici. Achter Artifel. Die neueften Berfe gur Geschichte<br>ber Philosophie von Brandis, hillebrand, Branif, Bieber-        |       |
| mann, Michelet und Chalpbaus. (Schluß)                                                                                       | 132   |
|                                                                                                                              |       |
| Zweites Heft.                                                                                                                |       |
| Eine physiologische Anficht von ben fittlichen Dingen von Dr. Ro-                                                            |       |
| mang. (Soluß)                                                                                                                | 167   |
| Rachschrift bes Perausgebers jum vorhergebenben Auffape .                                                                    | 196   |
| Neber ben gegenwärtigen Buftand ber Kunfiphilosobhie und ihre nächfte                                                        |       |
| Aufgabe, von Dr. B. Dangel in hamburg                                                                                        | 201   |
| Der bisherige Zuffand ber Anthropologie und Psphologie, eine tri-                                                            |       |
| tische Uebersicht vom Der ausgeber. (Das reine Ich. — Der                                                                    |       |
| Spiritualismus und Raturalismus. — Die Phrenologie.)                                                                         | 245   |
| Ueber bie wiffenfcaftliche Stellung ber Phrenologie jur Physiologie von Dr. G. hermann Deper, mit besonderer Berudfichtigung |       |
| ber phrenologischen Berte von G. Combe, Roel, G. von                                                                         |       |
| Struve, Cafile, Carus, Choulant u. A                                                                                         | 279   |
| Bu Degels Charafterifit, mit Rudficht auf "G. 2B. Fr. Degels Leben,                                                          |       |
| befdrieben von R. Rofentrang 1844", vom Perausgeber                                                                          | 295   |

• . • • 

### Ueber das Verhaltniß der Metaphysik zu der Ethik.

Bon

#### herrn Professor Dr. Beiße.

Das gegenseitige Berbältniß ber beiben in ber Ueberschrift genannten philosophischen Disciplinen ift neuerdings zu wiederholten Malen in wiffenschaftlicher Erörterung jur Sprache gekommen. Bon verschiedenen Seiten zwar, und in verschiedenem Sinne, boch immer in einem folden, ber auf eine engere Berbindung beiber Biffenschaften binzubeuten schien, als bis jest ftatt gefunden bat, als insbesondere in demjenigen Spfteme fatt findet, welches im Bangen noch immer als bas bie Schule, wenn auch nicht bie Gemüther, beberrichende anerkannt werden muß, ift die Anregung gegeben worden, biefes Berhaltniß einmal icharfer in's Auge gu faffen. hatte bereits im Jahre 1834 Ch. J. Branif ein "Spftem der Metaphyfif" entworfen, welches im Gegenfage zum Segeliden "Sein", ben Begriff Gottes, des schlechthin wollenden, bandelnden, schaffenden zum Princip bieser Wiffenschaft machte und die "Rategorieen" nur als Kormen für die Erzeugniffe der göttlichen Schöpferthätigkeit darftellte, batte er in Folge dieser Auffaffungsweise bas Poftulat ber nur burch ethische Thatigkeit ber Geschöpfe gu erzielenden Gottabnlichkeit ber Schöpfung zum Grundgebanken feiner metaphysischen "Rosmologie" gemacht, und, um biesem Gedanken sein Recht zu geben, ben Gesammtbegriff dieser ethischen Thätigkeit unter dem Ramen einer "Ethikologie" zum ausbrücklichen Gegenstande der metaphysischen Erörterung gemacht\*): so hat sich in den letten Jahren die Anzahl Derer noch fehr vermehrt, die, wenn auch nicht eben mit ausdrügklicher Rudfichtnahme auf jenen

<sup>\*)</sup> Bergl. bes Ref. Beurtheilung bes Branifficen Bertes in den Blattern für literar. Unterhaltung. 1834. Rr. 229. 230.

Borganger, beffen Werf im Gangen nicht die Beachtung gefunben au haben scheint, bie es in einigen feiner Partien unftreitig verbient, verwandte Gedanken geäußert, abnliche Plane ober Umriffe zur Ausführung, fei es einer ethifologischen Metaphysif, ober einer metaphpfischen Ethit, entworfen haben. Insbesondere ift, gegenüber ber Segelichen Philosophie und ihrer Verabsolutirung bes rein ibealen oder theoretischen Momentes, von den verschie benften Seiten ber bie Forberung laut, und faft icon zu einem Gemeinplate geworben, daß auch der realen Seite bes Beiftes, bem Willen sein Recht werbe, und berselbe, als logisches ober metaphysisches Begriffsmoment bes absoluten Beiftes, beffen Begriff feineswegs in bem bes "absoluten Biffens" fich erfcopfe, in die ibm gebührende Stelle bes Spftems eintrete. Entbalt nun auch biefer Bedanke an fich felbft nichts, was zu einer unmittelbaren Berbindung ber Ethif mit ber Metanbufif, zu einer Aufnahme ethischer ober ethifologischer Rategorieen in die Metaphysik, ober gar zu einer Begründung der Metaphyfif burch Ethif nothigte, fann er vielmehr als ein vollkommen wahrer, vollkommen, insbesondere jener Begelichen Ginseitigfeit gegenüber, berechtigter, gar wohl auch von Solden angenommen und in Ausführung gebracht werben, die übrigens feineswegs gesonnen sind, ber in unsern Tagen insbesondere burch Begel vertretenen absoluten Briorität ber logischen ober metaphysischen Idee vor allem sei es im phyfifchen ober im etbifchen Ginn Realen etwas zu vergeben: fo scheint er boch von ben Deiften, die ihn begen und aussprechen, anders verftanden zu werden. Bei ben Deiften namlich fnupft fic diefe Opposition gegen das Resultat der Segelschen Logif an eine Opposition zugleich gegen die Grundibee biefer Wissenschaft, und die Stelle, welche berfelben in dem Spfiem der Philosophie überhaupt eingeräumt ift. In der Borausseyung, daß ber Begriff bes Willens, ober bag ber Begriff bes Geiftes als Wollender nicht, wenigstens nicht in Segels Sinne, etwas rein Logisches ober Metaphysisches fein könne, meint man, um biesem Begriffe seine principielle Bedeutung zu retten, die philosophische Priorität des Metaphysischen vor dem Realen überhaupt befämpfen

zu mussen. Ober wenn man, sei es aus lleberzeugung ober aus Verlegenheit, etwas Besseres an beren Stelle zu setzen, die Hegelsche Anordnung des Spstems im' Ganzen gelten läßt, so glaubt man wenigstens zugleich mit dem Willen eine Reihe "ethischer Kategorien" in die Metaphysik aufnehmen zu müssen. Auch dies, wie leicht zu bemerken, in der Meinung, als ob zwischen diesem absolut praktischen Princip und den Hegelschen "Kategorieen" eine zu große Klust besestigt sei, als daß ohne anderweit dazwischen tretende Vermittlung die letztere zur Kategorie des Willens dialektisch sotzestildet, oder als in dieselbe ausgehend nachgewiesen werden könnten.

Es ift meine Absicht im Gegenwärtigen nicht, ein vollftanbiges Bergeichnist ber Schriften und Abhandlungen zu geben, in benen fich Ansichten ber bier erwähnten Art haben vernehmen laffen; nur zweier befreundeter Forscher erlaube ich mir nament lich zu gebenken, beren mehrfache, biefen Punkt betreffende Aeußerungen mir, nachft bem Branig'ichen Werte, zu biefer Erörterung ben nachften Anlag gegeben haben. 3ch meine S. M. Chalybaus in feiner, diefer Zeitschrift (Band VIII., Beft 2) einverleibten Abhandlung: "leber bie ethischen Rategorien ber Metaphysif", und in verschiedenen Andeutungen seiner "Phanomenologie iden Blätter" (Riel 1840) und befonders ber neueften britten Ausgabe seiner "Historischen Entwicklung ber speculativen Philosophie von Rant bis Segel" (Dresben 1843), und S. Loge in wiederholten, zwar nur furzen, aber sehr bestimmt lautenden, und in die ihm eigenthümliche Behandlungsweise der rein theoretischen Philosophie tief eingreifenden Erklärungen sowohl seiner "Metaphofit" (veral, die Anzeige biefes Buches in Band IX. Seft 2 biefer Zeitschrift S. 304 f.), als auch ber neuerlich (Leipzig 1843) erschienenen "Logit". Bei bem Ersteren beutet ichon bie Ueberschrift ber eben erwähnten, gehaltvollen Abhandlung auf bas Unternebmen einer wirklichen Berschmelzung ber Ethik, wenigstens in ihren Saupt = und Grundprincipien, mit ber Metaphysif, und es ift zu erwarten, daß auch ber Grundrig einer Ethit, ben uns ber Berfaffer jest wieder in ber Borrebe aur neueften Auflage ber

"Historischen Entwicklung" als eine von ihm beabsichtigte Grundlegung seiner eigenthümlichen Ansichten ankündigt, in diesem Sinne abgefaßt sein wird. Lope hat zwar in seiner Bearbeitung der Metaphysit ethische Kategorieen nicht ausgenommen, dagegen aber um so bestimmter erklärt, daß (Metaphysit S. 329) "die Metaphysit nicht in sich selbst, sondern in der Ethit ihren Ansang habe," eben so wie (Logit S. 114), daß "die logische Thätigkeit des Geistes abhängig sei von seinem tieferen ethischen Wesen."

Die beiben bier fürglich bezeichneten Unfichten fommen allerbinge nicht schlechthin auf Gines hinaus; fie tonnen vielmehr recht wohl als Beispiele für zwei mögliche Standpunfte in der Befimmung bes gegenseitigen Berhaltniffes ber Metaphyfif und ber Ethif gebraucht werben. Chalpbaus, ben Standpunft bes begel's schen Philosophirens im Allgemeinen als einen gegebenen, und unter ben gegebenen als den in ber Zeit vorzugsweise berechtigten und zu beachtenden festhaltend, und einen Kortschritt über bie bisberigen Resultate biefes Philosophirens bauptfachlich von einer tiefern Berftandigung über ben Standpunkt felbit und beffen Princivien erwartend, folgt nur einem Buge, ber fich mehrfach ichon in dem Kreise ber eigenen Anhänger jenes Standpunkts fund gegeben hat, wenn er die von derselben der "Logit" gezogene Granze ju erweitern, und burch Bereinziehung gegenftanblicher Bestim mungen, welche Begel bavon ausgeschloffen hatte, die Logit wie ber zur Metaphyfit im umfaffendften Wortfinne, ober, wie er es felbst ausbrudt, zur philosophia prima, zu einer allgemeinen Biffenschaftslehre fortzubilden fucht, einer "auf'dem Begriff ber absoluten Bahrheit rubenden, in fich felbft gravitirenden Begründung ber Principien aller Wiffenschaften, die von ihr als bem Albordi aller Biffenschaftlichkeit ibre Quellen nach allen Seiten bin ableiten" \*). Als das Ziel solcher Fortbildung wird von ihm ein philosophischer Theismus in Aussicht gestellt, ber sich auf bie ethischen Rategorieen begründen, beffen Methode jedoch, bie teleologische, feine andere sein foll, "als die zu völlig bestimmter

<sup>\*)</sup> historifche Entwicklung 2c. S. 430.

Ausbildung in fich felbst gefommene dialektisch = logische" \*). Loge bagegen läßt zwar auch seinerseits die Metaphysit in bem 3wedbegriffe wurzeln, und bestimmt als die specifische Methode des speculativen Denfens, im Gegenfate untergeordneter Formen ber Biffenschaftlichkeit, die teleologische \*\*); ja bas Zusammentreffen mit Chalpbaus wird noch überraschenber, wenn auch er bie bia= lettische Methode Segel's als eine "verstedte teleologische" bezeichnet \*\*\*). Allein wenn es in ber That seine Absicht sein sollte, durch solche Methode ein philosophisches Spftem, abnlich wie bas Beget'iche, zu bem er fich allenthalben in viel ichrofferen Gegenfan, als Chalybaus, ftellt, begrunden zu wollen, fo scheint es, als werde dann sowohl die Metaphpsit, als auch die Loait außerhalb foldes Systems fallen und nur als vorbereitende Disciplinen bienen können. Denn feineswegs beschäftigt fich seine Detaphysit, - bie Logif laffen wir hier zur Seite liegen, - mit ben wirklichen Weltzwecken, ober mit Gott als bem Grunde und Urbeber biefer 3mede, wie bei Chalpbaus offenbar bie Absicht ift; fie hat es vielmehr nur mit ber allgemeinen Rategorie bes Zwedes überhaupt und mit. ben übrigen Kategorieen zu thun, die nach bem Berf. in jenen enthalten find, burch fie geforbert ober vorausgesett werben. Die Meußerung, daß ber Unfang ber Metaphysit in ber Ethif zu fuchen sei, tann, wie schon aus bem Umstande erhellt, daß sie am Ende einer, auf keiner vorangeschidten Ethik fußenden Bearbeitung der Metaphysik zu lesen ift, nur ben Sinn haben, bag ber Begriff bes 3wedes felbft, biefes eigentliche Realprincip ber Metaphpfif, berfelben nur durch bie Ethit, ober vielmehr burch bas allgemeine ethische Selbstbewußtfein bes menidlichen Beiftes gegeben ift.

Wie weit indessen auch in ber wissenschaftlichen Ausführung ihrer Ansichten beibe Denker gegenseitig von einander, und wie weit von ihnen beibe wiederum Andere, die sich zu ähnlichen

<sup>&</sup>quot;) Siftorifche Entwicklung ac. S. 432.

<sup>\*\*)</sup> Logit S. 234.

<sup>\*\*\*)</sup> Gbenbaf.

Brincipien bekennen, abweichen mogen: jedenfalls finden wir mit binlanglicher Deutlichkeit von Beiben einen Gebanken ausgefproden, von welchem wir wohl vorausseten burfen, bag er in itgend einer Beise mit mehr ober minber flarem Bewuftsein allen ben von fo verschiedenen Seiten ber fich bervorthuenden Beftrebungen, die Metaphysif zur Ethik in ein näheres Berbaltnif zu bringen, oder der Philosophie statt ber blos metaphysischen eine zugleich ethische Grundlage zu geben, zu Grunde liegt. Es ift dieser, daß eine Lösung der philosophischen Probleme, eine vollfländigere und befriedigendere, als welche uns von den bermalen berrichenden Spftemen bargeboten wird, nur mittelft bes 3med begriffs möglich ift, ber 3wedbegriff felbft aber nach feiner Wahrheit und objektiven Bebeutung nicht in ber rein theoretischen, fondern in der ethischen Ratur bes Beiftes wurzelt, und nur augleich mit diefer Natur in feiner concreten Realität zum Bewußtsein der Wiffenschaft gebracht werden fann. Wie eng fic biese Boraussezung mit ber so vielfach laut werbenden Korberung einer Umgestaltung ber Philosophie jum wiffenschaftlichen Theismus berührt, dieß fommt besonders deutlich bei Chalpbaus gu Tage, ber auch in seiner Kritik ber porhandenen Systeme bie theologischen Fragen überall in den Vorgrund stellt. Er hat kein Bebl, daß er es bei biefer Rritif banvtfächlich barauf abgefeben habe, "ein System in Aussicht zu stellen, welches, von einer an und für sich seienden Gottheit ausgehend und diese zum Princip habend, die Weltschöpfung als freie That berfelben zu begreifen trachtet, eine Aufgabe, worin allein der wahrhafte Inhalt unsers modernen, driftlicen, nicht mehr nur bes antit - vordriftlicen Denkens richtig bezeichnet zu sein scheine" \*). Er bezeichnet bieses System bei aller Opposition gegen den logischen Pantheismus, boch als ein, gleich biesem, rein rationales ober speculativ ves, benn "wir besitzen allerbings in unserer Vernunft bas Mit tel und die Berechtigung des Wiffens vom Absoluten, weil Gott vermöge seiner objective Awede segenben Liebe auch zu biesen feb

<sup>\*)</sup> A. a. D. S. 432.

nen Zweden in uns kommt und gekommen ift, sobald wir in ihm ben heiligen und heiligenden Geist erkennen; und diesen erkennen wir in dem, was unser eigenes seinsollendes Wesen ist, wie es sein soll; d. h. wenn es in sich selbst zur widerspruchsfreien Bersshung, zur Freiheit vom Widerspruch im Denken und Wollen gelangt ist" \*). Der Zwed der Philosophie, oder näher der Westaphysik, denn ausdrücklich der Metaphysik wird, wie wir gesehen haben, diese Erkenninis vindicirt, wird hiernach dieser sein: "mit diesem in und realisiteten Zwed des Absoluten das Absolute selbst, nicht nur seinem ewigen Sein nach als Geist, d. i. nicht nur den sogenannten metaphysischen Eigenschaften nach, sondern auch nach seinem Willen und ewigen Rathschlässen zu erkennen und zu begreisen."

Die bier gesverrt gebruckten Worte finde ich aus bem Grunde beachtenswerth, weil sie, bei aller Tenbenz, das Metaphysische und das Ethische zusammenzuwerfen oder in Eine Masse zu ver= somelzen, doch von einem zurückgebliebenen und, wie es scheint, wider den Willen des Berf. immer neu wieder fich hervordrangenden Bewußtsein bes Unterschiedes beiber Elemente zeugen. Dach= tiger noch hat fich foldes Bewußtsein, einer verwandten Tendenz zum Trot, bei Lote gelten gemacht, indem es ihn schon ehemals sogar zu einer abgetrennten Bearbeitung des gemeinhin metaphy= fifch genannten Inhalts, bergleichen nach seinem Princip, wenn er mit demselben Ernft machen wollte, eigentlich gar nicht ftatt finden dürfte, verleitete, und auch fest wieder die Logik, flatt auf ethische Principien, vielmehr auf rein metaphyfische (- bieß indeff, wie wir beiläufig zu bemerken nicht unterlaffen wollen, auf eine febr beachtenswerthe, hoffentlich in die fernere Behandlung dieser Disciplin fruchtbar eingreifende Beise) begründen ließ. Ref. glaubt von biesem doppelseitigen Umftande Bortbeil zieben zu dur-

<sup>\*)</sup> Sbenbas. S. 438. — In gang ähnlicher Beise sehen wir auch Lope (Logit S. 115) ben logischen San ber Identität für das höchste Dentgeseh erklären "nur beswegen, weil er zugleich die tieffte Ratur bes Geistes ausbrückt auch nach ber Seite hin, wo er nicht als bloße Jutelligenz, sondern als sttlicher Beist erscheint."

fen, um die Bebenten, die er nicht nur gegen bie wirfliche schmelung der beiden Disciplinen, sondern auch gegen bie bangigfeitserflarung berjenigen unter ihnen, ber man bisber. gemein die Priorität zugestand, von der andern vorzubring hat, in ein um so helleres Licht zu ftellen. — Was zwar die be berseitigen Berff. selbst betrifft, so konnte es, ba fie mit so vis Entschiedenheit ein jeder feine Richtung ergriffen baben, leicht at das Richtigere erscheinen, sie dieselbe fürerft ungestört fortwar deln zu laffen, und von dem Einen das bereits versprochene Ber über Ethik abzumarten, den Andern, wie bereits in dieser Bei schrift geschehen ift, nochmals zu einem abnlichen Unternehmen aufzufordern, um baran ben Bersuch zu machen, ob die Durch führung eines solchen ohne eine davon unabhängige metaphyfice Grundlage gelingen fann. Indeß, abgeseben von bem Intereffe, welches, wie wir wohl vorausseten burfen, ber Gegenstand and für weitere Kreise ber Mitobilosopbirenden bat, so boffen wir und einigen Dank sowohl von jenen beiden Schriftftellern, als an von andern, die etwa auf einem abnlichen Bege begriffen fch möchten, zu verdienen, wenn wir fie, soviel an und ift, glei von vorn berein auf eine Schwierigfeit aufmertfam machen, it ihnen, sobald fie einmal Sand an ein Unternehmen ber art legen follten, wie wir es von ihnen erwarten burfen, fruber ober fo ter benn boch begegnen, und ihnen vielleicht um so mehr au schaf fen machen wurde, je weniger sie sich dieselbe zuvor zu bestimm tem, beutlichem Bewuftfein gebracht.

Es ift nämlich, um bieß noch ausbrücklich zu bemerken, nicht sowohl im Interesse ber Metaphysik, als vielmehr in bem eigenen der Ethik, daß ich hier in der Kürze die Gründe auseinanderzusehen beabsichtige, welche mich bestimmen, nicht nur auf de ner getrennten Bearbeitung beider Disciplinen, sondern insbesondere auch auf der völligen Unabhängigkeit der Metaphysik von der Ethik, und auf der in einer systematischen Anordnung des Ganzen der Philosophie der ersteren vor der letztern zuzuerkennenden Priorität zu beharren, und seden entgegenlausenden Bersuch, auch wenn derselbe von einer Seite kommt, deren Tendenzen ich achte.

und mit ber ich mich in keinerlei feindlichem Gegensat weiß, mit Ernft und Nachdruck abzulebnen. Bas bie Metaphpsit betrifft, fo ift bie Zeit eines vorläufigen Redeus über Juhalt, Zwed und Stellung biefer Wiffenschaft für mich icon langft vorüber. 3ch fann hier jeden, mit dem ich mich über einen biefer Puntte in Differeng befinde, nur auf mein gebrucktes Wert verweisen, und muß mich, in wiefern fich auch aus einer bereits erfolgten Berudfichtigung beffelben eine weitere Unnaberung nicht ergeben will, ber hoffnung getröften, daß vielleicht eine wiederholte Nachbefferung der Mangel, von benen, wie ich wohl weiß, biefes Werk feineswegs frei ift, einige ber Anftoge beseitigen wird, die jest noch Manchen ein hinderniß find, in den von mir daselbst eingenommenen Standpunkt näber einzugeben. Wie ich aber bei ber Bearbeitung ber Metaphysif allenthalben bas Gange ber Philosophie vor Augen hatte, fo barf ich hoffen, daß wiederum auf ben Ginn und die Ergebniffe biefer Bearbeitung ein helleres Licht zuruchfallen wird, wenn ich jum Behuf einer weiteren Besprechung berfelben ben Standpunkt in einer ber Disciplinen nehme, welche fich nach biefer Anficht ber Sache eben erft auf die Borquesegung der Metaphyfif zu begründen baben.

Ich glaube die Ansichten, gegen welche ich im Gegenwärtigen zunächst ankämpse, — barum zunächt, weil ich doch sonst mit ihnen in vielsacher Beziehung einer verwandten Richtung solge, — im Allgemeinen nicht unrichtig zu deuten, wenn ich sie als solche bezeichne, welche die philosophische Gewisheit, auch die rein theoretische, von einer sittlichen Erfahrung abhängig machen. Das Grundariom ist bei ihnen das nämliche, wie jenes, welches der bekannten Behauptung Kant's von dem Primate der praktischen Vernunft vor der theoretischen zum Grunde liegt. Nicht als müßten sie darum auch in der Aussührung nothwendig mit der kantischen Philosophie zusammentressen. Sie unterscheiden sich von derselben sehr wessentlich durch die, auch für diesen Standpunkt ohne Zweisel besechtigte, Einsicht, daß mit dem Princip obsectiver Gewisheit, welches dem ethischen Bewußtsein vermöge seiner Ratur inwohnt,

Die Erwägung, für bie wir bem tieffinnigen Denker febenfalls ben richtigen Inffinct zutrauen, wenn er fich auch, ber gesammten Natur seines Standpunkte zufolge, bieselbe nicht jum klaren Bewußtsein gebracht baben fann, ift nämlich folgende. In dem Freiheitsbegriffe, wenn berfelbe so gefaßt wird, wie er zufolge bes kategorischen Imperatives gefaßt werben muß, liegt, dem wissenschaftlich nicht ausdrücklich geschärften Auge freilich unvermerkt, in ber That ichon eine gange Metaphysif verborgen, und zwar eine solche, die zu ihrem Rechte, d. b. eben zu bem wiffenschaftlich entwickelten Freiheitsbegriffe, als ihrem eigentlichen, vollständigen Resultate, nur bann fommen fann, wenn sie nicht als ein von bem tategorischen Imperativ abhängiger, nur burch ibn, aber auf keine Weise obne ibn gegebener Inbalt, sonbern als eine an und für sich unabhängige Boraussegung, turz als fein Prius, behandelt wird. Rant ift fich biefer in dem Freiheitsbegriffe latirenden Metaphylif nur im ausbrudlichen Gegenlas w ber Metaphysik seiner theoretischen Bernunftfritik, mit ber er fie für unvereinbar erfannte, bewußt geworden, aber icon biefes Bewußtsein reichte bin, ihn über die Unmöglichkeit einer unmittelbar auf ethischem Princip zu begründenden theoretischen Bernunftlebre nicht im Zweifel zu laffen. Denn er mußte fich wohl fagen, bag jebe folde Begrundung boch nur bagu führen konnte, ben theoretischen Bernunftformen eine ethische Gewißbeit, alfo eine von der Erfüllung des fategorischen Imperatives abbangige zuzuerkennen, während bagegen biefer Imperativ feinerseits in seiner Boraussehung bes Kreibeitsbeariffs eine von folder Erfüllung unabbangige, ibm felbft (- bem Beariffe, nicht ber Beit nach) vorangebende Gewigheit in Anspruch nimmt. Der fategorifde Imperativ fann nur an ein Wefen gerichtet fein, welches ein Princip absoluter Causalität in sich vorfindet, also ein folches, bei bem es ftebt, bas sittliche Gebot zu befolgen ober nicht zu befolgen, bas Sein, welches burch biefes Gebot geforbert wird, anzufangen ober nicht anzufangen. Jenes Princip selbst verbalt fic also zu ber gesammten Daseinssphäre, welche burch ben kategorischen Imperativ geforbert wird, als ein absolutes

Prius, und, die Berftandeskategorieen und übrigen Formen der theoretischen Vernunft als Ausstüffe oder Seitenstrahlen der ethisichen Gewißheit dieser Sphäre einverleiben wollen, würde nur heißen, den Widerspruch, der im Gebiete der theoretischen Vermunft, wegen ihrer Endlichkeit, unvermeidlich ist, in das höhere der praktischen Vernunft hinübertragen, und somit auch die letzte Quelle aller eigentlich apodiktischen Gewißheit trüben.

Dieg die Ueberlegung, bie, wenn auch nicht Rant felbft fie angestellt bat, fic boch für jeben Renner seines Standpunfts als eine Consequenz beffelben ergiebt. Man wird nicht von uns erwarten, daß wir unsere Gegner unmittelbar auf den fantischen Standpunkt gurudzuverweisen gebachten, aber man wird es auch nicht befremdlich finden, wenn wir einige Momente jener Ueberlegung auch für ben gegenwärtigen Standpunkt ber Spekulation allerdings noch ber Beachtung werth halten. Wenn in ber von ber praftischen Bernunft und ihrem Sittengesete, nach Rant, umertrennlichen Voraussetzung bes Kreibeitsbegriffs, nach unserer obigen Bemerfung, eine gange Metaphysit enthalten ift: fo wird bie Stellung diefer Metaphysit ju bem praftischen Bernunftinhalte boch nicht baburch zu einer andern werben, bag fich von einem, Rant noch unzugänglich gebliebenen philosophischen Standpunkte die Aussicht eröffnet, bieselbe in wissenschaftliche Ausführung gebracht, und burch sie bie unzureichende, nach dem eigenen Ge= fandnif ibres Urbebers mit den praftischen Ideen feineswegs im Einflang flebende Metaphysit des fantischen Standpunfte verbrangt zu seben? Der, von Kant für unbeilbar erkannte, bualistische Zwielvalt feiner Lebre bestand barin, daß feine theoretische Philosophie und in eine Welt von Erscheinungen einführt, beren Formen und Gefete nur fur ben enblichen Berftand Geltung baben, während dagegen die praftische, eben durch ihre Voraussetzung des Freiheitsbegriffs, ben Einblick in ein An-sich ober ein Absolutes eröffnet, beffen nabere Erkenninis jenem Berstande, und bamit auch ber Philosophie verschloffen bleibt. Dem gegenüber hat die weitere Entwidelung ber Philosophie, besonders burch Schelling und Hegel, gerade dieses Absolute, Dieses An-sich jum eigent-

lichen Gegenstande ber metaphyfischen Forschung gemacht. Die Gegner, mit benen wir es bier zu thun haben, find feineswegs gemeint, biese Richtung bes Korschens aufzugeben und zu jenem subjectiven Idealismus gurudzufehren. Die Frage wird fich alfo in Bezug auf fie babin ftellen, ob fie, wenn gleich in bem gebachten Punkte, mit ber gesammten neuern Philosophie, von Rant abweichend, bemfelben boch jenes Grundariom ber praftischen Philosophie, die Boraussehung des transscendentalen Freiheits= begriffs für alle Befen, an welche bas Sittengefen gerichtet ift, alfo für alle Bernunftwefen, zugesteben? - Wer biefe Frage mit Ja beantwortet, wer überdieß ben über bas fantische Ariom vielleicht noch binausgebenden, in dieser Zeitschrift schon sonft (Bd. L S. 182) ausgesprochenen San jugiebt, bag auch Gott felbft nicht gut zu nennen mare, wenn nicht auch bas Bofe für ibn eine metaphpfifde Doglichfeit mare: bem glaube ich es unschwer beutlich machen ju fonnen, wie ich es meine, wenn ich die wissenschaftliche Abtrennung des Metaphyfischen von allem Ethischen, die prioritätische Stellung ber Metaphysit vor ber . Ethif, oder vor ben wie auch immer zu nennenben Disciplinen, benen in einem nach richtiger Methodif entworfenen Spfteme ber ethische Inhalt zu überweisen sein wird, für ein Moment erfenne, worauf ich im Interesse bes ber Ethik wesentlichen Rreibeitsbegriffs bebarren zu muffen glaube. - Aber freis lich, ich muß mich barauf gefaßt machen, bag man mir jene Boraussezungen selbst nicht so obne Weiteres zugeben wirb. — auch von bensenigen Seiten nicht, von benen ich es, in Rolge ihrer Opposition gegen ben Determinismus ober ben Indifferentismus, ben man, sei es mit Recht ober mit Unrecht, im begel'ichen Spftem zu finden meint, am eheften erwarten fonnte. Die Unentbehrlichkeit bes Freiheitsbegriffs überhaupt für eine wissenschaftliche Ethit wird man mir willig einraumen, aber weber wird man Diesen Begriff so nabe mit ber kantischen Borstellung von ber transscendentalen Freiheit zusammentreffend finden, nochwird man ienen Sat unterschreiben wollen, ber allerbings auch gegen bie Boraussehungen ber recipirten Dogmatif eine arge Heterodorie

Prius, und, die Verstandeskategorieen und übrigen Formen der theoretischen Vernunft als Ausslüsse oder Seitenstrahlen der ethischen Gewißheit dieser Sphäre einverleiben wollen, würde nur heißen, den Widerspruch, der im Gebiete der theoretischen Vermunst, wegen ihrer Endlickseit, unvermeidlich ist, in das höhere der praktischen Vernunst hinübertragen, und somit auch die lette Duelle aller eigentlich apodiktischen Gewisheit trüben.

Dieg die Ueberlegung, Die, wenn auch nicht Rant felbst fie angestellt hat, fic boch für jeden Renner feines Standpunkte als eme Consequenz besselben ergiebt. Man wird nicht von uns erwarten, daß wir unsere Gegner unmittelbar auf ben fantischen Standpunft zurudzuverweisen gebachten, aber man wird es auch wicht befremdlich finden, wenn wir einige Momente jener Uebertegung auch für ben gegenwärtigen Standpunkt ber Spekulation ellerdings noch ber Beachtung werth halten. Wenn in ber von ber praftischen Vernunft und ihrem Sittengesete, nach Rant, ungertrennlichen Boraussetzung bes Freiheitsbegriffs, nach unserer bigen Bemerkung, eine gange Metaphysik enthalten ift: so wird Die Stellung Diefer Metaphysit ju bem praftischen Bernunftinhalte boch nicht baburch zu einer andern werben, daß fich von einem, Rant noch unzugänglich gebliebenen philosophischen Standpunkte bie Aussicht eröffnet, bieselbe in wissenschaftliche Ausführung gebracht, und burch fie bie unzureichende, nach dem eigenen Gefandniß ihres Urbebers mit den praftischen Ideen feineswegs im Einflang flebende Metaphysit des fantischen Standpuntis verbrängt ste feben? Der, von Kant für unheilbar erkannte, bualiftische Briefvalt seiner Lebre bestand barin, daß seine theoretische Phi= ofopbie und in eine Welt von Erscheinungen einführt, deren For= men und Gefete nur für den endlichen Berftand Geltung haben, odhrend bagegen bie praftische, eben burch ihre Boraussehung bes Freiheitsbegriffs, ben Einblick in ein An-fich ober ein Absolutes froffnet, beffen nabere Erkenninif jenem Berftanbe, und damit auch der Philosophie verschlossen bleibt. Dem gegenüber hat die beitere Entwidelung ber Philosophie, besonders burch Schelling und Segel, gerade dieses Absolute, dieses An=fich zum eigent=

und beren kösung sie ber Realphilosophie überlassen soll, diese angiebt: "die Welt vollende sich entweder unmittelbar in ihrer Schöpfung, und dann durch ihre Selbsthat, welche Gottes That in sich reflectirt, oder sie vollende sich mittelst ihrer Erlösung, und so durch Gottes That, in welcher sich ihre Selbsthat reflectirt;" das, wir bekennen es, will uns nicht ganz verständlich bedünken. Jedenfalls aber erhellt so viel, daß nach ihm die Metaphysist an zwei verschiedenen Stellen in einen Freiheitsbegriff ausläuft, der, als Möglichkeit nicht ausgeschlossen, wodurch aber die entgegengesetze Möglichkeit nicht ausgeschlossen wird, einen neuen Anfang, einen neuen Fortgang verlangt, das erstemal einen solchen, der (als "ideelle Kosmologie") noch in die Metaphysist selbst, das anderemal einen, der (als "Realphilosophie") außerhalb dieser Wissenschaft fällt.

Halte ich nun biefe Erflärungen an benjenigen Kreibeitsbegriff, beffen Begrundung ich im Intereffe der Ethit von ber Detaphysik fordern zu dursen glaube, so finde ich Folgendes barüber gu bemerken. Was zuvörderft bie göttliche Freiheit betrifft, so erfenne ich die Stellung, welche Branif biefem Begriff gegeben bat, insofern für die richtige, als auch fie bas Attribut ber Freibeit in der That, wenigstens der Intention nach, zu einem Prius ber ethischen Attribute macht. Ich glaube nämlich nicht, daß, fei es ber Berf. felbft, ober bie Aubern, mit benen ich bier gu verhandeln habe, etwas bagegen einwenden werden, wenn ich behaupte, bag die ethischen Prabicate Gott nur insofern gufommen, als er ich opferisch thatig ift, ale er, um mit bem Berf. zu reben, bagu fortgebt, ein Underes, als er felbft, ju fegen. Bei bem Berf. icheint fich bieg icon aus ber Stellung, welche er den "ethifologischen" Rategorieen angewiesen bat, zu ergeben. Wem, wie ibm (S. 366), ber Begriff bes fittlichen Geiftes mit bem bes erreichten Beltzwedes gufammenfällt, ber wirb fich auch nicht weigern, bas Attribut bes Guten, bas er allen- . falls, icon um ber Nameneverwandtichaft willen (eine ausbrudliche Erflarung barüber finden wir bei ihm nicht), auch jenem vorweltlichen, nicht schaffenden Gotte beilegen möchte, ber bei ibm eine Eriften?

unftreitig nur im Begriffe, nicht auch in ber Birklichfeit baben foll, auf jene bonitas transscendentalis zu beschränfen, die ja auch icon die Scholaftifer von ben ethischen Gigenschaften im eigentlichen Sinne zu unterscheiben und auf bie rein logische perfectio, als rein formale Eigenschaft zu beziehen pflegten. Das ethische Attribut ber Gute tommt - fo glauben wir noch im Sinne bes Berf., ober wenigstens obne eine wesentliche Beeintradtigung feines Sinnes fagen gu burfen, - Bott eben in fo fern au, ale er von jener an fich ihm inwohnenden Möglichfeit, nur Er Selbst zu bleiben und fein Anderes neben fich zu fegen, feinen Gebrauch macht, sondern fich zur Schöpfung einer Welt ents schließt. - Aber wenn biese Ausbruckeweise bem Sinne bes Berf. entspricht, so entspricht es biesem Sinne gewiß nicht minber, ober vielmehr, so wird bann burch biefen Sinn gefordert, weiter zu fagen, bag eben biefer Entichlug gur Schöpfung felbit bie Gute Gottes ausmacht, bag es, um Gott im ethischen Ginne, pber in bem Sinne, ber in Bezug auf Gott bas ben ethischen Attributen bes creatürlichen Beiftes Entsprechenbe enthält, gut zu nennen. neben ber Boraussetzung jener allgemeinen, von bem Schöpfungs= begriffe unabbangigen Begriffsbestimmung Gottes, nichts Beiteren bedarf, als eben nur bes Schöpfungsbegriffes felbft. Dief nämlich liegt offenbar in ben bereits erwähnten weiteren Lebren bes Berf., welche als ben Inhalt bes fittlich Guten die Bollendung ber Belt, diese Bollendung selbst aber, in so fern sie eine That Gottes ift, als eine nothwendige und unfehlbar erfolgende bezeichnen.

Wir haben hier ein sehr klares Beispiel ber Wendungen, beren sich von jeher ein Theil der speculativen Philosophen bebient hat und noch jest bedient, um, sei es das Ethische zu metaphysiciren, oder auch umgekehrt das Metaphysische zu ethikologissen. Um zu entscheiden, ob bei unserm Verk. das eine, oder das andere der Fall sei, kommt es darauf au, od man den Gottesbegriff, den er im ersten Theile seines Werkes ausstellt, für einen rein metaphysischen gelten lassen will, oder nicht. Daß seine Intention dahin geht, ihn als einen metaphysischen darzustellen,

2

und zwar nicht blos in feinem Sinne, fondern ausbrucklich and in bem Sinne, in welchem wir ben rein metaphpfischen Begriffen wegen bes zu ihnen geborigen Freiheitsbegriffs bie Prioritat vor ben ethischen vindiciren, liegt am Tage. Stellen wir uns also in biefer Begiehung auf feinen Standpunkt, fo werben wir fagen muffen, daß die Operation, burd welche es ibm gelingt, die ethischen ober ethifologischen Begriffe auf bas metaphysische Gebiet berüberzuzieben, barin bestebt, baf er bie metapholische Rothwenbigkeit seines Gottesbegriffs zwar nicht auf ben schöpferischen Act als folden, wohl aber auf die Beschaffenheit beffelben, also nicht auf bas Dag, aber auf bas Bie ber Schöpfung überträgt, unb bie Totalität biefes Wie in ben Begriff ber Gottgleichbeit, worin ibm bas Princip für alle ethischen Begriffebestimmungen gegeben ift, zusammenfaßt. Gott, als bas absolute Thun, fann, wenn er überhaupt fich bagu entschließt, ein Unberes, als er felbft, ju icaffen, in biefem Anderen nur ein fic Gleiches ich affen: - bieg bas Axiom, welches offenbar ber Branig'ichen Darftellung im hintergrunde liegt, wenn es auch nicht zur bestimmten Aussprache fommt, sondern binter ber Entwidelung ber "fosmologischen" Rategorieen verborgen bleibt. -Es liegt nabe, dieses Axiom, und noch naber, die Darftellung, in welcher es fich ausgeprägt bat, mit fener Darftellung zusam menzustellen, gegen welche jene zwar ausbrudlich gerichtet ift, mit ber fie aber bennoch in ben eigentlichen Grundmotiven naber, als fie es abndet, jusammentrifft. Was nämlich ift mit bem eben ausgesprochenen Axiom im Grunde anderes gefagt, als mit bem befannten Axiom des Begel'ichen Spftemes: daß die "Idee," obwohl, an sich, sich felbst genug, doch ihrer felbst sich entaußert, aber auch in diesem Anderssein das absolute Gegenbild ihrer selbs, ben "absoluten Geift" erzeugt ? Jener "logische Pantheismus," welchen man ber Segel'ichen Philosophie so häufig vorgeworfen bat, jene Tendenz, alles Concrete und Reale in den abstracten Rategorieen ber Logit aufgeben zu laffen, was ift fie anders, als nur eine etwas schroff ausgefallene Bethatigung und in's Bert Setung fener, feineswegs ihr allein eigenthumlichen, fonbern,

wie wir hier sehen, mit anderen, scheinbar sehr weit divergirenben philosophischen Strebungen gemeinsamen Richtung auf einen im reinen Deuten, im absoluten Wissen auf adäquate Weise zu erfassenden, in dem empirischen Weltbegriffe sein durch die Neußerlichkeit besselben nur scheinbar, nur für die menschliche Anschauung geträbtes oder verkummertes Abbild sich erzeugenden Gottesbegriff?

Aber lehrt nicht Branif ben Gottesbegriff, ber bei ihm bie Stelle ber "absoluten 3bee" einnimmt, auf bas Ausbrucklichfte als ben Begriff eines feiner felbft bewußten, felbftbewußt wollenben und baubelnben, furz eines perfonlichen Gottes benfen, und unterscheidet fich nicht badurch sein Freiheitsbegriff auf bas Unzweideutigste von ber Kreibeit, bie, als schlechthin identisch mit ber abseluten Rothwendigkeit, auch Begel von feiner "Ibee" gu prabiciren nicht unterläßt? - 3ch verfenne nicht ben gemeinten Unterschied bes Branig'ichen Philosophems von bem Segel'ichen, halte jedoch bafur, bag es ber Dube lobnt, gerade bier naber juguseben, welche Voraussegungen man zur Darftellung bes erftgenannten Denkers hinzubringen, oder welche Forberungen man ihr zugeben muß, wenn man biesen Unterschied für mehr, als eben nur einen gemeinten, gelten laffen will. Rimmt ja boch befanntlich auch eine Fraction ber Segel'ichen Schule ganz benselben Charafter ber freien, felbstbewußten und felbstbewußt wollenden Beiftigkeit für bie "absolute 3bee" ber logif in Anspruch \*), wo bod herr Branif, mit Allen, die einer ber seinigen verwandten Richtung folgen, gewiß nicht gesonnen ift, biese Attribute für etwas Anderes, als eben nur für gemeinte gelten zu laffen. Run aber mochte es nicht schwer fallen, zu zeigen, bag bie Bebeufen.

<sup>\*)</sup> Ich berufe mich hierüber flatt affer andern auf die Schrift Gabler's gegen Trenbelenburg, welche frei ift von ber 3weibeutigteit, mit welcher manche andere den theistischen Gottesbegriff, den auch fie dem Hegel'schen Spstem vindiciren wollen, eine Ertlärung darüber vermeiben, ob berfelbe in der Logit oder erst in der Geisteslehre seine Stelle haben soll.

welche man jenem vermeintlich rein logischen Gottesbegriffe nicht mit Unrecht entgegenstellt, ben Branif'iden Gottesbegriff fogar noch in erhöhtem Maage treffen. Findet man es namlich unbegreiflich, wie Selbstbewußtfein und freies Wollen und Sanbeln mit wiffenschaftlichem Rechte einer "Ibee" zugeschrieben werben können, die alle raum-zeitliche Realität, alle Realität nicht nur bes natürlichen, fondern auch bes geistigen Dafeins außer fich, ju ihrem Inhalte aber nur eine Reihe abstracter Rategorieen ober Denkbegriffe hat, die in ihr fich "aufheben" sollen: so muß man es noch viel unbegreiflicher finden, wenn biefelben Attribute einem Begriffe beigelegt werben, ber nicht einmal biefen, sonbern außer jenen Attributen felbft, die aber baburch eben wiffenschaftlich zu unmöglichen werben, gar feinen Inhalt bat. Dber mas für einen wiffenschaftlich bentbaren Inhalt konnte boch ein Begriff baben, dem zugleich mit ber concreten Realität, burch welche wir allerorten biefe Rategorieen erfüllt benfen, auch bie einfachen ontologischen Rategorieen selbst: Dasein, Dauer, Ginbeit, Bielbeit, Qualität, Befen, Substang, Urfache, Möglichfeit, Birflichfeit u. f. w., - ohnehin die, nach unferm Berf. "ethitologischen": Rraft, Materie, Leben, Organisation, Geift, Seele u. f. w. abgefprochen werden? - Offenbar bat Branif, indem er biefe Rategorieen, und mit ihnen ben gesammten eigenthumlichen ober specifischen Inhalt einer wiffenschaftlichen Metaphysit, außer aller Beziehung zur "ideellen Theologie" fette, und fie ausschließlich ber "Rosmologie" überwies, seinen Gott zu einem "leberseienben" im Sinne ber Neoplatonifer und bes Dionysius Areopagita gemacht, und er fann ihm baber auch nur mit bemfelben Rechte, wie jene seine Borganger, b. b. mit wiffenschaftlich febr unzureichendem, Selbstbewußtsein und Freiheit zuschreiben, - Eigenschaften, die einen flaren Sinn nur bann erbalten fonnen, wenn fie auf Grund ber ontologischen Rategorieen, die für das wiffenschaftliche Denken ihr Prius find, bialektisch entwidelt werben, sonst aber ein unbestimmtes Etwas ber Borftellung bleiben, weldes fich wohl mit ethischer und religiöfer Berechtigung, aber nime mermebr mit metaphpfischer, ber Gottbeit auschreiben läßt.

Und hiermit fomme ich auf meine vorige Andeutung gurud, bag Darftellungen ber Art, wie die Branifische, wenn fie junachft bie Wendung zu nehmen scheinen, bas Ethische zu metaphysiciren, und von willenschaftlicher Kritif zunächft auch barauf angeseben werben muffen, boch eben sowohl auch dahin gebeutet werben fonnen, ja, genauer betrachtet, julet mit Nothwendigkeit barauf binaus fommen, die Metaphysik von ethischen Brincivien abbangig zu machen. So febr nämlich ber mehrfach genannte Philosoub sich bemüht bat, seinen Gottesbegriff rein metaphysisch au balten, fo entschieden er (S. 189) die Deduction beffelben auf ben ontologischen Beweis, also auf eine ber reinen Bernunft, bem reinen Denten angeborende Gewißbeit gurudguführen trachtet: fo ift boch gar nicht schwer zu entbeden, nicht nur, wie mangelhaft biefer Beweisversuch bleibt, sondern auch, bag die für jenen Gottesbegriff in Anfpruch genommene Gewifibeit, wenn fie auch der Berf. nicht dafür erkennt, doch in der That eine ethische ift. Das "absolute Thun," welches er, hierin fich eng an Kichte b. a. anschließend, von beffen Philosophie bie seinige ein Absenker ift, zur Grundlage feines Gottesbegriffs macht, bas absolute Thun, als actuales, wie er es gefaßt wiffen will, nicht als bloger Begriff eines möglichen Thuns ift burchaus kein Ergebniß jener reinen Denknothwendigkeit, welche die Metaphylik, wennfie, ihrer Bestimmung gemäß, von aller Erfahrung abstrabiren will, zu ihrem alleinigen Princip, zu ihrer alleinigen Erkenntniß= quelle machen muß. Die, von allen etbischen eben fo, wie sonftigen empirifden Elementen (wozu auch bas Bewußtsein unseres eigenen Daseins als Subjects gebort), reingebaltene Denknothwendigkeit kennt überhaupt keine Actualität, b. h. keine ein Thun, einen Actus einschließende Realität (- bag keine mabre Realität ohne Actus möglich ift, fagt eben jenes Wort, und bat auch unser Berf. gang richtig eingeseben); fie tennt nur ein Sein, welches fich, biefer Actualität gegenüber, ale Potenz, ale Möglichkeit verhalt, ein schlechthin rubendes, that - und bewegungeloses Sein. Auch Gott ift ibr, und ift ber Metaphysif, wiefern sie nur im reinen Denken bleibt und beffen Nothwendigkeit jum Bewußtscin

bringt, ein foldes Sein; die Metaphysit wird, wenn fie sich wissenschaftlich vollendet, allerdings bazu fortgeben, dieses Sein als ben Begriff, b. b. eben ale bie absolute, fich felbft genugenbe Möglichkeit eines berartigen Actus zu erkennen, wie nach unferm Berf. die Gottheit ift; allein bas Segen bes Actus als eis nes folden, ober die Erfenninig bes fich felbft fegenden Actus bat fie andern Wiffenschaften zu überlaffen. — 3ch muß wohl gewartig fein, daß Branif und die ihm Gleich - oder Achnlichdenfenben mir biefe Sage felbft über bie Ratur bes reinen Denfens in Abrede ftellen werden. Dit biefen tann ich bier nicht weiter rechten; aber ich hoffe, daß es auch Andere geben wird, vor denen biefelben nur ausgesprochen zu werben brauchen, um ihnen ben eigentlichen Sit ber Streitfrage, um die es fich handelt, gum Bewußtsein zu bringen. Rann es nämlich nach biefen Gagen keinen Aweifel leiden, daß ein Gottesbegriff ber Art, wie ber Branif'iche, jur Metaphyfit in eine principielle Stellung gefest, nur als ein ethisches ober ethisch = religioses Postulat gelten fann, von welchem man, in Ermanglung eines flaren wiffenschaftlichen Bewußtseins über bie im reinen Denken als foldem enthaltene Gewißheit und Nothwendigkeit, den specifisch metaphysischen Inhalt in Abhängigkeit fest: fo wird, für ben ethischen Standpunkt felbst, ben wir bier einnehmen zu wollen bereits oben erklart haben, die Frage unstreitig dabin zu ftellen sein: ob den Forberungen bieses Standpunktes-selbst ein solcher Gottes = und Freiheits begriff bester entspricht, als ein auf bem Wege, ben wir vorläufig als ben rein metaphyfischen bezeichneten, vorläufig zu gewinnender, wenn auch erft in ethischem Zusammenhange, ober unter Borausschidung ethischer Pramiffen, in's Wert zu sebenber und zu bethätigenber ?

Ehe ich seboch in die nähere Erörterung dieser Frage eine gebe, glaube ich darauf aufmerksam machen zu muffen, wie die Stellung der ethischen und der metaphysischen Principien zu eine ander, die bei Branis eine unklare und unbewußte geblieben war, bei einem der nachfolgenden, in verwandter Richtung sich bewes genden Forscher, nämlich bei Lope, zu deutlichem Bewustsein ge-

bieben ift. 3ch ftebe nicht an, es als ein Berbienst sowohl ber metaphpfifden, als ber logifden Darftellung biefes Schriftftellers, und als einen Fortschritt über die Branig'sche hinaus, zu bezeich= nen, daß fie, obwohl auch ihrerseits eines immanenten Princive ber metaphysischen Forschung entbebrend, fic boch über bie fen Mangel feine Junfon gemacht, sondern ihre Abhängigkeit von einem Princip, bas ibr äußerlich und fenseitig bleibt, offen eingestanden bat. Gerade badurch ift es ihr möglich geworben, was der vorhin erwähnten Parstellung versagt blieb, den metabbvfischen Inbalt rein abzuscheiben von bem ethischen, und, zwar nicht ben gangen Reichthum ber Inhaltsbestimmungen, welche bie metapbvfifde Denknotbwenbigkeit für fich in Anspruch nehmen fann, ohne irgend eine Beimischung außermetaphpsischer Dualitaten ober Realitaten, aber boch einen viel beträchtlicheren, als jenen, für fich zu gewinnen. Denn mabrend Branif überall nur fein, burch außermetaphyfische Intereffen ibm gegebenes, von ibm aber für metaphpfisch gehaltenes Ziel por Augen hat, und fich in ber Auswahl und Entwicklung seiner Rategorieen nur von bem Bewußtsein dieses Zieles leiten läßt: so ift dem jungeren Forscher, eben burch bas Bewußtsein über bie einseitige, ber Actualität bes fittlichen Geiftes entbebrenbe, - barum, nach ibm, von ber Natur bieses Geiftes abhängige Stellung (welches Darum aber von uns eben in Frage gestellt wird), ber Blid über bas eigenthumliche Bebiet biefer Denknothwendigkeit befreit, und er vermag fich innerhalb beffelben, wenn auch noch nicht im wahren Wortsinn beimisch zu fühlen, doch mit viel größerer Unbefangenheit zu bewegen, als wer über ben Unterschied bieses Bebietes von bem ber ethischen Geifteswirklichkeit gar fein Bewußtsein bat. Dagegen treten aber auch die Uebelstände, welche sich aus dieser Unterordnung bes metaphyfichen Standpunfts unter ben ethischen für ben letteren selbst ergeben, bier weit schrosser bervor, als bort, wo bie Bermischung beiber Standpuntte überall noch eine, wenn auch wiffenschaftlich mangelhafte, Unterstellung metaphyfischer Pramisfen ba, wo man ihrer bedarf, für ethische Gape ober Begriffsbestimmungen möglich macht.

Wenn wir namlich, als bie Summe biefer Uebelftanbe, jest bestimmter ben, im Allgemeinen zwar schon oben angebeuteten geltend machen, bag bei biefer Stellung ber beiderfeitigen Disciplinen bem ethischen Freiheitsbewußtsein sein Recht nicht werben tann: so wird, wer bie Logische Darftellung vor Augen hat, ben Sinn bieses Tadels leicht begreifen, während den übrigen, und namentlich ber Branif'schen, manche Ausflüchte offen fteben, bie man ihnen erft ausbrudlich versperren mußte. Wer, wie lope, alle logische und metarbofische Denknothwendigkeit. bis auf ihre einfachften Elemente, bis auf ben logischen Sat bes Biberspruchs, für einen Ausfluß ber praftischen Ratur bes Beiftes balt, wer ihr mithin — benn dieß licgt offenbar in biefer Boraussetzung, - nur barum und nur infofern Geltung gufdreibt, weil und wiefern ein sittlich wollender und bandelnder Beift ba ift, ber als solcher ein Object, eine Sphare seines Sandelns in Anspruch nimmt: ber erklärt damit, daß er für diesen Geist entweber überhaupt fein Prius kennt, ober wenigstens die metaphysis schen Rategorieen nicht als solches Prius anerkennt. Wollten wir bas Lettere annehmen, wollten wir annehmen, daß auch ein Solder in abnlicher Beise, wie Kant, awar nicht bie Rategorieen, wohl aber die Freiheit als bas Prius ber Sittlichkeit, ober ber Actualität bes Geistes als sittlichen, als sittlich = wollenden und handelnden, zu setzen gedächte: so würde biermit gang ber oben von uns besprochene Kall bes letigenannten Denfers eintreten. Der Philosoph, der diesen Weg einschlüge, wurde sich genöthigt seben, eine zweite Metaphysif, eine Metaphysif des Freiheitsbegriffs, neben ber ersten anzuerkennen, und die erste Metaphysik entweder geradezu durch die zweite widerlegt werden zu laffen, ober ihr neben berfelben nur eine untergeordnete Gelting, als Metaphysit der endlichen Verstandesbestimmungen, einzuräumen. Aber bazu wird fich in neuerer Zeit, nachdem ber Standpunkt bes Kriticismus so allgemein als ein überwundener gikt, und man in den Kategorieen, auf welche Weise auch immer, ein Absolutes, ein An-sich anzuerkennen gelernt bat, kein Korscher so leicht ents schließen wollen; und Lote namentlich hat (im britten Theile Kie ner Metanbofif) die Ungulässigfeit ber fautischen Getrennthaltung ber Rategorieen von bem Begriffe eines binter ihnen und hinter ber von ihnen beberrichten Erscheinungswelt fich verbergenden Unfich auf eine Beise bargethan, die von uns schon früher in bieser Beitschrift als eine sehr gelungene anerkannt worden ift. Es bleibt also faum etwas anderes übrig, als, unumwunden einzugesteben, bag man in bem Begriffe bes banbelnben sittlichen Beiftes von feinem Unterschiede eines Prius und Posterius überhaupt etwas weiß, und namentlich also nicht die Freiheit als ein Prius sciner Sittlichfeit betrachten fann; - und bieg ift es benn auch, mogu, wie ich nicht zweifle, die Meisten berer, die auf biefen Standpuntt fich geftellt haben, gar leicht fich entschließen werben. Bebarf es ja boch, um bes Freiheitsbegriffs in biefem Sinne entrathen zu können, keineswegs einer Berzichtleiftung auf ben Begriff ber fittlichen Freiheit in febem Sinne. Denn abgesehen bavon, daß nicht Wenige folden Begriff auch mit bem ftrengften Determinismus vereinbar finden wollen, fo bieten fich ja ben Anberen, die um ber Erflärung bes Bofen willen bem creaturlichen Beifte die Möglichkeit entgegengesetzer sittlicher Richtungen nicht von vorn herein abschneiben zu burfen glauben, noch gar manche Auskunftsmittel bar, ben Begriff solcher Möglichkeit in Ansehung ber Beichopfe offen zu halten. Bas aber ben Schopfer, ben Urgeift betrifft, fo scheint, in Ansehung feiner jene Möglichkeit gu läugnen, um so weniger ein Bedenken obzuwalten, als man bei solcher Laugnung ja auch ben Buchftaben ber bisberigen Dogmatif auf seiner Seite hat.

Solches Eingeständniß von Seiten meiner Gegner bis auf Weiteres voraussepend, euthalte ich mich für jest der weitern Polemik gegen sie, und beschränke mich auf eine kurze Darlegung des Sinnes, in welchem ich meinerseits im Interesse der Ethik einen Freiheitsbegriff, und eine wissenschaftliche Begründung und Ausführung des Freiheitsbegriffs fordern zu dürfen glaube, welche sich, der erstere zum Princip der Ethik als solchem, die anderen zu den wissenschaftlichen Disciplinen, welche der Begründung und Aussührung dieses Princips gewidmet sind, als das Prius beider

au verhalten haben. — Ich gebe von einer Bemerkung aus, bie mir wohl von Benigen wird bestritten werben, welche ihr natürlices Bewußtsein, ihren gesunden Menschenverstand nicht gang und gar ben Lebren irgend eines bestimmten speculativen Standpuntis gefangen gegeben, ober von benfelben haben absorbiren laffen. Es ift biefe, daß von bem natürlichen Bewußtfein bei jedem Acte fittlicher Anforberung ober fittlicher Beurtheilung in bem Wefen, welchem, fei es bie Forberung, ober bas Urtheil gilt, eine Duplicitat bes Ronnens und bes Thuns ober Bollens als realer, nicht blos logisch-ibeeller Unterschied vorausgefest wird, und bag biefe reale Unterschiedenheit beider Momente es ift, welche für jenes Bewußtsein ben Inhalt ber Borftellung ausmacht, bie es von ber Freiheit, von ber fittlichen Freiheit ber Bernunftwefen bat. Das gefunde, natürliche Bewußtsein verkennt barüber keineswegs die geistig substantielle Ratur bes sittlichen Wollens und handelns. Es weiß recht wohl, daß die Gewobnbeit solchen Wollens und Sandelns in dem freien Bernunftwesen zu einer Natur, zu einer Nothwendigfeit wird, welche bie Möglichkeit eines entgegengesetten Sandelns ober Wollens, obwohl selbige, und zwar nicht blos als ein ideelles, logisches Moment, sondern allerdings als eine zeale Potenz oder Wesen beit, auch so noch besteben bleibt, boch gar nicht auftommen, gar nicht in wirklichen Sandlungen und Willensacten fich bethätigen laßt. Ohne biefe Ueberzeugung ware, wie Berbart richtig bemerkt bat, keinerlei sittliche Werthichabung, auch nicht bie eins fachfte Burechnung möglich; wabrend es freilich biefem Philosophen nicht zuzugeben ift, wenn er aus dem Kactum solcher Zurechnung und Werthschänung auf die Nichtigkeit ber Freiheit als einer rea-Ien Potenz ohne Weiteres bat ichließen wollen. Gben barum aber, weil dem natürlichen Bewußtsein biefer Begriff einer sittlichen, auf dem Grunde der Freiheit berubenden Natur und Nothwendigfeit Teineswegs fremb ift, eben barum nimmt baffelbe auch nicht ben minbesten Anstog baran, die nämlichen Boraussetzungen sittlicher Werthichatung, die es bei ben endlichen Bermunftwefen macht, auch auf ben Schöpfer zu übertragen. Bas auch Philosophen

und Theologen bagegen erinnern mögen: der natürliche Menschenverftand läft es fich nicht nehmen, Gott, inbem er ibn als ben Guten anerfennt und verebrt, jugleich boch eine wirfliche, reale Dacht auch jum Nichtguten jugufdreiben, und feine Gute eben barein zu setzen, bag er von biefer Macht feinen, wohl aber von ber zum Guten ben vollften und überschwänglichften Gebrauch macht. Er findet in biefer Annahme eben fo wenig, wie einen fittlichen, auch einen logischen Anftoft; er weiß nichts von bem Biberfpruche, ben gewiffe philosophische Schulen barin finden mollen, eine Macht, eine Möglichkeit als real zu feten, die fich in teinem Momente ibres Daseins zur Actualität bringt ober als Actus bethätigt. Er wird vielleicht Bebenten tragen, es eine Bahl au nennen, wodurch fich Gott für das Gute, im Gegenfage des Richtguten, entschieben bat, benn es entgeht ihm nicht, bag biefer Ausbrud, auch bei'm geschöpflichen Beifte, beffer auf bie mit beutlicher Gegenwart bes Objects im Bewuftsein erfolgende Billends entscheidung zu einer einzelnen, vorübergebenden That, als auf bie Aneianung einer beharrlichen, in einer langeren Folge folder Thaten fich außernden Charaftereigenschaft pagt, bag er aber am wenigsten bei einem Acte, ben wir boch als von Ewigkeit ber geschehend zu benten nicht umbin können, als paffend erscheinen will. Aber er beharrt barum nicht minder babei, folche Entscheis bung, von bem reinen Befen ober Sein Gottes, in welchem fie erfolat, also von seiner Allmacht und Allwissenbeit unterschies ben, und feinesweges unmittelbar bamit zusammenfallend zu benfen.

Wer nun mit uns in diesem Allem die Aussprüche ber, natürlichen, gesunden Vernunst wiedererkennt, der wird uns ohne Zweisel die Forderung an die spstematische Philosophie einräumen, daß sie ihrerseits derselben eingedenk bleibe. Ohne sich die cigenthümlichen Schwierigkeiten zu verheelen, welche daraus für sie erwachsen, wird sie doch einen Weg einzuschlagen suchen müssen, der wenigstens eine Möglichkeit absehen läßt, zu Resultaten zu gelangen, welche mit senen Aussprüchen übereinstimmen, einen Ausweg, der nicht, wie so manche der bisherigen Richtungen der Speculation, sede solche Möglichkeit gleich von vorn herein ab-

schneibet. —. Eine Schwierigkeit ift überall schon halb überwunben, wenn man ihr nur fed in's Auge fieht. Wir halten es baber auch in biesem Kalle für bas Gerathenste, die bestimmte Krage aufzuwerfen: worin benn eigentlich bie Schwierigkeit beftebt, welche bie Bbilosophie bisber verbindert bat, nicht nur, in ihren Resultaten mit jenen Aussprüchen ber natürlichen Bernunft übereinzustimmen, sonbern, sogleich in ben Principien, in ben ersten Anfangen ibres etbischen und metaphylischen Korschens, damit unverträgliche Resultate vorauszunehmen? Die Schwierigfeit ift, wenn ich recht sebe, folgende. In jenen Axiomen bes gesunden Menschenverstandes scheint, ungeachtet ber Andeutungen, die sich, wie bemerkt, auch in ihm auf ein Anderes finben, zulett boch immer eine geistige Eristenz vorausgesett, welche fich gegen bie ethischen Bestimmungen gleichgultig verhalt. Bie eine, jest ziemlich allgemein aufgegebene ober für veraltet erklärte Phydologie in theoretischer Beziehung ben Geift als eine tabula rasa vorftellen lebrte, worauf Begriffe, Borftellungen, Erfennts niffe, furz jedweder theoretische Inhalt nur durch Einwirfung von Außen aufgetragen wird: so scheint es, als werde in jenen Ariomen ber Geift in ethischer Beziehung ale eine abnliche tabula rasa vorausgesett. Freilich nicht als eine von Außen zu beschreibenbe, aber boch als eine, bie, indem fie burch irgend einen mechanis ichen Apparat fich felbft mit jener Schrift erfüllt, welche ben ethischen Inhalt bezeichnen soll, babei in ihrem von vorn berein fcrtigen Befen ober Dafein unverandert bleibt, gleichviel, welcher Urt ber Inhalt ift, ber foldergestalt auf fie aufgetragen wirb. Solde Borftellung wurde sich ohne 3weifel recht wohl vertragen mit der bereits porbin abgewiesenen, von der natürlichen Bernunft keineswegs vertretenen Ansicht, als habe bas Ethische nicht in der Substanz des Beistes, sondern nur in deffen vorübergebenben Sandlungen seinen nächsten Sit, als seien nur die letteren, nicht aber die Substanz, Gegenstand sittlicher Beurtheilung. Durchaus aber nicht verträgt fie fich mit jener substantielleren Unficht bes Ethischen, welche, von jeher bem richtigen Bernunftinftinct, so wie nicht minder bem achten Religionsglauben so nabe lag, in

ber Philosophie unserer Zeit aber einen ziemlich unbestrittenen Triumph gefeiert bat. Rach biefer nämlich kann nicht nur bie 3bee bes gottlichen Beiftes, ale wirkliche, lebenbige, auf feine Beise von bem Begriffe feiner Gute, und ber sonftigen baran fich reihenden ethischen Gigenschaften getrennt werben, fonbern es muffen die entsprechenden Eigenschaften als substanticle. nicht blos accidentelle Momente auch bes creaturlicen Geiftes gel-Wenn, wie nicht blos die begel'sche Philosophie es fast, ber allerdings ber Ruhm nicht bestritten werden fann, von allen bisberigen Systemen die eindringenofte Darstellung biefes Beifted. processes gegeben zu haben, - wenn bas Wesen bes individuellen, creaturlichen Geiftes, weit entfernt, wie bie monabologischen Spfteme es anseben, eine für fich fertige atomistische Substanz gu fein, vielmehr nur begriffen werden fann als bas organische Erzeugniß eines geistigen Processes, in welchem die objectiven Momente bes Gesammtlebens, benen in bem Individuum die fittlichen Eigenschaften entsprechen, recht eigentlich bie realen, subftantiellen Principien oder Exponenten find: wie bleibt benn noch eine Ausficht, die Borftellung bes verfonlichen Geiftes als eines auch unabhängig von ben sittlichen Attributen fertigen, existirenden Dinges festhalten ober wiffenschaftlich rechtfertigen zu können ?

Dieß, ich wiederhole es, ist die Schwierigkeit, welche, sei es klar gedacht, oder dunkel empsunden, in unserer Zeit, aber nicht erst in der unsrigen, so Manche auf die Meinung gedracht hat, als könne in der Fassung des Freiheitsbegriffs ein strenges wissenschaftliches Denken unmöglich sich den Forderungen des natürlichen Menschenverstandes andequemen, sa die Einige wohl zur ausdrücklichen Mißkennung und Berläugnung dieser Forderungen verleitet hat. — Ich verkenne nicht, wie nahe insbesondere durch die Hesgelschen Philosopheme über den "obsectiven Geist" als den substantiellen Träger der "Sittlichkeit," die eben durch ihn zur eigentlichen, wahrhaften Substanz auch des "subsectiven Geistes" wird, wie nahe, sage ich, dadurch denen, welche die Wahrheit und Berechtigung dieser Philosopheme anerkennen, dabei aber durch das Berhältniß sich nicht besseicht sinden, in welches dort der

"objective Geift" jum "abfoluten Geifte" gefett ift, ber Berfuch gelegt wird, bas Moment ber Sittlichfeit, welches burch bie Benbung, bie wir baselbst genommen finden, für ben absoluten Beift gang verloren zu geben icheint, burch bie Aufnahme ethischer Rategorieen in die Metaphysit zu retten. Auf die Metaphysit namlich, ober, wie es bort heißt, die "Logif" weist uns auch bei be gel der Begriff des absoluten Geiftes jurud, indem derselbe im "absoluten Wiffen" - bieß aber ift nach Begel befanntlich eben bas logische Wiffen, bas Wiffen ber absoluten logischen Ibee von fich felbft, - fich in's Werk fegen und vollenden foll. Dieg ift benen, von welchen ich bier spreche (- unter ben oben naments lich Genannten meine ich vorzüglich Chalpbaus), nicht unbemerkt geblieben, und fie find baber auf ben Gebanten gefommen, eine Berbefferung jenes Grundmangels der Segel'ichen Philosophie, unter wefentlicher Bewahrung bes Begriffe, ben biefelbe von bem fubstantiellen, ethischen Processe bes Beisteslebens aufstellt, burch eine Umgestaltung ber Metaphysit zur Ethit oder ethifologischen Theologie zu erreichen. Die Frage nach der Bedeutung des Freie beitebegriffs, für ben absoluten eben fo, wie für den enblichen Beift, ift dabei unberudfichtigt geblieben, ober wenigstens zur Zeit noch nicht ausbrudlich berudfichtigt worden. 3ch nun glaube eben von dem Standpunkte aus, auf den mich im Obigen die Erörtes rung biefes Begriffs bingeführt bat, unter nicht minder vollftans biger Bewahrung bes Wahren und Tiefen, was uns die Segel's fche Geifteslehre gebracht bat, baffelbe Biel, was Jenen vor-Schwebt, noch ficherer erreichen zu fonnen.

Daß der Proces des objectiven Geisteslebens, in welchen her gel und die ihm folgenden oder dem Einfluß seiner Schule sich nicht verschließenden Philosophen im Allgemeinen das Wesen der Sittlickeit sehen, als solcher, als Proces, und daß mit ihm zusgleich die in ihn eintretenden oder vielmehr nach ihrer individuels Ien geistigen Bestimmtheit aus ihm hervorgehenden subjectiven Perstönlichkeiten, als freie betrachtet, oder mit dem Attribute der Freiheit belegt werden, darf ich als bekannt voraussehen. Der Sinn dieser Bezeichnung liegt indessen hier nicht ganz so offen zu

Tage, wie bei andern Lebren, Die fich berfelben bedienen; man wird und daber wohl verstatten, bie Frage aufzuwerfen, was benn eigentlich bamit gemeint fei? Bang in bemfelben Sinne, in welchem Segel die "absolute Freiheit" für identisch mit der "absoluten Nothwendigfeit" erflart, und in biefer Identität beibe gu Attributen feiner "absoluten 3bee" macht, fann er, und fonnen bie ihm hierin Kolgenden wohl schwerlich von dem "objectiven," und noch weniger von dem "subjectiven Beifte" die Freiheit prabiciren wollen. Demt werm auch immerhin für bie Begriffe beiber, als integrirende Momente bes "Spftemes," biefelbe abfolute Nothwendigfeit in Unspruch genommen werben möchte, wie für die Idee als solche — (mas doch immer noch in so fern zweifelhaft bleibt, fofern man nicht gang flar fiebt, ob Begel feinen außerlogischen, natur = und geiftesphilosophischen Rategorieen bieselbe Rothwendigkeit beilegt, wie ben logifchen): fo wurden boch theils diese Begriffe biermit nur in das Berbaltniß ber einzelnen logischen Rategorieen eintreten, benen ber genannte Denfer zwar Rothwendigfeit, aber, wegen ibrer bialektischen Abbangigfeit von andern Rategorieen, nicht, wie ber absoluten Ibee, bie Rothwenbigfeit, Die mit ber Freiheit identifch ift, gufdreibt, theils wurde bie Bezeichnung bann eben nur bem Begriffe gelten, aber nicht bem zeitlich und raumlich begranzten, organischen Geiftesleben felbft, ben geschichtlichen Entwidlungereiben, welche unter ben Begriff bes "objectiven," und noch viel weniger ben eingelnen Subjecten ober Individuen, welche unter ben Begriff bes "subjectiven" Beiftes fallen. Wir muffen uns also nach einer andern Bebeutung bes Wortes Freiheit umsehen, bie, wenn man auch eine ausbrudliche Erflarung barüber bei Begel vermißt, boch fillschweigend vorausgesett wird. Und hier nun glaube ich mich ber Beiftimmung berer, benen in biefer Sphare ein Urtbeil qufleht, so ziemlich verfichert halten zu konnen, wenn ich folgende Erflärung barüber gebe. Frei wird ber Geift, sowohl ber subjective ber Individuen, als auch ber objective ber Bölker, Staas ten und bes menschlichen Geschlechts, in fo fern genannt, als von ihm vorausgesett wird, daß er in der Weise zeitlichen Werdens,

geitlicher Entwidelung fich in bie Ochalt, welche burch bie Ibee von ibm gefordert oder ibm vorgezeichnet ift, bergestalt hineinbilbet, bag er felbft fic bei biefer Sineinbilbung, bie in Bezug auf ibn, biefen befondern, zeitlich und raumlich bestimmten Beift, auch nicht, ober auch auf verfebrte Beife gescheben fonnte, fein alleiniger Grund ift, und feiner außeren Rothigung folgt. Dieß, fage ich, wird bier vorausgesett, nicht nur vom objectiven, sondern allerdings auch vom subjectiven Beifte, wiefern nämlich auch auf biesen bas Prabicat ber Freibeit angewandt wirb. Denn obwobl. wie porbin bemerkt, ber subjective Beift in Diefer Betrachtungemeise als abbangig von dem objectiven, und obwohl gerade in biese Abbangigkeit bie "Sittlichkeit" bes erfteren gesetzt wird: fo barf boch, auch nach Segel, solche Abbangigkeit nicht, wie bei ben Naturproducten, als eine außere Röthigung genommen werben. Sie ift vielmehr analog zu verstehen, wie bei'm objectiven Geiste die Abhangigkeit von der "Idee". Wie dem objectiven Beifte seine Bestimmung ein für allemal burch die "absolute 3bee", so ift dem subjectiven die seinige, nicht ein für allemal, sondern ben einzelnen Individuen nach Maaggabe ihrer Zeit = und Ortsverhältnisse, ihrer Naturbestimmung, und ber jedesmaligen Bilbungs = und Entwicklungsftufe bes Bolks und Zeitalters, also bes "objectiven Geiftes" felbft, ihre individuelle, perfonliche Beftimmung burch ben objectiven Beift angewiesen; aber ob fie nun berselben genügen ober nicht, so ift es, in dem einen, wie in dem andern Kalle ibre That, eben so, wie es die eigene That des Bolfs: ober Menschbeitgeistes ift, wenn er ber Bestimmung genügt, welche burd bie "absolute 3dee" ihm angewiesen ift.

Es ist leicht zu sehen, daß auch bei diesem Freiheitsbegriffe, eben so wie bei dem der natürlichen, unbefangenen Bernunft, eine Möglichkeit des Gegentheils, des Andersseins vorausgesest, und die Immanenz solcher Möglichkeit als wesentliches Moment der Frei-heit angesehen wird. Den einzelnen Kategorieen wird in Hegel's Logik, trop ihrer Absolutheit und absoluten Nothwendigkeit, keine Freiheit zugeschrieben, denn ihr Sein und Sosein hängt nicht von

ihnen felbst ab, sondern von der Idee, in der sie ihre Wahrheit baben: bem concreten Beifte bagegen, sowohl bem ber Indivibuen, als bem ber Bolfer und ber Menscheit, wird Kreibeit augeschrieben, benn nur ihre fittliche Beschaffenheit überbaupt, ober in abstracto, ift burch bie 3bee gefest, nicht aber, bag fie es find, an benen ober in benen folde Beschaffenheit geset ift. -Allerdings burfen wir nicht unbemerkt laffen, bag nicht biefes Moment der Möglichkeit des Richt = ober Anderssein für fich es ift, was man, wenn man ben authentischen Sinn jener Philosophie vor Augen behalt mit biesem Pradicate ber Freiheit eigentlich gemeint glauben barf. Bare bieß, wie konnten wir bann biefen Bortgebrauch in Einflang bringen, mit jener urfprünglichen, metaphpfischen Bebeutung, nach welcher ber "Ibee" Freiheit zugeschrieben wird, ausbrudlich wiefern fie zugleich die schlechthin nothwendige, und in Bezug auf sie von keiner Möglichkeit des Richtober Andersseins die Rede ift ? Solden Leichtsum in bem wissen-Schaftlichen Gebrauche eines so prägnanten Wortes durfen wir ohne Beiteres weber Segeln, noch seinen Schülern gutrauen; auch ift es gar nicht schwer, bas Band zu finden, welches beide Wortbebeutungen unter einander verbindet, oder das Motiv, welches die Uebertragung bes Wortes von ber einen Sphare, in ber es gebraucht wird, auf die andere rechtfertigt. — Wir dursen uns, um soldes Motiv zu finden, nur an die Bedingung erinnern, von der auch das natürliche Bewußtsein die Möglichkeit der Freiheit als concreter Besensbestimmung abbangig macht. Das natürliche Bewußtsein schreibt nur vernünftigen, selbstbewußten Wesen Freiheit gu, und wenn Segel im concreten Wortgebrauche biefe Gigenschaft nur geistigen Wesen beilegt, so bat bieft seinen guten Grund barin. daß nach seiner Auffassung nur in diesen die Idee sich als Totalitat offenbart, ober jum Bewußtsein tommt. Das factiiche Borhandensein des Bewuftseins, bes Selbft = und Gottesbewußtseins, sowohl im subjectiven, als im objectiven Geifte, benn auch bem objectiven Beifte, ben Bolfern, Staaten u. f. w. ichreibt Begel bekanntlich als Gesammtpersonlichkeiten ein Selbstbewußtsein, und nur in Bezug auf dieses Selbstbewußtsein, Freis beit zu - ift in biefen geistigen Befen bas Siegel ber Ibee, weldes fie, nicht zwar von der idealen, wohl aber von der Raturnothwendigkeit befreit, indem es ein jedes Befen, dem es inwohnt, eben burch sein Inwohnen als Totalität in fich, entsprechend ber ursprünglichen und absoluten Totalität, welche bie Ibee selbst ift, alfo als Ab= ober Cbenbild ber 3bee barftellt. Die Freibeit als Attribut ber geistigen Subjecte, ober ber objectiven Subftang, welche für biefe Subjecte bas fittliche Lebenselement bilbet, hat also in biesem Zusammenhange wesentlich bieselbe und keine andere Bebeutung, wie die Kreibeit als Attribut ber Ibee. Sie bezeichnet in jenem Falle die relative, wie in diesem die absolute Selbstftanbigfeit bes wesentlich aus fich und burch fich, nicht aus Anderem und in Anderem Seienden. — Daß die Freiheit der creaturlichen Geifter, sowohl die subjective, als auch bie ihrer objectiven, fittlichen Substang, mit ber Möglichkeit bes Nicht. oder Andereseins bessen, bem fie inwohnt, verbunden ift, thut et gentlich nichts zur Sache. Es ift dief eben nur eine Kolge ber Beschränfung ober Endlichfeit, ber blos relativen Totalität und Selbstständigkeit biefer geistigen Befen; waren fie, ober ware eines biefer Wefen bas Absolute schlechthin, fo wurde biefe Moglichfeit bes Begentheils megfallen, wie fie benn bei ber "absoluten Ibee" in der That wegfällt. Da es aber in dem Beariffe des concreten, subjectiven oder objectiven Beistes liegt, die endliche, und als solder nur relative, nicht absolute, Totalität zu sein: fo kann auch biefe "fchlechte" Möglichkeit allerdings als ein noth wendiges Ingrediens, und somit als ein Zeiden ober Beglaubis gungemittel ber Freiheit betrachtet werben, benn fie brudt eben so sehr, wie einerseits die Nichtabsolutheit, auch anderseits bie Unabhängigfeit von feber außerlichen Recessitirung aus. Diefe aber ift es, worauf es ankommt, wenn ber Beift als freier nicht von der Idee als eben fo oder in noch boberm Sinne freier, fon dern von den Naturwesen, als unfreien oder nur, und nicht einmal im bochften Sinne, nothwendigen, unterschieden werden folk.

So, wie hier dargelegt, ftellt fich die Betrachtung, wenn wir im Beget'schen Spfteme unsern Standpunkt nehmen. Ich habe

biefen Standpunkt naher bezeichnet, nicht als ware er ber meinige, sonbern weil ich ibn, namentlich mit Binblid auf einige ber porbin erwähnten Anfichten, für ben bequemften Durchgangepunft balte, um zu bem Biele, nach welchem ich binarbeite, zu gelangen. Wie nämlich schon vorbin bemerft, so glaube ich mich gunachft mit benen verftanbigen ju muffen, welche bie begel'ichen Boraussegungen über bie organische Natur ber Sittlichfeit und ber sittlichen Freiheit im endlichen Geifte im Allgemeinen theilen, und, ohne barum in bie Art und Beise einzustimmen, wie Begel ben Begriff bes Geiftes burch seine Lebre vom absoluten Geifte wieder auf bas abstract Logische gurudführt, boch in ienen Boraussegungen einen Grund finden, ber fie abhält, eine reale, in der ausdrudlichen Abtrennung ber, beiben Begriffesphären gewidmeten Disciplinen fich abspiegelnde Unterscheidung des Ronnens, und bes sittlichen Bollens und Sandelns in letter Inftang für ausführbar ober mit ber substantiellen, organischen Natur bes Beiftes vereinbar zu halten. Es wird wohl überfluffig fein, biefe barauf hingewiesen zu haben, wie eben bas, was ihnen unausführbar icheint, bei Begel, wenn auch zunächft nur in einseitiger Beziehung, in der That schon ausgeführt ift. Dem Geifte, dem subjectiven ber Individuen sowohl, wie auch dem objectiven ber Bölfer und ber Menschbeit, ift nach Segel in ber logischen Idee sein abstractes Wesen, b. h. die allgemeine Form und Döglichkeit seiner concreten, realen Gestaltung gegeben. Solche Gestaltung felbst ist sein eigenes Werk, und barin, daß er in Bezug auf sie mur auf fich felbft gewiesen ift, nur in fich ben Grund ihres Seins ober Richtseins, ihres So = ober Andersseins bat, besteht seine Freiheit. Db bieser Freiheitsbegriff mit den Boraussegungen bes natürlichen Bewuftseine übereinstimme, werden Manche vielleicht bezweifeln, aus bem Grunde, weil nach Segel bas Bewußtsein, bas Gelbstbewußtsein erft bas Resultat ber freien Gelbstentwidlung bes Geistes, bie Bollenbung und ber Abschluß feines realen, fütlichen Wefens fein fann, ber Ausspruch bes natürlichen Bewußtseins aber gemeiniglich so verstanden wird, als fordere dasselbe zur Freiheit die Möglichkeit einer auf Grund eines schon vor=

handenen, klaren Selbstbewußtseins erfolgenden sittlichen Entscheidung. Ich halte jedoch solchen Zweisel für ungegründet, denn diese lettere Forderung würde, solgerecht durchgeführt, auf die schlechte Willführ oder die äquilibristische Freiheitsvorstellung hinauslaufen, dem natürlichen Bewußtsein aber ist, wie schon oben bemerkt, auch der Begriff einer compacteren, substantiell- organischen Natur des Sittlichen mit nichten fremd. Darum stehe ich nicht an, es auch als meine Uederzeugung auszusprechen, daß in Bezug auf den end lichen Geist Hegel, ohne es selbst zu wollen, den ganz richtigen, den einzig möglichen Weg eingeschlagen ist, um den Freiheitsbegriff der natürlichen Vernunst mit den Ergebnissen eines gebildeten, wissenschaftlichen Denkens zu vereinigen.

Dbne es felbft zu wollen, fage ich. Es erbellt nämlich aus bem eben Dargelegten, bag es Segeln um basienige Moment, welches die natürliche Bernunft nie aufhören wird, für bas eigentlich wesentliche bieses Begriffs zu balten, ganz und gar nicht zu thun war. Er bat daffelbe, nur weil er nicht anders konnte, mit in Rauf genommen, obne irgend einen Werth barauf zu le gen, und ohne ibm irgend eine Confequeng für ben absoluten Beift und feine Rreibeit einzuräumen. Er befindet fich im Grunde bier in gleichem Falle mit der alten Metaphpsif und Dogmatif, welche auch ihrerseits ben Begriff Gottes als bes "schlechthin nothwendigen Wefens" auch über Die ethischen Gigenschaften erftredte, und, trot ber ibm zugeschriebenen Allmacht, feine reale Möglich keit bes Andersseins ober Anderswollens in Gott jugab. Doch geichnet er fich vor biefer burd bas beutlichere Bewußtfein aus, welches er über sein Berbaltnif zur Kreibeitevorftellung ber na türlichen Vernunft, oder, wie er es ansah, des gemeinen Menschenverstandes begt. Jener alte Dogmatismus fand gar fein Arg barin, fene Freiheit, die er Gott absprach, nichts bestoweniger in ben Geschöpfen als einen Borgug, als eine Bollfommenheit angufeben, als eine fo bobe Bollfommenbeit, bag um ihretwillen Gott fogar bem verberblichen heere bes Bofen und bes Uebels Eingang in seine Schöpfung gestattet baben foll \*). Dieff vermeibet bie

<sup>&</sup>quot;) 3ch weiß wohl, baß bie rechtgtaubige, augustinifch : protestantifche

Begel'iche Lebre, indem fie das Politive der Freibeit, wie gezeigt, in bas Moment ber Nothwendigfeit fest. hinter ben Unsprüchen ber natürlichen Bernunft aber bleiben beibe, sowohl jener Dogmatismus, als auch die Begel'sche Philosophie in so fern noch zurud, als jene, wie gesagt, bas positive, sittliche Moment ber Freiheit auch in Gott als verknüpft mit einer realen Macht ober Möglichfeit des Entgegengesetten vorzustellen sich berechtigt weiß. Nun ftellen wir zwar nicht in Abrebe, bag foldes Buructbleiben, ober bas Nichteingeben in biefe Borftellung in so fern mit Recht als bie Kolge einer geläuterten Einsicht gelten muß, wiefern bie nafürliche Berminft, in ihrer Eigenschaft ober Aeußerungsweise als gemeiner Menschenverstand, immer wieder zur ichlecht äquilibriftischen Borftellung berabfinft. Man fann, in Bezug auf biefen Aequilibrismus, ben rechtfertigenben Grund ober ben eigentlichen Sinn fener Unterscheibung awischen bem gottlichen und bem menschlichen Geifte in Beziehung auf den Freiheitsbegriff eben in der Babrnehmung finden, daß der creatürlichen Kreibeit, in Kolge der Unvollfommenheit, mit welcher in ben menschlichen Individuen vermöge ihrer Endlichkeit bas sittliche Princip zum Durchbruch

Theologie biefer Tabel in fo fern nicht trifft, ale fie bem menfche lichen Beift nach bem Sunbenfalle bie Freiheit abspricht. Aber theils ift nicht fie es, bie ich bier meine, fonbern bie erft aus ihrem Berberb hervorgegangene fupernaturaliftifche und rationge liftifche Dogmatit, theils tann boch auch - nicht fowohl jene Theologie felbst als Theologie, als vielmehr die auch von ihr als formales Bertzeug gebrauchte philofophische Theorie, ju ber Confequeng fortgetrieben werben, baß bie Freiheit, welche Gott ben Engeln und (nach ber vorherrichenden, infralapfarifchen Unficht) bem Abam anerschuf, als eine Bolltommenbeit vorausgefest wird, beren boch Gott felbit entbehrt haben foll. - Scharfer Dentende haben freilich zu allen Beiten, wie Begel in der neneften, die Auficht ausgesprochen, daß bie Freiheit, bie in ber Möglichteit bes Andersseins oder bes Bofen besteht, nicht ale eine Boll: kommenheit, fondern als ein Mangel, als ein im Begriffe bes creaturlichen Dafeins mit metapholifcher Rothwendigteit Itegenber Mangel ju betrachten fei.

oder zur Obherrschaft über das natürliche gelangt, immer etwas von äquilibristischer Willführ anhängt, was in Gott unstreitig als gänzlich wegsallend zu benken ist. Aber auch so bleibt boch noch immer die Frage unbeantwortet: ob nicht, bei gänzlicher Beseitigung der äquilibristischen Vorstellungsweise, bei Zurückrängung derselben in die Sphäre, aus welcher sie ihren Ursprung hat (dieß aber ist die Sphäre der äußerlichen, oberstächlichen Erschein ung der creatürlichen Freiheit), sener Voraussehung der natürlichen Vernunft auch in Bezug auf die Gottheit ein richtiger, wissenschaftlich haltbarer Sinn abgewonnen werden könne? Sie bleibt unbeantwortet, oder vielmehr, es ist hiermit schon aus die Mögslichseit, sa auf die Wahrheit und Nothwendigkeit einer den bisher für wissenschaftlich geltenden Answort hingebeutet.

Das Paradore, was diese Ansichten in bem blogen Gebaufen einer folden Untwort ohne Zweifel finden werben, bebt ober milbert fich, sobald man fich nur recht entschieden in der Ginficht festsett, daß auch bei ber creaturlichen Freiheit die Entscheidung, in welche man allgemein, wenigstens vom Standpunfte bes na= türlichen Bewußtfeine aus, bas Befen ber sittlichen Freiheit fest, nicht in bas unmittelbare Selbstbewußtsein bes Subjects, in weldem die Entscheidung erfolgt, sondern binter biefes Selbftbewußtsein fällt. Diese Ginsicht, fo gang unabweislich fie burch ben Begriff ber organisch = substantiellen Natur bes Sittlichen geforbert wird, scheint ben Deiften noch immer febr fcwer anzugeben. 3mmer auf's Neue seben wir, auch bei ernsten und philosophisch gebilbeten Forschern, die, burch jenen Begriff so entschieden abgewiesene, Borftellung wiederfebren, ale ob in ben Wesen, benen vermöge ihrer geiftigen Ratur bie Entscheidung für Gut ober Bos anbeimgegeben ift, folde Entscheidung in Form eines selbftbewuß. ten Wahlactes, unter ausbrudlicher Prafenz ber Gegenstände, amischen benen man fich zu entscheiben bat, im Bewußtsein erfolgen muffe \*). Es hilft aber nichts; ift es in ber That Ernft

<sup>\*) 3</sup>ch nenne in diefer Beziehung nur das bekannte, mit Recht ges schäpte Bert von Julius Ruller: Die ehriftliche Lehre von

mit ben gewonnenen bobern Ibeen über bie Natur bes Sittlichen. und will man auf bie Kruchte ber Ginficht, bie aus biefen Ibeen bereits erwachsen ober für die Zufunft in Aussicht gestellt find, nicht ein für allemal verzichten: so wird man sich in jene Kolgerung ergeben, und auch ben letten Reft ber äquilibriftifden Borftellung, - benn ein folder Reft, und nichts Anderes ift bie bier befämpfte Anficht - fabren zu laffen fich entschließen muffen. -Nicht, als gedachte ich die Bahrheit fittlicher Rampfe im felbftbewußten Menschengeifte zu laugnen, bie Realitat fittlicher Entscheidungen, die, in bem icon feiner felbft bewußten Beifte erfolgend, boch von eben so tief ein-, wie weit aus greifender organischer Wirfung auf fein gefammtes moralifches Dafein find. Aber wer je in die Ratur Diefer Rampfe, Diefer Entscheidungen einen tieferen Blid gethan, ber wird mir zugefteben, baff, je erufter und schwerer ein folder Rampf, und je folgenreicher feine endliche Entscheidung ift, um so weniger, auf welche Seite auch bie Entscheidung falle, das Gute und bas Bofe, als Object ber Babl, von vorn berein ausbrudlich nach biefer feiner fitte licen Qualität bem Bewußtsein in flarer Ginfict gegenwärtig ift. Es ift vielmehr bas Eigenthumliche folder Entscheidungen, bag, wenn fie jum Guten erfolgen, eine Aufflarung bes Bewuftfeins über bie Natur sowohl bes gewählten Guten, als auch bes verworfenen Bofen, wenn jum Bofen, eine weitere Berbuntelung bes icon zuvor feineswege über bie Beschaffenheit seines Begenstandes vollkommen flaren Bewuftseins, die nothwendige Folge ift. Es giebt schlechterbings teine Entscheibung für ein als Bofes flar erfanntes Boje und gegen ein als Gutes flar erfanntes Gute. Der Dichter \*), wenn er ber Mebea die bekannten Worte in Mund legt:

- video meliora proboque,

Deteriora sequor -

irrt entweber felbft über bie pfychologifden Buftanbe eines folden

t

5

ķ

k

ŗ

ï

ř

ľ

1

ď.

1

ď

K.

ķ

¥

¥

ż

X

r i

í

ber Sunde, beffen Grundmangel nach philosophischer Seite ber nicht vermiedene Rudfall in biefe Borftellungeweife ift.

<sup>\*)</sup> Ovid. Metamorph. VII, v. 20.

Gemuthe, und läßt aus feinem Bewußtfein beraus feine Belbin fprechen, ober er will uns ben Buftand einer Seele fchilbern, welder die fittliche Forderung zwar in unbestimmter Abndung ober Erinnerung vorschwebt, aber, burch ben Wogenschlag ber Leibenschaft getrübt, nicht die Klarheit gewinnen kann, die, wenn sie vorhanden ware, Gemuth und Willen unfehlbar mit ber Forberung in Einklang fegen wurde. Rurg: es kann als eines ber ficherften Axiome ber Ethit gelten, daß allenthalben die Rarbeit bes fittlicen Bewußtseins ben untragliden Dafftab abgiebt für bie Entschiedenheit bes fittlichen Billens, und bag fein Biderfpruch bes Willens gegen bas Bewuftfein möglich ift, ber nicht zugleich em Biberfpruch bes Bewußtseins gegen fich felbft ober eine ine nete Trübung und Berriffenheit bes fittlichen Bewußtseins mare \*). - Wenn aber bem so ift, wenn zur Ratur ber sittlichen Ents scheidung nicht nur nicht gebort, daß fie ein mit flarem Bewußtfein über bie Natur und Beschaffenbeit ber Gegensate, awischen benen die Entscheidung getroffen werden foll, verbundener Babl act fei, sondern wenn diese ibre Natur foldes flare Bewuftsein sogar ausdrücklich ausschließt: was folgt baraus für ben allgemeinen Beariff biefer Entscheibung und ihr Berbalmig zum Selbste bewußtsein, jur Perfonlichteit bes Geiftes überhaupt ? Richts In-

Diese Einsicht in die Natur des sittlichen Bewußtseins liegt auch dem theologischen Sape jum Grunde, den, dem scholastischen Aequilibrismus, der eug mit dem Pelagianismus zusammenhing, gegenüber, Luther überall mit so großem Nachdruck ausgesproschen und eingeschärft hat: daß jeder der Erlösung durch Shristum wirklich Theilhaftige auch dieser seiner Erlösung vollkommen im Glauben gewiß sein müsse und an ihr gar nicht zweiseln dürse. Die Zuversicht im Glauben — dieß aber ist eben die Klarscheit des sittlichen Selbstbewußtseins — wird nämlich hier als das Resultat der wirklich ersolgten Erlösung, d. h. Entscheidung sür das Gute, bezeichnet, während die gegnerische Ansicht dem Erslösungsglanden, d. h. dem sittlichen Bewußtsein einen abstracten Inhalt gab, und das Bewußtsein über das reale Verhältniß des Individuums zu diesem Inhalt sich indifferent dazu verhalten ließ.

beres, meine ich, als daß für sie das Selbstbewußtsein, das Bernunstbewußtsein nur als Potenz, nicht als Actus eine Boraussexung bildet; daß sie, weit entfernt, nur in einem seiner selbst
und seiner Gegenständlichkeit durchaus bewußten Geiste erfolgen
zu können, vielmehr umgekehrt für die Integrität und Bollständigkeit dieses Bewußtseins eine Boraussexung ist; endlich daß,
wenn auch die Ratur des creatürlichen Geistes es mit sich bringt,
daß in der Mehrzahl der Individuen die Entscheidung nicht mit
Einem Male vollständig, sondern nach und nach, und theilweise erst
nach erfolgter Feststellung des Selbst- und Weltbewußtseins statt
sindet, doch in der Idee als solcher nichts entgegensteht, daß nicht
in einem von den Bedingungen der Endlichkeit entbundenen Geiste
dieselbe auch als mit Einem Male, vielleicht von Ewigseit her,
vollständig und unwiederrussich erfolgt gedacht werde.

Dieg nämlich ift, wie man weiß, ber Anftog, ben an ber Reigung ber naturlichen Bernunft, ben Begriff ber Freiheit, welche in ber realen Möglichkeit bes Anbern ober Entgegengesets ten besteht, auf bie Bottheit überzutragen, ein schärferes wiffenicaftlices Denten allerdings rechtmäßiger Beife nehmen fann, und bisher noch fast immer genommen bat. — Dag in Gott nicht nur fein sittlicher Rampf und Zweifel irgend welcher Art, fondern auch feine Willführ, fein bas Sittliche betreffenber ausbrucklicher Bablact flatt finden fann; bag, sobald auch nur vorübergebend etwas ber Art in Gott gefest wirb, Gott bamit aufhört, ber absolute Beift zu fein und in die Bedingungen ber Endlichkeit ber= abgezogen wird: bieß ift eine allgemeine und rechtmäßige Bor= aussetzung wenigstens bes philosophischen Theismus, die auch ich, obgleich ich sie im gegenwärtigen Zusammenhange nicht ausbrudlich zu rechtfertigen ober zu erweifen unternehmen fann, boch feis neswegs zu verläugnen ober aufzugeben gesonnen bin. Saben ja boch selbst Systeme, welche man bes Pantheismus zu beschuldigen pflegt, wie bas Begel'iche, folde Boraussegung feineswegs aufgegeben. Obgleich es folden Syftemen vielleicht naber zu liegen ichien, Gott, ale ben Weltgeift, ber fich nur allmählig im Laufe ber Zeit zur Bobe bes absoluten sittlichen und intellectuellen Selbste

1

bewußtseins beraufarbeite, auch ben Rampfen und Schwantungen, unter benen fich biefes Bewußtsein im großen Gange ber Bellgeschichte berausgestaltet, unterworfen zu bekennen, fo haben fie es boch vorgezogen, ben Namen Gottes nur in so fern auszufprechen, als fie bamit bas allen biefen Schwantungen und Ramvien entnommene, in ewiger Rube sich gleichbleibende Wefen ber "absoluten 3bee" zu bezeichnen fich verftattet halten burften. Auch Begel, trop feiner in Bezug auf ben endlichen Beift geschärften Einsicht in die Bedingungen ber ibm autommenden fittlichen Rreibeit, kennt nämlich in Bezug auf den absoluten Geift, eben so, wie der alte Dogmatismus, im Allgemeinen nur die Alternative, ihm entweder nur, zwar nicht die schlechte Freiheit des Aequilibriums, aber boch, was in seinem Busammenhange an beren Stelle tritt, die Allmähligkeit einer Entwicklung jum sittlichen Selbfibe wußtsein und zur Realitat bes Sittlichen, ober aber eine mit ber Nothwendigkeit ichlechtbin aufammenfallende Freiheit auguschreiben. Er entscheibet fich für bas Lettere, und bieg follte ibn, wie ich icon anderwarts bemerkt babe, billiger Beife von ber Befdulbigung bes Pantheismus freisprechen. Diese fann mit Recht nur gegen biejenigen feiner Schuler erhoben werben, welche fich auf jener abstracten Bobe bes metaphysischen Denfens nicht zu erbalten wiffen, und ben Ramen Gottes, ben Segel, wiefern er fic Aberhaupt feiner bedient, ausschließlich ber "absoluten 3dee" vor behalt, auf ben "Beltgeift" übertragen. Benn freilich auch in ber Starrheit ber absoluten logischen 3dee bas religiose Gefühl und die an diefes Gefühl gerichtete Lebre bes Chriftenthums ihren lebendigen, perfonlichen Gott nicht wiederzuerfennen vermag: so trifft boch felbst biefer Borwurf Begel nur in so fern, als er bemjenigen, was an fich auch ichon in ber alten bogmatifden Lehre lag, einen wiffenschaftlich gereinigten, folgerechten Ausbruck gegeben bat. Er trifft also nicht ihn allein, sondern mit ibm zugleich alle bie Lehren, welche die gönliche Freiheit mit ber Nothwendigfeit in Gott in Gins ausammenwerfen.

Wer den Begriff der Perfonlich feit, oder, was ich als gleichbedeutend betrachte, ber freien, felbstbewußt wollenden GeiBigfeit bis in feine letten metaphyfifden Elemente verfolgt, ber fann nicht im Zweifel barüber bleiben, bag er auch in feiner allgemeinften Bebeutung, also auch in ber Gestalt, in welcher er, ber Forderung bes religiofen Bewußtseins aufolge, auf die Gottbeit übertragen werben foll, auf einem entsprechenben Gegenfate ber Principien beruht, wie jener, ben wir oben, in Unschluß an bie Begel'iche Darftellung, an bem creaturlichen Beifte nachwiefen. Der creaturliche Geift ift nur in-fo fern ber perfonliche, als er bas burch eine Rothwendigfeit, die für ibn allerdings ein Boheres ift, als er felbft, ibm vorgezeichnete Schema bes Seins burch freies Sanbeln ausfüllt, und aus bem ibm inwohnenben Wesensgrunde beraus, ber als solder nur eine Möglichkeit, nicht eine Wirklichkeit bes Dafeins ausbruckt, welches ben Geift jum Beifte macht, sowohl fich, als felbftbewußten und wollenden überbaupt, als auch, jugleich bamit, einen bestimmten, sittlichen Inbalt seines Gelbstbewußtseins und Wollens fest. Dag er in biefer felbftfcopferischen Thatigfeit, auch nachdem diefelbe bereits begonnen, und in ber Richtung begonnen bat, in welcher bas Biel liegt, bas er erreichen foll, ber Möglichkeit bes Miglingens ausgesett ift; daß er fic burd innere Rampfe und Widerspruche bindurcharbeiten muß, welche in einzelnen Momenten auch die Nothwendigfeit eigentlicher Bahlacte, b. h. ausbrudlicher, mehr ober weniger mit Bewußtsein, obgleich, fo lange bas Bunglein in ber Bage noch schwanft, nie mit bem vollen Bewußtsein über bie stilliche Beschaffenheit bes seiner Wahl vorliegenden Inhalts, begleiteter Entscheidungen mit fich führen: bieg ohne 3weifel ift auf Rechnung seiner Endlichkeit zu seten, und bei bem absoluten Beifte, bei ber absoluten Verfönlichkeit, als wegfallend zu benten. Aber fällt mit diesen Wirkungen ber Endlichkeit nothwendig auch ber Gegenfag felbst binweg, in welchem bort bas freie Sichwissen und Sichwollen bes Geistes zu jener Nothwendigkeit seiner Ratur fiebt, bie eben erst als eine gewußte und gewollte für ibn zu einer bafeienden, zu einer wirklichen wird? - Wie es scheint, allerdings, ba ja für ben endlichen Beift eben ber absolute Beift solche Nothwendigkeit ift, dieser selbst aber nicht nochmals eine

bewustleins beraufarbeite, auch ben Rampfen und Schwantungen. unter benen fich biefes Bewußtsein im großen Gange ber Beltgeschichte berausgestaltet, unterworfen zu bekennen, so haben sie es boch vorgezogen, ben Namen Gottes nur in so fern auszufprechen, als fie bamit bas allen biefen Schwantungen und Rampfen entnommene, in ewiger Rube sich gleichbleibende Wefen ber "absoluten Ibee" zu bezeichnen fich verstattet balten burften. Auch Begel, trot feiner in Bezug auf ben endlichen Beift geschärften Einsicht in die Bedingungen ber ihm zukommenden fittlichen Freibeit, tennt nämlich in Bezug auf ben absoluten Beift, eben fo, wie ber alte Dogmatismus, im Allgemeinen nur bie Alternative, ihm entweder nur, zwar nicht die schlechte Freiheit des Aequilibriums, aber boch, was in seinem Zusammenhange an beren Stelle tritt, die Allmähligkeit einer Entwicklung jum sittlichen Selbfibe wußtsein und zur Realität bes Sittlichen, ober aber eine mit ber Nothwendigfeit ichlechtbin ausammenfallende Freiheit zuzuschreiben. Er entscheibet fich für bas Lettere, und bieg follte ibn, wie ich schon anderwärts bemerkt habe, billiger Beise von ber Beschulbigung bes Pantheismus freisprechen. Diefe tann mit Recht nur gegen biejenigen feiner Schuler erboben werden, welche fich auf jener abstracten Bobe bes metaphysischen Denfens nicht zu erhalten wiffen, und ben Ramen Gottes, ben Begel, wiefern er fic überhaupt seiner bebient, ausschließlich ber "absoluten 3bee" vorbebalt, auf ben "Weltgeift" übertragen. Wenn freilich auch in ber Starrheit ber absoluten logischen 3dee bas religiose Gefühl und die an biefes Gefühl gerichtete Lehre bes Christenthums ihren lebenbigen, perfonlichen Gott nicht wiederzuerfennen vermag: fo trifft boch felbst biefer Borwurf Begel nur in fo fern, als er bemienigen, was an fich auch schon in ber alten bogmatifden Lebre lag, einen wiffenschaftlich gereinigten, folgerechten Ausbrud gegeben bat. Er trifft alfo nicht ibn allein, fondern mit ibm zugleich alle die Lehren, welche die gönliche Freiheit mit ber Nothwendigfeit in Gott in Gins jufammenwerfen.

Wer ben Begriff ber Perfonlichteit, ober, was ich als gleichbedeutend betrachte, ber freien, selbstbewußt wollenden Bei

Bigfeit bis in feine letten metaphyfifden Elemente verfolgt, ber fann nicht im Zweifel barüber bleiben, bag er auch in seiner allgemeinften Bebeutung, alfo auch in ber Beftalt, in welcher er, ber Forderung bes religiofen Bewußtseins zufolge, auf bie Gottbeit übertragen werben foll, auf einem entsprechenben Begenfage ber Principien berubt, wie jener, ben wir oben, in Unschluß an bie Begel'iche Darftellung, an bem creaturlichen Beifte nachwiefen. Der creaturliche Beift ift nur in fo fern ber perfonliche, als er bas burch eine Rothwendigfeit, die für ibn allerdings ein Boa beres ift, als er felbft, ibm vorgezeichnete Schema bes Grins burch freies handeln ausfüllt, und aus bem ibm inwohnenben Wesensgrunde heraus, ber als solcher nur eine Möglichkeit, nicht eine Wirklichfeit bes Dafeins ausbrudt, welches ben Beift jum Beifte macht, sowohl fich, als felbftbewußten und wollenden überbaupt, als auch, jugleich bamit, einen bestimmten, sittlichen Inbalt seines Gelbstbewuftseins und Wollens fest. Daß er in biefer felbftfcopferifden Thatigfeit, auch nachdem diefelbe bereits begonnen, und in der Richtung begonnen bat, in welcher bas Bicl liegt, bas er erreichen soll, ber Möglichkeit bes Diflingens ausgesett ift; daß er fic durch innere Rampfe und Widersprüche bindurcharbeiten muß, welche in einzelnen Momenten auch die Nothwendigfeit eigentlicher Bablacte, b. b. ausbrudlicher, mehr ober weniger mit Bewußtsein, obgleich, fo lange bas Bunglein in ber Bage noch schwanft, nie mit dem vollen Bewuftsein über bie stilliche Beschaffenbeit des seiner Babl vorliegenden Inhalts, begleiteter Entscheidungen mit fich führen: dieß ohne 3weifel ift auf Rechnung feiner Endlichkeit zu fegen, und bei bem absoluten Geiftc, bei ber absoluten Persönlichkeit, als wegfallend zu benken. Aber fällt mit diesen Wirfungen ber Endlichkeit nothwendig auch ber Gegensag selbst binweg, in welchem bort bas freie Sichwissen und Sichwollen bes Beiftes zu jener Nothwendigkeit feiner Ratur fieht, bie eben erft als eine gewußte und gewollte für ihn zu einer bas feienben, zu einer wirklichen wird? - Wie es icheint, allerdings, ba ja für ben endlichen Beift eben ber absolute Beift solche Nothwendigkeit ift, diefer felbft aber nicht nochmals eine

entsprecenbe Rothwenbigfeit außer fich haben fann, ohne bemit aufzuhören, ber absolute zu sein. Allein auch für ben endlichen Geift barf ja boch, wie man zugeben wird, bas Moment ber Nothwendigfeit feineswege blos ale ein außerliches betrachtet werben. Bas jenseits bes endlichen Geiftes in bem absoluten ein ewig Daseiendes, ewig Wirkliches ift, das muß sich, um in Korm bes endlichen Geistes noch einmal realisirt werden zu tow nen, feiner felbft entaugern; es muß fich zur Poteng, gur Dynamis eines Seins berabsegen, welches, als Actus, als Enteledie gefest, eben nichts Anderes, als der endliche, der creaturliche Geift felbft ift. Der Actus aber hat feine Potenz, die Entelechie ihn Dynamis nicht außer fich, sonbern in fich; auch für ben endlichen Beift also wird ber Begriff bes absoluten Beiftes, wiefern a, als Begriff, die Dynamis ift, die in ihm, dem endlichen, gut Entelechie werben foll, nicht ein außerlicher, fondern ein ihm in wohnender Begensatz sein. Und in Diefem Sinne nun wieder holen wir die Frage, ob Etwas vorhanden ift, was uns verhie bern konnte, wenn boch eine anderweite Nothwendigkeit ber Be griffeentwicklung une bagu bindrangt, biefen Gegenfat, ben it neren, immanenten, von Dynamis und Entelechie, wie wir in am endlichen Geifte fennen gelernt, auch auf den absoluten aber gutragen? Berftebt fich, bergeftalt, bag bier, wie es ber Begriff bes Absoluten unstreitig mit sich bringt, die Entelechie als ihrt Dynamis vollkommen abaquat, und ber Wegensat zwischen beiben als wegfallend zu benten ift, ber im endlichen Beifte fich obne 3weifel wohl eben barauf wird gurudfuhren laffen, bag ibm feint Dynamis zugleich, ale Entelechie eines Underen, namlich eben bes Absoluten, außerlich ift.

Ich weiß wohl, wie schr ich mit diesen Gedanken gegen die alte, aus der aristotelischen Schule stammende Forderung, die Gottheit als reine Entelechie, als actus purus zu denken, am stoße. Aber eben diese Forderung selbst ist es, gezen die ich mit vollem Bewußtsein ankämpse, da sie mit der unstreitig höheren, unstreitig berechtigteren Forderung, Gott als leben dig, als personlich zu denken, in einem schlechthin unaussöslichen Widerspruch

Rebt. Bie man fich auch anstelle: obne ben Gegensat von Moalichkeit und Wirklichkeit, von Dynamis und Entelechie läft fich awar bas Wort Leben, bas Wort Perfonlichfeit aussprechen. aber etwas Rlares bei biefen Worten benfen läßt fich nicht obne ibn. — Ich brauche über bas Allgemeine biefes Punttes nicht weitläuftiger zu sein, ba ich mich vielfach barüber in meinen son-Rigen Schriften verbreitet habe, und die Sache jest allmäblig boch ben Mitphilosophirenden, auch benen, die sich noch nicht gang von ben Borurtheilen ber alten Schule loggemacht haben, naber tritt. Beffer wird es fein, gleich bier einzulenken, und mich beutlicher über ben Busammenhang zu erflaren, in welchem mir ber Gegenfat diefer Begriffe in ihrer Anwendung auf den Beift, ben abfoluten ober göttlichen nicht minder, wie ben endlichen ober creatürlichen, mit ber bier verhandelten Frage über bas Berhaltniß ber Metarbyfif und ber Ethif fiebt. - Es fann nämlich leicht icheinen, als fei gerade die Berbeigiebung biefes Gegensanes ber Trennung beiber Disciplinen nichts weniger als gunftig, als folge vielmehr aus ibm, wenn man feine Gultigkeit fur ben Beift überbaupt anerkennt, bie Rothwenbigkeit ihrer Bereinigung. Denn wenn im Obigen, wie keinem aufmerksamen Leser, auch wenn ibm meine übrigen Schriften nicht befannt fein follten, entgangen fein wird, meine Tendenz dabin ging, für die Metaphysit als ihren Inhalt eben jenes Potentiale, jenen Begriff einer von ber Birflichfeit bes Geiftes unterschiedenen, Doglichfeit ober Dynamis feines Daseins, in beffen Immaneng ich feine Kreibeit fege, in Anspruch zu nehmen: so wird, nach ber gewöhnlichen Auffaffungeweise, gerade bas Ethische, weit entfernt, biezu einen Gegensatzu bilben, vielmehr vorzugsweise eben in biese Rategorie zu fallen icheinen. Wer bas Ethische, wie es gemeinhin porgestellt wird, zunächst in Gestalt eines bem Geiste vorgezeichneten Gefetes ober einer an ben Beift ergebenben Forberuna porstellt: ber wird eben bierin eine solche bem Geifte vorliegende und zu ihm als fein Prius, als bie Dynamis feines fo beschaffenen Daseine fich verhaltende Nothwendigfeit zu erkennen glauben, wie die von uns als Bedingung ber Freiheit bes Geistes poffulirte.

Auch hat er bamit, so viel den creatürlichen Geist betrifft, gar nicht Unrecht. Dem creatürlichen Geiste ist durch den absoluten Geist, zugleich mit dem allgemeinen Begrisse seines Daseins als Geistes, als selbstbewußten, selbstbewußt wollenden und handelnden, auch die besondere, den Begriss des obsectiven oder sittlichen Geistes bedingende Beschaffenheit seines Wollens und Handelns vorgezeichnet. Beides sieht ihm als eine obsective Forderung gegenüber, die er, in dem realen Processe seines Werdens oder seiner Selbstsehung, zu erfüllen hat, wiewohl sie auch unabhängig von ihm, von Ewigseit her erfüllt ist. Nicht so aber verhält es sich in dieser Hinsicht mit dem absoluten Geiste, auch unter Boraussesung der Anwendung, die auch auf ihn von dem Gegensaße von Dynamis und Entelechie im Allgemeinen zu machen ist. Die deutliche Einsicht in diesen Unterschied ist, so viel ich sehe, das entscheidende Moment in der Frage, die uns hier beschäftigt hat.

Es hat allerdings Philosophen gegeben, die, unter ausbrucklicher Anerkenntnig eines folden Prius nicht nur für ben Geift überhaupt, fondern insbesondere auch für den göttlichen, wie basfenige ift, wodurch wir bier die Freiheit diefes Beiftes als bebingt erkannten, - ben Begriff bes sittlich Guten und mas zu ibm gebort, furz bie Principien ber Ethif, zu biefem Prius gu schlagen fein Bebenken fanden. Go unter Anbern Leibnig, bei welchem bekanntlich biefe Principien unter ben Veritatibus aeternis ober necessariis ihren Plag finden, die von ihm als der schlechtbin gegebene Inhalt bes gottlichen Dentens, unabhängig von allen Bestimmungen bes gottlichen Willens, ber ohne fie feinen Inhalt, feinen Gegenftand haben murbe, bezeichnet werden. Auch Rant, fo wenig er in anderer Beziehung fein theoretisches Prius mit bem praftischen unter einerlei Gesichtspunkt ftellt, lägt boch auch bie praftischen Principien, ber empirischen Realitat bes Geiftes gegenüber, eben als ein Prius gelten. Wird auch biefe Bestimmung von ihm nicht ausbrudlich auf ben gottlichen Beift benogen, auf beffen Entwicklung er aus bekannten Grunden über= haupt nicht näher eingeht, fo konnen wir boch nicht verkennen, bag fie folgerechter Beife nach feinen Bramiffen allerdings auch

auf ibn zu beziehen ift. Bas fene Manner zu biefer Stellung ber Begriffe bestimmt bat, ift lacht zu entbeden. Es ift ber icon erwähnte Umftand, daß zu dem creaturlichen Geifte fich beibe Claffen von Begriffen, biejenigen, welche bie metaphysische, und biejenigen, welche die moralische Rothwendigfeit feiner Dafeins. und Handlungsweise bezeichnen, in der That als ein Prius verbalten. Bir find in Bezug auf ben creaturlichen Geift gewohnt, bas Moment seines sittlichen Wertbes in die Angemessenbeit zu einem Gefete ober einem Inbegriffe von Gefeten ju feten; wie nabe liegt bie Bersuchung, eine abnliche Betrachtungsweise auch über ben gottlichen Beift, sofern auf biefen bie fittliche ober eine ber fittlichen analoge Schägung übertragen werben foll, zu erfreden; jumal ba ja auch bei'm creaturlichen Geifte bas Gefes nicht schlechthin nur als ein von Außen an ihn gebrachtes vorgeftellt wird? Auch wird man mir vielleicht erwiedern, bag, wenn ich oben bas Recht ber natürlichen Bernunft in ber Anwendung ibres Kreibeitsbegriffs auch auf die Gottbeit gelten machte, ich eben barin eine nothwendige Confequent folder Anwendung erbliden muffe, bag Gott in feinem Bollen und Schaffen als befolgend und in's Werk fegend bas in seiner Natur, in dem Prius feines Bollens, begründete Gefet bes Guten vorgestellt werbe. - 3d gebe zu, daß diese Borftellung ber natürlichen Bernunft nabe liegt, aber ich läugne, daß sie für sie eine nothwendige, unverbrüchlich festzuhaltende ift. 3ch läugne es, indem ich von der speculativen Bernunft behaupte, daß fie nothwendig biese Borftellung aufgeben, nothwendig ihr, fofern fie fie in wiffenschaftlichen ober unwissenschaftlichen Dentweisen antrifft, entgegenwirfen muß.

Hier namlich, hier ist ber Ort, wo es einer speculativen Lauterung und Durcharbeitung von Begriffen, die in den bisherigen Systemen durchgängig noch sehr schwankend und unsicher gehalten sind, bedarf, wenn der Freiheitsbegriff des natürlichen Bewußtseins nicht zulest doch den Angriffen des Determinismus erliegen soll. Daß in Bezug auf die Gottheit, wenn wir auch in ihr das Sittengeses, oder, dasern man hier diesen Ramen un-

paffend finden follte, die "Idee des Guten" als ein Prius, in aleicher Reihe mit ben metaphylischen und mathematischen Rategorieen, welche für ben Begriff Gottes bie absolute Rothwendigkeit feiner Dafeins form bezeichnen, voraussenen will, - bag in Beaug auf fie bie Möglichkeit einer Richtbefolgung biefes Gefetes, einer Nichtrealistrung ober Berkebrung der Idee bes Guten, feinen Sinn baben wurde, sondern etwas ganz Undentbares ift, bieß muß fich bei einiger Ueberlegung Jedem aufdrängen, der nicht, einem eingebildeten Ausspruche ber gesunden Bernunft zu Liebe, ben zweifellosesten Korderungen biefer Bernunft Schweigen gebieten will. Leibnis, beffen Ideengange biefe Betrachtung febr nabe lag, bat bieß wohl empfunden. Er ift in seiner Theodicee, wo er fich fo amfig beftrebt, bem creaturlichen Beifte eine von allen äquilibriftifchen Boraussetzungen gereinigte, und boch bie reale Doa= lichkeit bes Gegentheils einschließende Freiheit zu vindiciren, ber Krage forgfältig ausgewichen, ob und in wiefern folder Freibeitsbegriff auch auf die Gottbeit Anwendung leibe, mabrend er anbermarts bie Gottheit schlechthin, nicht blos einfach nach ihrem Dasein, sondern, wie es scheint, nach bem gesammten Inhalt ibres Begriffs, als das ichlechthin nothwendige Wesen bezeichnet batte. - Wenn die Unterscheidung amischen einem Prius und eis nem Posterius (verfteht fich, nicht ber Zeit, sondern dem Begriffe nach) in Gott felbft, einem Prius, welches bie Doglichfeit, aber die schlechthin daseiende, eriftirende, weil ale Möglichkeit unbedingt nothwendige, nicht nichtsein und nicht anderssein konnende Möglichkeit, und einem Posterius, welches die Birflichfeit bes gottlichen Daseins ausbrudt, einen richtigen Sinn geben foll: so ift bazu unumgänglich erforderlich, bag nicht etwa beide Seiten dieses Gegensates sich einander beden, die eine gang benselben Inhalt, wie die andere, habe, sondern daß in dem Posterius ein Mehreres, als in bem Prius, enthalten sei, ein Debreres als barin enthalten gebacht und erfannt werbe \*). Denn es

<sup>\*)</sup> Die alte Metaphofit, namentlich die ber wolffifchen Schule, pflegte bekanntlich umgekehrt zu fagen, bag in ber Möglichkeit mehr, als in ber Birklichkeif, enthalten fei. Diefer Sas widerfpricht

erhellt, daß im entgegengesepten Falle die Unterscheidung eine gang muffige ware; es ware en nur eine Unterscheidung ber Worte: Möglich und Wirklich, aber nicht eine Unterscheidung von Sachen; benn Borte, bie einen und benfelben Inhalt haben, bebeuten auch Gines und Daffelbe. Bei'm creatürlichen Beifte ift bas Berhaltniß in fo fern nicht gang baffelbe, als bier icon bas Einführen von Bestimmungen, die im absoluten Geifte, wenn auch ihrer Qualität nach vollftanbig, boch immer nur in Geffalt ber Allgemeinheit gesett waren, in bie zeit = raumliche Einzelheit und Befonderbeit, alfo bie Bervielfachung biefer Bestimmungen, ein Mehr von Inhalt in fich schließen wurde. Und boch burfen wir auch von bem creaturlichen Geifte behaupten, bag ber Act der Individuation, wodurch er sich im Einzelnen als wirklich fest, nie blos einen quantitativen, sondern allenthalben zugleich einen eigenthumlich qualitativen Gehalt bat, wie fich bieg an ber in Babrheit unendlichen Charafterverschiebenheit ber menschlichen Individuen, und in noch boberem Grade ber objectiven Geftaltungen bes Staaten = und Bolferlebens ju Tage bringt. Was aber ben göttlichen Geift betrifft, so werden wir uns, ba in Besug auf ihn der blos quantitative Unterschied, und eben so auch eine solche Individuation, die eine Befchränfung, b. b. eine Ausschliegung an fich realer, qualitativer Bestimmungen enthalten wurde, in Begfall fommt, vergebens nach einem haltbaren Princip für bie Bestimmungen, welche feiner Birklichkeit im Gegenfage feiner Realität zufommen follen, umfeben, fo lange wir uns nicht entichließen wollen, eben in biefem Zusammenhange, wohin er gang eigentlich gehört, und wo burch ihn die lösung von Problemen,

nicht nur nicht bem unfrigen, sondern er ift fogar nur ein anberer Ausbruck für benfelben. Der scheinbare Widerspruch rührt
baber, daß dort von dem durch die Bestimmungen der Möglichefeit als möglich Gesepten, oder vielmehr (da solche Sepung
nichts Reales, keine reale Beziehung auf bas vermeintlich Gesepte ist nur nicht Ausgeschlossen, bei uns aber von diesen Bestimmungen selbst, ben immanenten Gränzen bes
Möglichen, die Rebe ist.

die sonst schlechthin unlösbar bleiben, ermöglicht wird, bem Unterschied der ethischen und der metaphysischen Eigenschaften seine Stelle zu geben.

3d meine in ber That nicht zu viel zu fagen, wenn ich bes haupte, daß die Schwierigfeiten, die auch nach bem Bisherigen in dem Begriffe ber göttlichen Freiheit gurudgubleiben icheinen mogen, sofern berselbe unserer Forderung, welche zugleich bie Forberung ber unbefangenen natürlichen Bernunft ift, entsprechend gefaßt werden foll, fich fammtlich entweder von felbft lofen, oter einer gar nicht febr schwierigen Lösung entgegen geben, wenn einmal die eben bezeichnete Ginficht erwacht ift, die Ginficht, baß bie Eigenschaften, die in Gott ben sittlichen Bestimmungen bes creaturlichen Geiftes entfprecen, baß, als Summe ober ibeales Princip biefer Eigenschaften, bie 3bee bes Guten in Gott nichte Anberes ift, ale bie concrete Qualitat bes gottlichen Willens als wirklichen, im Unterschiede von seinem allgemeinen Begriffe ober von fich felbft als blos moglichen. Diese Einsicht zu fassen sollte wenigstens benen nicht allzu schwer fallen, benen in Bezug auf ben creaturlichen Beift bie Ginficht fefiftebt, durch welche bier boch ber Begriff ber organischen Ratur bes Sittlichen ohne Zweifel bebingt wird: bag auch biefer Beift bas Gute nur in fo fern wollen fann, ale er felbft gut ift, b. h. als bas Gute zur lebendigen, beharrenden Qualität feines Willens geworden ift. Für ben menfclichen Geift zwar hat bas Gute allerdings auch objective Bedeutung, und es muß Diese objective Bedeutung bort in so fern als die ursprüngliche oder vorangehende betrachtet werben, als eben biefe Qualität des creafürlichen Willens, fammt ben mit ihr in organischem Busammenhange ftebenden obsectiven Gestaltungen bes geistigen Gesammts lebens, ein, in bem absoluten ober gottlichen Beifte Borgebubetes, burch ihn als Korberung an ben endlichen Geift Gebrachtes ift. Dagegen aber fann, ben gottlichen Beift betreffend, wenigftens eine gleiche Priorität ber objectiven Bedeutung por ber fubjectiven nicht zugegeben werben. Gine objective Bedeutung ift

bier nur etwa in fo fern bentbar, ale wir annehmen, bag Gott in Kolge bes in seinem Geifte enwoorfenen Schöpfungsbegriffs biejenigen Gigenschaften seiner Ratur und feines Willens fich im Bewußtsein feines Geiftes gegenwärtig macht, welche von ihm in bie werdende Schöpfung übergeben, ober berselben als bas von ihr zu erreichende Endziel oder Ideal vorschweben follen. Dieg wird man leicht zugestehen, und bis hieher in biefen Bebauptungen feine Schwierigkeit finden. Aber nicht minder muß ich auf bem weiteren Sat beharren, für ben ich teine fo rafche Buftimmung zu finden erwarten barf: bag eben biefe Grundeigenschaft bes göttlichen Willens in einem ausbrudlichen Wegenfage ftebt ju den Bestimmungen ber göttlichen Natur, burch welche Gott einfach als ber Urgeist und als bas schlechthin nothwenbige Befen bezeichnet wird. Das Wort Ratur brauche ich. wie man bemerten wird, bier nicht in dem mehr realistischen Sinn, in welchem Schelling in der Abhandlung von ber menschlichen Freibeit von einer Natur, ober von einem Grunde in Gott gefprochen bat: Der Gebanke eines "Fürsichwirkens bes Grundes". ift dem gegenwärtigen Zusammenhange fremb, wie er denn überbaupt, auch bei Schelling, nur einen creaturlichen Bergang, nicht einen unmittelbar göttlichen bezeichnen fann; man wird baber auch ben Gegensat, von welchem ich bier fpreche, nicht mit fenem Rampfe ber realen, in der Schöpfung freigelaffenen Potenzen verwechseln. Aber je weniger ich in ber Gottbeit als folder einen thatfachlichen Gegenfag realer Potengen, einer bunflen und einer lichten, einer bewußtlofen und einer ibrer felbft bewußten, ber Art, wie er bort beschrieben wird, hier zu behaupten Grund finde \*): um fo entschiedener muß ich auf ber Ausdrudlichfeit fe-

<sup>\*)</sup> Es ist nämlich hier, wie mon sieht, von einem thatsächlichen Rampfe ber Principien die Rebe. In einer andern Weise, auf die ich hier nicht nochmals eingehen kann, aber die ich keineswegs hiermit zurückgenommen haben will, habe ich selbst anderwärts eine Dentung jenes von Schelling aufgestellten Gegensates versucht, die ihn als einen auch auf die reine Idee der Gottheit anwendbaren erscheinen lassen würde (das phisosophische Problem der Geogenwart 2c. S. 336 f.).

nes idealen, und doch auch in seiner Idealität wahrhaft realm Gegensates beharren. Ich unterscheide also die Eigenschaften ober Begriffsbestimmungen der göttlichen Natur, die in der absolum Denknothwendigkeit des göttlichen Seins, welches unter keiner Boraussetzung als nicht seiend oder als anders seiend, als es ift, gedacht werden kann, ihren Sis haben, von den freien Eigenschaften der wollenden und schaffenden Versönlichkeit, die, ohne einen inneren Widerspruch des Begriffs, und dahr auch ohne Ueberschreitung der allgemeinen Gränzen der Denkmöglichkeit, als nicht seiende oder als anderartige gedacht werden können.

Dieß nämlich ift ber Sinn, von welchem ich behaupten bat daß er auch ber natürlichen Bernunft bei ihrem auf ben göttlichen Beift nicht minber, wie auf ben creaturlichen, angewandten Ami beitebegriffe im hintergrunde liegt. Die Borftellung einer mit unbebingter Willführ bandelnben und burch ein grundlofes bem placitum bas Gute jum Guten, bas Bofe jum Bofen ftempelnt . Gottheit, wenn auch die Berftanbeerefferion oft genug, 3. B. ber calvinischen Prabestinationslehre, burch ihre abstrusen Cont quenzen sich zu ihr verirrt hat, wird doch von der wahrhaft # funden, durch ein lebendiges sittliches Gefühl geleiteten Bermit eben fo entschieden abgewiesen, wie ihr gegenüber von ber burk ein lebendiges religiofes Gefühl geleiteten Bernunft bie Borke lung abgewiesen wird, als gehorche Gott bei seinem Thun und Schaffen einem Befete, welches von feinem ichopferischen Billen unterschieden ift, und sich zu ihm als ein Prius verbalt. ben Gliebern biefer Alternative mag ber abstracte Berftanb, wem er von der allgemeinen Voraussetzung des theistischen Brincht ausgeht, fein Drittes für möglich halten; bennoch ift ein foldet nicht nur möglich, sondern auch das allein Wahre; nämlich che bieses, bag bas Gute bie lebendige Qualitat bes gottlichen Bi lens felbst, und als foldes eben so wenig ein ausbruckliches Die ject seiner Wahl, wie anderseits boch eine zwingende Rothwer digfeit ift, welcher ber Wille vermöge feiner metaphyfifden Matur, ober fofern er eben Bille ift, gehorchen mußte. Diefet

felbft, bag Gott nur als Geift, und mitbin auch nur als Wille - benn ohne Willen fein Geift - wirflich ift, gebort an fich noch gang jur benfnothwendigen, logischen ober metaphylischen Ratur Gottes, und auch dief wird nach ben Bestimmungen biefer Ratur beizugabten fein, bag ber Bille, um wirklich zu fein, einen bestimmten Inhalt, eine bestimmte Beschaffenheit baben muß. Aber eben biefer Inhalt, biefe Beschaffenheit selbft ift nicht mehr burch jene allgemeine Denknothwendigkeit gesett, burch welche ber Begriff bes Willens und bes wollenbeu Beiftes gefest mar. Dieg eben, bas Richtgesettein ber sittlichen Gigenschaften burch bas Princip, burd welches ber Bille als Bille geset ift, fdwebt ber naturlichen Bernunft por, wenn fie ben Willen für frei erflart. Sie meint bamit eben nur, bag in bem Begriffe bes Billens, - und in Bezug auf Gott ift biefer Begriff ber foledtbin existirende Bille felbft, - eine vielfache, fa unenblich vielfache Möglichfeit von Beschaffenheiten liegt, beren eine er ergriffen haben muß, um als Wille wirklich zu sein. Da-Durch, baf er nur in einer ober einer andern biefer Beschaffenbeiten ber wirkliche Wille ift, wird ausgeschloffen, baf ber Act, wodurch der Wille diese Beschaffenheit annimmt, ein selbstbewußter Wahlact sein konne. Er ift solches, wie oben gezeigt, euch im creaturlichen Beifte nicht, aber in Bezug auf ben gottlichen Weist wird noch mehr Jeber, ber bie 3bee bieses Beiftes m faffen vermag, die Borftellung einer bewußten Bahl zwischen Gut und Bos' für eine burchaus verwerfliche erflären. Aber baburch, bag amischen ben Bestimmungen ber Nothwendigfeit, burch welche bas Dasein bes Willens bedingt wird, und ben Bestimmungen feiner Freiheit fein felbftbewußter Wahlact in ber Mitte liegt, wird bie Unterscheidung beider feinedwege zu einer über-Amffigen, gesett auch, bag man fie, was wir boch nicht gut beis fen founten, in Bezug auf ben gottlichen Willen als eine blos formale bezeichnen wollte. Dag fie in Wahrheit mehr, als eine Hos formale ift, dief fommt auf das Unzweideutigste freilich nur an dem creaturlichen Willen ju Tage, an welchem die Bestimmungen ber Freiheit fich burch ibre unendliche Berfchiedenheit und

Manuichfaltigkeit als von ben Bestimmungen ber Nothwendigkeit, welche in allen geistigen Individuen die nämlichen sind, unterschiedene bethätigen. Aber was solchergestalt an dem creatürlichen Willen zu Tage kommt, das muß seinen Grund in dem Begriffe bes Willens überhaupt, also in dem des göttlichen Willens haben.

Das Interesse biefer Unterscheidung ift es alfo, burch weldes mir eine Getrennthaltung jener beiben Disciplinen, ber Detaphyfit und ber Ethit, geforbert zu werben fcheint. 3ch fann, obne diesem Interesse bas Mindeste zu vergeben, benen, welche in irgend einem Sinne eine Bereinigung beiber Disciplinen, eine Aufnahme ethischer Rategorieen in die Metaphysit ober eine An-Inuvfung ber Metanbofit an ethische Vrincivien für sachgemaß ober nothwendig erachten, febr bebeutenbe Bugestandniffe machen, folde, woburd vielleicht Einige bas, worauf es ihnen wesentlich ankommt, icon erreicht finden werden. 3ch fann zugeben, - zugeben, weil es meine eigene, bestimmtefte Ueberzeugung ift, - bag bas for= male Grundprincip ber Ethif, ber Begriff bes Willens, Des freien, intelligenten Beiftes und Willens wefentlich ber Metaphysif angebort und ben nothwendigen Schlufftein bes Wcbaubes biefer Wiffenschaft ausmacht, beren fonftige Inbaltobefimmungen, die "Rategorieen", ohne ibn ber festen Stelle, in welcher fie ein für allemal ihren Gis haben, entbehren, und fo au fagen in ber Luft ichweben wurden. 3ch fann ferner zugeben (was vielleicht von bem Begriffe, ben ich in ber Ginleitung zu ben "Grundzügen ber Detaphysit" von biefer Wiffenschaft aufgeftellt, noch bestimmter eine Abweichung zu enthalten scheinen könnte, aber fic bei naberer Betrachtung als gar wohl bamit vereinbar erweisen wird), daß die Metaphysif ben Geift, den Willen nicht als blos formale Rategorie, als Begriff eines blos möglichen Geiftes ober Willens, sondern daß fie icon einen daseienden, wirklichen Geift und Willen, namlich ben gottlichen, zu ihrem Gegenftanbe bat. Es ift nämlich jene allgemeine Rategorie bes Billens, was ber 3dee und bem Entwicklungsgange biefer Bifsenschaft zufolge, allerdings die Gestalt ist, in welcher sie zunächst vom Willen zu handeln hat, in ber That fcon, wie bereits vor-

bin angebeutet, ber bafeiende, gottliche Wille felbft, jener Wille, in welchem, ober genauer, in beffen Bewußtfein bie ,antegorie" als solche allein ibr Dafein und ibre Wahrbeit bat. Sie ift, sage ich, ber baseiende göttliche Wille selbst, sedoch in ftrengfter Allgemeinheit gefaßt, noch ohne die Bestimmungen, Die fein Birfen, seine Thatigfeit begleiten und eben Diesem Birfen die bestimmte Qualität geben, welche wir burch bie Gott augeschries benen ethischen Eigenschaften, bie Bute, die Gerechtigkeit u. f. w. ausbruden. Allerbinge ift nur in, nur mit biefen Gigenschaften ber gottliche Wille ber wirkliche. Es liegt eben in feiner metanbofischen Bestimmtbeit, ober in ber metavbofischen Bestimmtbeit bes Willens überhaupt, bag er, um zu wirken, eine Qualitat annehmen muß, die ihm nicht unmittelbar in fener Bestimmtheit als folder gegeben ift. Aber ein Anderes ift bie Birt. lichfeit bes gottlichen Billens, ein Anderes feine Exiftena als Bille nur überhaupt. Unter biesem Letteren meine ich eben bas. was Kant meinte (in ber Abhandlung: "Einzig möglicher Beweisgrund" 20.), wenn er einen benknothwendigen Beweis filr bas Dasein Gottes in ber Betrachtung fand, bag die Möglichkeit als folde, um nicht bas Gegentheil ihrer felbft, nämlich Unmöglichkeit zu sein, in Kolge ber Nothwendigkeit ihres Begriffs eine biefem Begriffe angemeffene, aber nicht blos außerliche, blos aufällige Erifteng haben muffe. Die Rategorieen ber Metanbufft. - biefe namlich find eben bie Bestimmungen jener reinen Doglichfeit, - existiren aufolge ihres Begriffe in einem nicht aufälligen, nicht auch nicht sein könnenden, sondern schlechtbin nothwendigen, ihnen, abgeseben bavon, daß es ben Moment ibres Dafeins, ihrer Erifteng enthält, in allem Andern, burchaus gleichartigen Wefen, und biefes Wefen ift eben bie Gottbeit felbit. Sie ift es, boch nur von ber Seite betrachtet, welche fich in biefem Zusammenhange unmittelbar, burch reine metaphylische Denk nothwendigkeit ergiebt, von ber Seite ihrer absoluten Freibeit, ihrer Allmacht, als die unbedingte Macht ober Moglichfeit, ein Dasein, eine Wirklichkeit überhaupt, und bamit fich in ben durch ihre metaphyfische Ratur ihr zukommenden Bestimmungen der felbstbewußten und frei wollenden Gestigkeit als bas

Durch biefe Zugeständniffe, - bie ich jedoch, wie gefagt, nicht als Augeständnisse, sondern als den Ausbruck meiner ente schiedensten wiffenschaftlichen Ueberzeugung betrachte, - find nun allerdings wohl Rategorieen, die man, wenn man will, mit Braniß "ethifologische" nennen mag, in die Metaphysik aufgenommen. aber die Trennung biefer Wiffenschaft von ber Ethit und ibre Ilnabhängigfeit von letterer ift demungeachtet gerade hierburch auf bas Bestimmtefte gerechtfertigt. Die metapholischen Bestimmungen bes Willens überhaupt und bes göttlichen Willens, welcher mit bem allgemeinen Begriffe bes Willens unmittelbar ibentifch ift, und nur burch feine eigene Thatigfeit biefen Begriff als eine (in ben Creaturen) auch für fich wirkende Votenz aus fich entlaffen tann, inebesondere, find von allen ethischen Beftimmungen völlig unabhängig. Denn fie nur find auf rein rationa-Iem Bege, burch bie reine Nothwendigkeit bes Denkens erkennbar, während dagegen die andern nur Alles, was von der Freibeit ausgegangen, und nicht bie eigene Boraussetung ber Freibeit ift, nur burch Erfahrung, - freilich in biefem Falle eine innere, fittliche, und Glaubenserfahrung, nicht eine außere, finnliche Empirie, - erfannt zu werben vermögen. Schon biefe Berichiedenbeit ber Erfenntnifiquelle rechtfertiat die Abtrennung beider Disciplinen, ober vielmehr, fie macht folche Abtrennung jur entschiedensten Forderung ber Biffenschaft. Es rechtfertigt fic Dieselbe aber auch burch bas eigene Bedurfnig ber Ethit, welche. um fich wiffenschaftlich zu gestalten, fich vor allen Dingen über ibre Borausfegungen flar geworden fein muß. Gine Ethif, welche ohne die Grundlage metaphysischer Boraussetzungen unmit= telbar von den Thatsachen der innern Erfahrung beginnen wollte. welche ben specifischen Inhalt aller Ethit ausmachen, wurde biefe Thatfachen immer nur, wie jebe rein empirische Biffenschaft bie ibrigen, als ein Begebenes ber enblichen, menichlichen Erfahrung betrachten fonnen; ihre folgerechtefte Bestalt murbe eine bie fein, fie in Berbarte Beife auf "afthetisch - pratifiche 3been"

jurudzuführen, b. b. im Grunde auf Machtspruche eines angeblichen sittlichen Gefühls, welches fich in theoretischer Sinfict auf feine Beise zu beglaubigen vermöchte. Gine Anknupfung ber innern fittlichen Erfahrungsthatfachen an ben Begriff ber Gottbeit, eine Ableitung berfelben aus ber freien Thätigkeit Gottes, wodurch allein die Ethif nach ihren bochften Principien in die Sphare theoretischer Betrachtung erhoben wird, ift wiffenschaftlich nur möglich, wenn im metaphysischen Busammenhange ein gemeinsames Kunbament bes göttlichen und bes menschlichen Beiftes und ber Thatigfeit beiber eben in bem Begriffe ber Freiheit gefunden ift. Denn nur auf biesem Kundamente läßt fich bie absolute Grundthatface ber Ethit, welche als Erfahrungsbatum ftets nur eine Bestimmung bes menfchlichen Beiftes bleiben wurde, als eine inwohnende Bestimmung bes gottlichen Beiftes erkennen. Sie läßt fich als folche erkennen, freilich nicht unmittelbar burch biefelbe Denknothwenbigkeit, burch welche ber Begriff ber Freiheit als folder erfannt wird, aber boch, auf Grund biefer Denknothwendigkeit, als ein Factum, beffen Borbandensein überhaupt burch bie Nothwendigkeit des Denkens gefordert, beffen nabere Bestimmtheit aber von dieser selbst der Erfahrung, die allein bas Freie in den Aeugerungen seiner Freiheit zu ihrem Objecte hat, überwiesen wird.

Was die nähere Gestaltung der Ethit als Wissenschaft bestrifft, so ergiebt sich darüber aus dem bisher Entwickelten Folgensdes. Da das nächste, reale Princip dieser Wissenschaft nur in. der philosophischen Theologie ihre Stelle haben kann, so wird sie in diesem Sinne als ein Absenker dieser Wissenschaft zu behandeln sein, namentlich wiesern sie in der subjectiven Gestalt einer Pflichsten= und Tugendlehre auftreten soll. Denn nur in der Idee des Guten als Eigenschaft des göttlichen Willens ist ein Princip segeben, welches sich schlechthin um seiner selbst willen als Forderung, als Gebot an den creatürlichen Willen bringen läßt, nur in ihr .ein schlechthin letzter und höchster Maasstad der Werthsschäung für den freien creatürlichen Willen. Die Erkenntnisquelle dieses Princips kann zwar, wie sich nach allew bisher Gesagten von selbst versteht, nicht jenes reine Denken und seine absolute

Nothwendigkeit sein, welche beide in der Metaphysik ihre Stelle baben; fie wird vielmehr, wie fo eben bemerft, im weiteren Bort finne als Erfabrung bezeichnet werben muffen. Bersetzung jenes Princips auf theologisthen Grund und Bobm wird der Unterschied biefer Erfahrung von jeder andern Erfah rung auf bas Bestimmtefte angebeutet. Es ift eine Erfahrung, bie fich nur im ausbrudlichen Gegenfate gegen bie Thatfacen ber Erfahrung, die in ber naturbestimmtbeit bes finnlichen Trie bes ihren Sig hat, nur im Zusammenhange mit jener Richtung ber Intelligent auf bas lleberfinnliche, welche wir Glauben nes nen, weil sie von dem eigentlichen metaphysischen und mathema tifchen Biffen nicht blos burch ihre subjective Beschaffenbeit, -fondern auch durch ihren Gegenstand — die lebendige, per fonliche Gottheit, nicht blos, wie bort, die als absolute Krei beit und Allmacht nur abstract bafeiende Gottbeit - unterfdie ben ift, fich entwideln fann. Nicht bas unmittelbare Schörfen aus biefer Erfenntniffquelle macht die Ethit, so wenig, wie bat unmittelbare Schöpfen aus bem im Innern bes Gemutbes and lenden Born bes Glaubens bie Theologie macht; beibe entfleba vielmehr eben nur burch Anknupfung bes aus biefen Quellen Go Schöpften an bie ausbrudlich erfannten Babrbeiten ber Detauboff. aber beibe find und bleiben von biefen Bahrheiten unterfcbieben, unter fich aber organisch Gins. Noch beutlicher fommt biefe Ein beit zu Tage, wenn man fur die Ethif, und bieg zwar gewiß mit Recht, in Folge ber gewonnenen speculativen Ginficht in bit fubstantiell - organische Natur des Ethischen zugleich, ober vielmehr wesentlich, als eigentlich wiffenschaftliche Gestalt, die objective ber Güterlehre fordert. Dann nämlich ift überhaupt nicht abinfe ben, wie dieselbe foll abgetrennt werden konnen einerseits von ber Rechte = und Staatswiffenschaft, anderseits von ber Theologie als der Lehre von dem Reiche Gottes. In diesen beiden Begriffen, - freilich nicht, wie bei Begel, einseiff fcon in bem ersteren, - ift die Gesammtheit jenes organisch Substantiellen ent halten, bem fich ber creaturliche Geift einverleiben muß, um feimer ethischen Bestimmung zu genügen. Die immanente, methobische Entwicklung ber 3dee des göttlichen Reiches als einer burchaus organischen, geistig=substantiellen wird also nach der ethischen Seite jene Ergänzung oder Erweiterung des Hegel'schen Systems ausmachen, welche diesenigen mit Recht gefordert has ben, die in der Staats und Rechtsphilosophie dieses Denkers, den die in der Staats und Rechtsphilosophie dieses Denkers, den die die den der dieselbe eben in jener organischen Beziehung geleistet ist, doch kein Genüge fanden, sondern nur bei einer weiteren Erhebung der ethischen Principien auf den Standpunkt des absoluten Geistes sich beruhigen wollten.

Um nämlich noch einmal einen fritischen Blid auf bas eben gebachte Softem jurudjumerfen : fo erhellt, wie der Grund, der es in bemfelben nicht zu einer befriedigenden Ausführung ber Ethik hat tommen laffen, nicht fowohl in dem Mangel "ethischer Rates gorieen" in seiner "Logif," als vielmehr in ber zweibeutigen Stellung liegt, welche es biefer logif zu ben realphilosophischen Disciplinen gegeben bat. Durch diefe Stellung ift es geschehen, bag bas eigentliche Moment ber Freiheit in bem benkenden und wollenden Beifte, bas beifit, bie als reale Potenz inwohnenbe, obwohl in der einmal von ihm angenommenen ethischen Qualität aufgehobene Möglichkeit bes Anderefeins ober Begentheile, als ein nur die Stufe ber Endlichkeit, ber Creaturlichkeit bes Beiftes bezeichnendes, für den absoluten Beift aber bedeutungelofes erichienen ift. Der Ethif aber fann, - bieg haben bie vorbin erwähnten Gegner Segel's wohl eingesehen, — die ihrer wahrhaften 3dee entsprechende Ausführung nur bann zu Theil werden, wenn fie auf den Standpunkt bes absoluten Beiftes erhoben wird. Dabin bat bereits Rant gedeutet, wenn er ihren Forderungen, ihrem "tategorischen Imperativ" eine Absolutheit beimaß, für bie er boch in seiner theoretischen Philosophie feine entsprechende Rategorie fand. In lebendigerer, prägnanterer Beise hat auf eben biefen Standpunkt bas Chriftenthum mit feiner an ben menfch= lichen Beift ergebenden Forderung ber Gottgleichheit bingebeutet. Den mahren Sinn dieser Forderung wird nur der bes greifen, ber ba gewahr wird, wie co sich hier nicht von ber abftracten Form ber Geistigkeit ober Perfonlichkeit überhaupt, son=

bern von einer realen und lebendigen, auf Grund ber Freiheit bes Weiftes berubenben Qualität bantelt, bie, in bem Schönfer von Ewigfeit ber verwirflicht, bem Geschöpf als ein geiftig Ent stantielles dargeboten wird, worin ce fich organisch bineinbilden foll. In bem Ucte biefer Sineinbildung wird namlich ber Wee ber Gottgleichheit nur bann ihr mahres Recht, wenn ein entfpredenter Uct, nur, wie gefagt, ein ewiger, von ben Rampfen ber Beitlichfeit freier, auch in bem Schöpfer vorausgefest wirb. Der Begriff ber creaturlichen Freiheit tritt in fein rechtes Licht mur, wenn ber Gegenfat ber abstracten metaphysischen Ratur bes Bei ftes und ber concreten ethischen Bestimmtheit, welche biefe Ratm in bem Processe ihrer Berwirklichung annimmt, als ein auch bem ichopferischen Beifte ber Gottbeit feineswegs frember, vielmebr ben Begriff bicfes Geiftes gang eben fo, wie ben bes creatinlichen bedingender gefaßt wird. Rurg, der allgemeine Begriff, Die abftracte, benknothwendige Form ber Geistigkeit muß als bie gemeinschaftliche Boraussenung bes göttlichen und bes eres türlichen Geiftes begriffen worden fein, damit die Freibeit bet Beiftes und die nur burch Freiheit zu verwirklichende fittliche, or ganische Gestaltung besselben für beibe als eine und biefelbe et fannt werbe. Damit wird nicht ausgeschloffen, bag nicht folde Voraussehung für ben göttlichen Geift eine andere Bedeutung babe, als für ben creatürlichen, wie ja auch, zugestandener Beife, ber Act der Bermirflichung der freien, organischen Qualitaten in je nem ein anderer ift, als in biefem. Ihre Bedeutung ift, wie vorbin bemerkt, für ben göttlichen Beift, mit beffen allgemeinen Wefen unmittelbar zusammenzufallen, ober, ber bafeienbe gottliche Weist nach ber Seite feiner Nothwendigfeit, als Basis feiner freien Eigenschaften, selbft zu fein, für ben creaturlichen Weift aber, nur bie allgemeine Bebingung seiner Möglichkeit zu fein. Darum fam die Metaphysif allerdings in gewissem Sinne icon als speculative Theologie, - genauer, wie wir es anderwarts ausbrid ten, ale ber ontologische Beweis, welcher bie nothwendige Basis jeber speculativen Theologie ausmacht, - auf feine Beife aber barf fie, wie bei Begel, als bas nicht blos Anfangende,

fondern zugleich Endende, als das schlechthin Lette und Sochste aller Philosophie und Theologie betrachtet werden. Die Etbit inebefondere, ale Theil oder Absenfer der philosophischen Theologie, bat allerdings nur von ihr, wiefern fie und ber burch fie begrundete Freiheitebegriff ale ihre inwohnende Borquefegung gilt. bas Moment und Bewußtsein bes Absoluten, welches fie mit Recht für fich in Unfpruch nimmt. Dhne fotche Boraussegung, ober wohl gar ihrerseits als Boraussetzung bes Metaphysischen bebanbelt, wurde fie zu etwas lediglich Empirischen, für bas nur burch einen unwiffenschaftlichen Machtspruch, wie bei Rant, die absolute Beltung in Unfpruch genommen werben fonnte. Aber obgleich burch bas metanbufifche Freiheitsbewuftsein in die Subare bes Abfoluten binübergerudt, ift und bleibt boch ber eigenthumliche, fveeifische Inhalt ber Ethif ein von dem metaphysischen Inhalte unterschiedener. Er besteht in Bestimmungen der freien, organi= ichen Wirklichfeit bes absoluten Geiftes, während bie Metaubpfif nur bie Bestimmungen feiner Nothwendigkeit, beren Resultat eben erft bie Freiheit ift, zu ihrem Inhalt bat.

36 habe früher mehrfach die hoffnung ausgesprochen, in biefer Unterscheidung ber Detaphysit ale Wiffenschaft bes negativ Absoluten, Bernunftnothwendigen, von den dem Positiven und Realen zugewandten Theilen ber Philosophie im Wesentlichen mit Schelling's Unterscheidung einer negativen und einer positie ven Philosophie zusammenzutreffen. Rady bem, was neuerdings von fo verschiedenen Seiten ber, und boch in ber Sauptfache übereintreffend, über ben Inhalt von Schelling's Borlefungen berichtet wird, will es allerdings scheinen, als werde ich auf biese Soffmung verzichten muffen. Es grundete fich biefelbe gunachft auf beffen Aeußerungen in ber Borrebe zu Coufin, welche ich mit bem in ber Abhandlung über bie Freiheit aufgestellten Begriffe eines gottlicen Urgrundes ober Ungrundes in Berbindung bringen gu burfen glaubte (- baff, mas bort ber Grund in Gott beift, bem Begriffe bes Metaphysischen ober negativ Absoluten nicht entfpricht, habe ich ichon oben bemerft). Jene Meugerungen ichienen namlich ber Bermuthung Raum zu geben, ale fei es bie Abficht,

gemuthet werben, fich mit Bewußtfein, anders, als nur etwa jum Bebuf, wie Schelling felbft es thut, einer geschichtlichen Charafterifirung, auf einen von ihm felbst für unwahr erfannten Standpunft zu ftellen; auch wurde von einem berartigen Unternehmen schwerlich eine Frucht ber Wahrheit erwartet werden können. -Sollte bagegen für ben Inhalt ber Metaphysik in ber positiven Philosophie ein Plat gefucht werben: so tame es zunächst auf eine nabere Bestimmung und Entwidelung jenes "unvordentlich Seienden" an, um barüber entscheiden zu fonnen, ob beffen Bemiff mit biefem Inhalte Eines und Daffelbe ift. Daraus, bag Die bieberigen Berichte über die "Philosophie ber Offenbarung" uns biefes Seiende als einen schlechthin einfachen, feine Mannichfaltigfeit von Beziehungen und Inhaltsbestimmungen in fich tragenden und also auch feiner weiteren wiffenschaftlichen Entwidlung fabigen Begriff erscheinen laffen, schließen zu wollen, bag ce in ber That von Schelling auf eine folde Weise gefaßt werbe, welche jebe Möglichkeit inwohnender Entwicklung biefes Begriffs abschneibet, burfte an fich wohl voreilig fein. Bedenflich bleibt allerdings ber Umftand, daß ber rein rationalen, benknothmenbigen Entwidlung, welche biefer Begriff, falls er mit bem nega tiv Absoluten unserer Metaphysik zusammenfallen follte, einzig zulaffen würde, ihre Stelle außerhalb ber positiven Philosophie, in ber negativen, zugewiesen ift, und feine Anbeutung fich barüber findet, daß bas Princip berfelben, als Princip einer besondern, politiv philosophischen Disciplin, auch im Zusammenhange ber positiven Philosophie eine Stelle erhalten muffe. Eben fo wenig will die Bezeichnung jenes "blind Seienden" als eines "aufallig Rothwendigen" zu unserer Boraussetzung ftimmen. Dieselbe scheint vielmehr barauf bingubenten, bag bas unvorbenklich Seiende micht als ein an und für fich, ober burch fich felbft Rothwendiges, sondern nur in Beziehung auf bas, was fich auf Grund bie fes Seins entwideln foll, alfo relativ, Rothwendiges gefaft werben foll; ich aber muß barauf beharren, ben Inhalt ber Melae physif als das schlechthin oder unbedingt Nothwendige, ibr Resultat, wie oben ausgeführt, als bas "absolut nothwendige We-

fen" bes alten ontologischen Beweises zu fassen. - Dagegen aber erscheint, - und dieß ist ein Umstand, ber gewiß wohl beachtet zu werben verbient, - in allen Darstellungen, bie mir bis fest ju Geficht gefommen find, ber Uebergang von dem blind ober unvordenklich Seienden zu ben höhern Potenzen fo beschaffen, baf gar leicht aus Betrachtung beffelben bie Reflexion fich ergeben fann. daß in jenem selbst noch weitere Bestimmungen vorausgesett werben, wodurch jener Uebergang motivirt wird. Dem Seienden foll fich die Möglichkeit barbieten, fich von fich felbft, von ber Gestalt, da es eben nur das Blinde, Unvordenkliche ift, zu befreien, und das Andere seiner felbst zu werden. Woher kommt ibm biefe Möglichkeit, wenn fie nicht von Anfang an in ihm verborgen liegt, wenn ber ausgeführte Begriff biefes "geradezu Seienben" nicht an und für fich felbft solche Möglichkeit bes Underen. die daseiende, existirende Möglichkeit der höheren Dotengen, und somit bes Geiftes ift? - In solcher ober abnlicher Beife konnte ich, auch ungeachtet jener Ginwurfe, versucht fein, meinen Begriff ber wiffenschaftlichen Metaphysit auch in bie "pofitive Obilosophie," freilich als ein von ihr selbst eben nur vorausgesettes, noch nicht in ihr zur wissenschaftlichen Ausführung gebiebenes Moment hineinzutragen, wenn nicht jede folche Bersuchung burch die Erwägung niebergeschlagen wurde, daß für alle weitere Discussion über diese Philosophie die Zeit abzuwarten ift, wenn ihr Urheber sie durch authentische Mittheilungen der vollen Deffentlichkeit übergeben baben wird.

## Der bisherige Zustand der Anthropologie und Psychologie.

## Eine kritifche Meberfict

nom Derausgeber.

Bisheriges Verhältniß ber Physiologie und Anthropologie zur Psychologie. — Begriff ber lettern. — Die empirische Psychologie. — Das Hegel'sche und bas herbart'sche psychologische Princip. — Die Unsterblichteitsfrage. — Wahrhafter Begriff bes Geistes.

I.

Die Psychologie, ober, wie man fie bestimmter nennen sollte, bie Wiffenschaft vom menschlichen Geifte, von welcher Segel por noch nicht zwei Jahrzehnten behaupten konnte, daß fie fich in völlig verwahrlostem Zustand befinde, ift seitbem, wenigstens was bie Bielseitigkeit und Ruftigkeit ber ihr gewidmeten Bestrebungen betrifft, fast in die erste Reibe ber philosophischen Wissenschaften getreten. Und nicht allein burch die Thätigfeit ber philosophischen Forscher: auch die neuere Physiologie bat die ihr zufallende Aufgabe erkannt und ben bestimmten Antheil an berselben sich zu geeignet, baburch bie Psychologie von einer gang neuen Seite unters bauend und ben gangen Umfang ibrer Betrachtung um ein Wefentlices erweiternd, vielleicht sogar jedoch ihre eigene Granze babei überschreitend und wider ihre ursprüngliche Befugniß ein der Pfpcologie vorzubehaltendes Gebiet in ihren eigenen Umfreis hinein ziehend. Go ift es auch gefommen, bag berfelbe Gegenfan, wels der in ben übrigen Gebieten ber Physiologie sich geltend macht, ber einer ibeellen und einer materialistischen, auf physifalischen Sprothesen geftütten Grundansicht, von bier aus auch in bie

Psphologie von Reuem hineindrang: ja auf diesem Gebiete muß ber Kampf jener Ansichten zur Entscheidung kommen, wo die Ungenüge und das Gewaltsame bloß materialistischer Boraussehungen sich am Wenigsten verbergen kann.

Aber wie man fonft auch bas Thatfachliche im Einzelnen erklaren mochte, die Grundthatsache selbft erkennt man jest von allen Seiten an, wie eng und unauflöslich ber Beift an bie organischen Mittel seiner Berwirflichung gebunden fei, wie er nur burd fie bindurd wirkfam werde, und nur in biefer vermittelten Geftalt fich felbft und Andern gur Erscheinung tomme; wie baber eine Pfpchologie, welche bas Bewußtsein nur aus ibm felbit und seiner eigenen Boraussetzung erklaren wollte, bes eigentlichen Bobens und Ausgangsvunftes entbebren muffe: und bierbinein, in diese Erweiterung der Wiffenschaft von der Seele, ift zunächst ganz im Allgemeinen ber specifische Unterschied ber neuern Bivchologie von der der vorhergebenden Periode zu seten. hiernach ift jenes neutrale Gebiet, in welchem die bewußtlose und die bewußte Seite ber Menschenseele (nach gewöhnlicher Bezeichnung: ber Organismus und bas bewußte Seelenprincip) fic burchbringen ober in einander find, nicht weniger als integrirender Theil einer Lehre vom Geifte zu faffen, wie bersenige Inhalt, ben man sonft als ben einzigen und vollgenugenden für diese Wiffenschaft betrachtete, die Lebre von dem Bewußtsein und seinen gesammten Thatfachen, welche man sich begnügte, nach sonstigen methodischen Maximen ober metaphpfischen Boraussetzungen auf bas Mannigfachfte in Gruppen zu ordnen und unter sich zu verknüpfen, — in welchen Berschiedenheiten nach dem bisberigen Loofe ber Psychologie Die Sauptdifferenzen in diefer Wiffenschaft bestanden haben.

Dassenige System nun, welches zuerst ben entscheidenben Schritt that, jenen mit der Physiologie gemeinsamen Lehrabschnitt von den organischen Borbedingungen des Geistes als wesentlichen Theil der Lehre vom "subjektiven Geiste" einzuverleiben, hat ihn vorläusig "Anthropologie" genannt: — sieht man auf die wörtliche Bedeutung dieses Ramens, so ist er offenbar viel zu allgemein; er sollte das ganze Gebiet dieser Untersuchungen bezeichnen, und

unmöglich könnten ihm, seinem eigentlichen Wortsun nach, eine "Phänomenologie bes Bewußtseins" und eine "Psychologie" (oder, nach der neuerdings gewählten zwedmäßigern Benennung, eine "Pneumatologie") als beigeordnete Theile zur Seite treten. Dennoch bleibt für senen Namen einstweilen die historische Berechtigung übrig, daß man in der ältern, eigentlich sogenannten, Anthropologie, welche in der Regel ohne Beziehung auf bestimmt philosophische oder psychologische Probleme und völlig empirisch behandelt wurde, denselben Inhalt zusammenfaste (von den Nacen = und Völkerunterschieden, von der Differenz der schlechter und Lebensalter, von den Temperamenten, von Schlaund Wachen u. s. w.), den man sest mit der Psychologie in eigentliche und integrirende Verbindung zu bringen ausgesangen hat.

Aber noch ein wesentlicherer Grund ließe sich anführen, um iene Bezeichnung auch für jest noch zu rechtfertigen, weil baburch, äußerlich wenigstens, auf ben Unterschied hingewiesen wird zwischen einer blogen Physiologie und einer Lebre vom Beifte in feiner Naturunmittelbarfeit. Diefer Unterschied ift ein bochft wefentlicher und kann nicht ohne Schaden für beide in diesem Gebiete eng fic berührende Wiffenschaften, bie Physiologie wie die Pfpchologie, verwischt werben. Die Physiologie bes Menschen, als Theil ber allgemeinen ober vergleichenden Biologie, bat lediglich, wenn fie den Umfang ihres Begriffes nicht überschreiten will, das Befen bes menschlichen Organismus in feiner Eigenthümlichkeit zu er kennen und seine allgemeinen wie eigenthümlichen Runktionen aus jenem Begriffe zu erflaren. Die weitere Untersuchung jedoch, wie bas leben und seine Organe Wertzeuge ober Berwirklichungs mittel bes Beiftes und Bewuftseins werben, liegt jenseits ihres Bebietes: benn fie fennt nur bas leben und feine bochfte Erfchet nung, die Sensibilität, nicht aber ben Beift, burch welchen bem Leben ebenfo eine eigenthumliche, völlig neue Stufe bes Dafeins binzugefügt wird, wie dieses ben allgemeinen, anorganischen Chemismus specifisch überragt. Wie bas intenfinfte Leben nie jum Geifte fich zu schwingen vermag, fo fann auch die ausgebildetfte Physiologie feine Erscheinung des Geiftes erflären; nur bie organische Bedingung besselben, bas gerabe, was an ber geistigen Erscheinung bas Nichtgeistige ist, vermöchte sie zur Klarheit zu bringen. Daß die Physiologie in ihrer gegenwärtigen Beschaffen-beit selbst von diesem Ziele noch sehr weit entsernt ist, wollen wir hierbei nicht in Anschlag bringen.

So hätten in eine physiologische Lehre von den menschlichen Simen nicht hineingezogen werden sollen alle diesenigen Phanomene, welche sich nur aus der den Sinnenempsindungen einwohnenden Denkthätigkeit erklären lassen; wie z. B. im Gesichtssinne Rähe und Entsernung nur beurtheilend wahrgenommen, die Anschaung raumbegränzter Außendinge nur durch Aussonderung und Zusammenkassung ihrer Theile selbsthätig hervorgebracht werden kann, wie im Hörsinne die einzelnen Töne und Laute zur Melodie oder zu Worten verknüpst werden können u. dgl., dies zu erklären, ist nicht mehr Sache der Physiologie, denn dazu reicht der Begriff einer auch noch so gesteigerten Sensibilität nicht aus.

Diefe zunächft nur formelle Abgranzung ber Physiologie ift jeboch zugleich von bochter materialer Bedeutung: fie balt biefelbe ab, Erflärungen zu versuchen, Sypothesen auffommen zu laffen, bie der Eigenthümlichkeit der zu erklarenden Thatsachen nur Gewalt authun können; benn nicht irgend eine wandelbare Theorie, sonbern ber fpecififche Charafter bes Thatfachlichen am Geifte verbietet febe folde Bermischung. Wie es nur zu ben größten Ungereimtbeiten geführt bat, die Erscheinungen bes Lebens aus blog physischen und chemischen Kräften zu erklaren — (wenigstens schien dies bis vor Rurzem noch als allgemeines wiffenschaftliches Anerkenntniß der Naturforscher gelten zu können, bis jest ein hervorragender Meifter demischer Forschung die Rechte und Granzen ber Chemie zu überspannen scheint, indem er annähernde ober analoge Erscheinungen für innere Befensgleichheit balt): - fo ift es diefelbe Ungereimtheit, die Funktionen des Bewußtseins und Deufens als die bochften Steigerungen bes Lebensprocesses, als Birfungen einer eigenthumlichen, nur hobern Senfibilität zu betrachten, und etwa auszusprechen, wie es geschehen ift, daß, gleichs wie dem Magen bas Berbauen, der Lunge die Orydation des

Blutes, gewissen Nerven bic sensible ober motorische Thätigkeit, so bem hirn bas Denken und Selbstbewußtsein zukomme, ober wenn man gar bahin gestellt sein läßt, ob nicht, wie bas Leben, so auch bas Bewußtsein, als Produkt einer besondern Zusammensesung organischer Stoffe betrachtet werden könne. hierin ist nicht nur der Begriff des Bewußtseins, sondern ebenso der des Lebens, der centralen organischen Thätigkeit, auf das Tiesste verkannt und in offenbarsten Selbstwiderspruch versetzt worden. Der gleichen principielle Berwirrungen neuerer sonst ausgezeichneter physiologischer Werke und Bestrebungen, legen einer wissenschaftlichen Psychologie die dringende Verpflichtung auf, zunächst nur zu thun, was ihres Umtes ist und solche ungehörige Einmischung desto strenger von ihrem Gebiete zurüczuweisen, se weniger sie selber eine stete Beziehung auf die Physiologie mehr entbehren kam.

Man pflegt wohl für all bergleichen Erklärungsversuche anzuführen, daß es dem Gange ächter Naturforschung gemäß sei, eine Hypothese, ein Erklärungsprincip so weit als möglich über das Reich der Thatsachen auszudehnen. Aber doch wohl nur der Thatsachen, die mit jenen bereits erklärten unter einen gemeinschaftlichen Grundbegriff einzureihen sind, nicht aber derzenigen, deren specifischer Unterschied die bisher angewendete Analogie gerade zurückweist? Das letztere Bersahren wäre fürwahr die naturwidrigste Art der Naturforschung, indem es gerade als durchwaltender Typus alles Natürlichen sich erweist, die sestige des Daseins unbestimmt in die andere überschweisen zu lassen, aber eben so stetig das Niedere in das Höhere auszunehmen und von ihm unterwersen zu lassen als Mittel zu bessen Berwirklichung.

Nach dieser vorläufigen Abscheidung des Gebietes der Physiologie, — welche, sofern sie schon als Glied einer künftigen Encyklopadie philosophischer Wissenschaften betrachtet werden könnte, Schlußpunkt der Naturphilosophie und Uebergangsmoment in die Lehre vom Geist werden müßte, weil sie im menschlichen Leibe das höchte Produkt des organischen Lebens, damit zugleich aber die höchte Berwirklichungsklätte des Geistes nachgewiesen bat. — läßt

sich nun bestimmter ber Umfang und bie Eintheilung ber Lebre vom menfolichen Geifte felber bezeichnen. So gewiß ber mabre Eintheilungegrund jeder Wiffenschaft allein in dem objektiven Besen ihres Gegenstandes gefunden wird, kann bie Lehre vom menichlichen Geifte nur in zwei Theile zerfallen, und bie auch bier beliebte Tricotomie ift zurückzuweisen: in einen antbropologifden, - um bie biftorifd überlieferte, wenn auch ungenque Bezeichnung vorläufig beizubehalten, - als bie Lehre von ber Raturbestimmtheit bes Geistes nach ihrem ganzen Umfange, und in einen pfpcologischen, als bie Lehre vom Beifte in feiner Entwicklung jum Bewußtsein und im Bewußtsein. Die beiben lettern Momente konnen aber nicht getrennt, nicht zum Principe einer neuen, burchgreifenden Gintheilung gemacht werden (etwa um bie gewohnte Triplicität herauszubringen): benn es ift daffelbe Princip, die Immaneng ber Ibeen im Beifte, welches ihn ebenfo febr aus feiner Raturunmittelbarteit in's Bewußtfein erwachen, als im Bewußtsein felber seine volle Entwicklung vollenden läßt.

II.

lleber ben ersten Theil kann im Wesentlichen kein Streit mehr ohwalten. Iwar hat man neuerbings gegen die Ausführbarkeit einer solchen anthropologischen Lehre eingewendet, daß, indem Justände, wie die dahin einschlagenden, welche sich als Produkt zweier Faktoren, des Leibes und des Geistes, ankündigen, nicht wohl begriffen werden könnten vor ihren Faktoren, zuerst also Anatomie, organische Chemie, Physiologie den Leib, die Psychologie den Geist gehörig in's Licht seben müsse, bevor man mit Hoffnung des Gelingens sich an Erklärung sener Zustände wagen dürse \*). Und scheint, bei aller Faßlichkeit dieses Argumentes, dennoch kein gültiger Abweisungsgrund für sene Ausgabe daraus hervorzugehen. Zunächst ist hierbei nicht vom "Leibe", sondern vom Leben im Leibe die Rede, und ebenso wenig, wie die organische Chemie etwa das Wesen des Lebens erkennen kann, sondern nur gewisse sehr begränzte Wirkungsweisen und Produkte desselben zu erfor.

<sup>\*)</sup> Erner, bie Pfochologie ber Begel'ichen Schule. 1842. S. 5. 6.

ichen bat, fie also am Wenigsten unter bie nothwendigen bulfe wissenschaften ber Anthropologie zu zählen ift, wird auch ber Begriff bes Beiftes fic aus ber Summe einzelner psychologischer Beobachtungen nicht ergeben, - fonbern beibe, ber Begriff bes Lebens wie bes Beiftes, fonnen nur burch Denten, burch Schiff von ihren Grundeigenschaften auf ihr Wesen gefunden werben, fo bag in beiberlei Spharen bie Betrachtung bes Allgemeinen und Besondern, des Wesens, wie feiner besondern Gigenschaften, fiets Sand in Sand geben und fich wechselseitig bestätigen muß. De ware es nun ein seltsamer Birtel, wenn man fich nach biefer methe bischen Anweisung ber Ersorschung bes Besondern so lange zu ent schlagen batte, bis bas Allgemeine erfannt ware, ober umgefehrt: bier alfo bie anthropologische Betrachtung bes Beiftes in feinen Berflochtensein mit bem Leben und bem Organismus fo lange aufschieben mußte, bis man bas "Wefen" beffelben vollständig erfannt, während vielmehr in biefer Berflechtung mit feiner Ro gation gerade das Wefen des Geiftes am Treffendften und Il verkennbarften an's Licht treten muß. Endlich ware es nur cin Berwirrung ftreng aus einander zu baltender Materien, wem man glauben wollte, burch genauere physiologische Studien übr bie Struftur bes hirns ober bes Nervenspftems bem Wefen irgen eines psychischen Bergangs naber auf bie Spur zu tommen, iber haupt aus ber Renninis bes "Leibes" sich auch über jene anter pologischen Mittelzustände bestimmteres Licht zu verschaffen. Bem Aehnliches ber Berfaffer auch nicht ausbrücklich behauptet, p muffen die eben ausgehobenen Bebenfen und Boraussenungen bob unvermeidlich auf bies Ergebniß hinführen.

Der erste Theil der Lehre vom Geiste hätte demnach die Raturbestimmtheit desselben nach allen ihren Seiten zu erkennen: ebensowohl sein Preisgegebensein an eine äußere Ratur, — von den geographischen, klimatischen, lokalen Unterschieden an, dis pa den begünstigenden oder hemmenden Körperbedingungen, welche in den Racenunterschieden, wie überhaupt in allen ererbten ledelichen Anlagen gegeben sind, — wie die Präexistenz des Geistes in einer eigenen innern, damit zugleich subjektiv werdenden

Ratur, indem einestheils die organische Bestimmtheit in bleibenben ober wechselnden Gefühlsstimmungen in's Bewuftlein tritt. — Die leibliche Conftitution als Temperament, die bleibenden Unterschiede bes Geschlechts und bie fich ablösenden ber Lebensalter in darafteristischen Grundflimmungen ber Individualität, endlich bas allgemeine ober vorübergebende forperliche Befinden in bestimmten Lebensempfindungen: - indem and erntheils aber auch ber Geift in febem Menfchen nur auf individuelle Beife, nach angeborenem geiftigen Unterschiebe, ale Benius gegenwärtig ift. Der Benius ift fein ausschließender, nur gewissen bevorzugten Individuen beiaulegender Begriff: auch der Geift ift nur wirklich als individualiffirter, in bem bestimmten Bervortreten ber einen ober ber anbern bealen Unlage, wenn biefe auch in ber faktischen Lebensentwicklung bes Individuums latent bleiben, nicht zum vollen Bemußtfein und zum Siege über ihre organischen und psychischen Boraussetungen gelangen follte. Der Begriff bes Genius in biefem universalen Sinne ift bochftes Resultat ber Anthropologie: biefe bat nachzuweisen, wie das individualisirende Princip des Menfchen gerade im Beifte (Benius) liegt und wie von biefem aus bie individualisirende Karbung bis auf ben Organismus und bie forverlichen Anlagen fich binaberftrectt, burch bie ber Leib ber Abdrud und bas entsprechende Werfzeug bes Genius wird. Dicfer Begriff muß baber die Grundlage des zweiten Theiles der Pfychologie werben. Zugleich können wir aber nicht umbin, barin einen principiellen Fortschritt biefer Wiffenschaft zu seben: erft bamit hat fie bas Princip erreicht, welches fie ber ganzen gegen= wartigen Bilbung gemäß macht. Diese ift bie Epoche ber Freiheit, bes Triebes ber Entwicklung eines Jeben nach seiner Eigenthumlichfeit. Wie batte biefer jedoch Recht und Unfpruch auf folde Entwicklung, wenn nicht jeder überhaupt nicht nur Geift, fondern barin jugleich Genius mare?

Die Pfpchologie hat nun ihrerseits den Geist aus jenen universalen und individuellen Boraussezungen seiner selbst in seiner Entwicklung zum Bewußtsein zu begleiten: dies aber in boppelter Beziehung. Theils hat sie zu zeigen, wie der Geist durch

bies in's Bewußtsein Treten allmählich seinem Organismus sich einbildet und zuletzt frei in ihm gegenwärtig ist, als einem biegsamen, durchdringlichen Wertzeuge seiner selbst, — von der Sinnenthätigkeit an, welcher das Denken immanent ist, bis hind zu der unwillkührlichen Vernünstigkeit der dem Leibe eingeüben Geschicklichkeiten. Theils hat sie aber auch umgekehrt zu zeigen, wie alles Geistige von organischer Mitwirkung begleitet ist, und diese Färdung mithinaufnimmt in die innerlichken Zustände det erkennenden, fühlenden und wollenden Bewußtseins, — von den se ganischen Stimmungen an, welche im unwillkührlichen Selbstgesühk sich spiegeln, die zu den Geistesstörungen, bei denen eigentich somatische Kransheiten den Geist in seiner unmittelbaren Erschich nung verwirren oder verdunkeln. So ist der anthropologische Faden auch hier nie fallen zu lassen.

Bas nun die methobische Behandlung bes zweiten pfiche logischen Theiles betrifft, so scheint icon vorläufig eine burd greifende Bemerfung am Orte. Seitbem man, Die Borftellun gesonderter Beiftesvermögen aufgebend, an beren Stelle ba wahrhaftern Begriff einer flufenmäßigen Entwicklung bes Gina ungetheilten Befens bes Geiftes in bas Bewußtfein und inner halb beffelben gefest bat: ift es, im Rreife ber Segel'ichen Sout wenigstens, jum Borurtheil geworden, biefe Stufenfolge nur i einer einzigen ftetigen Reihe nach bem befannten bialeftifcha Schema barlegen zu wollen. Aus biefer falfchen methobifca Marime ift ber allen Bearbeitungen ber Pfpcologie vom Segel. ichen Standpunkte gemeinschaftliche Uebelftand erwachsen, welch von vorn berein schon die naturgemäße Auffaffung ber Grund verhältniffe des Bewußtseins verfehren mußte, daß ber vermein lich bialeftische Uebergang vom theoretischen zum praftischen Beik ober zum Willen nur an ber Stelle fich ergeben fann, wo ba theoretische Beift seine Bollenbung und bochfte Entwicklung (in Denfen) erreicht hat, und bag bas Gefühl als ein beilaufget Ingrediens in einer ziemlich willführlichen und bei ben einzelnen Bearbeitern schwankenben Bertheilung balb jenem balb biefen Abschnitte untergeordnet wird; - als ob in jener Beziehung

ber Wille nur bem Denfen entspreche und blos biefes ibm immanent fei, mabrend er vielmehr bie fammtlichen Stufen bes Er-Tennens begleitet und von ibnen aus felber einen varallelen Ausbrud annimmt: - sowie in biefer Beziehung bas Gefühl ebenso ein Besonderes ift gegen Erfennen und Wollen und boch vermittelnd für die sämmtlichen Stufen berfelben zwischen beibe tritt. Alle Buden und fehlenden Bermittlungen, alle Trennung bes Busame mengehörenben und nur burch feinen Busammenhang zu Begreifenden, wie diese eine speciellere Kritif ber Begel'schen Psycho-Togie barzulegen batte, zum großen Theil fcon bargelegt hat (auch in bem angeführten Berte von Erner, welcher übrigens felbft ieber folden methobischen Entwidlung abgeneigt ift, und in Ana-Togie mit ber Methobe ber Naturwiffenschaften ben Beift als . unter gewiffen Gesegen wirksam betrachten will, - wir fommen weiterbin noch auf nabere Erörterung biefes Punftes): alles bicg bangt auf bas Innigfte mit jenem methobischen Borurtheile einer einzigen bialektischen Reibe zusammen, ja ift bie nothwendige Rolge beffelben.

So fann ber acht wissenschaftliche, b. b. ber objektiven Ratur und Entwicklung bes Geiftes fic anschließente methobische Bang ber Psychologie nur barin bestehen, bas Erfennen, Rublen und Wollen für fich felbft barzustellen, aber, weil jedes bie gleichmäßige Stufenfolge burchläuft, und auf jeder einen bem andern entsprechenden Ausbruck gewinnt, fie in einer breitbeiligen, parallelen Reibe burchauführen. Wie ber Geift in ber Unmittelbarteit feines Bewußtseins ein noch ungeschiebenes Ineinander bes gleichmäßig finnlichen Empfindens und Rüblens von Luft und Unluft, wie bes ebenso unmittelbaren, aber burch jene Momente bedingten Eriebes ift: fo tragt ber zu feiner felbfibewußten Berwirklichung gelangte Geift auch in seiner Bollenbung noch benfelben Paralleliemus an fich, ber fich aber zum felbftftanbigen Auseinanberfein. gur freien Unterscheidung biefer Buftanbe entwidelt bat. bochfte Sufe bes Erfennens ift bas Denfen ber 3bee bes Abfoluten und bas Burudnehmen alles Bebingten in die Unbebingt= beit und Wahrheit beffelben: aber biefe 3bee ift bem Bewußtsein,

so gewiß es das des Geistes ift, zugleich immanent und ursprünglich gegenwärtig; so ist sie zugleich schon Inhalt seiner ursprünglichen, bewußten Selbstbestimmtheit oder des Gefühls: er weiß sich unmitteldar, fühlt sich, als endlich, hingegeben an jene Unendlichseit. Der höchste Inhalt des Denkens existirt als höchstes Gesühl. Aber ebenso existirt er im Willen, indem dieser, als sittliche Gesinnung, nicht mehr das Einzelne, Selbstische, sondern nur das Allgemeine will. Hier enthält jede Stufe das Gleiche, weil der Inhalt, die dem Bewußtsein immanente Idee die gleiche ist; dennoch ist jeder Zustand durchaus eigenthümlich und kann selbstsfändig gegen den andern im Ich hervortreten. Es ist Paralles lismus, nicht Ausammenfallen.

Ueberhaupt wird ber Begriff paralleler bialektischer Reihen im gangen Gebiete ber Natur = und Geiftesphilosophie (in ber Ethif haben wir ein anderes Beispiel biefes Parallelismus an ber entsprechenden Entwicklung ber Guter = und Pflichtenlebre gegeben \*)) an die Stelle jener einfachen bialeftischen Begriffevermittlung treten muffen, welche Begel allein fennt, und in ber Bezeichnung feines metbobifden Vrincips babin darafterifirt batte, baß jebe einzelne Bestimmung, ale für sich unwahre, endliche, biernach bem Biberfpruche verfallen fei und fich in bie Ginbeit ber Gegenfate, als das Affirmative berfelben, aufheben muffe (Encyflop, 3te Aufl. S. 81. 82.). hier feben wir bavon ab, was anderswo ausführlicher bargestellt worden — bag Segel in biefen Bestimmungen über bie Methobe "Widerspruch" und "Gegen= fan", "Selbstaufbebung" und "Ergangung" ununterschieben in einander laufen lagt und eben baber auch eine "abstrafte Berftanbesbestimmung", in welcher um bes Charafters ihrer Einseitigkeit und Unwirklichkeit willen ein Widerspruch aufgewiesen werben fann, welcher fie "aufhebt", methodisch gang auf biefelbe Beife behandelt wird, wie die realen, endlichen Beltgegenfage, von benen es gleichfalls gelten foll, bag fie, weil fie Begenfage find, eben barum auch ale "widerfprechende" fich aufheben muffen

<sup>\*)</sup> Ueber ben bisherigen Buftand der prattifchen Philofophie. Beitichr. Bb. XI. Deft 2. S. 201 f.

("alles Endliche ift ber baseiende Wiberspruch", — "bas Endliche ist bies. sich aufzuheben" u. bgl.). Diese Grundverwirrung, welche in die realphilosophischen Theile ben gang falschen Begriff bes Biberfpruches und ber Selbftaufbebung binüberträgt, ber nur an ben reinen, abstraften Begriffsbestimmungen Geltung bat und nur hier nachgewiesen worden ift, mußte bie faliche bamit ausammenbangende metbobische Maxime berbeiführen, auch in iebem Realen ben Wiberspruch ausweisen, es ale "baseienden Wiberwruch" bebandeln zu wollen, was ebenso mit der erfahrungswie begriffsmäßigen Auffassung ber Wirklichkeit unverträglich ift. 3m Realen, am Ausgebildetsten im Leben und in ben Berwirflidungen bes Beiftes, baben bie Begenfage vielmehr felbstftantige Existeng für fich, jeder bilbet fich zu einer eigenen Welt und einer relativen Totalität aus. Bei biefer realen Gelbstftanbigfeit ber Wegenfage ift es bas gleich Unangemeffene, ben einzelnen ohne ben andern als Widerspruch behandeln, ober ben Uebergang aus bem einen zum andern in berfelben Begriffenothwendigfeit fuchen zu wollen, mit ber ein abstraft einseitiger Begriff bas Denken in feine Erganzung überzugeben nothigt. In ber Natur mare ce fein Biberfprud, wenn nur bie Belt ber Schwere und bes Chemismus, ohne die bobern Stufen bes Lebens und bes Beiftes, exiftirte, in ber Sphare bes Beiftes ift es feiner, vielmehr finden wir biefen Buftand an Individuen, wie an ganzen Geschlechtern und Bölfern realisirt, daß ber Beift nur noch in seiner niedersten Unmittelbarteit, als bas Ineinander von Empfindung, finnlichem Gejühle und Triebe, für sich vorhanden sei, daß er harmadig barin verbarre, ober auch in irgend einem falichen Extreme einseitiger Ausbildung. Was soll bier baber bie grundverwirrende Borstellung einer auf lösung von Widersprüchen berubenden Dialettif ?

Aber ebenso wenig läßt sich sagen, daß der Uebergang der realen Gegensätze in ihre Ergänzung als stetiger, in Einer Reihe dahinlausender gedacht werden könne. Es ist schon oft ausgesprochen worden: die Pflanze ist das relativ Riedere gegen das Thier; bennoch ist kein direkter Fortschritt von jener zu diesem,

so gewiß es das des Geistes ist, zugleich immanent und ursprünglich gegenwärtig; so ist sie zugleich schon Inhalt seiner ursprünglichen, bewußten Selbstestimmtheit oder des Gesühls: er weiß sich unmitteldar, fühlt sich, als endlich, hingegeben an jene Unendlichseit. Der höchste Inhalt des Denkens existirt als höchste Gesühl. Aber ebenso existirt er im Willen, indem dieser, als sitt liche Gesinnung, nicht mehr das Einzelne, Selbstische, sondern met das Allgemeine will. Hier enthält jede Stuse das Gleiche, weil der Inhalt, die dem Bewußtsein immanente Idee die gleiche ist; dennoch ist jeder Zustand durchaus eigenthümlich und kann selbstständig gegen den andern im Ich hervortreten. Es ist Paralle lismus, nicht Zusammenfallen.

Ueberhaupt wird ber Begriff paralleler bialektischer Reiben im ganzen Gebiete ber Natur = und Geiftesphilosophie (in ber Ethif haben wir ein anderes Beispiel biefes Parallelismus an ber entsprechenden Entwicklung ber Guter = und Pflichtenlebre go geben \*)) an die Stelle jener einfachen bialektischen Begriffevermittlung treten muffen, welche Segel allein fennt, und in ba Bezeichnung seines methodischen Princips babin darafterifirt batt, baß jebe einzelne Bestimmung, als für sich unwahre, endlicht, hiernach bem Wiberspruche verfallen sei und fich in die Ginheit ber Gegenfate, als bas Affirmative berfelben, aufbeben miffe (Encyflop. 3te Aufl. S. 81. 82.). hier feben wir bavon ab, was anderswo ausführlicher bargestellt worden - baf Segel in biefen Bestimmungen über bie Methode "Biberfpruch" und "Gegenfan", "Selbstaufhebung" und "Erganzung" ununterschieben in ein ander laufen läft und eben baber auch eine "abftrafte Berftatbesbestimmung", in welcher um bes Charafters ihrer Ginseitigleit und Unwirklichkeit willen ein Widerspruch aufgewiesen werbet fann, welcher fie "aufhebt", methodisch gang auf biefelbe Beife behandelt wird, wie die realen, endlichen Beltgegenfage, von benen es gleichfalls gelten foll, daß fie, weil fie Begenfage find, eben barum auch alst "widersprechende" fich aufheben muffen

<sup>\*)</sup> Ueber den bisherigen Buftand ber praftifchen Philofophie. Beitichr. Bb. XI. Deft 2. S. 201 f.

("alles Endliche ift ber baseiende Wiberspruch", — "bas Endliche ist dies, sich aufzuheben" u. dgl.). Diese Grundverwirrung, welche in die realphilosophischen Theile ben gang falschen Begriff bes Biberfpruches und ber Selbftaufbebung binübertragt, ber nur an ben reinen, abstraften Begriffsbestimmungen Geltung bat und nur hier nachgewiesen worden ift, mußte bie faliche bamit aufammenbangende methodische Maxime berbeiführen, auch in iebem Realen ben Widerspruch ausweisen, es als "baseienden Widerwruch" behandeln zu wollen, was ebenso mit ber erfahrungswie begriffsmäßigen Auffassung ber Wirklichkeit unverträglich ift. 3m Realen, am Ausgebildetften im Leben und in ben Berwirfti= dungen bes Beiftes, haben bie Gegenfage vielmehr felbstftantige Eristenz für sich, jeder bildet sich zu einer eigenen Welt und einer relativen Totalität aus. Bei biefer realen Gelbstffanbigfeit ber Begenfage ift es bas gleich Unangemeffene, ben einzelnen ohne ben andern als Widerspruch behandeln, ober ben Uebergang aus bem einen zum andern in berfelben Begriffenothwendigfeit fuchen zu wollen, mit ber ein abstraft einseitiger Begriff bas Denfen in seine Erganzung überzugeben nothigt. In ber Natur mare es fein Biberforuch, wenn nur die Belt ber Schwere und bes Chemismus, ohne bie bobern Stufen bes lebens und bes Beiftes, exiftirte, in der Sphare des Beiftes ift es feiner, vielmehr finden wir biefen Buftand an Individuen, wie an ganzen Geschlechtern und Bolfern realifirt, bag ber Geift nur noch in seiner niederften Unmittelbarkeit, als bas Ineinander von Empfindung, sunlichem Be ühle und Triebe, für sich vorhanden sei, daß er hartnädig barin verbarre, ober auch in irgend einem faliden Extreme ein= feitiger Ausbildung. Was foll bier baber bie grundverwirrende Borftellung einer auf lösung von Widersprüchen berubenden Dialeftif ?

Aber ebenso wenig läßt sich sagen, daß der Uebergang der realen Gegensätze in ihre Ergänzung als stetiger, in Einer Reihe dahinlausender gedacht werden könne. Es ist schon oft ausgesprochen worden: die Pflanze ist das relativ Niedere gegen das Thier; bennoch ist kein direkter Fortschritt von jener zu diesem,

so daß die bochke Bflanze dem niederften Thiere fich anschlösse; vielmehr erheben sich beibe aus einer gemeinschaftlichen, für ben Gegensag noch indifferenten, ja sogar in ihrer Bildung zwischen beiben schwankenden Grundlage nach entgegengesetter Richtung: ibre gegenseitige Erganzung finden fie erft in dem umfaffenden Bangen ber Ratur. Ebenso verbalt es fich mit ben Stufen bet Beiftes, in beren feber, je bober fie ift, ber Beift feinem Begriffe besto gemäßer bervortritt, barum nicht minder seboch, weil er in jedem Gegensate bennoch als ber gange zu existiren vermag, auf ieber untergeordneten Stufe obne Widersvruch zu verbarren vermag. hiermit ift also ebenso sehr die aprioristische Begriffenoth wendigfeit, beren Gegentheil anzunehmen Widerforuch ware. al ein direfter "bialeftischer" llebergang bieser Nothwendigkeit ausgeschlossen: bas Segel'iche Princip ber Methobe in ber Ausbik dung, in welcher er es belaffen, wo fie lediglich an der Lösung bie leftischer Wibersprüche babinlaufen soll, zeigt fich baber als burch aus unanwendbar auf bie beiben Srbaren ber Natur und bes Bo ftes; sie ift einzig ber Logif ober Metaphysit vorzubebalten.

Erner bat es fich zur besondern Aufgabe gemacht, ben Die brauch ber Begel'ichen Dialektif namentlich in seiner Pfvcologie aufzubeden. Wir fonnen mit bem Begriffe berfelben unter ben ichm angegebenen Modififationen auch bie Bezeichnung preisgeben, wem man unserer Methode nur den doppelten Unterschied gegen bas ge wöhnliche Berfahren zugesteht: zuerft, bag man fich enthalte, in ber Pfychologie nach einer Mannigfaltigfeit von "Gefeben" ober "Ber mogen" bes Geiftes zu suchen, um aus bem einen ober bem aus bern Begriffe die verschiedenen Erscheinungen beffelben erklaren # wollen, aus bem einfachen Grunde, weil die Begriffe bes Gefetet ober bes Vermögens felbft nur unerwiesene Voraussemungen find; fonbern daß nachgewiesen werde, wie ber Geift, fein Befen an bem Undern einer Objeftivitat verwirklichenb, baburch aus feiner ursprünglichen Ginheit und Ginfachbeit ein Unterschiebenes werbe; fodann: bag die Methode eben barum mit vollfommener Objettivität alle Eintheilungsgrunde nur aus bem betrachteten Dbiefte felber schöpfen und in ihm nachweisen könne. Der Begriff einer

folchen stetigen Entwicklung aus jenen beiben Grundfaktoren bes Wesens und seines Verhaltens zu einer Objektivität, an welcher der Geist zum Bewußtsein seiner selbst kommt, hat dassenige zu erssehen, was bisher die verschiedenen Seelenvermögen genannt wurden. Der Beweis einer nothwendigen Stusensolge darin, um das Wesen des Geistes zu der seinem Begriffe entsprechenden Eristenz zu bringen, wird sodann an die Stelle desjenigen zu treten haben, was man "Gesehe" der Seelene-Brmögen oder Zustände genannt hat.

Bas namlich bier Gefet heißt, und was nach biefem Ausbrude als ein Frembes, burch irgend eine Fügung von Außen Auferlegtes erscheint, ift in Wahrheit nichts mehr, als eine aus Erfahrung geschöpfte, allgemeine Thatsache bes Bewuftseins, wel-. der die besondern subsumirt werden, was man sodann eine "Erflarung" ber lettern zu nennen beliebt, mabrend ber Birfel biefes Berfahrens, falls man baburch Etwas erflart zu haben meint, -gang handgreiflich ift. Go g. B. verhalt es fich mit ben "Gefe-Ben" ber Borftellungsaffociation in ber empirischen Psychologie. Sie find aus einzelnen Beobachtungen abstrabirte allgemeine Erfabrungen, wie fich Borftellungen unwillführlich zu verfnüpfen pflegen. Gegen bies Berfahren, aus besonderer Empirie zu allge= -meiner aufzusteigen, ift in biefem Kreise nicht bas Geringste anzuwenden; nur ein Geset fann man diese Erfahrung nicht nennen, so lange nicht die Nothwendigkeit aus bem Befen bes Gegenfandes für bieselbe nachgewiesen worben ift. Ebenso wenig fann man glauben, eine einzelne Thatsache in Wahrheit aus ihr erflart zu haben, wenn nichts Anderes geschehen ift, als bag man fie unter ihren Allgemeinbegriff, als Beleg für jene allgemeine Erfahrung, subsumirt hat.

Wenn Exner baber erflart, für bie fünftige Psychologie nur bavon heil erwarten zu können, baß sie, ganz auf ben Weg ber Naturforschung zurücklehrend, die Gesetze ber Seelenzustände aufsluche und von ihnen aus bann die Erflarung ber besondern Seeslenerscheinungen unternehme: so wird er sich erinnern, wie die empirische Naturforschung selbst diesen Zirkel einer aus unbegründes

ten metaphysischen Boraussetzungen ihr ausgebrängten Methode, von den Erscheinungen auf gewisse hypothetisch anzunehmende Gesche, Kräfte, Materien u. dgl. zurückzuschlichen, und daraus, wie aus erwiesenen Objektivitäten, die Erscheinungen wiederum erklären zu wollen, selber beseitigt hat, und auf den wirklich fördernden Weg einer völlig unbefangenen, voraussetzungslosen Empirie zurückzetehrt ist, durch Beodachtung oder durch Bersuch alle Erscheinungen eines Naturgebietes oder einer bestimmten Naturkraft zu erschöpfen, und dann gewiß zu sein, das Wesen dieser Kraft oder dieser Erscheinungen völlig erkannt zu haben, der Theorie darüber mächtig zu sein, und des Umweges einer Erklärung aus besondern Gesetzen, verborgenen Kräften oder Materien nicht mehr zu bedürfen.

Gerade auf dieselbe Weise hat unseres Erachtens die Phychologie zu versahren, um zur Theorie des Geistes zu werden. Der nur empirische, blos beobachtende Weg, die Thatsachen deselben zu sammeln, zu verzeichnen und in geordneten Gruppen plammenzusassen, ist nur der propädeutische, einleitende. Immen muß man den entscheidenden Schritt thun, das Eine Wesen deselses in der Mannigsaltigseit seiner Erscheinungen erkennen pwollen. Erner könnte der Meinung sein, daß dies zu frühzeins sei, daß man sich noch mit jenen Borstudien länger zu beschäftigen habe. Hierüber ließe sich streiten oder berathen; aber irgend ein mal muß man den Muth haben, zur eigentlichen Ausgabe zu som men, und kaum könnte man hierbei die Anweisungen befolgen, welche der Herr Versasser dafür in Vorschlag bringt, weil sie weden dem Charakter reiner, voraussezungsloser Empirie, noch dem einer spekulativen Begründung entsprechen.

Da ist es nun die entscheidende Frage, worin senes Beset bes Geistes und zugleich damit das Grundprädikat desselben bei stehe? In Betreff dieser Frage können wir uns eines Rudblick auf die bisherigen psychologischen Principien nicht entschlagen, der ren vergleichende Kritik deshalb eine Hauptausgabe der gegenwärtigen Abhandlung ist. Auch hier verfolgen wir nämlich unser wissenschaftliche Maxime, aus der Sichtung der bisherigen Er

burch bie Rantische Ausfunft: bag bas Befen ber Seele an fich unerkennbar fei, und daß wir nur von ihrer Erscheinung wife fen, daß es somit ganglich ben Horizont unfere Erkennens überfleige, jene Frage lofen zu wollen, wie und ob bie an fich feiende Einheit ber Seele zu einem an fich Mannigfaltigen werbe? Um so mehr konnte man sich baber empirischen Analysen juwenben, und in der That hat - wir dürfen nur an die Osphologieen aus ber Rantisch = Friefischen Schule erinnern - bas Bergliebern bes Bewußtseins in die mannigfachsten Ober = und Unterpermogen erft iett feine gange Geltung erhalten. Ueberhaupt ift zu fagen, bag, wie epochemachend Rant's Berbienft in anderer Beife um bie Psphologie ift, indem er ben Beweis der Apriorität und Bernunftursprünglichkeit für die Ibeen führte und so erft das Wesen ber Bernunft, bes Geiftes, gefunden bat, boch feine unmittelbare Birfung für die fletige Entwicklung ber Psychologie lähmend und desorientirend war. Bis in die gegenwärtige Epoche binein fampfen wir noch in Bezug auf bas Wesen des Geistes und sein Berhaltniß zur Natur und zum eigenen Leibe mit ben bamals berrichenden Borftellungen, welche, ju ihrer Zeit fonsequent und wohlbegrundet, jest, wo wir jene Pramiffen aufgegeben haben, uns als bloge Borurtheile übrig geblieben find. Wir werden fie fennen lernen. -

Aber auch andererseits ist der Grundgedanke, welcher der alten rationalen Psphologie (eigentlicher Pneumatologie) zu Grunde lag, — richtig verstanden — ebenso bedeutend als verdienstlich. "Einfachheit" der Seele, im Gegensaße der "Zusammengessetzteit" eines aus mannigsaltigen Stoffen bestehenden Leibes, ist, wenn auch nicht eine treffend gewählte Bezeichnung, doch ein treffend hervorgehobener Grundbegriff derselben, um jene, die Mannigsaltigkeit und den Wechsel an ihm durchdringende und zur Einheit seiner selbst vermittelnde, die Raums und Zeitunterschiede der eigenen Entaußerung stets überwinden de Macht des Seelischen überhaupt, bestimmter des Geistes, als unterscheidenden Charafter beider an die Spise der Wissenschaft zu stellen. In dieser, seine Mannigsaltigseit stets in sich selbst zurücksüberenden Einheit

(wofür man bort "Einfachbeit" fagte) ift bas Befen, ber specifische Unterschied ber Seele von allem Richtseelischen ausgebrückt: Diefer Begriff muß bie, wenn auch noch abstrafte, Grundlage aller Vinchologie werden. Nur hatte bort, - was als bie Folge ber burchwaltenben (bogmatischen) Methode zu bezeichnen ift, bie nach bem Grundfage bes ausgeschloffenen Dritten über bas Ennveber-Dber gweier fich ausschließenden Gegenfage nicht binausfommt, - die Seele nicht das nur Einfache, das specifisch Entgegengefeste bee Rorvere, biefer nicht bas nur Bufammengefeste, bie Berneinung ber Seele, bleiben sollen. So ist jene richtige, wenn auch in einen falfden Ausbrud und falfden Gegenfat gebrachte Grundauffaffung (in ben Gegensat eines "Ginfachen", bem "Busammengefetten" gegenüber) um ihre ursprungliche Babrbeit gefommen. Bollends gerieth fie bann burch Menbelssobn's formelle, auf bloger Begriffsanalyse beruhende Beweisführung von ber Beharrlichfeit und Ungerfiorbarfeit ber Seele um ihrer Einfachbeit willen, positiv, negativ burch Rant's Widerlegung biefes Beweises und bes ganzen wiffenschaftlichen Berfahrens, auf bem berfelbe berubte, in Berruf und Bergeffenheit \*).

Hiernach halten wir uns zu bem Ausspruche berechtigt, daß beide Standpunkte der Psychologie, sener wie dieser, nicht mehr der gegenwärtigen wissenschaftlichen Gesammtbildung angemessen sind. Der alten rationalen Psychologie denkt ohnehin sest Niemand mehr sich anzunehmen; aber auch von dem, was sest noch für empirische Psychologie im hergebrachten Sinne geschieht, haben wir ein Recht, in vorliegender Aritik abzusehen.

## IV.

So bleiben nur zwei philosophische Standpunkte übrig, welche eigentlich der Gegenwart angehören und auch im Bereiche der Psychologie an der Tagesordnung sind: es sind die des Hegel's schen und des Herbart'schen Systemes. Je mehr sich beide in allen Theilen der Wissenschaft entgegengesetzt sind, und je mehr jedt, in Ausschließlichkeit gegen die andere, eine bestimmte Be-

<sup>\*)</sup> Rant, Rritit ber reinen Bernunft 6. 413 ff. 5te Auft.

rechtigung für sich in Anspruch zu nehmen hat: besto sicherer müssen sie sich in irgend einer höhern Einheit ausgleichen lassen. Dies gilt überhaupt und namentlich auch in Rücksicht auf die beisberseitigen psychologischen Principien, so gewiß sich zeigt, daß der Gegensah, welcher beibe Philosophieen aus einander hält, nur der nämliche ist, aber in erneuerter und weit entschiednerer Gestalt, der auch in früheren Epochen der Philosophie und begegnet und der immer in einem vermittelnden Begrisse sich ausgeglischen hat, weil seder in Wahrheit nur die Ergänzung des andern ist. Wir könned in Bezug auf dies Berhältniß und auf die allsemeinen Nachweisungen berusen, welche wir in einem größern kritischen Werke darüber gegeben haben \*).

Beiden Schulen zur Seite steht eine Gruppe empirischer Forsscher, welche, von dem großen, die heutige Physiologie beherrschenden Gedanken der stusenmäßigen organischen Entwicklung erfüllt, diesen Begriff auf das Leben der Seele und des in ihr sich verwirklichenden Bewußtseins übertragen, und auch in diesem einen Entwicklungsproceß immer tieserer Berinnerlichung des Neußerlichen nachzuweisen suchen. Es wird einer mehr speciellen Ausführung zu überlassen sein, zu zeigen, wie sehr diese Untersuchungen einer geläuterten, von den spekulativen Ideen der neuern Zeit befruchteten Empirie mit dem wahren philosophischen Berfahren hand in dand gehen und dasselbe unterstüßen und bereichern.

Segel's und Serbart's Principien scheinen zunächst nun, obenhin betrachtet, ebenso in unaustöslichem Widerstreite beharren zu müssen, wie ihre Resultate im Einzelnen unverträglich mit einsander sind, und wie beide Schulen auch in ihrer äußern Erscheinung sich gegenseitig bekämpfen. Daß dem nicht so sei in Bezug auf den metaphysischen Grundgedanken Herbart's, haben wir in dem angesührten kritischen Werke gezeigt, ebenso in unserer Ontologie in allgemein spekulativer Beziehung die bestimmte Stelle nachgewiesen, wo der wichtige Begriff einsacher Wesen,

<sup>\*)</sup> Beitrage jur Charatteriftit ber neuern Philosophie, 2te Aufl. S. 1044 f.

obwohl in vermitteltem Zusammenhange und keinesweges, wie bei Herbart, als ein ursprünglicher ober letter, also um ein wesentliches Moment erweitert, in die objektiven Weltkategorieen einzureihen ist. Auf analoge Weise verhält es sich mit den psychologischen Principien beiber Spsteme: jedes für sich bietet dar, was das andere, eben darum zugleich ihm schroff entgegengesetze, gerade vermissen läßt. Dieser doppelte Mangel ist zunächst nachzuweisen: gelingt es dann, sene Gegensätze in einem dritten, beide in Einheit zusammenkassenden Principe zu vermitteln, so möchte die wahre Lösung des psychologischen Grundproblemes, der wahre Begriss des Geistes gefunden sein. Dies zu zeigen, wäre die weitere Ausgabe der gegenwärtigen Abhandlung.

V.

Dag wir zuvörderft Degel's methodologischen Grundgebanfen, in feiner Allgemeinbeit gefaßt, auch für die Pfpchologie noch immer als ben richtigen erkennen, tros aller Angriffe, bie vesonders von dieser Seite ber in der neueren Zeit auf das Syftem gemacht worben find, wird biejenigen Lefer nicht überraschen, welche auch nur ben letten biesen Rampf betreffenben Artifel m gegenwärtiger Beitschrift (Bb. XI. S. 43 ff.) gelefen haben, und bie fich aus einer noch frühern Abhandlung "über bas Princip ber philosophischen Methode" (Bb. IV. G. 44-47) ber Erflarungen erinnern, unter welcher Einschränfung wir überhaupt nur von Anfang an in Segel's methodischem Principe Bahrheit gesehen haben. Weber bie apriorische Herleitung concreter Be ftimmungen aus einem vermeintlich absoluten Begriffe burch reis nes Denten, noch bas babei überall wieberfehrenbe Schema ber Triplicität enthielt uns biese Wahrheit, vielmehr nur ber wichtige und fruchtbare Grundgebanke, bag die mahre Methode allein ber innern Nothwendigkeit bes betrachteten Begenstandes nachzugeben, biese in sich wiederzuspiegeln habe, welche barum zugleich bie innere Bernunft ber Sache ift, inbem fich zeigt an bem burchgebenden Erfolge biefer, bem objeftiven Berlaufe bes Gegenstandes nachgebenden Untersuchungen, wie jene Nothwendigkeit bie folecht

hin vernünftige, die vollendete Auswirfung der innern Zwedmästigfeit ift, daß mithin unfere untersuchende Bernunft und subjetz twe Denkthätigkeit sich nur zu unterwerfen habe, nachdenken musse jenem obsektiven Gedanken, der im Gegenstande selbst bereits verwirklicht uns vor Augen liegt.

Dies methodologische Princip, auf ben Gegenstand ber Psychologie angewendet, kann nun im Wesentlichen, nur selbstbewußter und seiner allgemein wissenschaftlichen Berechtigung gewisser, blos dasselbe erstreben, was, lange vor Segels Methode und vor seinen psychologischen Untersuchungen, die genetische oder (nach Stiedenroth) die heuristische Methode für diese Wissenschaft in leisten gedachte \*). Schon da lag überall der Begriff im

<sup>\*)</sup> Es ift und bie Bemertung Erbmanns ("Leib und Seele" S. 23 f. und "Lehrbuch ber Pfpchologie" S. 4.) nicht entgangen, baß er Die genetische Methode nicht für die rechte philosophische, sondern wefentlich verschieben von ber "bialettischen" halten muffe, inbem fie ben Gegenstand barftelle, nicht wie er fich .. aus feinem ewigen Grunde entwidele", fonbern nur wie er "aus feinen peraulaffenden Urfachen" hervorgebe, bie mefentlich verschieben nub auch in ber Betrachtung genau abzusonbern feien von jenem. Er erläutert bies an ben bestimmten Beispielen, bag ber Staat, biftprifc betrachtet, entstanden fei aus gewalttbatiger Unterbrudung und Raubereien, biermit alfo aus Unfittlichkeit, mabrend ber "emige Urfprung" des Staates in ber fittlichen und vernünftigen Ratur bes Menfchen liege, beffen Begriff baber als nothwendig poftulirt und beswegen auch hervorgebracht werbe: ebenfo werbe bie genetische Betrachtung ber Rechtsverhaltniffe bas perfonliche Recht erft aus dem Begriffe bes Staates hervorgeben laffen, mahrend bie bealettifche Behandlung bas abstratte Recht als fich aufhebend in ben concretern Begriff ber Ramilie und bes Staates nachaumeifen batte. - Wir baben mit Absicht biefe Beispiele angeführt, weil fich und aus ihnen au ergeben icheint, baß er etwas Anderes als genetische Dethobe bezeichnet, als was namentlich die weiterhin von uns angeführten Foricher barunter verftanden, ju benen man noch Carus ben Jüngern in feinen "Borlefungen über Pfpchologie" (1831),

obwohl in vermitteltem Zusammenhange und keinesweges, wie bei Herbart, als ein ursprünglicher ober letter, also um ein wesentliches Moment erweitert, in die objektiven Weltkategorieen einzureihen ist. Auf analoge Weise verhält es sich mit den psychologischen Principien beiber Systeme: jedes für sich bietet dar, was das andere, eben darum zugleich ihm schroff entgegengesetzte, gerade vermissen läßt. Dieser doppelte Mangel ist zunächst nachzwweisen: gelingt es dann, sene Gegensätze in einem dritten, beide in Einheit zusammenkassenden Principe zu vermitteln, so möchte die wahre Lösung des psychologischen Grundproblemes, der wahre Begriff des Geistes gefunden sein. Dies zu zeigen, wäre die weitere Ausgabe der gegenwärtigen Abhandlung.

## V.

Dag wir zuvörderft Begel's methodologischen Grundgebanfen, in feiner Allgemeinheit gefaßt, auch für die Pfychologie noch immer als ben richtigen erkennen, trot aller Angriffe, bie vesonders von dieser Seite ber in der neueren Zeit auf das Spftem gemacht worden find, wird diejenigen Leser nicht überraschen, welche auch nur ben letten biesen Rampf betreffenden Artifel m gegenwärtiger Zeitschrift (Bb. XI. S. 43 ff.) gelesen haben, und bie sich aus einer noch frühern Abhandlung "über bas Princip ber philosophischen Methode" (Bd. 1V. S. 44-47) bar Erflarungen erinnern, unter welcher Ginschrantung wir überhaupt nur von Anfang an in Segel's methodischem Principe Babrheit gesehen haben. Weber bie apriorische Berleitung concreter Be fimmungen aus einem vermeintlich absoluten Begriffe burch reines Denken, noch bas babei überall wiederkebrenbe Schema ber Triplicität enthielt uns diese Wahrheit, vielmehr nur ber wichtige und fruchtbare Grundgebanke, daß die mahre Methode allein ber innern Nothwendigfeit bes betrachteten Gegenstandes nachzugeben, biefe in sich wiederzuspiegeln habe, welche barum zugleich bit innere Bernunft ber Sache ift, indem fich zeigt an bem burchgebeuden Erfolge biefer, bem objektiven Berlaufe bes Gegenstandes nachgebenben Untersuchungen, wie jene Nothwendigfeit bie folede

fo eine-Stufenreihe von immer vollenbetern, geistigern, b. h. ihrem Begriffe gemäßeren Zuständen durchschreite, deren jede untergeordnete die höhere bedingt und zugleich ihr als Grundlage dient, bis in dieser Selbstentwicklung der ganze Begriff des selbstdewußten Geistes erreicht, das Wesen (der Begriff) der menschlichen Seele verwirklicht ist.

Die allgemeine Idee einer folden obiektiven Entwicklungsgeschichte bes Geiftes wurde bestimmter zuerft angeregt burch ben allgemeinen von Richte's Wiffenschaftslebre und von ber Naturphilosophie ausgehenden Impuls, und Schellings "Spftem bes transscendentalen 3dealismus" (1800) fonnen wir als ben erften, ausgeführteften Bersuch einer folden genetischen Geschichte bes Selbfibemußtseins betrachten. Der altere Carus (Binchologie, 11 Bbe 1808), wiewohl seinem Werke bie Vorstellung noch zu Grunde liegt, "bag bie Seele bas Unbefannte sei", bestrebt sich bennoch nicht minder, aus ber Einbeit bes Subieftes mittelft feines Berhalmiffes zu einem Unbern, Afficirenben, die Mannigfaltigfeit seiner Buftande berguleiten. Die Ginbeit ift bas Gefühl, in welchem fich die Selbstheit concentrirt: Die Mannigfaltigkeit entspringt aus bem Objefte und wird burch ben Sinn bervorgerufen. Die Richtung auf bas Obiekt, ber Trieb, sucht bas Gefühl mit bem Objekte auszugleichen. — Dieser grundlegende Anfang ware vortrefflich gewesen, wenn es Carus gelungen ware, theils bie reichlich abgestuften Gegenfate bes Bewußtseine, welche er unterscheibet, aus jenen Grundbegriffen beraus ale zuleiten, theils überhaupt aber ber rechten Ibee bes Beiftes in voller Rarbeit fich au bemächtigen. So fehlte biesem psychologis iden Systeme bei hoffnungevollem Ausgange die Mitte und das abschließenbe Biel, mahrend wir bas noch gegenwartig geltenbe

fann. Der Name "Dialektik" aber, befonders zusammens genommen mit bem ebenso wichtigen Begriffe ber "Aufhesbung" (im boppelten Sinne ber Tilgung, wie ber Aufbeswahrung ber Gegenfaße) wird, wie weiter unten gezeigt wersben soll, für die Biffenschaft vom Geiste immer von bezeichnens ber Babrbeit bleiben.

Hintergrunde, daß bie Scele (ber Geist) ihrem Wesen nach die Eine und untheilbare sei, daß sie aber, wie alles Lebendige, an der Wechselwirfung mit einem ihr Andern, sie Afficirenden und dadurch Modisicirenden, ein Mannigfaltiges aus sich entwickle, und

Rr. Borlander in feinen "Grundlinien einer organifden Biffenschaft ber Geele" (1841), felbst Trenbelenburg in feinen "logischen Untersuchungen" (1840) gablen kann, und wet Diefe als genetifde ober organifche Entwicklung, Rarl Bein holts (in mehreren methodifchen Schriften, vergl. auch Den felben in biefer Beitschrift Bb. VIII. 2. S. 181. und feine lette Schrift: "Die fpekulative Methobe und bie natürliche Entwicklungeweife", Roftod 1843, befondere S. 251 ff.) als bie natürliche ober finfige Entwidlingsweife ber Sack bezeichnete. Alle biefe Denter, - am Bewußteften und Ant brudlichften ber Leptgenannte mit ber, wie und buntt, gludlid gemablten Bezeichnung einer "ftufigen" Entwicklung (weil bie felbe ebenfo bie allgemeinen Stufen ber Natur, wie bie fpeciellen bes organischen Lebens und ber Entwicklung bes Beiftes zu darah teriffren taugt) - meinen benfelben Bedanten, ber auch ben urfprünglichen, in feiner Bahrheit gefaßten Segel'ichen Begrift ber Dialektik eigentlich ju Grunde liegt: bag bie allgemeint und nothwendige Stufenfolge von Unterschieden und Bermant lungen, welche ein Gegenstand burchläuft, von ber Biffenfdaft getreu nachgebilbet (was ber empirifchen Behandlung entfprechen würbe), aber eben barum auch in feiner innern, aus bem Gin heitsbegriff bes Gegenstandes hervorgehenden Rothwen bigteit begriffen werben muffe (was man fonft bas "Aprie rifche" genannt und im Begenfage mit bem Empirifchen ber Spekulation vorbehalten hat): daß jeder Gegenstand bemnach wenn auch teinesweges eine "eigenthumliche Methobe", wohl aber eine völlig eigenthumliche und freie Ausbildung jenes all: gemeinen methodologifchen Princips, feiner Natur und Ent wicklung gemäß, bei fich führen muffe. Dies feben wir als ben alleinigen, aber entscheibenben Gewinn zu einer allgemeinen Berftanbigung über die mahre Methode an, wo es fobann auf bie verschiedenen Bezeichnungen berfelben weniger antommen

so eine-Stusenreihe von immer vollenbetern, geistigern, b. h. threm Begriffe gemäßeren Zuständen durchschreite, deren sede untersgevennete die höhere bedingt und zugleich ihr als Grundlage dient, bis in dieser Selbstentwicklung der ganze Begriff des selbstbewußsten Geistes erreicht, das Wesen (der Begriff) der menschlichen Seele verwirklicht ist.

Die allgemeine Ibee einer folden objektiven Entwicklungsgeschichte bes Geiftes wurde bestimmter zuerft angeregt burch ben allgemeinen von Richte's Wiffenschaftslehre und von der Ratur= vbilosophie ausgehenden Impuls, und Schellings "Spftem bes transscendentalen 3dealismus" (1800) fonnen wir als ben erften, ausgeführteften Bersuch einer folden genetischen Geschichte bes Selbfibewußtseins betrachten. Der altere Carus (Pfpcologie, 11 Bbe 1808), wiewohl seinem Werke die Vorstellung noch zu Grunde liegt, "baf die Seele bas Unbefannte sei", bestrebt sich bennoch nicht minder, aus der Einbeit bes Gubieftes mittelft fei= nes Berhaltniffes zu einem Andern, Afficirenden, die Mannigfaltiafeit seiner Buftande berzuleiten. Die Einheit ift bas Befühl, in welchem fich die Selbstheit concentrirt: Die Mannigfaltigkeit entspringt aus dem Objette und wird burch ben Sinn bervorgerufen. Die Richtung auf bas Objekt, ber Trieb, sucht bas Gefühl mit bem Obiefte auszugleichen. — Diefer grundlegende Unfang ware vortrefflich gewesen, wenn es Carus gelungen ware, theils die reichlich abgestuften Gegenfage bes Bewußtseine, welche er unterscheibet, aus senen Grundbegriffen beraus abauleiten, theile überhaupt aber ber rechten 3bee bes Beiftes in voller Rlarbeit sich zu bemächtigen. So fehlte biesem psychologis iden Systeme bei hoffnungevollem Ausgange die Mitte und bas abschließende Ziel, während wir bas noch gegenwärtig geltende

tann. Der Name "Dialektik" aber, befonders zusammens genommen mit bem ebenso wichtigen Begriffe ber "Aufhebung" (im doppelten Sinne der Tilgung, wie der Aufbewahrung der Gegensäße) wird, wie weiter unten gezeigt werben soll, für die Wiffenschaft vom Geiste immer von bezeichnenber Wahrheit bleiben.

Berdienst bes Werkes nicht verkennen, ben reichsten psychologischen Stoff in wohlgesichteter Auswahl bes Einzelnen geboten zu haben.

Christian Beig verdienftvolles Bert: "Untersuchungen über bas Wefen und Wirfen ber menschlichen Seele" (1814) .balten wir ber Zeit nach für bie erfte wiffenschaftliche Grundlage einer genetischen Behandlung ber Psychologie. Die vom Rantiden Standpunkt zurudgebliebene Salbheit ift mit entschiedenem Bewußt sein überschritten: bie Untersuchung wird auf bas Grundwesen bes Geiftes gerichtet, und ber Inhalt berfelben besteht nur barin, ben Geift in seiner Entwidlung burch bestimmte "nothwendige Bil bungeftufen" zu zeigen (bie bem Berfaffer an bie Stelle ber bisberigen Seelenvermögen treten), an welcher fenes Grundweien besselben eben an den Tag fommt und fich verwirklicht. Die Mannigfaltigfeit entsteht ihm aus bem "Sinne", burch bie Umftimmung, welche bas an fich felbstffandige (subffantiell = individuale) Befen bes Geiftes burch außere Affestionen erhalt, ber es aber um feiner Gelbftftanbigfeit willen Rudwirfung entgegenfest, um fich mit ber Affestion in Ausgleichung ober gegen fie mit fich felbf in Uebereinstimmung zu feten: es ift ber "Trieb", begebrend ober fliehend. So ift die Selbstständigkeit, das Substanzsein des Bei ftes die gemeinschaftliche Burgel und Ginbeit jenes Grundgegen sates des Sinnes und Triebes; aber weil ber Beift beiber Gir beit ift, entwidelt er fich innerhalb ihrer, erhebt er fich von jenem jum Denken, von biefem jum Willen, in benen er erft eigentlicher (entwickelter) Beift ift.

Bon hier an zeigte sich ber Gedanke einer stusenmäßigen Entwicklung bes an sich Einigen, untheilbaren Geisteswesens immer entschiedener, statt des sonst gewöhnlichen Begriffes entgegenge sehter Seelenvermögen. Steffens schried seine Anthropologie mit der analogen, aber umfassender gestellten Aufgabe, nachtweisen, wie in den menschlichen Sinnen nach ihrem qualitatiom Unterschiede die ganze Natur in's Subjektive erhoben und so dem Geiste, dem Bewußtsein entgegengebracht werde, wie überhaupt der Organismus und alle anthropologischen Vorbedingungen des

Geistes nicht etwa nur in harmonie steben mit bem Universum. sondern die Einbeit aller seiner Thätigkeiten in einem individuellen Körper barftellen: wie ber Mensch baber, leiblich als Schlufpunft ber Natur, und alle ibre Krafte zur Einbeit in fich verfnüvfend, geiftig ber Anfang einer neuen, ber Natur jenseitigen Entwicklung fei. Steffens hat, wie schon anderswo gezeigt worden, bie große Bebeutung für feine Zeit, auch in biefem Gebiete bas Princip ber Individualität bes Geiftes, ber Perfonlichkeit, jum Mittelpunfte gemacht zu baben. Die entscheibende Bedeutung Dieses Begriffes zur Fortbildung auch ber gegenwärtigen Psychologie wird fich alebald ergeben. — Un die ähnlichen, populärer gewordenen Unfichten 3. C. Beinrothe (in feiner "Unthropologie" und "Pfpchologie als Selbsterkenntnifflebre") und B. S. Schuberts in feiner "Beschichte ber Seele" bedarf nur erinnert zu werben: beibe baben die Triplicitat von Leib, Seele und Geift zum hauptbegriffe gemacht, richtig nach unferer Ueberzeugung, fofern man barunter nicht brei Principe versteht, die zu einander fommen, sondern die Eine, untheilbare Beistesmonabe, die zugleich lebendig ober seelisch ift, und eben baburch es vermag leiblich zu werben, aus ben demifchen Stoffen fich einen Außenleib zu erbauen.

## VI.

Dies waren unmittelbar vor Hegel bie zwar in vielem Betracht noch unbestimmten ober unausgeführten, aber leitenden Grundsgedanken in der Psychologie. Hierzu trat nun Hegel selbst mit dem schöfern Bewußtsein von der Grundsorm der philosophischen Wethode und von den verändernden Bedingungen, welche sie auch für die Psychologie mitbringen mußte. Dialektik wurde sie genannt, weil sie durch Ueberwindung und Bermittlung von Gegensägen sich fortbewegt, die aber nicht Ergebniß der methodischen Behandslung oder gemachte Distinktionen sein sollen, sondern in der Natur des betrachteten Gegenstandes selber liegen müssen. Der wichtige Begriff der Aushebung, der absoluten Regativität, als Regation der Regation, kam dazu, worin sehr glücklich die eigentliche Macht des Geistes, die ideelle, bewahrende Natur des Bewußtseins bezeichs

nct ift. Die untergeordneten Stufen beffelben find zunächft entgegengesett ben bobern: Empfinden ift nicht Borftellen, Babrnehmen nicht Denken, und umgefehrt. Aber bas Untergeordnete. weil es Moment bes Geiftes ift, tritt in ben bobern Buftanb bes Bewußtseins mithinuber, ift ihm immanent und baburch in ihm "aufgehoben", zugleich aber in eine bewußtere, verflärten Einheit aufgenommen und barin bewahrt. Die allgemeine Macht aber, in biefe Gegenfage und Partifularitäten bes eigenen Dafeine fich zu entaußern, in jebe völlig einzugehen und in freier Idealität bennoch augleich über ibr zu bleiben, - biefe ft bas Wesen bes Geiftes, ber Potenz nach einfach, in seiner Ber wirklichung mannigfaltig; barin aber ein objektives Syften, eine in ihrer Mannigfaltigfeit fich nie verlierenbe, fonbern alle ibre Gegenfate zum Ganzen ihrer eigenen Wirklichkeit zusammer faffende Einbeit.

Dieser im Allgemeinsten festgestellte Begriff bes Geiftes, & wie ber baraus sich ergebende allgemeine Charafter psychologie icher Methodit barf nun nicht aufgegeben werden, wenn bie Bif fenschaft einer ichon erworbenen Errungenschaft ber Babrbeit nicht wieder verluftig geben foll. Die Ernerschen ober abnliche Bor ichläge zur Behandlung ber Pfpchologie wurden baber feine Korb schritte, sondern, wie wir fürchten, die wesentlichften Ruckschritte ver anlaffen. Indeg scheinen überhaupt zu folchen Ruckschritten in ber Wiffenschaft die blogen Begner ber Segel'ichen Philosophie, bie, welche Alles an ihr verkehrt und nur ihr Gegentheil richtig fine ben, auf bas Rraftigfte entschloffen. Diesen fich ebenfo entichie ben zu widersegen, wie es bisher von uns gegen ben ausschließ lichen Hegelianismus geschehen, ift es volle Zeit. Jenen unter fich selbst sehr verschiedenen Rathschlägen nämlich folgend, wurdt bie Philosophie bas faum errungene Bewußtsein wieder verlieren, wie überhaupt in ihr sicher und objektiv fortzuschreiten fei; fie würde sich wieder in der willführlichsten Anarchie und in überfluffigen Wiederholungen verirren, die aus jeder bloken Reattion, aus jeder Desorientirung über das wahrhaft erlangte Befammt resultat bervorgeben.

Damit steht indeß nicht im Widerspruche unser weiteres Be-Tenntniß, daß von den Resultaten der Hegel'schen Psychologie im Einzelnen kaum vielleicht ein Stein auf dem andern bleiben möchte, daß auch die besondere methodische Anordnung völlig umgeschmolzen werden musse, indem, wie wir vorläusig schon gezeigt, die tiefe allgegenwärtige Einheit, mit welcher auf allen Stusen des Geisstes in eigenthümlicher Weise Erkennen, Fühlen und Wollen sich durchdringen, nicht, wie bei Hegel, durch eine einfache dialestische Reihe, sondern nur durch die Dreiheit paralleler Reihen zu einer wahren, objektiven Darstellung gelangen kann.

Aber noch ein tieser greisender Grundmangel seiner Psychologie ist nachzuweisen. Hegel hat nur die metaphysische Kategorie des Geistes gesunden; und so sehr wir ihm dies so eben zum Verdienste angerechnet haben, so wird daraus doch zusgleich erst das durchgreisende Versäumniß seiner Psychologie versständlich, welches freilich bisher weder von seinen Commentatoren, noch von den Gegnern, in seiner Eigentlichseit erkannt worden ist, — daß er, auch in ihr mit der bloß metaphysischen Aussauflassung sich begnügend, nicht die zum Begriffe des realen Geistes hindurchbrang, sa daß er diese Frage ganz underührt stehen ließ, als ob dies Problem nicht ein anderes und besonders zu behandelns des sei!

Wir erklären bies näher. Wie er, in seiner Logif vom Sein anhebend, damit alles Seiende schon einbegriffen zu haben meinte, wie er deßhalb kein Seiendes anerkennt, als nur "das absolute Sein", weil nämlich ihm (mit Recht) das Sein als erstes metaphysisches Prädikat des Absoluten gilt — womit aber über die Frage nach dem Wesen des real Seienden noch gar Nichts präsudicirt ist: — wie er in der Naturphilosophie, sobald er an das Lebendige kommt, ebenso nur von einem "Leben" weiß, das lebendige Individuum aber, als ob sich dies von selbst verstände, deßhalb nur für die wechselnden, vergänglichen Erscheinungen senes (Alle) Lebens hält — während, an sich selbst und der allgemeinen Natur der Begriffe nach, der Begriff: "Leben" nur das allgemeine Prädikat gewisser, anderweitig zu suchen-

völlig ebenso kommt er auch in seiner Lehre vom "subjektiven Geiste" über jene allgemeine Kategorie bes Geistes, über die ebenso all gemeinen Pradikate bes Denkens und Wollens, als bes wahrhaft Substantiellen jenes "Geistes", nicht hinaus.

So wenig, wie bort, läßt er auch hier die Unterscheidung fich beigeben, bag ber reale, ber Menschengeift, ein Debr fein könne, ja sein muffe, als jene bloß allgemeine Rategorie, die lediglich vielmehr als gemeingültiges Grundprädikat aller realen Subftanzen zu gelten batte, benen ber Charafter ber Beiftigfeit bei gelegt werden muß. Und gang auf gleiche Weise, wie bort, über springt er völlig auch biese Frage. Weil er nur von ber Ram gorie, vom allgemeinen Geiste, Runde nimmt, ist ihm zugleich bemit entschieden die Subftanglosigfeit des individuellen Beiftet, und aus bem gleichen Grunde, warum bas Einzel-Lebendige nur bie vorübergebende Erscheinung bes Allebens fein foll, ift ibn auch ber endliche Geift an fich felbst ein Mark = und Beftand Tofes, nur Moment im Processe bes Allgeistes; furs auch bin bleibt es für Segel bei der sonft schon nachgewiesenen Syposte firung metaphysischer Rategorieen, die, ftatt allgemeine Praditat bes Realen zu sein, wie es ihre ursprüngliche und einzig wahrt Bebeutung zu sein schiene, in ihrer abstraften Reinheit vielmehr das Reale selbst sein und alle Bestimmungen im Realen bervor bringen follen, während gerade von biefer Seite aus, an ber realen Wirflichkeit bes Beiftes, an ben burchgreifenben, bis in die tieffte Wurzel geistiger Individualität hereinreichenden Unterschieden deffelben, überhaupt sich entscheiden fann, ob jenes gange Degel'sche Erkenninigvrincip ein zureichendes sei, ob es nicht von hier aus auch nach Rudwarts, nach seiner Logif ober Metw physik bin, sich auflose ?

Man sieht, die Frage ift grundentscheidend, nicht blos für bie Psychologie selber, sondern, wenn sie an dieser zum klaren Abschluß gekommen, allgemeiner noch für das ganze Berhältniß bes Metaphysischen zum Realen. Aber man irrt, wenn man glaubt, daß Segel durch sein Princip in irgend einer Weise über sie ab-

gefchloffen batte: er bat ihr eigentliches Gebiet nirgende berührt, nicht einmal zum Bewußtsein gebracht, um was es in ber ganzen Krage sich bandelt; seine Philosophie, so wie sie von ibm binterlassen worden, existirt in ihrer Eigenthümlichkeit nur badurch, daß Diese Untersuchung vielmehr übersprungen wird. Dies Spftem zeigt nicht ben Sieg bes Allgemeinen über bas Individuelle, bes Metaphyfifden über bas Reale und Concrete, wie wenn bas Lettere als das Richtige und nur Scheinende, jenes als bas allein Wahre erwiesen worden ware: es ift lediglich bas Ignoriren bes ganzen Unterschiebes, bas Richteingeben auf benselben, weldes jenes Resultat mahrhaft burch eine "Faulheit ber Bernunft" au Wege gebracht bat. Auch in feiner Lebre vom Geifte ift Degel über bie blos metaphyfifche Grundlage nicht hinausgefommen, and Alle, welche bieber von biefen Pramiffen aus über gang concrete Fragen ber Psychologie entscheiden wollten, bis auf die Unsterblichkeit bes individuellen Beiftes, welche fie aus folden Boraussehungen entweder beweisen (Gofchel und A.) ober widerlegen zu können meinten (Strauß und die Seinigen): alle biese befinden sich in einem principielten Irribume. Wie vermöchten boch aus bergleichen metaphysischen Allgemeinheiten fo concrete Bestimmungen herausgeflaubt zu werben, welche nur auf bem Bege ber Induftion und Analogie, mit Bergleichung und Erwägung alles Thatfachlichen, welches felbst empirisch noch lange nicht vollständig genug festgestellt ift, in langfam fich fortbilbenber Erforschung bes Wefens bes Geiftes ermittelt werben fonnen? Dies und Aehnliches haben wir ihnen zwar ichon vor zehn Jahren nachgewiesen; aber, so flar und unabweislich es ift, bat es natürlich bei ben Männern bes "reinen Begriffes" nicht viel verfangen fonnen.

Anmerkung. Gewiß hat die nüchterne Berftandestlarheit, mit welcher Strauß in seiner "christlichen Glaubenslehre" (II. \$\$. 109. 110.) die Bersuche beleuchtet, aus dergleichen blos spekulativen, b. h. metaphysischen Begriffen die Unsterdlichkeit der menschlichen Seele darzuthun, einer überzeugenden Wirkung nicht versehlen können. Sätte er jedoch auch hier gründlich auf den Rern dringen wollen, so mußte er sogleich sich selbst und seine

vermeintlichen Gegenbeweise mit einschließen in jene Gesammtwiberlegung; benn es ift nicht minder eine nur metaphysische Grundlage, auf welcher diese beruhen, und auch hier ift die gleiche, nur
vom entgegengesetzen Ende herfommende petitio principii wirksam, durch die er seinerseits die Substanzlosigkeit, Endlichkeit und
Bergänglichkeit des individuellen Geistes zu zeigen sucht.

Boich el glaubte bie Unfterblichkeit aus folgendem Grunde erwiesen zu haben: Der menschliche Beift ift unverganglich. weil bas Substantielle in ihm, — ber absolute Begriff, bas Denken, — bie unendliche Macht ber Regativität ift, bie bamit auch bem einzel nen Subictte in ben eigenen Unterschieden und in feinem Unders werden bas Bermögen verleiht, unendlich überzugreifen über bie felben, und so bie Selbftheit und Diefelbigfeit in ibnen ibm be wabrt. bier wird mit Recht von Straug ber Birfel aufgezeigt, bag man bei biefem Beweise schon ftillschweigend voraussetze, mas erft bewiesen werden folle: man hat eben erft zu zeigen, bag jem Unterschiede und bas Anderswerben, in welchen bie negative Madt bes absoluten Begriffes sich ewig erhalt, in der That bie am eis aelnen Cubiefte hervortretenden Unterschiede find, bas ewige Sicherhalten aber bem einzelnen Subjefte felber zufomme, und bies mit dem absoluten Begriffe zusammenfalle, mabrend auf bem Stand punfte, ber Gofcheln mit feinem Gegner gemeinschaftlich if, bie entgegengesette Auffassung ebenso benkbar ift, bas einzelne Subjeft fammt feinen Unterschieden aus bem unendlichen Unbers werden des absoluten Begriffes felber hervorgeben zu laffen, wo bann für die Unvergänglichkeit des erstern von bier aus überbaut Nichts bewiesen worden ift. Rurg, was vor allen Dingen zu be weisen ware, und was von Goschel eben nicht bewiesen ift, ware bie Subftantialität bes endlichen Beiftes. Ift biefe jedoch einmal festgestellt, aus andern Prämiffen, als bie biefem ganzen Begriffsumfreise zugänglich find: fo ergabe fich bann wohl aus ihr die weitere Folgerung, daß er auch an der allgemeinen Natur bes Geiftes theilhabe, über jedes eigene Anderswerden bie überzugreifen und aus allen Selbstentaußerungen fich berzustellen. Es ware diefer lettere Gedanke, auf jenes allgemeine Fundament

Der bisherige Zustand b. Anthropologie u. Psychologie. geftütt, zwar keineswege schon ein Beweis für die Unsterblichkeit, aber wenigstens die allgemein metaphyfifche Grundlage zu einem solden, ber, wie gesagt, nur auf bem Grunde concreter empiris icher Beobachtung, von empirischen Analogieen getragen, fich versuchen läßt. Göfchele apriorischer Beweis bleibt baber unbegrundet und unvollftandig, und muß seinem Principe nach es bleiben; ganz daffelbe gilt aber auch von den Gegenbeweisen auf gleicher Grundlage!

Umgekehrt nämlich folgert Strauß mit bem gangen Chore ber links Stehenden aus hegels Schule (a. a. D. S. 731.): "Beil ber Beift zunächft nur bas Allgemeine ift", -(woher anders weiß er dies, als blos baber, weil Begel jene metaphysische Rategorie bes Beiftes, eben unbewiesener Beife, hypostafirt hat?) - "weil er baber (?) individueller wird nur, fofern er in die partifularen Bestimmungen eingeht, welche die einzelne organische Individualität ausmachen ": - (wober weiß ferner Strauf, ober wie bat er bewiesen, baf bas Individualifirende ber Beifter blos ihre organischen Unterschiebe find?) - "fo ift mit dem Berfcwinden diefer organischen Individualität, welche fich im Tode vollzieht, auch ber einzelne Geift aufgehoben: ewig, unsterblich ift nur der allgemeine, indem er in's Unendliche bin geiftige Individuen bervorbringt." (Auch biefe lettere Lieblingewendung, welche man in diefem gangen Forscherkreife zu wiederholen nicht mude wird, ift, naber erwogen, bochft mpftifc und unverftandlich! Welcher weitern, bier überall noch fehlenden Bermittlungen, welcher tiefern Begrundung bedurfte es, um biefen Gedanken überhaupt nur verftandlich zu machen, der sodann zunächft blos eine der möglichen Sypothesen neben andern bleiben murbe, - bis er bewiesen ift! Bas foll es beigen: ber allgemeine Beift - bies verblafene, nebliche Abftraftum, welches felber, jur Birflichfeit bypoftafirt, in einen Biberfpruch umichlat, - bringe "in's Unendliche" geiftige Individuen hervor? - bringe fie hervor, entweder aus dem Nichts — was vollends der absolute Widerspruch ware, ober aus ber Praerifteng ber eigenen Schöpferfülle, wo er fie

bann weber hervorzubringen bedürfte, noch es vermöchte, weil fie bann ja icon existiren? Dan fiebt, bag ber befammte Begriff eines Uebergange aus bem 3bealen in's Reale, aus ber Poteng in ben actus, wonach bas icon Eriftirenbe nur in bie außere Erscheinung, in das Werben tritt, auf bochft unflate Beise bier verwechselt wird mit dem Begriffe primitiver Entflehme und eigentlichen hervorgebrachtwerdens. Dennoch foll fich in bie fem unenblichen Bervorbringen endlicher Beifter ein teleologi icher Proces, ein Kortidritt vollzieben, indem in ihnen ber all gemeine Geift immer tiefer fich anschaut und jum Bewußtfein fei ner felbft fommt. Wie fann es jedoch genügen, ibn als nut allgemeinen Beift zu benfen, wenn ibm bei feinem Thun angleis 3wed, Absicht und Biel beigelegt wird? Und julet noch: wem ein Riel vom absoluten Wefen burch Schöpferthatigfeit erreich werben foll, ift es nicht schlechthin widersprechend, bies herver bringen als ein "in's Unendliche" Gebenbes, b. b. nie völlig & reichtes zu bezeichnen? Schlieft nicht überbaupt ber Begriff eine Totalitat, eines geschloffenen Universum, jebe Borftellung jent schlechten Unendlichfeit aus, die wir bier immer wieber, obwoll wie wir meinten, principiell widerlegt, auftauchen feben ? Did nur einige ber Widerspruche und Luden, welche zu beben find, um biefe gange Unficht - nicht zu beweifen, fondern vorerft ju flaren Bedanten zu erbeben. Dag es bierzu zugleich eines tiefen Eingehens auf allgemein metaphysifche Pramiffen, überhaupt eine ausgebildetern Metaphyfit bedurfe, als die Begel'iche in biefa Theilen ift, kann ber Inhalt ber obigen Fragen schon andeuten. I beg ware damit überhaupt nur bewiesen, bag bas ganze philosophi iche Kundament jenes theologischen Werfes lofe und luckenhaft fei).

Ueberhaupt, sagt Strauß ferner (S. 726. 27), versest bit — Spinosisch Begel'iche — spekulative Weltansicht bas Substantielle nicht in die Einzelwesen, sondern jenseits ihrer in den absoluten Geift, zu welchem sich die Individuen, als wechselnde, nie hin wie entstandene, so auch vergängliche Accidentien, als vorübergehende Aftionen seiner immanenten Regativität verhalten. Diese historische Berichterstattung, so richtig sie ift , trägt jedes

Der bisherige Zustand b. Anthropologie u. Psychologie. 99 nicht das Kleinste dazu bei, in der That zu erweisen, worauf es hier ankommt, nämlich die völlige Substanzlosigkeit des endstichen Geistes.

So feben wir benn, bag Strauf fammt allen bierin mit ibm Gleichdenkenden, nur nach ber entgegengesetten Seite bin, in benselben Rebler verfallen ift, welchen er an Gofdel so energifch gerügt bat: auch er legt, was er zu beweisen gebenkt und bewiesen zu haben meint, den Pramiffen des Beweises verborgener Beise unter, und glaubt es bann erft burch ben Beweis erbartet zu haben. Er fest voraus fur biefen Beweis ber Sterb-Hichfeit, daß das Substantielle überall nur das Allgemeine, alles Individuelle ein Nichtiges, Bergangliches fei, fest also voraus bie Substanglosigkeit bes individuellen Beistes, und folgert sobann baraus - idem per idem - bie Enblichkeit und Berganglichkeit beffelben, b. b. fagt in Form ber Folgerung mur baffelbe, was er für fie vorausgefest. Rurg - umgefehrt wie bei Bofchel - mas vorerft zu beweisen mare, bie Gub-Ranglosigfeit bes einzelnen Beiftes, Die Behauptung, bag bas Individualisirende in ibm lediglich bas Organische, bie mit bem Leibe gesetten Unterschiede feien - bies bat er eben nicht bewiesen, bies ift überhaupt noch nicht erwiesen, bie gange Frage in Diefer Bestimmtheit noch nicht angeregt und zur Aufgabe ber Psychologie gemacht worben.

Ware aber in der That jene Prämisse schon dargethan: so batte man damit doch erst nur den Anfang des Beweises angestreten und ganz andere Zwischenfragen wären noch zu erledigen. Denn selbst vorausgesett, daß eine metaphysische Weltansicht für gründlich und erschöpfend gehalten werden könnte, nach welcher das Leben des absoluten Geistes nur "im unendlichen Hervorbringen individueller Geister" bestehen soll: so läßt dieselbe, an sich betrachtet, wiederum die doppelte Auslegung zu, daß diese Individualitäten entweder ein geschlossenes und in sich vollendetes Geisterreich ausmachen, selber also als ewig, und ewig dieselben zu benken wären, oder daß sie andere und immer andere, stets entssehende und wieder vergehende seien in's Unendliche hin. Für

welche biefer beiben, mit ben metaphyfifden Pramiffen über bie Unfterblichfeitsfrage innig zufammenhangenden Beltanfichten man fich entscheibe, bangt offenbar von gang anbern Untersuchungen ab, ale bie bieberige Metaphpfif, besondere die im Umfreise jener Denter übliche, noch berührt bat. Bugleich aber ergiebt fic, baß, wie die Metaphpsif unftreitig auf die Grundauffaffung be psychologischen Problemes, so umgekehrt die concrete Betrachtung des Wefens des Beiftes in der Pfpchologie die mefentlichfte Rich wirfung baben muffe auf lofung jener metaphyfischen Doppelfrage. Aber beide Ausfunftsweisen auch nur obenhin betrachtet, wird ber jenige, welcher die Begrifflofigfeit eines jeden folden Auslaufent in das "fchlechte Unendliche" ein für allemal fich flar gemacht bat, wie sie auch hier wieder uns geboten wird in der behaupteten Bervorbringung von Geifterindividuen in's Unendliche, fich fower lich entschließen können, für biefe Seite ber Frage fich zu entscheiben sondern, so gewiß das Universum, ale Abdruck ber absoluten Ber nunft, nur ale ein geschloffenes, in fich vollen betes, ge bacht werben fann, in welchem ein Reuentstehen in's Unenblicht bin völlig finnlos ware, wird er diese frude, bem robfinnlichen Unschein abgeschöpfte Borftellung auch bier, und bier porzugemeile, fern halten. Gewiß ift es übrigens feine ber geringften Incom gruenzen und Widersprüche der bier beleuchteten Denkart, baf bie felbe, mabrend fie nicht mube wird, Ranten fein begrifflofes Ber fallen in das ichlecht Unendliche vorzuruden, indem er die Bollenbung bes gegenwärtigen Weltbaseins erft in ein Jenseits verschiebe, an eine weit entscheidendere Beise sogar in den Biderfpruch verfall, Die Schöpfung in ihrem wesentlichften Theile, bem Geifterreiche überhaupt niemals enden laffen zu wollen.

In Summa möchte sich gezeigt haben, — und diese Eviden ift es, die wir beabsichtigen, — daß überhaupt mit bloßer Retaphysit, mit jenen Allgemeinbegriffen an Erledigung so inhalts, und beziehungsreicher Fragen, wie Substantialität oder Nichtschantialität des individuellen Geistes, wie Vergänglichkeit oder Nichtvergänglichkeit desselben innerhalb seiner unmittelbaren Lebenserscheinung, gar nicht heranzukommen sei. Diese Einsicht zu

Der bisherige Justand b. Anthropologie u. Psychologie. 101 nächst wollte meine, auch von Strauß in seinem Werke (§. 108. S. 715 st.) angezogene Schrift "über die Persönlichkeit und inbividuelle Fortbauer" erwecken; sie wollte die ganze Frage aus
dem Kreise blos metaphysischer Kategorieen und allgemeiner, auch
ethischer oder religiöser, Betrachtungen hinwegrücken auf das Gebiet empirischer Industion und Analogieen. Daß sedoch in diesem
Gebiete überhaupt, also auch in Bezug auf die besondere Frage
nach der Fortdauer des Menschen, kein Beweis "aus spekulativer Nothwendigkeit" geführt werden könne — nicht für
dieselbe, aber ebenso wenig auch gegen sie — wußte der
Bersasser so gut, daß er gerade dies in's Licht zu sesen für eine

Bauptaufgabe bes fritischen Theiles seiner Schrift anfah.

Dennoch hat man von jener Seite ber die für ben Begriff ber Fortbauer bort aufgestellten allgemeinen Unalogieen ber Ra= tur und bes geistigen Lebens, wie beibe in wirklicher Erscheinung por une liegen, und wie, sie weiter zu verfolgen und im Ginzelnen burchzuführen, als bie noch lange nicht vollendete Aufgabe ber fünftigen fvefulgtiven, wie empirischen Biffenschaft bezeichnet worden ift, - im Sinne abstrafter Begriffsmäßigkeit genommen und auch in ihnen ben Berfuch einer bialeftischen Entwicklung, eine auf fofortige Bollendung Anspruch machende Demonstration in Begel'ichem Sinne geseben, und bafur die notbigen Ingredienzien in ihnen vermißt: - mit vollem Rechte, und wir felber find -gleicher Meinung; aber wir lehnen die ganze Umdeutung unseres Berfahrens ab. Es ift vielmehr gezeigt worden, daß überhaupt nicht aus reinen Begriffen von Leben, Geele, Beift, und aus einer vermeintlichen immanenten Nothwendigkeit in denselben, sonbern aus empirischer Betrachtung ihrer gesammten Erscheinung ibr concretes Wesen erfannt und bas Kundament auch jener Unterfuchung gelegt werden muffe, die jedoch, ale funftige überempiris fche Auftande betreffend, niemals die Evidenz einer erwiesenen Thatfacilichfeit erhalten können. Und bennoch — bag bie aus gleich abstratter Auffaffung geschöpften Gegengrunde entfraftet find, daß fich die gewohnten Ginwendungen gegen die Möglichkeit einer Fortbauer, nach pantheistischen wie nach naturalistischen Prämiffen,

als bedeutungslos und nichtig gezeigt haben, daß also wenigstens das Gleichgewicht zwischen den entgegengesesten Ansichten herzgestellt ist, bis zur fünftigen, auf einen neuen philosophischen Biddungsstandpunkt zu gründenden Entscheidung: — sollte diese Einsicht nicht für sich schon als ein Fortschritt, als allgemein förderliche Orientirung betrachtet werden dürfen?

Bei bem Allen wird bies Problem für die Philosophie immer vom tiefften, erregenoften Intereffe bleiben; ja es wird eine burdgreifende Lebensfrage für fie fein, nach welcher Seite bin fie fich barüber entscheibe. Dan hat neuerdings in wiederholten Ausführungen darauf hingewiesen, daß es für die achte Moralität von keinem Einflusse sein könne, ob man sich philosophisch fic ober gegen die Unfterblichkeit erflare. Bir treten, die Frage fo gefaßt, biefer Bebauptung völlig bei: - bie acht fittliche Gefinnma und die aus ihr entspringende reine Reigung, ihr zu folgen, gebot ebenfo jum Befen bes Beiftes und thut ebenfo allein ihm Genfer obne alle Rebenabsichten und Erfolge, wie etwa ber intelleftuelk ober afthetische Genius in bem aus seinem Innern bervorquelles ben Thun die vollgenugende Luft findet; und wie bei biefen von feinem Bebote ober Berbote bie Rebe fein fann, fo folk eigentlich auch bort biefer Begriff nicht als ber wefentliche un darafteriftische gelten. Und bies ift zum Theil ichon erfannt wor ben: die spefulative Ethit in ihrer neuern Entwicklung bat bie Rorn bes Gebotes und Verbotes mit Recht als eine nur untergeordnet Bestalt ber Sittlichkeit nachgewiesen.

Dennoch liegt in der ganzen Verknüpfung jener Begriffe und in dem Verhältniffe, welches man ihnen darin zum Probleme den Fortdauer gegeben hat, etwas Dürftiges und Enges: ja es läßt eine gewisse Beschränftheit der Auffassung, oder, noch eigentliche vielleicht, eine sophistische Entstellung nicht verkennen, wenn man in dem Bestreben der bisherigen Theologie und Moral, die Begriffe der Sintlichkeit und Tugend mit dem der Fortdauer in Berbindung zu bringen, nichts Höheres zu sinden weiß, denn nur das gemeine Bestreben, dem sinnlichen Menschen durch Borspieglung künstigen Lohnes oder künstiger Bestrafung die sonst sehlenden

Motive ber Sittlichkeit lebendig zu erhalten, nicht einen tiefen, wenn auch ungeläuterten, bennoch bie entgegengesette Unficht mit Recht von fich ftogenden Bernunftinftinft. Der mabre, tiefer liegenbe Grund gener Berbindung ift vielmehr berfelbe, welcher auch für jebe philosophische Weltansicht bie Frage nach ber Kortbauer bes menfolicen Beiftes zu einer principiell-entscheibenben macht. 3ft ber endliche Beift fubftanglos? Sat auch im bochften Gebiete ber Freiheit und sittlichen Gelbftthat nur das Allgemeine Babrbeit; ift dies das allein darin Wirksame und Reale? Giebt es baber fein geiftig Individuales und eigen Geartetes; alfo überhaupt nur Freiheit, als universal geistige Macht, völlig in gleidem Sinne, wie bas Denten gefaßt wird, - fein Freies, aus innerer centraler Eigenheit ber fich Entscheibenbes? Dag bies eine Principienfrage burchgreifenbfter Art ift, bie, je nachdem man Ad über sie entscheidet, auch in alle einzelnen Theile der Philofopbie bes Beiftes entgegengesette Resultate hineinbringen muß, ertennt Jeber. Sat man aber einmal die fundamentale Ungulanglichfeit ber erften Unficht fich erwiesen, bat man zugleich burch allgemein metaphyfische Begrundung in der entgegengesetten fefte Burgel gefaßt: fo fann man fich nicht bergen, daß auch in Betreff fener besondern Frage ein unversöhnlicher Widerstreit zwischen beiden Beltansichten gurudbleiben muffe. In jener fann fur ben Begriff einer Fortbauer bes individuellen Geiftes gar fein Raum übrig bleiben, weil nach ihr ein Dauerndes nirgends überhaupt im Individuellen zu finden ift. Ift man bagegen aus metaphysischen Pramiffen auf die Rothwendigkeit bes Begriffes endlicher Sub-Rantialität gefommen; bat man zugleich burch grundliche psychologische Ausführung fich bewiesen, bag ber menschliche Beift gerade aus seinem geiftigen Principe ber ben Quell seiner Inbividualität schöpfe, und daß von ihm aus das Individualisirende fich auch auf ben Organismus erftrede und in diesem fich ausprage, wie daber die oben vernommene Behauptung völlig er= fahrungswidrig fei, "daß das Individuelle im Menschen bloß in feinen organischen Unterschieden liege"; bann wird auch - und bann gewiß - bas Interesse an jener Frage wieder erwachen, weil sie burch das Ganze dieser Weltansicht gefordert ift. Das ist die rechte metaphysische Behandlung dieses Problemes, dies auch der Antheil, den die gesammte theoretische Philosophie an der Lösung derselben zu, nehmen hat, daß sie von allen Seiten, metaphysisch, wie physiologisch und psychologisch, die Substantialität, Idealität und innere Unverwüstlichkeit des menschlichen Geites zeigt, seinen sämmtlichen empirischen Bethätigungen gegenüber.

Seine Fortbauer ebenso sehr, wie seine in irgend einem Sinne anzunehmende Bordauer (Präeristenz: — nach dieser Seite hin haben sich die bisherigen Untersuchungen beinahe noch gar nicht gewendet; sie hätten an das Problem der Zeugung anzusnüpsen, das höchste der Physiologie, zu dessen Lösung es einer schon vollendeten Lehre vom Leben bedürste; denn Lösung dieses Problems ist es nicht, wenn man auch, worin es die neuern Untersuchungen zu großer Bollständigkeit gebracht haben, die bei der Zeugung statisindenden äußerlichen Hergänge bis in's Kleinste nachweisen kann): — diese beiden gegenseitig sich sordernden Begründet sein, in welcher es vor allen Dingen als der größte Widerspruch erkannt wird, daß ein qualitativ Eigenthümliches, Eigengeartetes, überhaupt neu entstehen, ebenso verschwinden oder vernichtet werden könne.

Aber hiermit sind, wie schon bemerkt, nur die ersten Prämissen zur Erledigung jener Frage gegeben: über die metaphysische Dentbarkeit oder sogar die allgemeine Nothwendigkeit einer Fortbauer hinaus muß auch die Frage nach dem Wie, nach ihrer nähern Beschaffenheit in Unregung kommen. Dier ist es gleichfalls ein physiologisch=anthropologisches Problem, welches zunächt und entgegenkommt: was der Tod sei, und welcher Leib es eigentlich ist, der vom Tode ergriffen und in ihm zerstört werde? In dieser Beziehung ist die Physiologie schon völlig im Stande, den Sah auszusprechen: daß die den Leib erbauende organische Krast (die in ihm sich verwirklichende Idee des individuellen Lebens) nicht vom Tode berührt werden kann, daß sie bei diesem Gergangenur die Wirksamkeit auf ihr Produkt, den Leib, sallen läßt, sich

Der bisherige Zustand b. Anthropologie u. Psychologie. 105 in die Latenz zurudzieht. Aus diesem großen und bedeutungs= vollen Sate ergabe fich junachft aber nur bie universale Unverwüftlichkeit der lebendigen Substanzen, nicht was wir Unsterblichfeit nennen; und überhaupt wird nach biefer Seite bin ber gaben ber Untersuchung balb abreißen muffen, weil es uns nicht gelingen fann, in die subjektive Innerlichkeit ber Thiere, ber nachsten Reprafentanten jenes Princips, geborig einzudringen. Aber im Menfcen tritt zu ihm ein neues, bewußtmachendes Princip bingu, weldes fic ebenso an der den Leib organisirenden Rraft verwirflicht. und mittelft ihrer fich herauslebt, wie biefe un ber demischen Stoffwelt, aus ber fie ihren Leib producirt. In jenes vermögen wir nun felbstbetrachtend völlig einzudringen; das Geheimniß unseres Innern, bas Berbaltnig unseres Diesseits zu unserer Jenseitigkeit muß hier thatsachlich zu lesen sein, aus ben normalen, wie ben anomalen Bugen fich entbeden laffen, welche ber Denschengeift in seiner extensiven und intensiven Selbstgegebenbeit uns vor Augen legt. Dies ift ber langfam zu gewinnende, aber in sich festgegrundete Weg für alle Probleme des Geistes, und so auch für dieses.

Damit glaube ich auf ben Standpunkt meiner Schrift über Persönlichkeit und individuelle Fortdauer zurückgeführt zu haben, die eher alles Andere ist, als, wofür diese Kritif sie gehalten, eine aprtorisirende Dialektik aus reinen Begriffen.

(Befoluf im nachften Defte.) .

## Eine physiologische Ansicht von den sittlichen Dingen.

## Bon

## Dr. Komang,

Pfarrer gu Darftetten im Canton Bern \*).

J'ai cru qu'on devoit traiter la morale comme toutes la autres sciences, et faire une morale comme une physique expérimentale. Helvétius de l'esprit.

Bon Sofrates sagt Cicero, er zuerst habe die Philosophie aus dem himmel berabgerufen, ihr in ben Städten ihren Dt angewiesen, sie auch in die Vrivatwohnungen eingeführt, und fe genothigt, über bas menschliche Leben, Die Sitten, und bas Om und Bofe Untersuchungen anzustellen \*\*). Beinahe follte man in unferm Zeitalter munichen, daß Sofrates wiederfehrte, und be Philosophie zum zweiten Mal eine folche Richtung gabe, bem wohl noch weiter, als ber himmel, in welchem fie fich vor 60 frates mit ben Bewegungen ber Gestirne beschäftigte, von be Erbe entfernt ift, ift fie in ber neuern Zeit von bem menschlicha Leben, von der Untersuchung des Guten und Bofen abgefommen, wenn boch jenes Land ber Mütter, wo es felbft bem in alle menschlichen Dingen wohlerfahrenen Fauft unbeimlich au Dutk ward, erflärt worden ift als bas Bebiet ber abstraften Rategorien. also gang eigentlich ber neuern beutschen Philosophie. In ber Ber nachläffigung ber ethischen Seite zeigt fich aber nicht nur eine par tielle Unvollendung der gegenwärtigen Philosophie, sondern dieselle gereicht ihr auch auf bem Gebiete, wo sie sich ber ausgezeichne ften Leiftungen rubmt, jum offenbaren und großen Schaben.

Es ift aber auch bereits der Ruf laut geworden, welcher bit Philosophie zur Untersuchung über das Gute und Bose zurudführ

<sup>\*)</sup> Bergl. Beitschrift Bb. VII. Deft 2. S. 175.

<sup>\*\*)</sup> Tusc. V. 4.

ren will. Die Ethit von Harles hat freilich ihre Bedeutung nicht als philosophische Bearbeitung des Gegenstandes, doch wird sie dazu beitragen, das wissenschastliche Interesse auf diese Dinge hinzuleiten. Der Magus, welcher versprochen hat, die Philosophie wieder zurecht zu bringen, scheint allerdings jest des Guten und Bösen weit mehr Acchnung zu tragen, als früher. Und in unserer Zeitschrift ist, nachdem sie schon früher einen beachtenswerthen Artisel über die ethischen Kategorieen \*) mitgetheilt hatte, ganz neuerlich auf eine Weise von dem gegenwärtigen Zustande der praktischen Philosophie gehandelt worden, daß wir nicht, wie sonst unerlässlich gewesen sein würde, uns sorgsältig zu rechtsertigen brauchen, wenn wir es unternehmen, in einer, freilich nur unvollständigen, Stizze eine eigene Aussassung der sittlichen Dinge vorzulegen.

Nach unserer schon in einer anbern Abhandlung \*\*) ausgessprocenen Ueberzeugung ist es, bei dem gegenwärtigen Zustande des Wissens, für eine Untersuchung, die sich nicht in das Gebiet einer bestimmten Schule eingränzen, sondern überhaupt mit dem sur solche Verhandlungen reisgewordenen Bewußtsein sich in Rapport sehen möchte, nicht der augemessenste Ansang, von einem bestimmten philosophischen Systeme auszugehen. Denn gesetzt auch, die Anfänge der besondern Wissenschaft wären in einem allgemeinen wissenschaftlichen Systeme bereits soweit entwickelt, daß die richtigste Bearbeitung derselben nicht von vorn anzusangen, sondern nur auf dem bereits für alle Zeit gelegten Grunde fortzubauen hätte; so hat sich doch kein System die allgemeine Anerkennung errungen, welche vorausgehen müßte, wenn ohne weiteres an ihre Säte, als an undeskrittene Ariome, angeknüpst werden sollte.

Wer aber auf jede solche Anknupfung verzichtet, wird seine Untersuchung mit einer möglichst auf den Gegenstand sich concentrirenden und in denselben sich versentenden Besinnung anfangen, und sie bann von dem Ansangspuntte der sich dem un-

<sup>\*)</sup> Band VIII. Deft 2.

<sup>\*\*)</sup> Softem ber naturl. Rel. Lehre 2c. 1841. S. 2. 3. 5.

befangenen Bewußtsein hier aufträngenden unmittelbarsten Auffassung aus so fortzuführen trachten, daß das natürlich fortschreitende Denken seine Zustimmung nicht versagen könne. Diesenigen freilich werden eine solche Abhandlung gar keiner Beachtung würdigen, welche nur dem, was ihrer Manier folgt, wissenschaftliche Bedeutung zugestehen. Allein wir kümmern uns eben nicht sehr um die Uebereinstimmung mit einer Partei, deren Weise sich niemals bei den gebildeten Geistern der verschiedenen eurospäschen Bölker als die einzige und nothwendige Form aller wissenschaftlichen Erkenntniß geltend machen wird.

Bor allem Weiteren steht uns nur die Ueberzeugung fest, ber Gegenstand ber Sittenlehre sei nicht weniger, als dersenige irgend einer andern Wiffenschaft, ein reales Sein, sie sei in sehr ahn= licher Beise, wie die Naturwiffenschaft, ein reales Biffen.

Da es nicht barum zu thun ift, die Stellung unserer Untersuchung zum vollständigen System ber philosophischen Wiffenschaft au bestimmen, sondern nur ben Gegenstand unserer Untersuchung zu ergreifen; fo brauchen wir auch nicht forgfältiger einzugeben auf die Frage, ob ein boberes, allgemeinstes Wiffen den bier als reales Wiffen bezeichneten Wiffenschaften der Natur und des Sittlichen vorausgeben solle. Doch wollen wir gerne zu erkennen geben, daß wir in dieser Beziehung gang abnliche Ueberzeugungen begen, wie in der oben angeführten Abhandlung \*) angebeutet worden find. Allein wohl alle Mitarbeiter ber Zeitschrift wurden zugeben, bag bas bochfte Wiffen noch nirgends in befriedigender Gestalt ausgebildet worden sei. Mithin wird es un= ferer Arbeit auch nicht febr zum Borwurf gereichen, wenn fie nicht von ber Voraussetzung eines folden bochken Wiffens ausgebt. Wir bemerten nur noch, bag auch biefes bochfte, allgemeinste Wiffen, die philosophia prima, ein nicht bloß abstractes, nicht eine bloß negative Philosophie wurde sein muffen, wenn es

<sup>\*)</sup> Chaipbaus, die ethischen Rategorieen 2c. Beitschr. VIII Beft 2. S. 167.

ein wirkliches Wissen enthalten soll. Hingegen würde es in den allgemeinsten Begriffen nur die allgemeinsten Gesetze und Bestimmtbeiten alles Seins und Erkennens enthalten, so daß jede besondere Wissenschaft zwar nicht eben schicklich angewandte Wissenschaft beißen, jedoch den besondern Gegenstand nach den allgemeinsten Begriffen und Gesetzen alles wissenschaftlichen Erkennens zu erstaffen haben würde, wo denn allerdings die Grenzen zwischen der die Principien oder Kategorieen enthaltenden höchsten, und der den besondern Gegenstand erkennenden Wissenschaft schwer genug werden verzeichnet und jeder Zeit ohne alle Uebergriffe sestgehalsten werden können.

Wenn wir gleich sagen wollten, welches das reale Sein sei, won dem die Sittenlehre das Wissen darzustellen habe, so würden wir den Hauptgegenstand aller ethischen Untersuchung in einer wicht gehörig begründeten Behauptung hinstellen. Aber ein Sein, eine Realität überhaupt ist nothwendig als Gegenstand dieses Wissens anzunehmen.

Es sollte überstüssig sein, dieß noch besonders auszusprechen. Die Feststellung dieses Sapes ist indessen von der durchgreisendsten Bichtigkeit für die ganze Auffassung des Sittlichen. Die wenigsten Sittenlehrer halten strenge an dieser Grundansicht fest, auch wenn sie dieselbe nicht eigentlich bestreiten, und bekanntlich wird sie nicht mur von dem gemeinen Bewußtsein, sondern auch auf dem Gebiete der wissenschaftlichen Betrachtung von den Meisten wirklich vermorfen.

Nicht das Sein, sondern das Sollen, heißt es seit Kant, sei der Gegenstand der praktischen Philosophie. Das Sollen, der Imperativ, dessen wir uns in Ansehung unseres Handelns bewußt seien, ist von diesem Philosophen aufs Entschiedenste dem Inhalt der Natur, und den Bestimmungen theoretischer Gegenstände übers haupt, als seienden, wobei das Sollen gar keine Bedeutung habe, entgegengesett worden \*). Und noch bestimmter unterscheidet Kichte das Gebiet des Begriffs, wo einzig freie Ursachlichkeit

<sup>\*)</sup> Kritit b. r. Bernunft G. 575.

Plat finde, von bemienigen des Seins, als der Sphare ber Raturgeseglichseit \*).

Dagegen erkennt jedoch die Hegel'sche Philosophie ein Sollen an auch auf dem Gebiete der metaphysischen Kategorieen, und Schleiermacher hat bekanntlich die Naturwissenschaft und die Ethik in dieser hinsicht als gleichartig angesehen, in der Natur, nämlich inwiesern das erscheinende Sein nicht seinem Begriffe angemessen ift, ein Sollen nachgewiesen, und umgekehrt auf dem ethischen Gebiete ein Sein angenommen \*\*). Und wohl noch entschiedener muß Beneke der Sittenlehre einen realen Gegenstand vindiciren, wenn er dieselbe als eine Physik und auf eine dem in der Naturwissenschaft befolgten Berfahren entsprechende Beise bearbeiten will.

Bie sollte auch die Sittenlehre nicht ein Sein zum Gegenstande haben? Wäre ihr Gegenstand auf keine Beise ein wirklich seiender, so wäre er nothwendig ein nichtseiender, ein nichtiger, ein Nichts. Und entsprechend dem alten Sape: non-entis nulla sunt praedicata, würde auch gesägt werden müssen: non-entis nulla est scientia. Doch darf man nicht läugnen, daß auf dem Gebiete der Natur, überhaupt auf der Seite, welche man die theoretische nennt, das Sollen ungleich zurücktehe hinter dem Sein, und umgekehrt auf dem Gebiet des Sittlichen das Sein hinter dem Sollen.

Bohl die meisten würden, wenigstens so obenhin, einstimmen, wenn einer sagte: gewissermaßen sei der Gegenstand der Sittenslehre das Allerhöchste und Realste in allem endlichen Sein, und doch sei es immer weit mehr nur ein Gefordertes, ein Sollen, als ein wirkliches Sein. Dieses Entgegengesetzte hält das gemeine Bewußtsein zugleich fest. Bei einer solchen Vorstellung, gesetzt sie dürfte nicht aller Wahrheit enibehren, kann sich sedoch nur besfriedigt fühlen, wer entweder zu keiner höhern Entwickelung fortsgeschritten ist, oder über andern Interessen nicht dazu kommt, dem

<sup>\*)</sup> Sittenlebre S. 31. und 33.

<sup>\*\*)</sup> Sittensehre S. 39. Abhandlung über den Unterschied zwischen Ratur: und Sittengeses.

Eine physiologische Ansicht von ben sittlichen Dingen. 111 bier unläugbar gegebenen Probleme seine Aufmerksamkeit zuzuwenden.

Es will übrigens, auch bei ber ichroffften Entgegensegung ber Raturwiffenschaft und ber Sittenlehre, und bei ber einseitigften Bervorhebung bes Sollens auf bem Gebiete ber lettern, boch feiner biefer alles Sein entziehen. Rach ber Rantifden Auffaffung foll ber praftischen Bernunft, ber Freiheit, bem Sittengeset, bie mabrbaftefte Realitat zufommen, und fogar die Begriffe von Gott und Unfterblichkeit gewinnen ihm Realität nur burch ihre Berbutpfung mit biefen praftischen Grundüberzeugungen.

Bas bas Nähere anbelangt, bat aber Rant die Borftellungen von biefen Dingen in ber nämlichen wiberfpruchevollen Berworrenbeit belaffen, wie bas unwiffenschaftliche Bewuftsein fie soon vor ihm erzeugt und seither bewahrt hat. Und auch die nach ibm aufgetretenen Sittenlebrer baben über die allererfte Brundauffaffung wenig Bestimmtes vorgebracht. Die Bernunft foll fich felbft bas Gefet geben - bie vielberühmte Autonomiemit einer unbedingten, jede Widerrede ber Selbstfucht niederschlacenben Autorität, und ber Mensch ift fittlich ober unsittlich, je nachbem fich ber, bier von ber Bernunft unterschiedene, Wille bem von ber Bernunft gegebenen Gefet unterwirft, ober nicht. Die aber die Bernunft bazu fomme, das Gefet zu geben, worauf daffelbe beruhe, und wie sich ber Wille, ber boch als sittlicher nicht ein widervernünftiges Princip ift, vielmehr, als "reiner" Bille, an einer Stelle \*) mit der Bernunft felbft identificirt wird - wie er fich zur gesethgebenden Bernunft verhalte - bief wird nirgende bestimmt aufgezeigt. Bu beachten ift babei aber jebenfalls auch bie Stelle \*\*), wo ber Gebante wenigstens nicht als ungereimt perworfen wird, bag bas Sittengeset "blog bas Gelbftbewußtsein ber reinen praftischen Bernunft, biese aber gang einerlei mit bem positiven Begriffe ber Freiheit sein burfte".

Auf dem Standpunfte bes gemeinen Bewußtseins empfiehlt

<sup>\*)</sup> Rritit b. pratt. Bern. S. 56.

<sup>\*\*)</sup> Krit. b. pratt. Bern. S. 52.

fich nicht am wenigsten etwa folgende Ansicht: Es gebe ein Sein, und auch Wiffen von bem Sein. Beibe muffen unterfcbieben werben, benn obichon alles mahrhafte Biffen icon an fich felbf etwas Seiendes ift, so ift es body nicht das einzige Seiende, sondern es gibt auch Sein, das gar nicht Wiffen ift, noch an fic bat. Beibe feien aber, auch inwiefern Gines nicht bas Anben, boch so für einander geschaffen und aufeinander berechnet, bat bei gehörigem Rapport zwischen beiben, im Erfennenden ein ben Sein entsprechendes Bewuftsein, Wiffen, fich bilbe. Der Seitn ober Bebiete bes Erfennbaren seien aber verschiedene, und fo auf ber Erfenntniffabigfeiten. Gine bestimmte Erfenntniffabigfeit a bebe fich, unter ben erforderlichen Bedingungen, gur Erfennin ber physifalischen und mathematischen Bestimmtheit ber Dime, eine andere zu bersenigen bes Sittlich-Guten, welches ebenso and ein obieftiv Seiendes fei. Unter biefer Borausfenung mare d bann gang natürlich, baß jest bas Wiffen, welches, nach jem üblichgewordenen Unterscheidung, der theoretischen Bernunft @ gebort, jest basjenige, welches ber praktischen eignet, fich mit ba ibm in seinem richtigen Ausspruch für bas zur erforberlichen En wickelung gelangte Bewußtsein zukommenden Nöthigung einfick Wie unter begunftigenden Berhältniffen ein mit ber notbigen Be gabung für bas bestimmte Bebiet ausgerüfteter Beift fich aur Er kenninif ber in ber einzelnen Erscheinung niemals ganz berant tretenden, fondern nur in ihr hindurchichimmernden Gefenmafigitt ber mathematischen und physifalischen Seite erhebt, und bann bei einmal anerkannte allgemeine Befet auf die einzelnen Exiftent anwendet: fo wurde fich auch in Unfehung bes Sittlichen be Sache verhalten können. Das moralische Bewußtsein anerfemt iedenfalls nur ein irgendwie als Objektives ihm gegebenes Gefch in einer von der sonstigen theoretischen sich kaum wefentlich unter scheibenden Erfenntniß. Bu einer folchen Auffaffung wurde fich auch Manches in den Kantischen Darftellungen ohne Amang ber geben. Demnach ware bas Erfennen auf ber theoretifchen und auf ber praftischen Seite wesentlich gleichartig, nur ber Geges ftand mare ein anderer, und tas eigentlich Prattifche finge eff an mit bem Sanbeln, welches sittlich ift, wenn es bem, wie fic bie Sache bier barftellt, in rein theoretischer Thatigfeit erfannten Befet entspricht, unsittlich, wenn es nicht mit bemfelben überein-Rimmt. Sogar macht es feinen febr wichtigen Unterschied, ob in Rantischer Weise von einem sogenannten Selbstgesetzgeben ber Bernunft gesprochen werde, ober ob man nach ber gemeinen Bor-Rellung bas Befet als ein von anderswoher gegebenes auffaffe. Das fittliche Gefen fcheint bei Rant in gang abnlicher Weife betrachtet zu werden, wie bie mathematischen Poftulate. Und wenn Die Bewuftfeinsentwickelung nicht in einer gar nicht febr wiffenfcaftlichen Beschränfung fich auf bas eigene Dasein concentrirt, phne jum Gebanken bes Allgemeinen und Gangen fortzugeben, fo muß auch auf Rantischem Standpunkt bas zuerft als felbftaegebenes aufgefaßte Gesch boch anerfannt werben als ftebend über ber einzelnen Erifteng, und biefer irgendwie gegeben, nicht burch fie bem Geifterreiche vorgeschrieben, sowie umgekehrt auch bie Unficht, welche bas Gefen auffaßt, als durch Gott gegeben, in ihrer nicht gang unwiffenschaftlichen Geftalt febr gut weiß, baß eigentliche Sittlichkeit nur vorbanden ift, wo bas Subject fich bem Befet nicht als einem ihm fremden Gebot unterwirft, sondern in bemselben sein eigenes mahrhaftestes Wesen findet. Die Auffaffung bes gemeinen Bewußtseins scheint felbft etwas nicht Unbebeutendes vor der Rantischen vorauszuhaben, inwiefern für fie nicht bas etwas wunderliche Berhaltnig eintritt von einer gesetze gebenden Bernunft, die das Gefet doch nicht fowohl felbft gibt, als mit unabweisbarer Röthigung in ihrem tiefften Wefen gegeben findet, und einem von ihr verschiedenen, und boch wiederum, als Attlichen, nicht wahrhaft verschiedenen Willen.

Indessen bürften boch in diesen übel zusammenstimmenden Kantischen Sägen richtige Andeutungen enthalten sein. Es bleibt aber hier immer der unerklärte Gegensat des Seins und des Solzens, des Realen und des Idealen. Man weiß nicht zu sagen, was das Geseg ist und worauf es beruht, sobald man es nicht ganz nach der Analogie menschlicher Gesetzervorschriften als Ausspruch eines gottlichen Willens aussatzt. Das Gesetz auf dem Gebiete

ber Natur und ber Mathematik wird bei einiger Besinnung bab erkannt als Bestimmtheit eines Seins, bessen Geset es ist. Mit dem Sittengesetz aber soll es sich anders verhalten, sowohl is wiesern dasselbe in die Sphäre des irdischen Daseins hereingreist, als inwiesern es über diese hinausreicht. Das Ideale, mit welchem das Sittliche zwar nicht ganz zusammenfällt, aber doch, be sonders für die Ansicht, welche es nicht als ein Reales auffast, nahe zusammenhängt, ist dei den Meisten etwas ziemlich Zweidentiges. Als dem Realen entgegengestellt schiene es ein weniger wahrhaft Wirkliches sein zu sollen, wie denn auch sehr häufig von den Ideen geredet wird, als wären sie willkürlich ausgedachte Gedankenbilder, und doch ist eigentlich seit Plato die Meinung, die Idee sei das im höchsten und wahrhaftesten Sinne Seiende.

Aber auch wenn biefer Gegensat so gefaßt wird, bag bet Ibeale - ober wie bas ber naturgeseglichen Wirklichkeit Enter gengesetzte bezeichnet werben mag - ein nicht weniger Seienbes, vielmehr eine bobere Ordnung bes Seienden fein wurde, fo wit baffelbe, und zwar gerabe, wo es fich um bie Bestimmung bet Sittlichen banbelt, ber naturgesetlichen Wirklichkeit fo febr enter gengefest, daß beinahe alle Begriffe, in benen man biefe Letter zu befigen glaubt, auf bas Erftere nicht angewendet werden bir fen, es also für diefes fein bestimmtes Erfennen gibt, und burd bas bod überall Statt findende Bereingreifen beffelben in bas Go biet ber Natur, zugleich überall bie natürliche Gesetzmäßigteit auf geboben, und auch für die Ratur und das der Raturgesetlichfeit gewiffermaaßen eingereihte Sittliche jede Erfenntnig unmöglich gemacht werden wurde. Wir erinnern an die Kantische Lebre vot bem empirischen und intelligibeln Charafter bes Menfchen, von welchen beiben ber erftere, ale Glieb bes natürlichen Caufal-Nerus, burchaus bedingt, ber andere aber bes erstern, felbst fort und fort unbedingt bleibende, Bedingung fein foll, und an die angeb liche lösung ber Schwierigkeiten in Sinsicht auf die Bereinigung bes Freiheitsgebietes mit ber unleugbaren Naturnothmenbigfeit, welche Richte in feiner Sittenlehre gegeben zu haben meinte.

Das gemeine Bewußtsein hat freilich nicht burchgängig bief

Borftellungsweise sich angeeignet, allein es treibt sich vollends in gedankenlosen Widersprüchen herum, und was er in seiner Weise meint, wurde im Wesentlichen boch nichts sehr Verschiedenes sein.

Diefe benn boch gang und gar ungenügende Borftellungsweise berricht nicht nur in ber altern Rantischen Litteratur, sonbern es ift in dieser Beziehung mahrlich nicht besser geworden bei Berbart und Kries. Auch von Schelling find haltbare Begriffe von biefen Dingen weder bisher entwickelt worden noch faum wohl zu erwar-Im Segel'iden Suftem ift freilich, obidon die ethische Seite in biefer Schule febr zurudtritt, in einem andern Sinne von bem Sittlichen die Rede. Dag babei ernstlicher, als bei Rant, von bem Willen felbft ausgegangen, und beffen gesetmäßige Explicazion bargelegt werben soll, kann an fich wohl nicht anders, als wollkommen richtig sein. Die Sittenlehre gewinnt babei auch wirk-Mich in gewiffer Beise die Stellung eines realen Wiffens, so baß Die Einheit des Wiffens überhaupt nicht sollte gestört werden, wenn auch, nach jener mehrmals berührten Abhandlung in unfever Zeitschrift, Die Rategorieen bes naturgesetlichen Gebiets auf bem fittlichen Gebiete nicht gelten follen. Das gebilbete Bewußt-Sein hat fich jedoch noch nicht in febr weiten Rreisen überzeugen Bonnen, bag die genügende Erflarung bes Geistigen und Sittlichen Towobl an fich, ale in seinem Berbaltniß zur Naturgeseblichkeit, gegeben worden fei.

Anfänge ber richtigen Erfenninis sind indessen ohne Zweisel bei Berschiedenen vorhanden. Nur sollte man nicht immer so sehr erschrecken, wenn von Einigen der Unterschied zwischen dem matsirlichen und sittlichen Gebiet als weniger groß angesehen wird. Dem Sittlichen wird dabei immer seine unverzleichliche Bedeusung bewahrt werden können. Selbst strengglaubige Theologen zeigen sich geneigt, diesen Gegensat zu mildern. Schon die Ethik des Spinoza ist in ihrer Art wirklich eine Ethik. Niemand wird behaupten, daß sich bei Schleiermacher eine Herabsetzung des Sittschen zeige, obschon er dasselbe aussatz, als ein die Naturgesetzüchkeit keineswegs aushebendes, sondern in realster Wechselwirkung mit dem Natürlichen bestehendes Sein, und zwar nicht nach Des

gel'schen Kategorieen, für welche auch dieser Mann zu beschränft war. Auch Beneke verleugnet wenigstens in den das Besondert betreffenden Aussprüchen die Dignität des Sittlichen nirgends, und doch sagt er (Sittenl. I, 93), "das sittliche Geses ist und ebenso, wie daszenige, welchem es gegenüber tritt, als ein Glied der Erscheinungswelt oder der geistigen Naturentwickelung gegeben", und will die Sittenlehre nach der Weise der empirischen Naturwissenschaft behandeln. Ja selbst Lichte hätte seine Gedarken über den reinen Trieb nur in einem von der Kantischen Berstellungsweise sich befreienden Denken auszusühren nöthig gehalt, um auf eine ähnliche, wahrhaft reale Aussassiung des Sittlichen geführt zu werden.

Es würde nicht unmöglich sein, mit Anschluß an einige in Borigen bemerklich gemachte Begriffe, die Ansicht, welche in die ser Abhandlung entwickelt werden soll, gleich hier auszusprecke. Wir würden von dem Willen, der, als reiner, schon bei Rant ab dasselbe, was die praktische Bernunft, bezeichnet wird, oder was die praktische Bernunft, bezeichnet wird, oder was liches reinem Triche ausgehen können. Allein das gemeine seich liche Bewußtsein ist zu wenig geneigt, sie anzuerkennen, als das damit viel gewonnen sein würde. Der Leser möge sich also noch einige Vorbereitungen nicht verdrießen lassen.

Zu ben vielsachen andern Unbestimmtheiten und Berwonde heiten des gemeinen sittlichen Bewußtseins gehört auch, die mat einerseits die Erkenntnis des Sittlichen als gleichartig ausieht mi jeder andern Theorie, als Werf und That des theoretischen Geistesvermögens, andrerseits aber auch von Trieb und Interesse dei zu reden nicht umbin kann, so daß es denn das Ansehen se winnt, als beruhe die sittliche Erkenntnis nicht nur auf dem Erkenntnisvermögen. Die vorwaltende Meinung ist, nach der ales Schulsormel: nihil appetimus, nisi sub ratione boni; nihil aversamur, nisi sub ratione mali: — in einer theoretischen Bewuste seinsentwicklung werde zuerst das Gute und Böse erkannt, dam erfolge, dieser Erkenntnis entsprechend, die Willensbewegunge

Dagegen meinte Cartefius: ad judicandum requiritur quidem intellectus, quia de re, quam nullo modo percipimus, nihil possumus judicare; sed requiritur etiam voluntas, ut rei aliquo modo perceptae assentio praebeatur \*). Und Spinoza bat die gar zu sonderbare Behauptung ausgesprochen: Constat, nihil nos conari, velle, appetere, neque cupere, quia id bonum esse iudicamus; sed contra, nos propteres aliquid bonum esse judicamus, quia id conamur, volumus, appetimus atque cupimus \*\*) Bir fonnen und aber auch an bas gemeine Bewußtsein wenden, and fragen: findet nicht jedes Mal, wo ein Gegenstand nicht nur -fo, wie er fich dem blogen Erfenntnigvermögen barbietet, bingenommen, sondern ihm ein Werth ober Unwerth beigelegt wird, ein Wohlgefallen ober Diffallen Statt, ein Intereffe, eine Luft. oder Unluft, eine Befriedigung ober eine Berletzung? Ift also bas Berthurtheil wohl eine Function nur bes reinen Erfenninifvermogens ?

Die Untersuchung, wie das Werthurtheil entstehe, wird uns am sichersten erkennen lassen, was überhaupt einen Werth für uns habe, und was das Gute, das Sittliche sei. Doch dürfen wir bieser Untersuchung, welche uns in alle Tiefen der Psychologie hinadziehen möchte, nicht einen ungehemmten Verlauf lassen, sondern dürfen nur das zur Aushellung der Sache Unerläsliche herbeiziehen.

Die angeführte Aeußerung des Cartesius verdiente, auch wenn sie nicht von einem so berühmten Manne herrührte, keineswegs so geringschätig behandelt zu werden, wie wohl Manche dazu geneigt sein dürften. Bei seder Urtheilbildung sindet ein Setzen, ein Trennen und Berbinden Statt, welches nicht der doch vorzugsweise aufnehmenden theoretischen Seite, sondern der selbstihätig wirksamen Kraft angehören zu müssen scheint. Indessen ist doch kaum sede Urtheilbildung auf den Willen im eigentlichen Sinne

<sup>\*)</sup> Princ. phil. I, 34.

<sup>\*\*)</sup> Ethic. III, 9.

)

zuruckzuführen \*). Man wird die im eigentlichen Sinne theoretische Seite des Seelenwesens nicht als bloße Receptivität ans ben, jede eigene Kraftäußerung aber sofort Willen nennen dürse, ob schon die Ausscheidung beider Seiten, der theoretischen und praktischen, sehr schwer wird, sobald man nicht streng an diese Mertmal sich hält.

In der unmittelbaren Wahrnehmung, die mit einer Spiege lung verglichen werden kann, sindet sich das Minimum von position Thätigkeit, doch ist auch sie nicht bloße Spiegelung. Das Denka, dann das eigentliche Ersennen, wird nicht selten mit einem greßen Auswande von Willensfraft vollzogen; allein nur die absidische Richtung und Ausdauer der Thätigkeit, nicht das Segender Berbindung von Subject und Prädicat, scheint als eigentlicher Willensact angesehen werden zu können. Auch ist sicherlich der Unterschied der Urtheilsfunction und des eigentlichen Willensacks nicht mit Herbart oder Benefe auf eine bloße Differenz in den Berhältnissen und in dem Getriebe der Borstellungen zurückzusühm.

Was das Wissen nach seinem allgemeinsten Wesen sein, it eben so wenig mit vielen Worten deutlich zu machen, als wet das Licht sei. Das Bewußtsein weiß unmittelbar die Bedentung dieses Begriffs, wie es durch das Auge des Lichts sicher ist. End widelungsstufen des Wissens aber lassen sich schon bester beschriben. Nur der oderstächlichten Erscheinung wird das Wissen dunmittelbaren Eindruck inne, wie in einer Spiegelung. Dies aber ist nur ein ganz dumpfes Bewußtsein, kaum mit bestimmter Unterscheidung eines gegenständlichen und des eignen Seins. Siegentliche Erkenntniß, entschiedenes Setzen von Sein und Bestimmt heit eines Borgestellten, ersolgt erst nach fürzer oder länger dauend der Uneutschiedenheit des Bewußtseins, sei es, daß der Proces

<sup>\*)</sup> Auch in jener Abhandlung Beitschr. VIII. S. 156 ift angefisht, wie nach Segel man "ohne Billen sich nicht theoretisch verhalter ober benten fann, benn indem wir denten, sind wir eben thatig"
— und bann bemerkt der Berf.: "das Denken kommt boch wir, ohne bas im eigentlichen Sinne so genannte Bollen".

ber sich bildenden Ueberzeugung sich vollziehe in ber Weise eines Sichemporarbeitens früher nicht beutlich bervorgetretener Bestimmungen einer zuerft allein bem Bewußtsein vorschwebenden Borftellung - im sogenannten analytischen Urtheil - ober in beries nigen bes Zusammenschmelzens zuerst getrennt im Bewufifein porbandener Borftellungen zu einer einzigen Borftellungs - Ginbeit im fonthetischen Urtheil, wo indeg bie Segung bes Busammenge= borens ber Bestimmungen wohl ebenfalls nur zu Stande fommt. indem die zuerst dem Subject wie von außen ber zufommende Borftellung fic bem baburch aufmertfam gemachten Bewußtsein erzeigt als Bestimmtheit ber Subjectsvorstellung. Nach ber Berbart'schen Ansicht ware es das Gewicht der Borftellungen selbft, woburch biefe Entscheidung zu Stande fame. Die Borftellungen tonnen jedoch ein solches Gewicht, eine ftrebende Rraft, nur befigen, vermoge ber in ihnen fich außernden realen Energie bes Seetenwesens.

Daher ist benn allerdings nicht zu leugnen, daß selbst in der theoretischen Urtheilbildung ein reales Princip sich thätig erweist. Diese Aeußerung eines strebenden Princips aber sofort Willen zu beißen, würde ohne Rusen der gangbaren Ausdrucksweise widerssprechen. Selbst das Bild erzeugt sich nicht ohne eine gewisse Wirssamseit des Spiegels. Allein wenn auch der dabei Statt sinsdende Hergang sich mit Bewußtsein vollzöge, so hätte derselbe doch keine Aehnlichkeit mit einem Willensact. Demnach kann auch die Urtheilbildung, die bewirft wird durch das bloße Eintreten eines gewissen Rapportes zwischen dem Erkennnißgegenstande und dem erkennenden Subject, ohne daß dieses zu einer Erregung seines zur Einheit in sich vertieften Wesens aufgerusen wird, nicht ein eigentlicher Willensact sein. Wir dürsen also nicht ohne Unstersche sag judicandum requiritur voluntas.

Bielleicht aber dürfte dieser Sas so ziemlich seine Geltung behalten in hinsicht auf das Werthurtheil. Es ist nämlich etwas wesentlich Anderes, die sonstige Bestimmtheit eines Gegenstandes zu erkennen, und das, was den Werth desselben ausmacht. Zwar wird auch der Werth jedesmal eine objective Bestimmtheit des

Gegenstandes sein, ober boch auf einer folden beruben, so baf es junachft icheinen fann, biefe Urt von Urtheilbilbung fei nicht wesentlich von berjenigen, die nicht den eigentlichen Werth betrifft, verschieden. Gesett, es sei mit ber vollfommenften Genauigiet ber finnlichen Wahrnehmung und mit ber größten Scharfe bet Begriffe ein Gegenftand nach feinen übrigen Bestimmtheiten et fannt worden, aber nicht nach seinem Werthe, so ift bie natur lichfte und erfte Unnahme wohl bie, es babe fich eben ber Begen ftand bem Beurtheiler von biefer Seite nicht geborig bargeftellt, ober biesem gebe zufällig ber Sinn für bieses Moment ab. Dim 3weifel wird Beibes Dlag finden konnen, einerseits ungunftiges Berhaltniff, andrerseits Mangel an Urtheilsfähigkeit bei bem Bo urtheiler. Allein es fragt fich in hinficht auf das bei biefem Mas gelnde, ob ihm nur eine bestimmte theortifche Begabung, eine bestimmte Ausruftung seiner Sinne ober seiner Berftanbesanlagen abgebe, ober etwas Anderes ?

Niemand wird bestreiten, daß die Richtigkeit bes sittlichen Urtheils nicht immer in geradem Berhältniffe ftebt zur theoretifden Ausbildung. Einer kann wohl die Handlung ober ben Zustand in jeder andern Beziehung febr genau erfannt haben, und nicht ju einer lebendigen Werthichatung fommen. Der vergegenwär tigen wir uns einen Fall aus bem Gebiet ber afthetischen Berth Schätzung, sei es auf bem Kelbe ber bilbenben ober ber Tow funft. Sier fann boch bie icharffte Wahrnehmung aller Elemente ber ganzen Darstellung nach ihrem Zusammenhange vorhanden fein, ohne bag es zu einer wirklichen eignen Werthschanung tommt Ja sogar genaue Kenninis ber Theorie mit bedeutenber technisch Fertigfeit fommt vor ohne mahre Urfheilsfähigfeit. Wenn aber alle Sinnenschärfe, alle Berftanbesbildung, alle zur Reftbaltung einer zusammengesetten Erscheinung und ihrer natürlichen Gefet mäßigfeit erforderliche Beiftestraft vorhanden ift, ohne bag bas Werthurtbeil entsteht, fann benn basienige, wodurch biefes as zeugt wird, jum rein theoretischen Bermogen geboren?

Es haben wohl alle, die fich grundlicher mit biefen Fragen beschäftigten, wenigstens in einigen Beziehungen bas Werthurtheil

aufgefaßt, ale mit bem Intereffe in Berbindung ftebend, und fic au interessiren ift feine Sache bes bloken Erfenntniffvermogens. Unter ben breierlei Werthen, die man in ber menschlichen Werthfcagung gewöhnlich unterscheibet, bem bes Ungenehmen, bes Schoe nen und bes Guten, foll freilich nach einer gangbar geworbenen Rantischen Erflarung ber bes Schonen unabhangig fein von bem Interesse. Das Schöne soll ohne Interesse gefallen, und nach Berbart wurde auch bas sittliche Urtheil zu ben afthetischen Ilrtheilen gehören. Im Allgemeinen jedoch wird niemand verwehren, ein fittliches Intereffe anzunehmen. Raum gibt es bei Rant eine entschiedener ausgesprochene Lebre, als die, daß bas Boblgefallen am Guten mit Intereffe verbunden fei, benn bas Gute fei das Object des Willens, etwas aber wollen, und an dem Dafein beffelben ein Bobenefallen haben, b. b. baran ein Intereffe nehmen, fei ibentisch \*). Und bag bas Wohlgefallen am Angenebmen intereffirt fei, barin find Alle einverstanden. Wie follte benn neben ben zwei auf Intereffe beruhenden Arten bes Werthurtheils biefe Gine, die afthetische, gang und gar unabhangig bavon fein, wahrend boch ein fo icharffinniger Denfer, wie Berbart, bas anerkannt interessirte littliche Urtheil zu biefer rechnet? Ja wenn wir auch absehen wollten von dem Begriff bes Interesses, so bliebe febenfalls bas Wohlgefallen als Grundlage jedes Werthurtheiles. und Wohlgefallen wird wohl schwerlich gedacht werden können obne Intereffe.

Sich für etwas interessiren, heißt, nicht gleichgültig gegen ben Gegenstand sein, so gegen ihn gestimmt sein, daß einem etwas an ihm, an seinem Dasein, gelegen ist. Bei jeglichem Wohlgefallen ist einem aber an dem Gegenstande gelegen. Nur scheinbar macht das Schöne hiervon eine Ausnahme. Andere Interessen mögen zu gleicher Zeit weit überwiegen, inwiesern aber ein Gegenstand wirklich als schön gefällt, ist man nicht gleichgülztig, sondern man mag ihn lieber vor sich haben, als den häßelichen. Daß die beiden andern Arten des Wohlgefallens gewöhn-

<sup>\*)</sup> Rrit. b. Urth.Rr. S. 14.

lich ein lebendigeres Interesse in sich schließen, kommt wohl nur daher, daß die Affection durch das Angenehme und das Gute bei den Meisten weit tieser und gewaltsamer ihr inneres Wesen ergreift und erregt. Uebrigens wird das Interesse am Schönen bei einzelnen Naturen ebenso lebhaft, wie irgend ein anderes. Den enthussaftischen Kunstliebhaber ist die Gegenwart des Schönen bie unentbehrliche Bedingung einer gedeihlichen Existenz. Den Allen siel es auch nicht ein, das Wohlgefallen am Schönen von allen Interesse auszuscheiben.

Ohne Interesse gibt es kein Wohlgefallen, und ohne Bostgefallen, selbst bei ber in seder andern Beziehung vollständigsten Erkenntniß, kein Werthurtheil. Auch wenn man weiß, der Gegenstand habe für Andere einen Werth, so hat er doch keinen sir und, wenn er nicht in irgend einer Bezichung und gefällt, und an ihm gelegen ist. Auf dem Princip irgend eines Wohlgefallend und Interesses beruht also sede Werthschäung, und, da nur, was einen Werth hat, ein Gut ist, sedes Gut.

Sich zu interessiren ist nun aber keine Sache bes bloßen Erkenntnisvermögens. Die sonderbare Meinung Spinoza's, das wir urtheilen, etwas sei gut, weil wir darnach streben, ist angeführt worden. Dieselbe steht jedoch ziemlich isolirt da unter allem, was über den Grund des Werthurtheils ausgestellt worden ist. Da aber niemand das Wohlgefallen und das Interesse aus dem Verstande abzuleiten unternehmen mochte, so haben sie dem in der Luft und Unlust den Grund desselben zu sinden geglaubt.

Luft und Unlust hat man längst gefannt, und auch in der wissenschaftlichen Untersuchungen berücksichtigt. Erst die Reuem aber haben ein eigenes Seelenvermögen angenommen für diek Erscheinungen, das Gefühl, als ein sonderbares Mittleres zwischen dem Erkenntniß- und dem Begehrungsvermögen. Ohne Zweisch ist die Region des Seelenlebens, welche in der deutschen Spracke mit diesem Namen bezeichnet wird, von sehr hoher Bedeutung, und es ist ein Fortschritt der psychologischen und ethischen Unterssuchung, daß ihr eine ungleich sorgsältigere Ausmerksamseit werden wird, als ehemals. Die Ausscheidung dieses Elements

von dem theoretischen und praktischen ift aber bieber noch schlecht genug gelungen. Wir baben eben felbft erfahren, wie schwierig es ift, bas Theoretische und Praftische im Seelenwesen recht auseinander zu halten, und doch find bieg zwei ohne Zweifel verichiebene Seiten. 3m Gefühl bingegen bat noch Reiner wirklich etwas aufzuweisen vermocht, bas nicht entweber zum Wiffen geborte, ober gur realen, ftrebenden Rraft, gum Praftifchen. Beis' bes ift im Gefühl - eine Urt bes Biffens, aber eben fo acwiß auch eine Erregung bes Seelenwesens, bie als erftes innerliches Aufftreben, hinneigen und Ergreifen, oder als Abfehren und Abftogen, in Liebe und Sag, unzweifelhaft zur praftischen Seite zu rechnen ift. Wabricheinlich ift bas Gefühl fein von bem Biffen und Wollen verschiedenes Drittes, sondern die noch nicht recht geschiedene Einbeit beiber auf ber unterften Stufe ber bewußten Entwidlung, worauf einerfeits bie Innigfeit biefer Bewußtseinszustande, andrerseits bas Dunfele und Berschwimmende berfelben bingumeifen scheint.

Auf biefem Boden wurzelt indeffen allerdings bas Wohlgefallen und bas Intereffe. In jebem Luftgefühl ift Wohlgefallen, in jeder Unluft Mißfallen, auf beiden Seiten Intereffe, und eben fo gewiß gibt es fein lebendiges Interesse ohne Affection ber Lust und Unluft. Das Innewerben diefer Zuftande gebort nun offenbar ber Seite bes Wiffens an - aber auch ber erfte, tiefcre Grund der so empfundenen Affection? Sielt es doch so äußerst fdwer, für bas theoretische Bermogen basienige von ber prafile fchen Rraft auszuscheiben, was bie Entscheidung und Segung bei ber Urtheilbildung bewirft, so wird wohl niemand es unternebmen, die Liebe, die Bu= und Abneigung, ober welches die erften und leisesten Meußerungen bes noch nicht über bas Niveau bes Gefühls heraustretenden Intereffes fein mogen, ber Seite bes bloßen Wiffens zuzueignen. Bielmehr barf man nicht leicht bei einer Sache ficherer an bas Bewußtsein eines jeben an ber Untersuchung Theilnehmenden appelliren, als bei ber Frage: ob man bier nicht auf's Deutlichste ein von dem eigentlichen Wiffen fic unterscheidendes Aufftreben, Erregt - und zuweilen auch Gedrücktsein des innersten Seclemvesens in sich wahrnehme? Und hierauf beruht, in dieser Erregung des realen Secleseins besteht das Juteresse. Wo keine solche Erregung eintritt, können vielleicht alle anderweitigen Bestimmtheiten des Gegenstandes nur um so siche rer erkannt werden, ein Werthurtheil aber kommt nicht zu Stande. Nicht sowohl an einem besondern Sinn, einer theoretischen Enpfänglichkeit, oder einer sonstigen rein theoretischen Fähigkeit wird es sehlen, wo kein Werthurtheil gefällt wird, als an dieser Erregbarkeit der realen Energie der Seele. Wenn wir also nicht ganz im Allgemeinen mit Cartessus sagen mochten: ut assensip praedeatur requiritur voluntas; so wird doch in Ansehung des Werthurtheiles so ziemlich mit Spinoza gesagt werden müssen: propterea aliquid bonum esse judicamus, quia id eonamu, volumus, appetimus, atque cupimus.

Volumus freilich ist wohl nicht ber ganz richtige Ausbruk für diesen tiessten Grund bes Interesses und bes Werthurtheilet; — conamur, appetimus, dieß ist das Wort. Es sindet ein Bewogen, ein Erregtsein, ein innerliches Drängen und Treiben Statt bei jedem Wohl- oder Mißfallen, Lust- oder Unlustgefühl. Und es sind nicht blos Vorstellungen als solche, die sich in ihrem gegenseitigen Getriebe, nach herbart, einander pressen und drängen, noch ist es ein Spannungsverhältnis von Vorstellungen, wie die, übrigens nicht Alles blos in leere Vorstellungen sepende, Darstellung Beneke's beinahe lautet. Die Vorstellung ist nur die Form eines bestimmten Bewußtseins, reale Potenz aber nur, wwickern fortwährend das reale Element des Seelenwesens in ihr vorhanden ist, mehr oder weniger ähnlich, wie das Eine Wasser des Sees in der einzelnen Welle.

Reale, bewegende, treibende Kräfte mussen sedenfalls angenommen werden. Und warum sollten wir und durch die Bedräuung Herbart's abschrecken lassen, dieß auszusprechen? Ein
reales Sein ist, wie schon Leibnis beutlich genug gesagt hat, nicht
zu benten ohne Kraft und Kraftäußerung. Es liegt schon in dem
Begriffe des Seeleseins, daß die lebendige Seele eine Krastidugerung, eine strebende Bewegung entsalte:

Much ber Name für bie bier vor und liegende Sache ift langf

im Gebrauch. Trieb nennt man auch auf dem Gebiete bes Scckischen und Geistigen bas Princip dieses innern Treibens und Bewegens. Auf Trieben beruht alles Juteroffe, alles Wohlgefallen, alles Berthurtheil. Das Erfenntnifvermögen blos für fich bringt es nur gur Einsicht in die sonstigen Bestimmtheiten des Gegen= fandes im theoretischen Urtheil; erst wo lebendig strebende Triebe in bas Bewußtsein bereingreifen, entsteht ein praftisches, ein Werbartheil. Auf bem Bebiete ber finnlichen Werthgebung erinnern wir nur an die vorzugsweise sogenannte, die approdifische Luft und Die darauf berubende Werthschätzung. Sier braucht nicht nachge= wiesen zu werben, wie fie erft mit ber Entwicklung eines bestimmt= ten Triebes eintritt, und wie nach dem Ersterben beffelben bavon nur eine Erinnerung, nicht aber bie unmittelbar gegenwärtige Ur= theilefähigfeit gurudbleibt. Auch einen sittlichen Trich haben biefenigen, welche fich ernftlicher mit biefen Dingen beschäftigten, anzunehmen fich langft genöthigt geseben. Singegen wurde nicht gefagt werben fonnen, bag bas afthetische Werthurtheil auf einem Eriebe berube, wenn daffelbe uninteressirt ware; allein bis unsere obigen Erörterungen über biefe Frage widerlegt, und bie babin gehörenden psychologischen Thatsachen aus einem andern Princip erflart fein werben, burfen wir bieg verneinen, und mithin an ber Unnahme festbalten, alles Werthurtheil ohne Ausnahme berube auf Trieben, auf realen, ftrebenden Rraften.

Nachdem diese Borfrage erledigt worden, fonnen wir über= geben zur Untersuchung ber Sauptfrage: was benn bassenige fei, bem im Werthurtheile ber Werth beigelegt, bas als ein Gut erfannt werde? Mit ber Antwort, bas Angenehme, bas Schone und Gute habe ben Werth, fonnen wir und nicht begnugen, benn es bandelt fich um die Bestimmung, was das Gute fei. Diefe aber ift nicht fo leicht zu geben, fonft wurden nicht die tieffinnigften Beifter fich bei ihren Erflarungen im Rreise berum bewegen \*), ober fich gar nicht in eine bestimmte Erflärung einlaffen.

<sup>\*)</sup> Aristot. Eth. Nic. I, 3. Πλάνην έχει τάγαθά. — II, 6. άρετη έξις έν μευύτητι ούσα, ώμισμένη λόγω, και ώς αν ό φρύνιμος όρίσκιε.

Die Luft selbst burfen wir nicht ohne Weiteres für bas Gute erflären, aber, als bie Burgel bes Bohlgefallens und bes Werthurtheils, wird sie wenigstens auf bas Gute hinweisen.

Hichen Untersuchung hervorgezogene Platonische Stelle ein: "Wenn bie aus dem Unbegränzten und der Begränzung gemäß der dessellten Natur entstandene Art verdirbt, ist ihre Verderbniß Unluft, der Weg aber in ihr Sein und Bestehen, diese Rücksehr wiederum ist in allem Lust"\*). Nur in der beseelten Natur ist Lust, und zwar wird die Art von Beseelung verstanden werden müssen, die zust ihrer selbst sich dewußt ist. Die Lust entsteht, wo das seiner selbst und seines Zustandes bewußte Wesen seiner eigenen Daseinsförderung inne wird, Unlust hingegen, wenn es seine Hemmung und Verderbniß empsindet \*\*). Und, wie gezeigt worden ist, in diesen Dergängen erzeugt sich mit und in dem Wohlgefallen und Wissallen alles Werthurtheil. Wem aber wird der Werth gegeben?

Nach der Art und Weise, wie der gemeine Sprachgebrauch sich in diesen Dingen ausbrückt, würde man antworten können, demjenigen, was die Lust hervordringe. Die Speise, die Bewegung wird als angenehm vorgezogen, also wird ihr ein Werth beigelegt, welcher zu bestehen scheint in der Beschaffenheit, versmöge welcher sie dust erzeugt. Eigentlich jedoch hat in jedem solchen Verhältnisse die lusterregende Sache nur die Bedeutung eines Mittels, das aber, wozu sie Mittel ist, würde das Gute sein.

Plato sagt, ber Weg in bas Sein und Bestehen für bie beseelte Art sei Luft, und ähnlich Spinoza: laetitia est transitio ad
majorem persectionem. Es geschieht freilich nicht selten, baß auf
bem Gebiete bes Angenehmen, ber niedrigsten Guter, auf welches
wir uns zunächst absichtlich beschränken, im Augenblick bes Genusses
eine Lust vorgezogen, also ihr ein Werth beigelegt wird, welche
bem ganzen Dasein bes Genießenden keineswegs förberlich ift.

<sup>\*)</sup> Plat. Phileb. 32. nach Schleiermacher's Ueberfepung S. 179.

<sup>\*\*)</sup> Spinoza Ethic. III. Affect. def. 2. 5. Laetitia est hominis transitio a minore ad majorem perfectionem; tristitia est transitio a majore ad minorem perfectionem.

Doch sobald das Beseelte sich nicht nur in einer partiellen Erregung, sondern vollständiger nach seinem ganzen Wesen empfindet, wird die Lust, die für das ganze Wesen Berderbniß ist, nicht als ein Gut anerkannt, mithin wird wohl angenommen werden dürsen, schon im sinnlichen Lustgefühl werde ganz eigentlich dem Sein und Bestehen, welches gerade empfunden wird, der Werth gegeben.

Die Lust tritt sedenfalls nur ein, wo lebendige Triebe porhanden sind. Das blog theoretische Bewußtsein für sich würde es, nach unserer obigen Auseinandersehung, zu feinem Interesse und Werthurtheil, und eben besthalb auch zu feiner Lustempfindung bringen. Erft mit bem hereingreifen des Triebes in bas Bewußtsein entsteht bei gebeihlichem Berlaufe ber Entwickelung die Luft, bei Hemmung berfelben die Unluft, und das Luftgefühl ift eben nur das Bewußtsein der Körderung eines folchen lebendig frebenden Daseins. Der Trieb erzeugt burch sein Streben bas Urtheil, in welchem eine Werthschätzung ausgesprochen wird. Wornach benn ftrebt ber Trieb? Nach ber Luftempfindung, obet nach seiner eignen naturgemäßen Entfaltung? Auf die erstere kann wenigstens urfprunglich fein Streben nicht gerichtet fein, benn burch sein Streben, welches zuerft nicht in bas Bewußtsein aufgenommen ift, wird biefes erft zur Berthgebung bestimmt, mitbin frebt er urfprünglich als bewußtloser ober blinder Trieb, und auch nachdem er soweit in's Bewußtsein hereingetreten ift, daß er im Intereffe und Werthurtheil gewiffermagen felbft gewußt wird, ftrebt er, ebe er noch eine vollfommene Befriedigung erhalten hat, also die Lust derselben kennen fann, weiter fort nach feinem Biele. Mithin strebt er eigentlich nach seiner eigenen Befensentwickelung.

1

Demnach dürfen wir, was Plato und Spinoza nur gleichsam burch unmittelbare Intuition erkannt, jedenfalls ohne sorgkältigere Begründung ausgesprochen haben, für erwiesen ansehen, nämlich, daß die Daseinskörderung selbst, sobald sie gewußt wird, Lust, die bemmung hingegen Unlust ist, und zugleich, daß dieser selbst, nicht aber dem gewissermaßen davon zu trennenden Gefühle, der Werth zukommt. Wo es sich anders zu verhalten, einer Lust

empfindung Werth beigelegt zu werden scheint, die der vollstätztigern Wesensentwicklung verderblich ist, wird dieß daraus zu erklären sein, daß das ganze Dasein, zu welchem jene Lustentwicklung gehört, eine Mannigsaltigseit von Momenten in sich schließt, von denen einige zum Nachtheil des Ganzen sich entwickeln sienen, diese übergreisende Entwickelung aber das Bewußtsein, plange die Lust währt, ganz erfüllt. Das nähere Verhalten die Seins und der Lust in Beziehung auf das Sittlich-Oute sam vielleicht später noch untersucht werden.

Der Trieb, welcher bas Werthurtheil erzeugt, und barin fe ner eignen Forderung und Entfaltung den Berth beilegt, wit nun auch auf bem psychologischen Gebiete aufgefaßt werben miffen nach ber Analogie lebendiger Rrafte überhaupt. In ber Spier ber sinnlichen Güterschätzung wird man bieg noch am leichteft augeben, benn bier wird niemand bestreiten, bag es ber Rate trich, als physischer Bilbungstrieb, felbft fei, ber bem Berthundi au Grunde liegt. Icdes Angenehme ober Unangenehme beftet. tiefer erfaßt, immer in irgend einer Befriedigung und Körberun. ober hemmung und Berletzung ber bie Bilbung und Entwideling des physischen Daseins tragenden und beherrschenden Lebenstraf fei es mehr nach ihrem Gefammtinbalt, ober in einer besonden Beziehung. In Ansehung ber bobern, geiftigen Lebensgebiete unter liegt bagegen biefe Auffassung vielen Einwendungen. Und siet Zweifel ift basjenige Gebict, welches als bas geiftige, obicon mit ungewissen Grangen, boch so im Bangen giemlich übereinftimmen von dem physischen unterschieden wird, von febr anderer Beida fenheit, als bas lettere. Wenn aber in ber ermahnten Begiebung gar feine Analogie angenommen werden follte, fo murbe es wof fdwer fein, irgend eine bestimmte Borftellung von ber geiftigen De feind = und Entwicklungeweise festzuhalten. Diesenigen, welche bit Unnahme jeber folden Analogie als gangliche Diffennung W geiftigen Befens mit ber allerhöchften Geringschätzung behandel geben gewöhnlich in ihren vornehm speculativen Reben gar feine wirkliche Erklärung bieser Dinge, fondern eben nur Borte, mit benen man freilich am Zuversichtlichsten zum Tempel ber Gewiß

beit einzugeben glauben mag. Bis also bie ganzliche, unbedingte betervaeneitat ber verschiebenen Gebiete nachgewiesen, und babei zugleich für die Thatsachen ber geistigen Sphäre eine genügenbe Erklarung gegeben sein wird, balten wir fest an ber Ueberzeus gung, auch wo ein aftbetisches und sittliches Wertburtbeil gefällt wird, liege bemselben ein Trieb zu Grunde, eine reale, lebendige Befenbeit, Die fich in einer bestimmten Beise zu entfalten ftrebe, beren hemmung ober Körberung empfunden, und, indem fie fich selbst ben Werth gibt, als Gut ober lebel beurtheilt werbe. Auch bie aftbetische Luft, selbst bie an einem wenigstens zur Zeit noch aller nachweisbaren außern Realität entbebrenden Vbantaffegebilbe. icheint barauf zu beruben, bag bie Seele, welche fie empfindet. vermöge ihrer einmal gegebenen Wesensbestimmtbeit nach bieser Beise eigner Entfaltung bintenbirt, sich also babei befriedigt fübit. Es ift auch, wie icon oben ift erinnert worden, mit bem aftbetiiden Boblgefallen ein Intereffe an bem Dafein bes Schonen verbunden, nur ift biese Forderung meistens nicht sehr bringend. Je fraftiger aber berjenige Trieb ift, welchen wir auch bem afibetiiden Urtheile zu Grunde zu legen genothigt find, bie Energie ber Seele, die eben das productive Runsttalent ausmacht, oder vermoge welcher fie boch nur in ber wirklichen Berührung mit bem Schönen ibr fröhliches Dafein gewinnt, besto entschiedener wird auch in reinaftbetischer Entwidelung die Wirklichkeit des Schonen verlangt \*). Intereffe an einem Sondereigenthum bes Schonen liegt feboch nicht im afthetischen Wohlgefallen, biefes ware immer eine Berunreinigung bes lettern, und wurde auf einer gang anbern Grundlage beruben, wie benn überhaupt nicht die Abwesenheit alles Intereffes, sondern die des egoistischen, ausschließenden

<sup>\*)</sup> Selbst in ber Kantischen Auffassung bes afthetischen Urtheiles sindet sich etwas mit der unsrigen Berwandtes. Wenn das Geschmackurtheil nur "die Beziehung einer gegebenen Vorstels "lung auf das ganze Bermögen der Borstellungen, auf das Subspiect und das Lebensgefühl derselben" ausdrückt (Krit. d. Urth. Kr. S. 4); so wird ja eben die Befriedigung oder Berlepung des eigenen lebendigen Wesens darin ausgesprochen.

Interesses, von Wichtigkeit ist für die Unterscheidung der höhern von den niedern Lebensgebieten. Weniger brauchen wir uns wohl darüber zu rechtsertigen, daß wir auch beim sittlichen Werthurtheil annehmen, es werde in demselben dem eignen Wesen und da Entsaltung des dem Urtheil zu Grunde liegenden sittlichen Triebt der Werth gegeben. Denn einen sittlichen Triebt haben länglichen Andere angenommen, und daß das Wohlgefallen am Guten mit Interesse verbunden sei, wird allgemein zugestanden.

Bei biefer Burudführung alles Werthurtheiles auf Die Bo friedigung gewiffer, fich darin felbst den Werth beilegender Trick im urtheilenden Subject, mag es das Anseben haben, wir tom men, wenigstens für bas Wertburtbeil, auf ben berüchtigten Sa bes Protagoras, bag ber Mensch bas Maag aller Dinge sei, d objective Bestimmtheiten ber Dinge, vermöge welcher biefen en Werth zufomme, gar nicht gebe. Dieg ift jedoch gar nicht eine nothwendige Confequenz unserer Auffassung. Die objective Be beutung bes menschlichen Borftellens und Urtheilens bangt nicht bavon ab, ob angenommen werde, bas Kurwahrhalten sei theil weise bedingt burch die eigne Bestimmtheit bes urtheilenden Ent jectes, benn bieß ist jedenfalls nicht zu läugnen, sondern baren, ob die Ueberzeugung feststebe, bas objective Sein und bas fub fective Erfenntnigvermögen seien so für einander gemacht, daß fich bei geborigem Napport zwischen beiden die Erkenninis bis Seienden einstelle. Die Zuverlässigfeit des Urtheile, welche auf ber realen Wesenheit bes Geistes beruht, wird nicht geringer fein, ale bie auf der Bestimmtheit des rein theoretischen Bermogens berubende. Allerdings aber wurde nach unserer Ansicht ber eigentliche Werth bem Sein und Wesen bes urtheilenden Subjectes felbst zukommen, bas außere Sein aber nur die Be beutung eines Mittels zur Entwickelung bes Erftern behalten Allein das sittliche Subject ift felbst ein Glied in dem Zusammen hang bes objectiven Seins, und gerade in dem Werth ber still den Subjecte hat das objective Sein seinen mabren Werth.

Wirklich aber kommt unsere Auffassung der Werthschamb und der Guter ziemlichermaßen auf Spinozistische Sate zurüch Eine physiologische Ansicht von ben sittlichen Dingen.

131

Das suum esse conservare wird auch in unserer Sittenlehre eine bedeutende Geltung behaupten; bas bonum wird uns ziemlich nabe zusammenhangen mit bem utile, die perfectio mit ber realitas: und felbft barin mochte etwas Babres anzuerkennen fein, bag in giemlich abnlicher Beise bonum genannt werbe, quod ad valetudinem und quod ad Dei cultum conducit. Man erbose sich nicht zu voreilig gegen biefe Benbung. Spinoza wußte immer noch einen großen Unterschied zu machen zwischen bem: ex ductu rationis suum Esse conservare, gesett dieß sollte, wie ausbrucklich bingugeset wird, geschehen ex fundamento proprium utile quaerendi, und den auf vernunftlosen Einfällen berubenden 3weckbegriffen. Und ebenso webt uns in manchen Stellen ber Discurse bes alle menschliche Thatiakeit von ber Eigenliebe ableitenden Selvetius eine eblere Gesinnung an, ale in ben von Liebe und Uneigenmüßigkeit überfließenden Reben mancher Andern. Es wird barauf ankommen, welches Esse erhalten, welches utile gesucht werbe. Die Aufgabe ist nun, die Güter zu unterscheiden und so bas Sittlich - Gute naber zu bestimmen.

· (Befoluß im nachften Defte.)

Die philosophische Literatur der Gegenwart.

Bon

Prof. Dr. S. Ulrici.

## Acter Artifel.

Die neuesten Werke zur Geschichte ber Philosophie von Brandis, Sillebrand, Branif, Biedermann, Wichelet und Chalybans.

(Fortfegung).

Laffen wir daber bas eigene Syftem bes Berf. ganz aus ben Spiele, und halten uns nur an feine Darftellung ber Gefchick ber Philosophie, auf die es ibm nach seiner eigenen ausbrudlichen Erflärung auch vorzugsweise in ber vorliegenden Schrift anfommt. Much hier begegnen wir wiederum der hegelfchen Grundidee. Da Berf. behauptet, daß die philosophische 3dee zwar zunächst iben Organismus in der Erhaltung ihrer wesenhaften Momente als folder ober in bem Unterschied und ber Einheit ihrer Glieberungb. b. in ber oben angegebenen Gliederung feines philosophifden Softemes - babe, aber hiermit zugleich nothwendig in ber gefcidtliden Bewegung ftebe, indem ber Beift nur in ber Ge schichte bie Bedingungen seiner allseitigen Erfüllung und ben Ie talzusammenhang mit fich felber gewinnen fonne. Diese geschich liche Fortbestimmung ber philosophischen Ibee gebe aber von dieft felbst aus, habe in dem Wefen derfelben ihr Princip und die fie ftantiellen Momente ihres Processes, woraus folge, bag auch bie. wahre geschichtliche Form und Darftellung ber Ibee nothwendig organisch, b. b. eine ideal-immanente fein muffe. In biefem Sinne stellt er bann ben wissenschaftlichen Organismus ber philosophischen Idee, b. h. sein System im Grundriffe, bem ge schichtlichen Organismus berfelben, b. h. ber Universal: Go schichte ber Philosophie, gegenüber: beide sollen sich offenbar burch bie Gleichartigkeit ihrer Organisation, ihrer Gliederung und Ent

widelung, gegenseitig halten und tragen. — Ganz ahnlich wollte Hegel ben Entwidelungsproces ber logischen Kategorieen mit bem geschichtlichen Bildungsgauge ber Philosophie ibentisiciren; die Geschichte sollte in concret historischer Form nur ben Inhalt seiner Logis wiederholen und abspiegeln. Daß ihm indessen diese Unternehmung durchaus misslungen, daß er im Berlause berselben sogar seiner eigenen Intention untreu geworden, geben seht seine Schüler selbst zu.

Much bem Berf. scheint bas Unbaltbare biefer Segelichen Anficht eingeleuchtet zu haben. Wenigstens ift er weit bavon entfernt, in ber Geschichte ber Philosophie nur bas allmählige Bervortreten und jum Bewußtseinkommen ber logischen Rategorieen au erbliden. Der gange Parallelismus awischen seinem Suffeme und ber Geschichte ober zwischen bem wiffenschaftlichen und geschichtlichen Organismus ber philosophischen Ibee beschränft fic vielmehr barauf, bag, wie in fenem die Objectivitat ber Subjectivitat ber absoluten 3bee gegenübersteht und biese auf jene folgt, so die Geschichte ber antifen Philosophie von ber gegebenen Realität und Objectivität, die ber modernen chriftlichen Philosophie bagegen von ber Subjectivität und Idealität bes Absoluten, bes Geistes, der 3dee, ausgeht, jene zu dieser hinüberführt. Allein selbst diefer febr allgemein gehaltene Parallelismus löst fic bei naberer Betrachtung in Nichts auf. Denn bie objective Seite ber 3bee ift, wie bemerft, im Spfteme bes Berf. bie Ratur, Die subjective Seite ber Beift; biesen beiben Saupttheilen fieht bie Dialeftif als britter haupttheil bes Ganzen poran. Dieser britte Hauptibeil, dieser Anfang, ber bas Ganze begründet, erscheint nun aber im geschichtlichen Organismus ber 3bee gar nicht repräsentirt; geschichtlich beginnt die 3dee sofort mit ber Entwides lung ihrer Objectivität. Lettere aber ift wiederum biftorisch nicht baffelbe, was fie wiffenschaftlich ift: Die antife Philosophie ift fa offenbar nicht blos Entwidelung bes Begriffe ber Ratur, nicht bloße Raturphilosophie. Wenn sie auch mit naturalistischen Beftimmungen ber f. g. philosophischen Ibee beginnt, fo tritt ja boch schon mit den Eleaten, sebenfalls mit Anaragoras und Empedofles ber Geift an bie Spite ber philosophischen Weltanschauung.

Der Kern ber antifen Philosophic, zu welchem alle früheren Bit bungeftufen nur als einleitende, propadeutische Borftufen anzusehn find, ift nicht Naturphilosophie, sondern wesentlich Ethit, b. k. Beiftesphilosophie. Der Berf. erfennt bieß auch ausbrudlich m. Nach seiner Darftellung ber Platonischen und Ariftotelischen Wi losophie läßt sich nicht einsehen, was namentlich bem Ariftotelle ichen Spfteme, an ber Bollenbung bes Begriffs noch fehlen folle: es hat in Princip und Grundidee die nachste Bermandtschaft mit bem Spfteme bes Berf. felbft. Die antife Philosophie mußte nach seinen eigenen Worten (S. 325) "durch alle Stufen ber objection Denkbewegung bindurchdringen, um bei ber Absolutheit der Gut jectivität der Idee als solcher anzulangen." In der moderne Philosophie bagegen soll "die Ibee von dieser Absolutheit ihm Subjectivität ausgeben und fich innerhalb berfelben rein an fi und durch sich bestimmen, um sich schlechthin an und für sich wa eben in ihrer subjectiven Absolutheit zu begreifen." aber bereits in der antiken Philosophie die Idee ihre absolute Sik jectivität erreicht batte, wenn bereits bei Plato und Ariftoteld von der Subjectivität ber 3bee aus durch den absoluten Beif Natur und Welt und Menschheit bestimmt erscheint, - wozu bam noch ein neuer Proces ber Entwickelung, wozu die ganze modern Philosophie, die es doch um nichts weiter bringt? — Wenn be Berfe. eigene Darstellung nicht zeigte, daß die moderne Philosophie nach einem ganz andern Ziele hinftrebt, als was Plato und Ari ftoteles mit ihrem noch einseitig pantheistischen unperfonlichen Bot tesbegriffe erreichten, d. h. wenn die Geschichte selbst nicht das Priv cip und ben Standpunft bes Berf. widerlegte, fo burfte es folimm fteben um die Nothwendigkeit und Vernünftigkeit des biftorischen Entwidelungsprocesses ber f. g. Ibee. —

Der Verf. besigt überhaupt eine glückliche Inconsequenz, durch die er die Einseitigkeit seines Standpunkts und seiner construktiven Methode immer wieder corrigirt. Dieß zeigt sich sogleich in der näheren Bestimmung seines Princips selbst. Eigentlich soll danach nur "die Idee sich selbst Princip und Substanz in dem zeitlichen Kortschritt ihrer Selbstbestimmung, mithin ihre eigene Immanenz in diesem Processe und damit ihr eigener Organismus sein und

bleiben"; und daher die Aufgabe einer bistorischen Darstellung ber Philosophie nur barin besteben, "biefe organische Immaneng ber philosophischen Idee in der Geschichte ihrer Fortentwickelung nachzuweisen und in ihren Sauptmomenten zu bezeichnen". Gleich= wohl foll bann aber boch bie empirisch richtige Erfenntnif ber biftorifc concreten Bestimmtheit ber 3bee unerlägliche Bedingung einer folden Darftellung, nothwendiges Moment ber conftruftiven Methode fein. Diese historische Bestimmibeit aber foll fich vor= augsweise nach bem jedesmaligen Standpunkte bes Bewuftseins in einer besondern Beit bilden, fo bag infofern ber jedesmalige Reitgeift auch eine eigenthumliche Modification in ber Philosowhie bewirke, wie benn überhaupt die Totalität der gegebenen geschichtlichen Berhältniffe die besondere Berausbildung ber philo-Sophischen Idee bedinge. Ja auch bie pfpchologische Gigen-Mumlichfeit ber individuellen Reprafentanten ber Philosophie foll mitflimmen, foll nicht unbeachtet bleiben, und nur nicht als Sauptgefichtspunkt angesehen werben burfen. Das heißt benn boch aber offenbar: ber Bang ber Geschichte läßt fich nicht blos aus ber philosophischen Idee beraus a priori bestimmen, ableiten, con-Aruiren; die f. g. Idee ift nicht das allein berrichende Princip, beffen Selbstbestimmung und Selbstentwickelung ben Dragnismus ber Geschichte bilbet; die hiftorisch fich entwickelnde 3bee ift nicht bieselbe mit ber absoluten 3bee bes miffenschaftli= den Organismus: benn sonft konnte fie ja unmöglich von bem Reitgeifte und ber pfychologischen Eigenthümlichkeit ber philosophirenden Individuen abhängig sein, sondern mußte diese vielmehr autofratisch bestimmen; - von einer immanenten apriorischen Erfenninif bes Banges ber Geschichte aus bem Begriffe ber Philosophie oder aus der f. g. philosophischen Idee heraus, d. h. von einer Conftruftion ber Geschichte, in welchem Sinne man bas Wort auch nehmen moge, kann mithin nicht bie Rebe fein. Rury, bem Principe bes Berf. ift feine wefentliche Eigenthumlichfeit abgeftreift; es ift im Grunde als Princip aufgehoben. Denn bag die Geschichte ber Philosophie nicht eine bloge Sammlung pon Gedanken und Einfällen ber philosophirenden Subjette fei, daß sie vielmehr durch Wesen und Begriff einer eigenthümlichen

menichlichen Beiftesthätigkeit (eben ber philosophischen) bedingt, also auch nothwendig Fortschritt und Zusammenhang, schon zusolge bes Princips ber Caufalität, in ibr zu finden fei, - bas wit beutzutage auch der unphilosophischke Historiker schwerlich läugnen. Die Frage ift vielmehr nur, ob fich biefer Busammenhang : priori aus bem Begriffe ber Philosophie ableiten laffe, und ob nicht auch der nothwendige Fortschritt der philosophischen Er fenntniß, wie aller menschlichen Bilbung und aller Geschichte, mt seiner Nothwendigkeit, doch durch die menschliche Willensfreihet in dem Grade bedingt fei, daß von einer apriorischen Erfenntiff Dieses Fortschritts, von einer Conftruftion ber Geschichte nicht be Rebe sein könne. Diese apriorische Erkenntniß allein ift es, bie bie Gegner ber conftruftiven Methode laugnen, und mit Jug mit Recht lauguen. Denn wollte man auch die menschliche (subjeftive) Willensfreiheit und beren Ginflug auf die Entwidelung bes erfes nenden Beiftes in die Schanze fclagen, - immer ift die apriorie fce Beftimmung bes Ganges ber Geschichte aus bem Begriffe ba Philosophie nur möglich, wenn und sofern dieser Begriff beritt ericopfend entwidelt, vollftanbig erfannt, mit untruglider Gewißbeit und Wahrheit erfaßt ift. Dann aber fonnte c keine Vielheit philosophischer Systeme mehr geben; dann win Die Geschichte der Obilosophie und damit die Weltgeschichte noth wendig ju Ende; die Geschichte hatte fich in den Begriff aufge hoben, und es bedürfte mithin keiner Darftellung berfelben met. Will also ber conftruirende Historifer sein System nicht für ba abfolufe Syftem ausgeben, will er ber Gefchichte nicht mit göttlicher Machtvollkommenbeit zurufen: Bis bieber und nicht wei ter, fo - muß er eben bas Confiruiren laffen. Denn von einen unvollständigen, ungewissen Begriffe aus läßt sich offenbar and nur eine unvollständige, ludenhafte, unsichere Conftruttion gewie nen, die in Wahrheit keine ift, ba ibr bas Sauptmoment ibres Begriffe, die immanente Nothwendigkeit und die in diefer liegende Bewißheit ihrer felbft fehlt. Diefe innere, mit bem unvollftand gen Begriffe verknupfte Unficherheit zeigt fich benn auch zur Ge nuge bei allen conftruirenden Siftorifern: jeder Spatere wirft im mer wieder um, was feine Borganger aufgebaut baben.

Nach den Augeständnissen, die der Berf, der nicht conftruirenben Geschichts for ich ung macht, ift es bann nicht zu verwundern, daß er sein Brincip durchaus nicht consequent durchführt; ja er conftruirt zuweilen fogar zu wenig, indem ber Busammenhang, ben er zwischen ben einzelnen Spftemen und Epochen nachweist, bier und ba ein febr außerlicher ift, an andern Stellen bie immanente Nothwendigkeit bes Uebergangs zwar behauptet, aber micht beducirt, nicht entwidelt erscheint. So wird von ber alt- 30uliden zur Pythagoraifd-Eleatischen Philosophie nur burch bie Bemerfung binübergeleitet, bag es "in ber Natur ber Sache gelegen, bie einseitige Richtung ber Jonier, nachdem ihre Bebeutung ind Geltung binlänglich erkannt worden, zu verlaffen, um in anderer Beife bem Denkftreben seine Befriedigung zu vermitteln. Daß man fich aber bem zugewendet, was ber naturaliftischen Unmittelbarfeit am entschiedenften gegenüberftebe, nämlich bem ab-Bratten Denten an und für fich felbft, werbe begreiflich, wenn man erwage, bag bas lettere feiner bialeftifden Beftimmtbeit, in welcher es allererft fein wahres Berbaltniß erfaffen könne. moch nicht machtig geworben. So fei es gefommen" u. f. w. -Mit Angragoras foll bann bas Denken zwar zum allgemeinen Bewußtsein seiner selbstständigen Wesenheit, jedoch noch nicht zum Selbftbewußtsein seiner freien Birklichkeit, feiner Subjectivitat gelangt sein. Der Fortschritt zu biefer Subsectivität, b. b. von Anaxagoras zu ben Sophisten, wird bann baburd begründet, bag Las Denken, einmal an jener Granze (bei Anaragoras) ange-Sangt, fich burch feine eigene Nothwendigfeit gur concreten Be-Rimmung seiner absoluten Besenbeit fortgetrieben, fic burch fic felbft ale Princip feiner eigenen Birflichfeit naber zu faffen, und feine Selbstfandigkeit bem gegebenen Sein gegenüber als eine an und für sich bestimmbare zu behaupten gesucht habe, 'eben bamit aber als seine an ibm felbst gesette Freiheit, als Subjectivität erschienen sei". Worin bann aber jene behauptete Nothwendigkeit bestanden habe, wie der Fortschritt vom Allgemeinen jum Concreten zugleich ein Kortschritt vom Bewußtsein ber selbstständigen Besenheit des Denkens jum Selbstbewußtsein seiner freien Birtlichkeit fein, und wie namentlich biefe Birklichkeit, diefe Subjectivitat bes Denkens von ben Sopbiften als ihre eigene, individuelle menschliche Subjectivität gefaßt werben fonnte, - bas Alles wird nicht näher bargethan; und versteht fich boch wahrlich nicht so ohne weiteres von selbst. — Bei dem Kortgange von Anie ftoteles zur zweiten hauptperiode ber griechischen Philosophie, de ren Charafter ber Berf. in die Auflösung ber unbefangenen Ein heit von Denken und Sein in eine "abstractiv-reflexive Gegensätz lichkeit" fest, fehlt alle Ueberleitung aus der 3 dee. Style historischer Erzählung wird angeführt: "Als im Innern bie Lebensfrische abnahm und durch Alexander und seine Nachfolgen, noch mehr bald barauf durch die Römer, das nationale Bacht thum der Staatsordnung auch von außenher gestört wurde, mi die Autoritätsgewalt ber herrschaft fich an die Stelle ber conerete politischen Bolksorganisation eindrängte, entstand jene abstracio reflexive Gegenfählichkeit im Leben und Denken: das Individum suchte sich vielfach zu isoliren und die Freiheit, deren es bedurfte lediglich in sich selbst, wober in Absicht auf die Philosophie de zwiefache Erscheinung zu erklären" u. f. w. - Daß ber Neu-Me tonismus fich aus bem Zusammentreten ber Griechisch=Romifca mit der Orientalischen Speculation berausbilbete, ift ebenfalls me ein außerlich biftorisches Kaktum. Bei ber Glieberung und be grifflichen Bestimmung ber Scholaftit aber erklart ber Berf. mit ebrenwerther Offenbeit felbft: "Es fei fdwer, Die verschiebenn Phasen und Kormen ber Scholastif nach einer sachlichen und be grifflichen Anordnung barzuftellen, weil in ihr und ihrer Geftab tung feine rechte Immaneng ber 3dee fich bethätige, mithit feine organische ideal=begriffliche Fortbewegung mit Bestimmthet bervorzuheben sei" (S. 333)! — Wie aber ift es möglich, daß bie Ibee an irgend einem Punfte fich selber so abhanden kommen fam, obne damit den geschichtlichen Organismus von Grund aus # gerftoren, ba fie boch allein ben mabren Fortgang ber Geicit vermitteln foll? - Ift mit jener Erklärung nicht implicite einge ftanden, daß die f. g. constructive Methode, selbst nach des Berf. bochft bescheibener Begriffsbestimmung und Anwendung berfelben eine Unmöglichkeit sei? -

Doch laffen wir ben Kampf gegen ein Princip, bas bisher

ftets nur behauptet, postulirt, noch niemals aber erwiesen, burchgeführt und in seiner Auwendbarkeit bemährt worden ift, - wofür die vorliegende Schrift einen neuen Beweis liefert. Erfennen wir lieber an - mas wir nicht nur mit Bereitwilligfeit, fonbern mit mahrem Bergnugen thun, - bag bes Berf. biftorifche Darstellung, trop ber Einseitigkeit ihres Princips, in vieler Beziehung großes lob verdient. Sie berubt nicht nur fast überall - und bas will viel fagen - auf einem grundlichen Studium ber Originalquellen, fie gewährt nicht nur einen flaren Ueberblid Wer ben Bang ber Beschichte, indem die Ginschnitte mit ficherem biftorifden Tatte faft überall an ben rechten Stellen gemacht, Die einzelnen Epochen und Systeme auch meift in bestimmten beuttiden Umriffen bervortreten, - obwohl in letterer Begiebung noch manches zu wunschen ware; - sonbern es ift bem Berf. and nicht selten gelungen, burch tieferes Erfassen einzelner Sv-Reme in ihrem innerften Principe Difverftandniffe und Ginfeitig= Beiten ber bisherigen Auffaffung zu emendiren. Go - um nur Einiges anzuführen — bat ber Berf., wie es uns scheint, mit Recht ben Beraklit aus ber Gebundenheit an die altionischen Raturphilosophen, in der er sich bisber befunden, befreit, und ibm feine Stellung zwischen ben Eleaten und Atomistifern angewiesen. Roch beffer durfte er indeß gethan haben, wenn er ihn hinter die Atomiften zwischen diese und Empedofles gesetzt hatte. Der Phis losophie des letteren nämlich giebt er, soviel wir wissen zuerst, bie allein richtige Bestimmung, ein äußerlich bogmatischer Ber= mittelungeversuch zu sein zwischen ben bis babin bervorgetretenen Begenfagen und Richtungen. Bu biefer Vermittelung icheint uns nun heraflit, indem er bas Werben, bas ftete Auseinandergeben und Ausammentreten ber Gegenfage zum Princip erhob, ben Uebergangepunft zu bilben. - Eben fo durfte ber Berf. benjenigen Punkt richtig getroffen haben, von bem aus am flarften und burchgreifendsten das Berhältniß des Sofrates zur Sophistif und wieberum bes Plato zu Sofrates, so wie bes Aristoteles zu Plato fic bestimmen läßt. Es ift bier allerdings ein Fortschritt erkennbar von dem individuellen, subsektivmenschlichen zum allgemeinen.

objektivmenschlichen Geiste, welcher Eins ist mit dem sittlichen Beifte. Den Begriff bes letteren, b. b. bas fich felbft gewife Biffen bes Guten als bes Wahren, stellte Sofrates ben Sophi ften entgegen; und wenn er bereits das Gute zugleich in den Be griff ber Gottheit verlegte, so war bas bei ihm noch gewisser magen eine μετάβασις είς άλλο γένος: er übertrug nur ben 80 griff bes menschlich Guten in die Sphare bes Göttlichen. Da bagegen faßte bas Gute von Anfang an in einem boberen Sime als das absolut Allgemeine, und somit im theologischen Sime als die Substanz bes Göttlichen. Nur bob er es wiederum # , hoch hinaus über die Sphäre des Endlichen: über der Transfat bens ber Ibee verlor er die Immanens berfelben aus ben Augen ober wenigstens gelang es ibm nicht, beibe Seiten wahrhaft # vermitteln. Die wahrhafte Bermittelung erreicht freilich auch An ftoteles nicht, aber er erfannte wenigstens die einseitig transfer bente Richtung bes Platonismus; und ber Berf. bestimmt bater fein Berbaltniß zu Plato im Allgemeinen richtig babin, daß Arb ftoteles im Gegensatz gegen feinen Lebrer die Seite der 3mme neng ber Ibeen (benn ben Begriff ber Gottheit faßte biefer befamb lich bualiftisch im Gegensaß gegen die Welt) bervorgekehrt bak Eben defhalb aber können wir ibm nicht beiftimmen, wenn a als "bie Grundfrage ber Platonischen Philosophie bas Berbalb nif des Einen jum Bielen, womit die Beziehung bes 280 fens zur Erscheinung, bas Intelligibele zur Wirklichkeit ausammen bange", betrachtet. hier glauben wir vielmehr, hat Brandis bas Rechte getroffen, wenn er als Grundproblem, als Ausgangs = und Bielpunkt ber Platonischen Philosophie ben Begriff bes mahren Wiffens faßt.

Der Naum verbietet uns, bes Verf. Darstellung ber scholes stischen und neueren Philosophie in ähnlicher Art durchzugehen und die vielsach gelungenen Partieen hervorzuheben, zumal da wir bei diesem zweiten Haupttheile, trotz aller Anerkennung, öster zum Widerspruche genöthigt sein würden. Nur das Eine wollen wir noch bemerken, daß er uns Charakter und Verhältniß der mittelaterlichen und neueren Philosophie im Allgemeinen richtig gesaßt

au baben scheint, wenn er jene als theologischen, biese bagegen als transscenbentalen 3bealismus (transscendental im weiteren Sinne bes Worts) bezeichnete. Jene feste in ber That ben Begriff Gottes, bes absoluten Geiftes, in theologischer Beise und Kaffung überall nur voraus, und suchte ibn gleichsam nur aus ibm felber begreiflich zu machen, mabrend biefe bagegen von bem Befen und Begriff bes menfolicen Beiftes, bes menfolichen Denkens aus (zu bem auch bie Ratur gebort) zum Begriffe bes Absoluten erft zu gelangen sucht. Eben baraus aber fceint uns zu folgen, daß die Philosophie des Mittelalters da zu Ende geht, wo eine freie, poraussenungslose Erforschung ber Natur und ber Naturbestimmtheit bes menschlichen Befens beginnt, b. b. daß Baco von Berulam, der zuerst, nicht nur frei von theologischen Voraussenungen und phantastisch alchymistischen Einbildungen, sondern auch von der Autorität des Plato und Ari-Roteles, an die gegebene Objeftivität trat, nicht, wie ber Berf. will, an ben Schluß bes Mittelalters, sonbern an ben Anfana ber neueren Philosophie zu setzen sei. Denn sollte lettere ihre Beftimmung erfüllen, fo mußte fie gleichmäßig von ben beiben Seiten des menschlichen Erkennens und Wiffens, von dem app-Beriorischen und apriorischen Standpunkte aus auf bas Biel gu-Reuern, geset auch daß diese beiden Seiten nur in der concreten Ibentität ihrer selbst ihre Wahrheit baben sollten. Die Gine vertritt offenbar Baco, die andere Descartes. -

Wenden wir und jest zu Branis "Nebersicht des Entwickekungsganges der Philosophie in der alten und mittleren Zeit", so begegnen wir nicht nur im Allgemeinen derselben Tendenz, sondern auch demselben Grundprincipe. Auch Branis will den Fortschritt und innern Zusammenhang der Universalgeschichte der Philosophie durch einen kurzen Grundris derselben zur deutlicheren Anschauung bringen. Auch er will in seiner Darstellung nicht blos das Thatsächliche, sondern auch "die Idee, die es durchbringt und zu einem Bernünstigen macht, aussprechen". Wie aber die Tendenz bei ihm sich dadurch modisiciet, daß ihm die Uebersicht der Universalgeschichte nur als Einleitung dienen soll zu einer ausführlichen Darftellung ber Geschichte ber neueren Philosophie seit Rant, fo weicht er auch, wenigstens icheinbar, in ber Bestimmung bes Grundprincips von Hillebrand ab. Nach ihm nämlich foll bie bistorische Darstellung zwar, wie bemerkt, die Idee, die das Thatsacliche burchbringt, aussprechen, bie Rothwenbigfeit ber Ibee bagegen soll nicht sie, sonbern bie spekulative Biffer schaft nachzuweisen haben. Darnach scheint es, als solle in ber bistorischen Darstellung die Idee nur als gegebene und a posteriori erfannte auftreten. Allein die Ausführung zeigt fogleich, bag ber Berf, boch bem Principe ber conftruttiven Methode bulbigt, gesett auch, bag er einraumen follte, ber Entwicklungs procest der Idee und bessen immanente Nothwendigkeit laffe fic nur mit Gulfe ber a posteriori zu Werke gebenden biftorischen Korschung erkennen ober sei wenigstens in ber geschichtlichen Dav ftellung nur als ein gegebener zu faffen. Denn fogleich in ba Einleitung beginnt ber Berf. bas Gerippe bes bistorischen Dras nismus, die Gliederung der Weltgeschichte, aus dem Begriffe ba menschlichen Wesens und Geiftes beraus zu conftruiren: wenig stens theilt er darnach von vorn herein (a priori) die Weltze schichte in die beiden Sälften der vorchriftlichen und der chriftlichen Reit, und beducirt die Nothwendigkeit dieser Eintheilung wie ben Charafter der beiden Perioden aus den beiden Sauptmomenten bes Begriffs bes menschlichen Beiftes.

Abgesehen von der Wahrheit dieser Begriffsbestimmung, — bie wir sogleich näher in Betracht ziehen werden, — tritt einer sob den Construktion der Geschichte aus dem Begriffe des menschlichen Geistes sogleich derselbe Einwand entgegen, den wir oben gegen Hillebrands Construktion aus der philosophischen Ivee (dem Begriffe der Philosophie) geltend gemacht haben. Aus dem Begriffe des menschlichen Geistes kann Nichts mit Sicherheit abgeleint werden, so lange dieser Begriff nicht erschöpfend entwickelt, nicht vollständig in seiner ganzen Wahrheit erkannt ist. Hat sich aber diese Entwickelung, diese Erkenntniß vollständig realisiert, so ist nothwendig die Geschichte der Menscheit oder wenigstens der Philosophie zu Ende. Die oben ausgestellte Alternative tritt also and

hier wieder hervor: Entweder der Verf. ist im Besitze der absoluten Philosophie, oder seine Construction ist ohne innere Gewisheit, mithin keine Construction.

Indessen scheint ber Berf. boch insofern einen anderen Standpuntt ale hillebrand einzunehmen, ale er ben Begriff bes menfc lichen Geiftes an die Stelle ber philosophischen, mit bem Abfo-Inten identischen 3dee fest. Allein bei naberer Betrachtung verfdwindet auch diefe Differenz. Denn ber menschliche Geift foll nach ibm zugleich bie Idee bes absoluten Geiftes feint mitbin ift es bann boch bie absolute 3bee, bie fich in ber Weltgeschichte entwickelt und realisirt. Der Berf. behauptet zwar einen wesent= lichen Unterschied zwischen bem Begriffe bes göttlichen und bes menschlichen Beiftes. Allein consequenterweise muß er biese Differenz fallen laffen, oder er widerspricht fich felber. Näher be-Kimmt foll nämlich ber Beift bes Menschen bie breifache Ibee ber (einzelnen) Subjektivität, des Natur-Selbstbewußtseins und bes absoluten Beiftes fein. Unter Beift überhaupt verfteht ber Berf. ein Wesen, "beffen Wirklichkeit seine That ift, bas baber an fich felbst die Möglichkeit beffen ift, was es in feiner Birt's lichfeit manifestirt, und zwar nicht blos die logische, soudern die reale Möglichkeit, die positive Macht sich zu verwirklichen". 218 biefe thatfraftige Möglichfeit nennt er ben Beift bie Ibee beffen. was er in feiner Wirflichfeit ift. Demgenag ift ihm ber menfche liche Beift junachft bie Ibce feiner Subjeftivität, indem es bas Erfte ift, daß es sich als einzelnes Individuum durch sich selbst zum Selbstbewußtsein entwickelt, sich selbst als 3ch. als Subjekt fest. Mit feiner Subjektivität erfaßt er fich zugleich in feinem Berhaltniß zur Natur; und es ift bann bie Arbeit bes Geiftes ber gangen Menschbeit, diefes Berbaltnif aus ber Bestimmung einfeitiger Gegenfäglichkeit, in ber es zunächft bas einzelne Indivis buum faßt, berauszuheben, und es seiner Wahrheit nach babin ju bestimmen, daß der Mensch als die höchste Spige und die concrete Ibentitat bes Gesammtorganismus ber Natur, "ber Geift bes universellen Naturleibes und so die fich wissende Natur selbst Tei." Eben so erfaßt sich ber menschliche Geift zunächst im Unter-

schiede von dem absoluten Geifte, und es ift auch in der That ein wesentlicher Unterschied vorhanden. Denn ber absolute Beift ift ber schlechthin voraussegungelofe, "bie erzeugende Dach feines Daseins, seine Existenz durch die Selbstposition gegeben", während ber menschliche Geift zwar auch fein Dafein fest, aber es nicht bervorbringt, fich als Beift burch Selbftbejabung amar verwirflicht, aber jenfeits biefer Selbfibejabung bereits ein Dasein bat, bas seine reale Möglichkeit ausbruckt. Allein be "das Moment ber Selbstbejahung nicht ein an bem natürlichen Dasein, als beffen Meußerung, sondern absolut spontan bervorbre dender Aft ift, und ber in ibm feine Birklichkeit vollbringente Beift darin als fich felbst bestimmend und so als die freie Mack feiner Birflichfeit auftritt, fo ift Freibeit, ber Charafter bet göttlichen Wefens, auch ber Charafter bes menfchlichen Beifte, und der seine Freiheit bestätigende Mensch erweist fich als bie in ber Welt fich selbst realisirende Gottesibee." - In biefer Do duktion liegt nun aber offenbar eine Berwechselung ber Begriffe, und damit ein Trugschluß. Denn die Freiheit, Die der Charab ter bes göttlichen Wefens fein foll, bie ber Berf. felbft all "reine Gelbftbestimmung bezeichnet, die auf feine andre bestim mende Poteng weiter gurudweise", ift offenbar nicht dieselbe mit ber Rreibeit bes menschlichen Geiftes, bie ja eben nicht reine Selbstbestimmung, sonden ein ihm vorausgesettes gegebenes mb bamit bestimmtes Dasein zur Bafis bat, burch bie fie felbft nothwendig bestimmt, beschränft ift. Jene ift absolute, biefe rela tive, bedingte Freiheit. Mithin fann auch burch bie Berwit lichung biefer Kreibeit niemals bie 3bee bes Absoluten realisit erscheinen: das hieße, das Unbedingte, Absolute, durch und als ein Bedinates, Richt - Absolutes realisiren. Der Berf. muß baber entweder ben absoluten Beift zum menschlichen berabzieben, indem er, etwa mit Begel, auch ihm eine Bedingung feiner Beife beit und selbstbewußten Freiheit (an ber logischen 3dee und ber Natur) voraussett; ober er muß ben menschlichen Beift jum ab foluten binaufbeben, - indem er, etwa mit Straug- Segel, it nen als die concrete Mirklichkeit von diesem faßt; - ober er mus

feine Behauptung, der menschliche Geist sei zugleich die 3dee des absoluten, aufgeben. Diese Behauptung, die sich wohl mit dem Charakter der Segel'schen Philosophie verträgt, läßt sich mit seiner so lobenswerthen Grundtendenz, den einseitigen Pantheismus der neueren Spekulation zu durchbrechen, offenbar nicht vereinigen.

Der Berf. fommt zu jener Behauptung burch bie unrichtige Unwendung eines an fich gang richtigen Sages. Er behauptet nämlich mit Recht, daß ber menschliche Geift seine Ibeen, Begriffe, Borftellungen nicht blos bat, fondern vielmehr felbst ift, in ihnen als in seinen Modififationen fich manifestirt. Allein wenn banach ber menschliche Beift bie Idee bes Absoluten ale eines von ibm felbft und ber 3dee feiner felbft Berfchiebenen bat, fo tann er ja biermit unmöglich die Idee des Absoluten felbst folechtweg fein; benn eben bamit mare er gerade etwas Un beres als die Idee, die er bat, indem diese Idee ja aussagt, baß er felbft feiner 3dee nach nicht die 3dee des Abfoluten ift. Mit andern Worten: Die Joee des Absoluten als eines von dem menschlichen Geifte Berichiebenen ift ja nicht bie Idee bes Absoluten felbft, sondern vielmehr die Idee seines Unterschiedes vom menschlichen Beifte; und wenn letterer biefe Idee selbft ift und in feiner Selbstbejahung verwirklicht, fo verwirklicht er eben bamit mur fich felbst als unterschieden vom absoluten Beifte. er aber auch mit ber Ibee bes Unterschiebs zugleich die 3dee feis Abentität ober seiner Bermittelung und Einigung mit bem Absoluten, so wurde er auch damit noch nicht die Idee des Abfoluten felbst fein und verwirflichen, sondern vielmehr nur bie Ibee feiner Bermittelung und Ginigung mit dem Absoluten. - Durfen wir die Grundansicht des Berf. in Die fem Sinne verfteben, fo murben wir mit feiner Gintheilung ber Beltgeschichte in jene beiden großen Sauptperioden im Allgemeinen vollfommen einverftanden fein: die vorchriftliche Zeit wurde banach allerdings bie Entwidelung bes "Natur = Selbstbewußtseins" bes menschlichen Geiftes (Beidenthum) und zugleich "ben Biderftreit" des Gottlichen gegen bas natürliche (Judenthum), fo wie beffen werdende Bermittelung bis zur Erzeugung ber Berfohnung barftellen, Die

christliche Zeit dagegen "auf der Boraussetung beruhen, daß diese Bersöhnung vollbracht sei, und dem gemäß zu ihrem Inhalte die Bewährung derselben als siegreicher Macht haben." —

Die beiben Saupigegenfäge bes Seidenthums und Jubenthums, bie in ber vordriftlichen Zeit fich gegenüber fteben, charafterifit ber Berf. naber in folgenden treffenden Bugen: "Es ift bas ge meinsam Charafteristische aller beidnischen Bolfer, daß in ibrem Bewußtsein bas Göttliche vom Ratürlichen bestimmt ift: ibre Gob ter find entstandene, an eine bestimmte Natürlichkeit gebundene, zufällige, die Natur aber, die Allerzeugerin und Albildnerin if allein das Ewige, Absolute und Nothwendige, ja die Rothwen bigfeit felbst, ber bie Götter untertban. Dagegen ift es bas Eb genthumliche bes Judenthums, wodurch es fich von allen Boltem nicht sowohl sondert, als vielmehr ihnen entgegensett, daß in fei nem unmittelbaren Bewußtsein bas Natürliche bem Sein und Befen nach vom Göttlichen bestimmt ift; ibm ift alle Natur ein Beworbenes, ichlechthin Abhangiges und Unmächtiges: Gott aber, in feinem einfachen Befen absoluter Bille und absolute Racht, ift allein ber unentstandene, schlechthin unabhängige, burch nichts als feinen freien Rathschluß bestimmbare." — Das Beidenthum muß baber wegen bes innern Reichthums bes Raturbegriffs und seiner mannichfaltigen Entwidelungsmomente in eine Mannichsel tiafeit von Bildungsftufft fich gliedern, welche von chen fo vie Ien verschiebenen Bolfern eingenommen werden; bas Jubenthum bagegen fteht aus bem entgegengesetten Grunde nothwendig von Anfang an einsam ba, kann nur von Ginem Bolke repräsentit erscheinen. Die geiftvolle Charafteriftif, die hiernachft ber Berf. von ben Sauptvölfern des vorgriechischen Beibenthums (ben We nefen, Indern, Megyptern und Perfern) in einer lebendigen, aus brudevollen Sprache entwirft, und durch die er jedem berfelbes feinen Standpunkt in bem Entwidelungsprocesse bes "Ratut-Gelbsibewußtseins" anweist, muffen wir leiber übergeben, fo reid fie auch an eigenthumlichen Gebanten und treffenden Bemertusgen ift. Diefer Entwidelungsproceg, ber uns, obwohl wir ge gen bas Einzelne noch manches zu erinnern batten, im Ganzen

consequenter und natürlicher erscheint als der Hegel'sche, hat seine Spike im Griechenthum. Das griechische Volk "erreicht vermöge seiner größten Bertiefung in die Natur auch die größte Befreiung von ihr als einer fremden Gewalt. In ihm ist die Forderung vollzogen: in ihm, dessen ganzes Wesen Identität von Natur und Freiheit ist, so daß es alles Natürliche eben so in Selbsithat umwandelt, wie umgekehrt die Produkte seiner freien Selbsibestimmung als allgemeine Naturthaten auftreten läßt, — in ihm ist die große weltgeschichtliche Aufgabe, die Subsektivität zum universsellen Naturselbsibewußtsein zu erweitern, vollkändig gelöst, und die Menschwerdung des Naturgeistes in Wahrheit vollbracht." —

Nachdem ber Berf. biefen Gedanten naber ausgeführt bat. beginnt er feinen Entwurf ber Geschichte ber griechischen Philosophie. Die Conftruktion fällt natürlich wieder gang anders aus als bei Sillebrand. Abgesehen von bem viel zu großen Gewichte. bas ber Berf. auf ben Gegensatz zwischen bem Jonischen und Dorifden Stammcharafter legt, - ber im Gebiete ber Philosophie um ihres Begriffs willen fich unmöglich bebeutend geltend maden konnte, - ift zwar die leitende Grundidee im Befentlichen biefethe: ber Berf. parallelisirt die Geschichte ber Philosophie mit ber ber Poesie, die nach ihm ben Mythmus ber Bewegung bes griechischen Bolfegeiftes am pragnanteften ausbrudt : Buerft bie evische Berfenfung bes Geiftes in die Objektivität; sobann bas wrische Aurudtreten berfelben in die Subjektivität und beren princivielle Berrichaft; endlich bie bramatische Bermittelung beiber Seiten zur concreten Ibentität. Allein icon bie Abtheilung in Die Einzelnen Verioden ift bei ibm eine ganz andere als bei Sillebrand. Die erfte Veriode ichlieft er auf ber Jonischen Seite mit Beraklit, auf ber Dorischen mit Parmenides; die zweite umfaßt nur die Anaragoraische Philosophie, die Atomistit und die Sophifift; bie britte bagegen ben gangen Reft von Sofrates bis zu ben Neu-Platonifern (in ben beiben letten wird ber anfänglich so urgirte Gegensat zwischen Jonischer und Dorischer Stammindividualität aus begreiflichen Grunden fillschweigend fallen gelaffen). Diese Anordnung ift offenbar verfehlt. Schon die auffallende Un-

gleichheit ber Theile fpricht gegen ben Berf. und fur Sillebrand. Demnächft ift ber Abfat, ben bie Entwidelung bes ganzen grie difchen Geiftes binter Plato und Ariftoteles macht, fo einlend tend, die Forderung einer allmäligen, junachft negativ fich bethie tigenden Sinuberbildung aus dem (mit Plato und Ariftoteles) vollen beten Griechenthum in die chriftliche Culturperiode fomobl fur bit bistorische Forschung wie für die spekulative Anschauung so unabweislich, bag es nicht wohl zu begreifen ift, wie ber Berf. bief überfeben fonnte. Er erfennt zwar an, bag ber Sfepticismi (bes Menesibemos) und ber Reo = Platonismus nur bie Beiden bes Berfalls und ber erlofchenben Lebensfraft bes griechischen Bri ftes find. Er befampft mit fiegreichen Baffen bie Begel'iche In ficht, die einen stetig aufsteigenden Fortschritt in ber Geschicht ber Philosophie annimmt, und bem gemäß unerhörter Beise 3em und Evifur über Plato und Aristoteles fest, ben Reo-Platonie mus aber für die bochfte Bollendung ber griechischen Philosophie erflart. Allein felbft bicfes Anerkenntnif tritt in bes Berf. De riodistrung nicht hervor; außerdem aber beginnt ber Berfall of fenbar nicht erft mit Aenesibemos, sonbern bereits binter Aribe teles. Denn wenn auch nach bes Berf. Darftellung im Stoicismus und Epifureismus die beiden großen Gegenfage bes griede ichen Lebens, bas Gottes-Bewußtsein und bas Natur-Bewustlein ober die göttliche Freiheit (bie Idee des Absoluten) und die bie gebung an die Ratur, erft mabrhaft die Subjektivität burchbris gen, und ihre Bermittelung von letterer erftrebt wirb, wenn and in biefer boberen Entwidelung, Berfelbftftanbigung und gleich fam Sypostasirung ber Subjektivität noch ein Kortschritt fich tund giebt: so beweist boch eben bas Auseinanderfallen jener Gegen fate, beren Bermittelung burch Plato und Ariftoteles, wenn aus nicht absolut, boch relativ für ben Standpunkt bes griechischen Bei ftes, bereits vollzogen war, ben Berfall und die innere Anfibing ber griechischen Philosophie. Bas für die Beltgeschichte ein Kort schritt fein mochte, war für bas Griechenthum offenbar ein Rid schritt; ber Berf. widerspricht seiner eignen Grundanficht von ben welthiftorischen Berufe bes griechischen Bolts, wenn er bief nicht

ausdrudlich anerkennt; ber Inhalt seiner Darstellung widerspricht ibrer Form, wenn dief Anerkenntnif fich nicht auch in der Berips benabtheilung abspiegelt. — Ebenso ift es offenbar ein Biberspruch gegen seinen eignen Grundgebanken, wenn er die Atomistif in die zweite Periode ber griechischen Philosophie einreiht. Mit bem tyrischen Principe der vorherrschenden Subjeftivität bat die Atomiftit noch gar nichts gemein. Der subjettive Beift besteht ja nach ihr nicht minder aus Atomen; fein Empfinden und Wiffen ift burch Die besondere Gestaltung und Berknüpfung derselben bedingt; furz Die Atomistif hat es nur mit der Objektivität (dem allgemeinen Sein) zu thun, und gebort mithin ganz und gar in die erfte epifche Periode ber Berfenfung in die reale Meugerlichfeit. — Dagegen ift es ein Borgug, daß ber Berf. ben Anaragoras an bie Svite der zweiten Veriode ftellt. Es spricht fich barin bie Ginficht aus, bag Unaragoras, ben auch ber Stagirit bedeutsam bervorhebt, bereits benfelben Grundgebanken, den Plato und Ariftoteles später burchführten und vollzogen, nur in ber unmittelbaren, schroffen Gegenfätlichkeit feiner Momente ausgesprochen, und daß er andrerfeits durch biefen schroff bingestellten Wegensat zwi= fchen Beift und Materie (Ratur) guerft bas einseitige Princip ber epischen Periode, die ftarre Berfuntenheit in die Objeftivität burchbrochen habe. Offenbar bildet er jusammen mit ben Endpunften ber erften Periode, ber Atomistif, der Benonisch = bialettischen Aueinslehre und dem verungludten Bermittelungsversuche bes Emvedokles, die Ausgangspunkte für die Sophistik, welche erft bas Princip der zweiten Periode entschieden ausspricht. -

Was das Einzelne betrifft, so zeigt sich auch hier wiederum das schon vielsach bewährte Talent des Verf. für geistreiche Comsbinationen, Parallelen und Antithesen. Nur versührt ihn dieß Taslent zuweilen zu einseitigen Auffassungen und schiefen Pointen. Die Mängel, die sich daraus ergeben, hat bereits Zeller in seinem trefslichen Aufsaße über die Geschichtschreibung der antisen Philossophie (Jahrb. der Gegenwart 1843 Octbr. Nr. 63 ff.) dargeslegt. Wir seinem im Wesentlichen mit ihm überein. Nur hinssichtlich des Einen Punktes müssen wir Braniß ganz, hinsichtlich

eines andern wenigstens halb in Schut nehmen. Der erfte be trifft die Stellung und Bebeutung des Stoicismus und Epitureis mus. hier erkennt ja Branig — was Zeller vermißt — ausbrudlich an, ja bebt es, wie uns buntt, nur zu fart berver, daß in ber Art und Weise, wie jene beiben Sauptgeftalten ber nach = Aristotelischen Bbitosophie bie Subjektivität faffen, fie um Princip erhebend, bypostasirend und apotheosirend, ein entschiebes ner Fortschritt fic bocumentire. Und wenn er zugleich behauptet, - was Zeller ihm zum Vorwurf macht, - baß Stoicismus und Epitureismus allgemach in eine seichte Popularphilosophie fich verkebrt batten, so beweist die außerordentliche Popularität, die fe ihrer Zeit in ber That erreichten, daß er darin vollfommen Recht bat. Der zweite Dunkt bezieht sich auf des Berf. Auffassung und Schätzung der Aristotelischen Philosophie. hier geht Branif aller bings viel zu weit, wenn er in Aristoteles nur ben Nachtrett Plato's sieht und ihm fast alle Originalität abspricht. Ebenso ac wiß aber ift es, bag Begel und die meiften feiner Schuler bie Berbienfte bes Stagiriten überschäßen und Plato gegen ibn me rudftellen. Dag man ben philosophischen Genius bes Ariftoteles auch noch so boch anschlagen, so barf man boch nie vergeffen, daß er allerdings die Platonische Weltanschauung im Allgemeinen nur aufnahm, weiter bilbete und ihre Einseitigkeit zu corrigien suchte, b. b. daß Plato'n ber Rubm ber ersten Erfindung, bet Driginalgenie's gehührt, während Aristoteles seine Größe vornehmlich in ber tiefen, eigenthumlichen Begrundung und Durchbildung einzelner Disciplinen (insbesondere der Logif und Phofit) bemährt. --

Dem Jubenthume, diesem ursprünglichen, burchgreisenden Gegensage bes heibenthums, widmet der Verf. natürlich nur einen kurzen Abschnitt. Auch hier tritt indeß sein eben gerühmtes Talent glänzend hervor. Bortrefflich namentlich ist die Parallele, die er zwischen dem Pharisäismus, Sadduzäismus und Effenismus einerseits, und dem Stoicismus, Epikureismus und Neo-Platonismus andrerseits durchführt. Durch diese Parallele bahnt er sch zugleich den Uebergang zur christlichen Idee und der christischen

Beit. In jenen brei Beftalten nämlich, ben principiell gleichartigen Sauviformen bes ersterbenden griechisch = romischen wie bes jubischen Geiftes, fpricht sich ibm einerseits bas vergebliche Ringen ber Menschheit aus, ben Urgegensat ihres eignen Befens, der Idee des Absoluten gegen die Idee der Natur (ober des Gottesbewußtseins gegen bas Naturbewußtsein, ber Freiheit gegen bie Rothwendigkeit, bes Denkens gegen bas Fühlen), in ber einzelnen Subjektivität felbst und durch ihre eigne That zu mahrer Bermittelung zu bringen, andrerseits (im Neuplatonismus und Effenismus) bie tiefe Sehnsucht bes Beiftes nach ber Bollziehung biefer ihm nothwendigen Bermittelung durch eine über die menschliche Subjeftivität und beren Obnmacht binausreichende abfolute That. "Diefe bas lette geschichtliche Entwicklungeftabium charafterifirenbe Sehnsucht ber Individuen, nicht fich, sondern bas Absolute in fich au tragen und an fich zu manifestiren, brudte blos bie vorhandene Reife bes Geschlechts aus, die Ichbeit bes absoluten Geiftes ausaugebaren und eben hierin bie verwirklichte Ibee bes Denfchen, Die im Subjekte vollzogene Berföhnung bes Endlichen und Absoluten, bes Naturlichen und Freien, ber Creatur und Gottes gu offenbaren. Der die Geschichte Rullende und bewegende absolute Geift batte in langer Arbeit bie Subjektivität bazu erzogen und herangebildet, seine Einheit mit ihr vollziehen zu können; er batte in einem tiefen, durch Jahrtausende unaufhaltsam fortschreis tenben Entwidelungsprocesse sich selbst seiner blos objektiven, unperfouliden Erifteng, barin er ein Bewußtsein ohne Selbftbewußt= fein war, immer mehr entnommen und seinem Ziele, ber Ichheit entgegengeführt. Und wie die Reifezeit da war, so vollbrachte fich auch die große Geburt ber Geschichte, und zwar, wie fie allein tonnte, in absoluter That: ber verwirflichte wahre Mensch, b. i. ber Gottmenfc - Chriftus ward geboren." - Gegen biefe Unsicht baben wir nur einzuwenden, einerseits 1) bag nach ibr, abnlich wie bei Begel, Gott nur vermittelft bes Processes ber Weltgeschichte, in und burch den Menschengeift jum Gelbftbewußtsein fommt, mitbin nicht Beift ift, sondern nur wirb, folglich die Welt (wie der Mensch die Natur und seine eigne Leiblichfeit) zur nothwendigen Bedingung feiner Selbftverwirklichung als Weift bat, und also nur Weltgeift, nicht ber absolute Geift ift; andrerseits 2) baß sie ben Berf, mit sich selbst in Biberfornd fest. Denn ift Gott nur absolut und vom menschlichen Geifte m. terschieden, sofern er schlechthin fich felbft fest, fo ift er traft beffen und eben bamit zugleich nothwendig perfonlicher felbfic mußter Geift, und zwar mit Ginem Schlage, in bem Ginen ewi gen Afte bes Sichfelbftfegens, weil er bamit zugleich fich felbt Subjekt und Objekt und die Wechselbeziehung zwischen beiben ift. Und ift ber menschliche Beift an fich bie Ibee ber Ratur wie bie Ibee bes Absoluten, so muß er bieß nach ben ausbrudlichen Sagen des Berf. auch nothwendig für fich werden, biefe 3ber auch burd eigne Selbstbatigfeit realisiren tonnen. Gine absolute göttliche That fann ja unmöglich basjenige vollbringen, was ber Mensch nach bem Berf. nothwendig felbft thun und verwirficen muß, wenn er es wahrhaft fein foll. -

Doch wir muffen es ben Lefern überlaffen, bei bem Berf. selbst die Durchführung biefer seiner Ansicht und seine barauf selbende Charafteristift ber scholgstischen Philosophie nachzulesen: wir muffen nothwendig noch ein Paar Werte fürzlich erwähnen, die um bes schroffen Gegensages willen, in welchem sie zu einander stehen, für ben gegenwärtigen Justand ber Philosophie höcht cherafteristisch sind. Wir meinen

Die deutsche Philosophie von Kant bis auf unsere Zeit, im wissenschaftliche Entwidelung und ihre Stellung zu den politischen und socialen Berhältnissen der Gegenwart. Bon Dr. Carl Biedermann. 2 Bde. Lpz. 1842.

## und bie

Entwidelungsgeschichte ber neuesten beutschen Philosophie mit befondrer Rudficht auf ben gegenwärtigen Kampf Schelling's mit ber Hegel'schen Schule. Bon Dr. C. L. Michelet. Berl. 4843.

Das Biebermann'sche Werk soll nach bes Berf. eigner Erklarung, "ein Bersuch sein, nachzuweisen, wie die deutsche Philosophie, besonders die neuste, unter dem Einflusse des Lebens und ber in

ber frischen Bewegung bes lebens sich erzeugenden Ibeen bes Fortschritts entftanben ift und fich entwidelt bat; es foll an jedem einzelnen Spfteme bie Spuren biefes Fortschritts aufzeigen, baneben aber auch die Elemente fener andern, vom Leben abgefehrten Richtung, burch welche gerade unfere Philosophie mehr als die irgend eines Bolfs ber Reuzeit die abstrafte, schulmäßige. dogmatische Form erhalten bat, die sie erft jest endlich zu durchbrechen entschloffen scheint; es foll biefen Durchbruch felbft vermitteln und vollenden belfen, indem es alle bie einzelnen Faben, bie von der Bhitosophie zum Leben und vom Leben zur Bhilosophie bin und wieder laufen, auffucht, ihre Berschlingungen verfolgt und fie zu einem festen Gewebe verfnupft, indem es aber auch die Puntte aufzeigt, in benen biefe Berbindungen zwischen bem leben und ber Spekulation burch bie Schuld ber letteren abgebrochen worden find, welche also bie Philosophie nothwendig aufgeben muß, um fich ber allgemeinen Bewegung bes focialen und nationalen Lebens wieder anzuschließen." - Diese Tendenz fonnen wir nur febr lobens - und bantenswerth finden. Denn wir find teineswegs ber Meinung, daß bie Philosophie ein abgefcoloffenes, von einer chinefischen Mauer umgebenes Land fei; ober, wie eine Spinne, in ihrem felbfigewebten Rege ein Anachoreten - Leben zu führen habe. Wir glauben vielmehr, — und welcher Philosoph ware nicht berselben Ueberzeugung? — daß sie nur ein Glied, ein Motiv, ein hebel neben andern hebeln, und zugleich Resultat und Produkt ber allgemeinen Geschichte bes menschlichen Geiftes sei, daß daber ibre Rolirung ihr felbft wie ber Menschheit nur schädlich, ihre innige Berknupfung mit allgemeinem Leben, ben Bedürfniffen, Intereffen und Bestrebungen ber Zeit ihr nicht nur förderlich, sondern sogar nothwendig fei, ja daß ihr Beruf recht eigentlich barin bestehe, bem Geifte ber Beit — bas Wort in seiner wahren, boben Bedeutung genommen ben Spiegel ber Selbsterkenntniß vorzuhalten und ihn über sich und feine mabren Intereffen, über feine Bahn und beren Biel zu verftanbigen.

Allein ber Berf. halt leiber nicht, was er verspricht, er thut

nicht, was er fich vorsett. Jene positive Tenbeng einer burch greifenden Bermittelung zwischen ber Philosophie und bem gemei nen Leben tritt im Werfe felbft febr in den hintergrund wirid. Statt beffen brangt fich überall die negative Absicht bervor, be ber Berf. am Schluffe ber Borrebe ausspricht, indem er erflan: "Den größten Dienft hoffen wir unferer Ration zu erweisen, wen es und gelingt, fie zu überzeugen, bag ber Beg, auf ben ibre Philosophen fie geführt haben, nicht ber fei, auf dem bas wehre Biel alles Bolferlebens und auch bes unfrigen liegt, nämlich: bie Begrundung einer fraftigen, nach außen Achtung gebietenben, im Innern aber die größte Gelbstftandigfeit ber Gingelnen und ber Bemeinden, die organische Entwidelung ber öffentlichen Inftite tionen , ben ftetigen Fortschritt ber allgemeinen politischen, socie Ien, induftriellen und geistigen Bilbung verburgenden Rations litat; wenn es uns gelingt, die vielen eblen Rrafte, welche noch immer theils in den zwängenden Reffeln des Spftems verfummer. theils im unruhigen, ziel - und fruchtlofen Ilmberschweifen, Sebua . und Suchen fich verzehren, für die wohltbuende und forberate Beschäftigung mit ben realen Interessen, für bie thatige Theil nabme an bem großen Werte unferer Nationalentwickelung m ge winnen" ic. Demgemäß fragt ber Berf. überall nur, was bit neuere beutsche Philosophie für den Fortschritt der allgemeinen ne tionalen, inebesondere ber wissenschaftlichen, socialen, politischen und industriellen Bilbung geleistet babe. Das Resultat aber if überall zum Erbarmen negativ. In wiffenschaftlicher Sinficht fe bet fich, bag fie burch ibr Spefuliren und Conftruiren a priori Die wahre Erfenntniß ber Natur, Die nur auf bem empirischt Wege zu erreichen fei, bei weitem mehr gebemmt als gefordet habe. Daffelbe gilt im Befentlichen von ber Geschichtforidunt Im Gebiete ber Moral hat sie vergeblich versucht, ein absolute Princip des sittlichen Thuns und Berhaltens zu finden; burd be ibealistische Suchen banach bat sie nur die Ginsicht gestort und gurudgebalten, bag "Nichts sittlich fei, was nicht in ben natür lichen Entwidelungsgesegen bes Menschen feine Begrundung finde, und daß umgekehrt biese natürlichen Gesetze allein binreichen, um

bem Willen eine sittliche Richtung zu geben, daß es alfo eines besondern sittlichen Motives außer und über demselben gar nicht bedürfe." In Beziehung auf die Religion bat sie zwar wohl bazu beigetragen, ben alten Offenbarungsglauben und damit bie 3mangsgewalt ber Rirche zu vernichten; aber indem fie fortwährend überwatürliche Urfachen in die Naturerflärung einmischte, die rechtlichen und politischen Gefete aus einer boberen Offenbarung ableitete, und überhaupt bie natürlichen menschlichen Berbaltniffe mach einem außerhalb ihrer felbft liegenden Dagftabe beurtheilte - was burchaus nicht zu bem Geifte unserer gegenwärtigen Bilbungsftufe ftimmt, — hat fie ber rein natürlichen Auffaffung ber Belt. ber Betrachtung ber Ratur nach immanenten Gefegen und ber Anerkennung ber moralischen, rechtlichen und socialen Berbaltniffe, ale burch fich felbst berechtigter, nur Eintrag getban. Erft ihrer neuften Phase, in Strauß, Feuerbach und B. Bauer, bat fie begonnen, ber Religion ihre richtige Stellung außerhalb elles Einfluffes auf die wiffenschaftlichen, sittlichen, rechtlichen, volltischen und socialen Interessen anzuweisen. Bas endlich ben volitischen Ibeengang unserer Philosophen betrifft, so bat er fich ebenfalls frucht- und zwecklos im Rreife herumbewegt. "Zuerft begeisterten fie sich an ber französischen Revolution [Rant und Kichtel : Darauf experimentirten fie nach bem Mufter bes Preugischen Staats mit allerhand politischen Organisationsideen [Richte in seiner fpateren Zeit]; nach einer Abschweifung in bas klassische Alterthum fedelling famen fie abermale nach Preugen gurud [Segel], und ablich finden wir sie wieder an ihrer erften Quelle, bei der fran-Mifichen Revolution" [Ruge und Conforten]. Werth und Wefen bes conflitutionellen Staatslebens — worauf es boch vornehmlich anfam - bat Reiner von ihnen wahrhaft begriffen. -

Man sieht, der Berk. stellt sich auf den politisch-socialen ins bustriellen Staudpunkt, umgiebt sich mit allen den Interessen und Ideen der neusten einseitig-materialistischen Zeittendenz, und wirft von dieser Warte aus einen Blick in's Land der Philosophie. Da sindet er denn natürlich nichts als eine große Wüste: die Philosophie hat nichts geleistet, sie ist nicht nur weit hinter der Zeit

jurud, fondern gang außerhalb bes Bewußtseins berfelben: bem ftatt mit politischen, socialen, industriellen Interessen philosophine bie ungludliche bisber noch immer in Begriffen und Ibeen. In eben beghalb verschwindet fie bem Berf., wie es scheint, gang und gar in bas Richts ihrer eignen Dhnmacht und Unmöglichkeit ausammen. 3bre Selbstftanbigfeit als freie, allgemeine, nur nach Wahrheit ringende, von allen sonftigen Zweden absehende Wie fenschaft will und fann er wenigstens feinenfalls anerkennen. Ibn felbst ibre relative Bultigfeit, ibr eigenthumliches Befen, ibr be fonderes Princip, von bem aus fie in bas Getriebe ber Belige schichte eingreift und als Glied berselben mitzählt, scheint er in Abrede zu ftellen. Denn einerseits erklart er wiederholentlich: "au allen Zeiten habe es die Philosophie als ibre Aufaabe be trachtet, ein Absolutes zu finden, b. h. einen Standpunkt son ein oberftes Princip, von welchem aus und durch welches fie bet Wefen ber Dinge und ihren Zusammenhang unter einander, it Bebeutung und ben Bived bes menschlichen Lebens, fur Alles Allem zu erfennen und zu erflären vermöchte." Unbrerfeits der sucht er eben so oft zu zeigen, daß ein solches Princip nicht ab ftire ober wenigstens bem Menschen nicht erkennbar fei; bas Sp den banach und ber Babn, es gefunden zu haben, biefe fpele lative, ibealistische Richtung sei eben ber Grundmangel aller bie berigen und namentlich der deutschen Philosophie. Mithin ift be Philosophie entweder von Anfang an und zu allen Zeiten nicht gewesen, was fie sein foll und allein fein fann, fie bat ihren Bo griff und ihr eigentliches Wefen noch gar nicht gefunden, fie mit vielmehr erft noch erfunden werden; - ober fie ift folechibin überfluffig, unmöglich, Nichts. Dieg fceint ber Berf. auch au zubeuten, wenn er fein Werf mit ber Behauptung folieft: it Philosophie habe den ftarren Dogmatismus des Rirchenglauben nur bekämpft, um fich felbst als Gebieterin bes Lebens aufzumer fen und ihm Gefete vorzuschreiben; fie habe fich vermeffen, burd ihre Begriffe Erfahrung und Natur zu meistern, burch eine deate Moral unverrückbare Grenzen zu ziehen, innerhalb beren fich lein die Thatigfeit und bas Intereffe bes Menschen bewegen tunt;

und als fie gezwungen biese Grenzen selbst niedergeriffen und die Berechtigung ber sinnlichen Lebensinteressen anerkannt, ba habe fie menigstens die Entwidelung Diefer Interessen an feste Regeln binden und vom Einen Punfte aus leiten wollen. "Allein bas Leben bulbet solche Bevormundung nicht mehr; - - es bat feinen Intereffen eine felbstiftanbige Geltung erfampft und in fic felbft bas Gefen gefunden, welches ihm die Philosophie von qu-Ben ber aufdringen wollte. Als bas oberfte Gefet bes Lebens ift bie 3bee freier unenblider Entwidelung anerfannt worben, wenn auch noch nicht überall im Princip, so boch faftisch in ben meiften ihrer Consequenzen." - Jest also, auf ber gegen= bartigen Sobe ber Bildung, ift die Philosophie jedenfalls über= faffig. Das, worauf es allein antommt, das oberfte Gefet bes Lebens ift gefunden; ein andres giebt ce nicht, und felbst jebe Specificirung beffelben, jebe Ableitung specieller Regeln aus bem ellgemeinen Princip ware nur ein Rudfall: benn jede Bestimmt-Seit bes Banges ber unenblichen Entwidelung murbe bas leben wiederum nur in Fesseln schlagen. Und da die Philosophie ihrem Befen gemäß nun boch einmal nach einem Wiffen von allgemein= guitigem, nothwendigem Inhalte, somit nach ber Ertenntnif ber Teitenben Principien und Gesetze bes Daseins ftrebt, fo - bat Re fich offenbar ausgelebt, fie ift eine Leiche, ber bisber nur noch bas Begrabnig fehlte, bas ihr ber Berf. endlich gewährt bat. -

Aber wie? Nach dem Titelblatte seiner Schrift ist ja der Berf. selbst Professor der Philosophie zu Leipzig! Er kann doch unsmöglich Lehrer einer überstüssignen oder gar unmöglichen Wissenschaft sein; er muß sich also doch im Besit einer Philosophie besinden, wolche von allen den gerügten Mängeln frei ist, er muß die wahre Philosophie ersunden haben, die bisher vergeblich gesucht worden. Warum aber hat er dann seinen Fund der Welt vorenthalten? — Oder besteht etwa seine Philosophie nur in dem Nachweis, daß es keiner Philosophie, keines Wissens von allgemeins Gültigem, nothwendigem Inhalt bedürfe, daß vielmehr das oberste Geses alles Lebens die Idee freier, unendlicher Entwicklung sen? Allein dieß Geses hat ja die disherige Philosophie schon längst

als allgemeines Princip ber Weltgeschichte erkannt und proflamint. freilich aber jugleich eingesehen, bag mit biefer an fich leeren, formalen, abftraften 3bee noch gar fein Inhalt ber Erfenninf gegeben sei, daß es vielmehr darauf antomme, ben burch biefet Befet bestimmten, gefesmäßigen, nothwendigen Bang ba menschlichen Entwicklung zu erfennen, b. h. daß die Entwicklung bes menschlichen Beiftes und Lebens, eben weil fie Entwide. lung, weil fie eine freie, unendliche ift, unmöglich eine willführliche, zufällige, ziel= und zwecklofe Bewegung in's Blane binein, fondern nothwendig durch bas innerfte eigenthumliche Befa bes menschlichen Geiftes, ber Natur, ber Welt und ber Goubet bedingt und geregelt fein muffe. Dieg innerfte Wefen zu erfen nen und aus ibm beraus bas menschliche leben zu begreifen, war eben bas Biel ber bieberigen Philosophie. Ift bie Bewegung eine rein willführliche, zufällige, fo gibt es auch teine natürlichen En widlungegesete, die ber Berf. an Die Stelle ber idcaliftifon Moralprincipien segen will, mithin fein Recht, feine Moral, to nen Staat, vor allen Dingen feine Wiffenschaft. Bas ber Baf. lehren mag, und ware es noch fo tief und weise, ware ebenfall nur Spreu, bie ber nachste Wind verweht. Im Taumel ber m endlichen Entwicklung wurde ber Proces ber Beltgeschichte ben Bange eines Trunfenen gleichen. Der Berf. felbft konnte w möglich behaupten, daß die bieberige Richtung ber Philosophie eine verfehrte, verderbliche fei; in ber Willführ ber Bewegung batte vielmehr jebe Richtung baffelbe Recht. —

Doch so meint es ber Berf. ohne Zweisel nicht. Er will offenbar nur die neueste, Alles a priori construirende Richtung ber Philosophie betämpfen. Und wer wollte läugnen, daß diese Lew benz bis zu einem sich selbst vernichtenden Extreme hinausgetrichen worden? Der Berf. tritt ihr von seinem Standpunkte aus mit Recht entgegen. Er geht aber offenbar zu weit, er schüttet bes Kind mit dem Bade aus, wenn er damit zugleich die Philosophie selbst verwirft, und schlechthin alle nothwendige, allgemein apriorische Extenntniß, alle immanente Denknothwendigkeit läugnet. Nach den erkenntnistheoretischen Sähen zu urtheilen, die er lem

matisch, vornehmlich bei Gelegenheit seiner Rritif bes Rantischen Rriticismus aufftellt, will er an bie Stelle bes abftratten 3beas lismus einen einseitigen, roben Empirismus fenen, und bas menschliche Wiffen auf nur formalen, quantitativen Inbalt beschräne fen; allein er vergift, daß er felbft bebauptet und bartbut, wie ber einseitige Empirismus nothwendig jum Stepticismus und Materialismus fubre. Er bedenft nicht, dag ber Empirismus, wenn er wiffenschaftliche Beltung haben will, fich felbft boch irgendwie erweisen, ben Gegner widerlegen, barthun muß, daß ber Menfc feinem Befen und Begriffe nach nur burch bie Erfahrung gut Erfenninig und Wiffenschaft fomme. Er bedenft nicht, daß alles Beweisen nur Entwicklung ber immanenten Denknothwendigkeit ift, und daß er selbst, indem er die bisberige Obilosophic fritisirt und ihre Richtigkeit barlegt, fortwährend an bie Denknothwendigkeit appellirt. Er bedenkt nicht, daß alle empirische Forschung die Mannichfaltigfeit ber Thatfachen auf Die Einheit und Nothwenbigfeit eines Gesetzes zurudzuführen ftrebt, daß sie nur wiffenschaftlichen Werth bat, so weit ihr bieß gelingt, und mithin biefelbe immanente Nothwendigfeit im Sein und Denfen vorausset, von ber bie Philosophie ausgeht. Er bebenkt ferner nicht, baß es ein bandgreiflicher Biberfpruch ift, wenn er ben Subftanzbegriff für ben "Stute und Zielpunft febes philosophischen Syftems" erflart und bie Substang bes menschlichen Befens - ben Biel = und Stüppunkt feines eigenen Philosophirens — in "bie Freiheit ober in bas Princip einer ftetigen und unendlichen Entwicklung" fest, jugleich aber behauptet, daß "die Substanz als Princip der Entwidlung eigentlich überhaupt niemals Gegenstand unserer Erfennt= niß werden tonne"; - bag es gleichermaßen ein offenbarer Wiberfpruch ift, wenn er bie Annahme eines Dinges an fich im Gegenfat zur Erscheinung als ein hirngesvinst ber Abftraftion bestreitet, und boch vom Subfanzbegriff redet und mit Rant behauptet, wir vermöchten bas eigentliche Wesen ber Dinge nicht zu erkennen. Er bedenkt nicht, daß wenn von Entwicklung, von Erscheinung, von Berbaltnifbestimmungen ber Dinge bie Rebe fein foll, es bod auch Eiwas geben muffc, bas fich entwidelt, bas erscheint,

bas sich verhält, und daß ohne die Erkenntniß dieses Etwas die Erkenntniß der Entwicklung und Erscheinung leere Einbildung, unmöglich ist. Er bedenkt nicht, daß, wenn das Princip striet, unendlicher Entwicklung die Substanz des menschlichen Wesens aus macht, doch wohl auch die Philosophie, die er bekämpft, schon um ihres dritthalbtausendsährigen Bestehens willen als Moment und Motiv jener Entwicklung anzuerkennen, ja daß sie ein sehr nochwendiges Moment derselben sein dürste, weil diese Entwicklung wenn sie nicht von der selbsibewußten Vernunft nach rechtichen, sittlichen, vernünstigen Principien geregelt, nothwendig alle Ordnung, alle Sicherheit und Gesemäßigseit des Daseins über den Haufen rennt und damit den wahren Fortschritt unmöglich macht. Kurz der Vers. bedenkt nicht, was er sagt, weil er — überhampt fein Freund vom Denken ist. —

Dag von einem Autor, ber bas innerfte Befen nicht nur ber neueren Deutschen, sondern ber Philosophie überhaupt so gamlich verfennt und negirt, fein mabres, tiefes Berftandnif berfelben # erwarten fein durfte, leuchtet von felbft ein. Es wurde und # weit führen, wenn wir die mannichfaltigen Freihumer und Dis verftandniffe, die durchgebende Mangelhaftigfeit, Ginfeitigfeit und Seichtigkeit ber Auffaffung und Beurtheilung ihm nachweisen woll-Bir glauben schon burch die obige Kritif feines Standpund tes genügend gezeigt zu haben, daß der Berf. bem Thema, web des er zu bearbeiten unternommen, nicht gewachsen ift. hen Biebermann mag ein trefflicher Politifer sein und auf dem Ade ber Staatswiffenschaften Tuchtiges leiften, - aber ein großes philosophisches Talent ift er nicht. Durften wir ibm baber eine guten Rath geben, fo möchten wir ihn bitten, die Bbilosophie, obne fernere Einmischung seinerseits, laufen zu laffen, wobin fe laufen mag. Soll fie ju Grunde geben, fo wird fie auch obut feine Beihülfe ihr Grab finden: fie muß es fich ihrem Befen nach nothwendig felbst graben. Soll sie für die nächste Bufunft wenig ftens ihre bisherige absolute Geltung und Bedeutung verlieren und gegen andere Interessen zurücktreten, — was vielleicht für bas Bohl Deutschlands nicht so übel mare, - so wird bus

wiederum beffer ohne, als mit des Berf. Beihülfe erreicht werden. Denn der schwache Angriff erhöht nur das Bewußtsein der eigesnen Stärke und fordert die Opposition heraus.

Auf bem gerabe entgegengesetten Standpunfte fteht befanntlich Gr. Prof. Dichelet. Für ibn concentrirt fich bas Seil ber Welt in der modernen Spekulation, deren Mittel - und Gipfelpunkt die Begel'sche Philosophie ift. Für ihn ift bas Segel'sche Softem bie absolute Philosophie: wir wiffen wenigstens nicht, ob er bie Möglichkeit einer boberen Entwidlung julagt; jedenfalls wurde ber Kortidritt nur aus ber Begel'iden Philosophie berpormachien, nur eine Beiterbilbung bes Segel'ichen Princips fein können, mahrscheinlich vorzugeweise nach ber Richtung bin, welche ber Berf. felbst eingeschlagen. Für ihn ift baber ber Gegensan amiichen bem theoretischen und praftischen Geifte - in beffen Mitte fich Biedermann ftellt, um zu zeigen, bag die Theorie (Philosophie) binter ber Praxis (bem politischen, socialen, industriellen Leben) aurudgeblieben fei und überhaupt von letterer geleitet werden, ibr bienftbar fein muffe - langft im Segel'ichen Sinne aufgehoben: ber Bille bes Einzelnen, bas praftische Leben ber Bolfer, bie Geschichte ber Menscheit, bat fic bem absoluten Beariffe, bem reinen Vernunftwissen als beffen Moment ein- und unterzuordnen: ber Begriff muß ober sollte wenigstens fortan bie Belt regieren.

Natürlich ist es baher Hrn. Michelet ein Greuel, daß Schelling, nach Berlin berufen, in der Metropole des Degelthums die Hegel'sche Philosophie anzugreisen wagt, ihre Herrschaft und weitere Entwicklung zu untergraben sucht, ja den unerhörten Anspruch macht, im Besitze eines Spstems zu sepn, welches über den Hegel'schen Standpunkt hinausrage. Die vorliegende Schrift, obwohl sie eine neue Darstellung der Philosophie seit Kant verspricht, ist im Grunde durch und durch polemisch; sie hat nur die Abssicht, jene Ansprüche und Angrisse Schellings gebührend zurückzuweisen. Hr. Wichelet nimmt den "hingeworfenen Handschuh" sir sich und seine Genossen — für deren Führer oder wenigstens rüstigsten Kämpen er sich doch wohl halten muß — mit gewohnster Kühnheit auf; er tritt bis an die Zähne gewassnet in die

ı

Schranfen; unter ber machtigen Megibe ber Geschichte, mit bem Schwerte bes absoluten Begriffs gegurtet, ift er feines Siege gewiß. In ber That werden bie übrigen Syfteme von Rant bis auf Schelling nur mit aufgeführt, theils um ben Begner buth Die immanente Dialektik des bistorischen Processes zu widerlegen, theile um burd eingeschaltete Bemerfungen zu zeigen, wie Schelling Die Gebanken feiner Borganger flüglich benutt, und aus einen Borte, bas bereits Rant bingeworfen, aus einer 3bee, bie Richte geaußert u. bgl. seine Philosophie aufgebaut habe, wie er bann aber in feinen neueften Unfichten weit unter Rant, Jacobi, Sole gel wieder heruntergesunten fei. - Wir magen uns durchaus nicht an, ben großen Streit ale Rampfrichter zu entscheiben; bief überlaffen wir ber alten Sitte gemäß ben regierenben Fürften und herren, b. h. ben heroen ber Philosophie, die nicht burch Rritifen und Recensionen, burch Schmabungen und Berabsetzungen tes Begnere, auch nicht bloß burch geschichtsphilosophische Argumentationen, sonbern burch eigene neue, bober gebildete Spfteme ift Recht ber Entscheidung bocumentiren, - bie vielleicht bereits in Berborgenen bem Rampfe zuschauen, und wenn fie auch für jest noch schweigen, boch gewiß in Butunft reben werben.

Lassen wir nun aber demgemäß des Verf. Polemit gegen Schlling unberücksichtigt, — die schon um ihres subsettiven, leidenschaftlichen, von aller wissenschaftlichen Ruhe und Objektivität entblösten Charafters willen keine Beachtung verdient, — so bleibt von dem vorliegenden Werke so gut wie Nichts übrig. Eine "Entwicklungsgeschichte der neuesten deutschen Philosophie" ist es sedenfalls nicht. Denn zu einer gründlichen, vom Principe aus organisch fortschreiten den Entwicklung der einzelnen Systeme und ihres Zusammenhangs unter einander kann es schon darum nicht kommen, weil sich der Berffortwährend mit polemischen Digressionen gegen Schelling unterdricht. Aber selbst wenn man letztere wegschneiden wollte, so bliebe doch nimmermehr eine "Entwicklungsgeschichte", sondern nur eine ziemlich unordentliche Wasse von Reserionen und Bemerkungen, vermischt mit einigen Citaten aus den verschiedenen philosophischen Systemen übrig. Selbst die Diktion ist so liederlich, das man

alauben muß, ber Berf. habe in ber That nur fein Collegienheft, bei bem es vielleicht ursprünglich nur auf einen Leitfaden für ben freien mündlichen Bortrag abgesehen war, ohne weiteres abbrucken laffen. Dief Collegienheft ift aber fo nachlässig und flüchtig bingeworfen, bag wir barin g. B. folgender Haffifder Wiberlegung ber Kantischen Identität von Raum und Zeit begegnen: "Um aber zu Rant zurudzukehren, so ift es gang richtig, bag Raum und Zeit nicht ben Dingen an fich zukommen, indem biefe als Ideen gar nicht bem Boben ber sinnlichen Unschauung anbeimfallen. Daß aber bamit die sinnlichen Dinge aufboren sollen. außer unserem Erfenntnigvermögen ju fenn, ift ein Digverftand= miß Rants. Sie tonnen Erscheinungen, und ihr Augereinander barum doch ein uns außerliches, sie also auf diese Weise obiektive Erscheinungen sein. Wir wiffen, bag auf biefem Gebiete bas wahrhaft Seiende, Beständige, Ewige nicht zu finden ift, sondern nur bas bunte Gaufelfpiel ber Beranberlichfeit alles Irbifchen. Aber barum brauchen wir bieß Alles boch nicht auf une zu nebmen, wie jener Besucher bes Blodsbergs im Goetheschen Rauft es thut, wenn er ausruft: Kurmahr wenn ich bieß Alles bin, fo bin ich beute narrisch, - sondern Gottlob fonnen wir und Alles biefes aus dem Sinne schlagen". - In der That, bas ift bie bequemfte Art ber Wiberlegung, bie uns noch jemals porgefommen! Wenn sich Gr. Michelet so ohne weiteres die gange Sinnenwelt und damit die schwierigften Probleme der Philosophie aus dem Sinne zu schlagen vermag, warum schlägt er sich bann nicht lieber Die gange Philosophie aus bem Sinne? Bei einer folden Bebanblung fann sie wenigstens nicht viel gewinnen. — Sobann beifit es weiter: "Mit den Kormen der Anschauung bat Rant bas Eine Moment synthetischer Urtheile a priori gefunden. Alle Unschauungen, die ich in Raum und Zeit zusammenfasse, sind ibm nämlich folde Urtheile". Wer die Rantische Philosophie nicht bereits fennt, ber muß hiernach offenbar glauben, Rant babe bie Unschauung einer Landschaft ober eines babinrollenden Bagens für ein synthetisches Urthell a priori erklärt! - Doch weiter! -"Die zweite Duelle der Erkenntniffe a priori, von welcher die

transscendentale Logit handelt, sind die Begriffe des Berstandes, welcher bie Spontaneitat bes Denkens ift, mabrend bie Sinlichkeit bas Bermogen ber Receptivität mar. Aus bem empirifden Stoffe bes Denfens, d. h. aus unseren Borftellungen, sonbet Rant fest eben fo die reinen Begriffe, wie vorher aus der Materie ber Unschauungen, beren reine Formen aus" u. f. w. Wie? Rant sonbert bie Rategorieen und bie reinen Anschauungen aus bem empirifchen Stoffe bes Denfens aus? Wo thut er batt Wo bat Gr. Michelet bas gefunden? Kant erklärt ja ausbrud lich beibe für ursprüngliche, in unserm Geifte a priori bereit lie gende Formen bes Erkentnigvermögens, von benen ber empirifche Stoff unseres Denkens aufgenommen, geordnet, gestaltet, erft um Inhalte eines menschlichen (ausammenbangenden, vernünftigen) Bewuftlepns wird. Wie könnte er fie also aus bem empirischen Stoffe aussondern wollen? - Bugte man nicht, daß Br. Die chelet Professor der Philosophie in der Metropole der Wiffenschaft, Inhaber bes absoluten Begriffs und bamit bes Schluffels alla Weisheit ware, so sollte man in der That glauben, er babe die Rantische Philosophie nicht so ganz verftanden.

Doch der Verf. ist nicht vollsommen zurechnungsfähig: a geht ganz und gar auf in dem erhabenen Pathos des welthistorischen Kampses gegen seinen großen Gegner; alles Uedrige ist ihm gleichgültig. In der Hibe des Gesechts sind ihm daher wohl einige Aeußerungen entwischt, die sich vor dem Richterstuhle der Kritif nicht ganz rechtsertigen lassen. Da wir ihn nun aber, wit gesagt, in senen Kamps nicht begleiten, weder für ihn, noch wider ihn Partei nehmen können, so — müssen wir ihn nothwendig seinem Gegner und dem Urtheile jener Kampsrichter der Zusunst überlassen. Recht und Billigkeit fordern, daß wir sein Buch keiner weitern Kritif unterwersen.

Bum Schluß nur noch zwei Worte über die britte Ausgabe von

S. M. Chalybaus' hiftorifcher Entwicklung ber spetulation Philosophie von Rant bis Segel. Drest. 1843.

Das Werf bat, wie ber rasche Absat beweist, langft bie allgemeine Anerkennung gefunden, die es verdient, und die ibm besonders die ruhige, objektive Haltung, die große, von einem grandlichen Studium und eindringendem Berftandniß getragene Rlarbeit ber Vorstellung und Unpartheilichkeit des Urtheils ermor= ben bat. Bon einer nochmaligen eigentlichen Rritit beffelben fann mithin nicht bie Rebe sein, jumal ba es in Beift und Charafter e feine wesentliche Umanberung seit feinem erften Erscheinen erlitten hat. Wir bemerken baber nur, bag es in biefer britten Ausgabe burd bie theilweise Umarbeitung ber Abschnitte über Rant, Herbart und Richte, burch die tiefer eingehende Darftellung und Rritif bes Schelling'ichen und Begel'ichen Spftems, fo wie burch bie neu bingugetretenen Andeutungen über Schellinge neuefte (pofitive) Philosophie, unsers Erachtens an Interesse und Bedeutung nur gewonnen bat. Go wie es jest baftebt, gewährt es jusammen mit 3. S. Kichte's Beitragen jur Charafteriftif ber neueren Philosophie (2te Ausg. Sulzb. 1841) die beste Hulfe für das Studium eben biefer neueren Philosophie. Beibe Schriften ergangen fich gleichsam gegenseitig, indem Chalybaus mehr bie Schuler ber Philosophie, Kichte mehr die Manner vom Kach in's Auge gefaßt, jener baber es mehr auf eine Einleitung in bas Stubium ber Philosophie und eine Berftandigung über bas Befen ber neueften Svefulation, Diefer bagegen es mehr auf eine fritifche Anweifung zur weiteren Fortbilbung ber Wiffenschaft als folder abgefeben bat. Wir wollen baber nur von neuem bas treffliche Werk, insbesondere ber ftubirenden Jugend, beftens empfohlen baben. —

Ceite 15 Beile 2 v. unten lieb Endziel findet ft, Endzie findelt.

Drudfehler.

# Intelligenz.Blatt.

Sammtliche, in diesem Blatte angezeigten ober in ber "Zeitschrift fur Philosophie und spetulative Theologie" recensirten Werte tonnen burch die L. Fr. Fued'iche Buchbandlung in Tubingen bezogen werben.

### Tübingen. Bei 2. F. Fues find vorräthig:

- \* GARGALLO, marchese Tommaso. Di alcune Novità introdotte nella letteratura italiana. Lezione recitata il giorno 30 agosto 1837 nell' J. R. Accademia della Crusca, con una Elegia latina al canonico Filippo Schiassi su lo stesso argomento. In -8. Milano, 838. n. 32 kr., 8 ggr.
- \* HARI, Fr., Inni. Prima ediz. completa. In 32. Ib. 843. n. 25 kr,
- \* LANCETTI, V., Memorie intorno al poeti laureati d'ogni tempo e d'ogni nazione raccolte. In-8. con ritr. Ib. 839.

  n. 5 fl. 20 k.
  3 Thir 8 ggr.
- \* LEVATI (Prof.) A., Il Triumvirato dell' italica Pittura. Raffaello, Correggio, Tisiano. Elag. ed. in-8 piccolo, adorna di tredici iscisioni in rame. Ib. 837.

  n. 2 fl. 8 kr., 1 Thlr 7 gg.
- \* mankoux, Opere complete, 1 vol. in-8. con ritr. Parigi, 845. n. 6 fl. 18 kr., 3 Thir 15 ggr
- \* -- I Promessi sposi. 2 voli in-12. lb., 845. Fcs 5 = n. 2 fl. 20 kr,
  1 Thir 9 ggr
- \* montr, Vinc., Opere. Ti 6 in-8 gr. Milano, 839/42. n. 19 fl. 42 kr.
  11 Thlr 12 ggr.
- " Ti 6 in-12. lb. 859/42. n. 14 fl. 48 kr., 8 Thir 16 gg. (Beibes gang bubiche Musgaben).
- Poesie liriche di A. Manzoni, Inni di G. Borghi, Terzine di G. Tori.
   In. 48 kr., 12 ggr.
- \* VARCHI, B., Lezioni sul Dante, e Prose varie, la maggior parte inedite, tratte ora in luce dagli Autografi della Biblioteca Rinucciana. Voli 2 in-8 gr. con fac-sim., e ritratto dell' Autore. Firenze, 841. n. 12 fl., 7 Thir.
- \* vinconti, E. Q., Opere. Ti 20 in-8. Milano.

  n. 225 å,
  128 Thlr 12 ggr.
- \* Due discorsi inediti, con alcune sue lettere, e con altre a lui scritte, che ora per la prima volta vengono pubblicate. In-8. lb. 841.

  n. 1 fl. 8 kr., 16 ggr.

Bei &. Maute in Jena find vollständig erschienen:

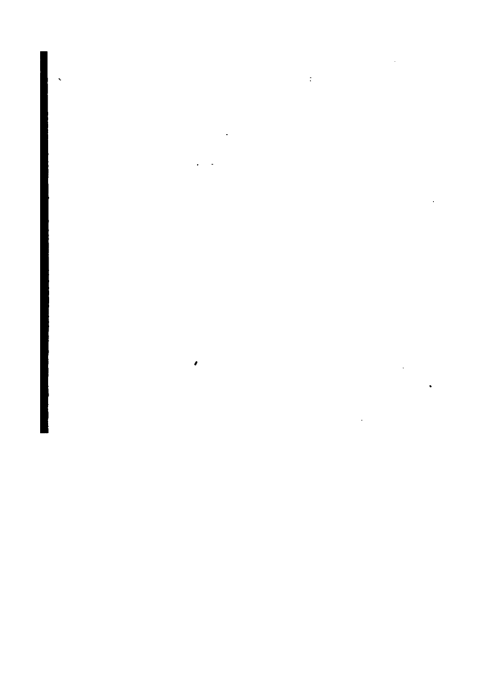
### JUSTINI MARTYRIS OPERA,

ed. Dr. J. C. T. Otto.

• II Tomi gr. 8. 5 Thlr 20 Sgr.

# Inhalt.

|                                                                | Seite |
|----------------------------------------------------------------|-------|
| Ueber bas Berhaltniß ber Detaphpfit gu ber Ethit. Bon Prof.    |       |
| Dr. Beiße                                                      | 1     |
| Der bisherige Buftand der Anthropologie und Pfpchologie. Gine  |       |
| tritische Uebersicht vom Herausgeber                           | 66    |
| Eine physiologische Unsicht von ben sittlichen Dingen. Bon Dr. |       |
| - Romang, Pfarrer ju Darftetten im Canton Bern                 | 106   |
| Die philosophische Literatur der Gegenwart. Bon Prof. Dr.      |       |
| S. Ulriei. Uchter Artitel. Die neuesten Werte gur Ge-          |       |
| schichte ber Philosophie von Brandis, Sillebrand, Branif,      |       |
| Biebermann, Michelet und Chalpbaus. (Schluß)                   | 132   |



## Eine physiologische Ansicht von den sittlichen Dingen.

Bon

Dr. Romang, Pfarrer ju Darftetten im Canton Bern.

J'ai cru qu'on devoit traiter la morale comme toutes les autres sciences, et faire une morale comme une physique experimentale. Helvetius de l'esprit.

### (Fortfegung).

Es ist nicht zu lengnen, die Menschen nennen gut, was ad valetudinem und was ad Dei cultum conducit. Denn daß die Genauern sich verschiebener Worte bedienen, daß sie, was die sinnliche Eristenz fördert oder stört, Wohl und Uebel, hingegen Gut und Bose etwas Anderes, sedenfalls, gesetzt es sei noch nicht gehörig bestimmt, einer höhern Weise der Eristenz Eignendes, nennen, zeigt nur, daß sie einen Unterschied machen unter den Gütern, Güter sedoch sind ihnen beide, ebenso ernstlich das mit Wohl, als das mit Gut Bezeichnete.

Wenn das Thier im Stande ware, seinen Seelengehalt in gedankenähnliche Form zu fassen, so würde es zwar manchersei Zustände und Gegenstände kennen, denen es vor andern den Vorzug gabe, die also für es die Bedeutung von Gütern hätten, sie würden sedoch im Wesentlichen alle von einerlei Art sein, denm nur die Förderung seines animalischen Daseins ist ihm ein Gut. Die Ausbildung und Erhaltung seines Wesens nach seiner einmal gegebenen Bestimmtheit, dieß ist das Gute für das Thier; was hingegen diese stört, sowohl das Hinausschreiten über seine Wessensbestimmtheit, als das Zurückleiben hinter derselben, ist ihm ein Uebel. Equus tem destruitur, si in hominem, quam si in

insectum mutetur \*). Demnach scheint es, je einfacher, je mer nigern Gegensagen in sich Raum gebend eine Existenz sei, besto wenigere Uebel werbe sie kennen.

Für den Menschen nun ist nicht diese einsache Weise der Existenz und Entwickelung gesetzt, daher gibt es für ihn auch verschiedenartige Werthschäungen und Güter. Er ist sinnlichet, animalisches Wesen, und insosern ist alles, wodurch seine ammalische Existenz nach ihrer eigenthümlichen Bestimmtheit gestirdert wird, ihm ein Gut. Er ist aber nicht nur sinnliches Besen, daher kennt und erstrebt er eine ganz andere Weise der Eristenz, ganz andere Güter. Auf diese beziehen sich die ästheischm und sittlichen Werthurtheile, von denen in unserer Untersuchung erst obenhin, nach dem, was das gemeine Bewußtsein davon weiß, die Rede sein konnte, daher wir die genauere Bestimmung ihres Gegenstandes noch aufzusuchen haben.

Daß es eine höhere Weise des Seins für den Menschen gete, als diese sinnliche, die ihm mit den Thieren gemein ift, umd das diese letztere nur als das Substrat der erstern anzusehen sei, als die Bedingung, vermittelst welcher die höhere eine feste Basis gewinnen kann auf unserm Planeten: — dieß braucht nicht sorgfältig nachgewiesen zu werden. Mit durchgängiger Uebereinstimmung des Sprachgebrauchs wird dieses Höhere Bernunft genannt. Was an sich die Bernunft, was im einzelnen Falle vernünstig sie, mag noch so ungewiß sein, darüber ist kein Streit, Bernunst sie das Höchste und Beste im Menschen und für den Menschen. Und dieses Höhere, Bessere, was sie alle Bernunft nennen, ist be durchaus nicht zu übersehen, daß, wie eben ist erinnert worden, auch Spinoza dem ex ductu rationis, als dem Höchsten und Besten, die sorgfältigste Ausmerksamkeit zuwendete.

Db zwischen bem Sinnlichen und Bernünftigen noch ein Drivtes, Mittleres angenommen werben solle, mag einstweilen unem schieden bleiben. Die ästhetische Werthschätzung, die, als solch, nicht bem sinnlichen Wesen angehört und boch ziemlich allgemein

<sup>\*)</sup> Spin. Ethie. IV. pract.

auch von der sittlichen unterschieden wird, scheint darauf hinzudeuten, und eben so auch die so ausgedehnte Region psychischer Entwickelungen, wo sich eine weit über alles blos Animalische hinausgehende Intelligenz zeigt, ohne daß der Entwickelungszustand
als wahrhaft vernünftig anerkannt werden könnte.

Doch vielleicht ist dieß nur ein Gebiet des Uebergangs und ber baherigen Berschmelzung der niedern und der höhern Region. Jedenfalls wird die richtige Einsicht in diese Dinge, so weit sie zu unserer Aufgabe unerläßlich gehört, am sichersten gewonnen werden, wenn zuerst die bestimmter entgegengesetzten Gebiete geshörig unterschieden worden sind.

Dhne weitere Rechtfertigung wird ausgesprochen werden durfen, das vernünftige Wesen und Leben sei das Sittliche. Und nach unserer Grundansicht von den Werthen und Gütern wurde die Bernunft, als reales lebendigstrebendes Princip, in ähnlicher Weise, wie der sinnliche Trieb, sich selbst den Werth beilegen.

Die allgemeinste Bestimmung bes Sittlich : Guten wäre mits bin gefunden, wenn zuversichtlich gesagt werden darf, das Sein und die Wirksamkeit der Vernunft sei das Gute. Schon in dies serstimmung hat unsere Wissenschaft einen realern Inhalt geswonnen, als nach der gewöhnlichen Behandlung. Doch bedarf sie auch in einer sich auf den Umriß der Grundanschauung beschränskenden Erörterung mancherlei Vervollständigungen. Vor allem sollte das wirklich sittliche Gebiet von dem ihm doch theilweise ähnlichen des natürlichen Lebenskreises etwas genauer unterschies den werden.

Nur auf dem Gebiete des Lebendigen ist von eigentlichen Werthen die Rede, denn der Werth des Unlebendigen wird nur im bewußten Lebendigen erkannt, und kommt ihm zu nur inwiesfern es diesem zur Vermittelung dient, ihm irgendwie entspricht und eine Befriedigung gewährt. Aber nicht alles bewuste Leben ift sittlicher Natur. Hoffentlich ist aus der bisherigen Darstellung unserer Grundansicht klar geworden, wie das Sittliche als ein substanzielles Wesen von gediegenster Bestimmtheit gefast werden muß, so das schwerlich Boses und Gutes aus Einem und demsels

ben Princip abzuleiten sein wird. Welches aber ist denn das von den übrigen Weisen des Lebens sich unterscheidende Princip, web des allem Sittlichen zu Grunde liegt?

Bon der Bernunft wurde man ziemlich unangefochten sagen mögen: sie sei Princip nur des Guten und Wahren; wo Böses, da sei Abwesenheit der Bernunft. Dürfen wir aber ganz ebenso auch sagen, der Geist sei ausschließlich gut, bewirke und thue nur das Gute? Gerade die schlimmsten Arten des Bösen scheinen wohl den Meisten aus einem nichtsinnlichen Grunde hervorzuge hen. Wird indessen semand behaupten wollen, der Geist sei ebenso sehr unvernünftig, als vernünftig?

Bei der Verworrenheit und in jeder Beziehung sich fund gebenden Halbheit der herrschenden Vorstellungen und ihrer Ausdruckweise wird die Untersuchung sich nicht zu sehr durch dieselben dürfen beunruhigen lassen. Da Geist doch ebenfalls höhenst Leben bedeutet, so wird man wohl die Ausdrücke Vernunft und Geist als gleichbedeutend gebrauchen, und dem nicht als gut Auzuerkennenden auch die Dignität des wahrhaft Geistigen absprechen dürfen.

Jebenfalls muß bie Betrachtung, welche eine Realerflarung ibres Wegenstandes fucht, im Begenfat zu ben berrichenben Ar fichten es magen, in aller Strenge, nicht nur fo balb und unficher, wie sie sich jest in hinsicht auf die Vernunft ausbruden, bas reale Gute aus einem bestimmten realen Princip abzuleiten, web des, ale foldes, und in birecter Wefensaugerung, bas Bofe nicht erzeuge. Und von der Analogie ber niedern Arten des Lebendigen halten wir bei Bernunft ober Beift wenigstens fo viel feft, als schlechterbings geschehen muß, wenn eine Bermeibung ba burchaus haltlosen Borftellungen möglich sein foll, die man fic meistens von biesem Lebensgebiete macht. Wie bas Bose ausw faffen , wie die einzelnen Erscheinungen des sittlichen Bewußtseins zu erklären seien, kann in dieser Abhandlung nicht völlig er schöpft werden, und was wir vielleicht anbringen konnen, if einstweilen zu verschieben. Dit möglichfter Bestimmtheit aba ift auszusprechen, daß alles Bose ebenso wenig That und Bo

Eine physiologische Ansicht von den sittlichen Dingen. 17

stimmtheit des geistigen oder vernünftigen Wesens ist, als die Ungestalt und Corruption des Physisch-Lebendigen Product seines gesunden Bildungstriebes.

Der Geist ober die Vernunft ist als solche realiter und wesentlich selbst das Gute \*). Die Vernunft umfaßt aber nicht alses Bewußtsein. Richt nur gibt es ein thierisches Bewußtsein, sondern auch ein menschliches von oft bedeutender intellectueller Entwickelung, wobei doch der Justand kein wahrhaft vernünstiger und sittlicher ist. Und weder auf der theoretischen noch auf der praktischen Seite des Bewußtseins ist es leicht, die Grenze zu bestimmen, wo das Vernünstige, das Positiv-Sittliche anfange.

Aus der höhern Natur und Bedeutung der obern Sinne die stillichen Werthe zu construiren, wie Beneke versucht hat, wird wohl niemals gelingen, obschon allerdings dieselben, als vorzugs-weise der höhern Geistesentwickelung dienend, naher mit dem Sittlichen zusammenhangen. Die höhere Wissensentwickelung ge-hört ohne Zweisel zum vernünstigen Dasein, also zum Guten. Doch nicht nur kommt auch den untern Stusen der intellectuellen Entwickelung, wenigstens in Verbindung mit gewissen Beschaffenseiten der praktischen Seite, ein sittlicher Werth zu, sondern bei der höchsten theoretischen Entwickelung hat oft der ganze Zustand keinen wahrhaft sittlichen Werth. Sowohl nach den Andeutungen unserer Untersuchung, als nach der entscheensten Ueberzeugung

<sup>\*)</sup> Die positivchristliche Ueberzeugung weicht bier ebenso entschieben von berjenigen bes natürlichen Bewußtseins ab, als in irgend einem Punkte ber Lehre von ben göttlichen Dingen. Ihr ist bas wahrhaft Sute nicht bie angeborne Bernunft, sondern ein als göttliche Gnabenwirkung in ben natürlichen Menschen hereingekommenes. Die christliche Sthit von Harles ist wohl die erste, welche, im Gegensab zur philosophischen Sittenlehre, die nach den dogmatischen Ansprüchen des christlichen Bewußtseins auch der Ethik zukommende Stellung gleich von Ansang einzunehmen sucht. Schwierig dürfte es aber für die christliche Sitteutehre werden, den Unterschied ber aus dem Glauben hervorgehenden von der natürlichen Tugend überall als einen realen nachzuweisen.

bes unwissenschaftlichen Bewußtseins, ift bas Gute hauptsächlich auf der praktischen Seite, in der realen Besenheit des Geiftellebens zu suchen.

Hier bietet sich wahrscheinlich das deutlichste Unterscheidungs merkmal dar, wenn wir den sittlichen Trieb gerade unter dem Gesichtspunkte in's Auge fassen, wo sich uns die größte Aehulickeit zwischen ihm und dem nicht=sittlichen herauszustellen schien, und wir ohne Zweisel werden beschuldigt werden, das Sittlicke in hohem Grade mißkannt zu haben.

Man erlaube die abermalige Zurückbeziehung auf unsere Ableitung alles Werthurtheils aus dem Streben des sich selbst ar halten wollenden, seiner eignen Förderung den Werth beilegenden Triebes, so daß das suum Esse conservare ex fundamento proprium utile quaerendi auch das Princip der sittlichen Lebensbewegung zu sein schien. Wir sagten oben, es werde darauf absommen, welches utile gesucht werde.

Der sinnliche Trieb ift jederzeit egoistisch im eigentlichen Sinn, b. h. nur fein einzelnes, alles Andere ausschließendes Sein mb Gebeiben suchend. Denn er ift eben nur Energie bes physischen Wefens, welches, in die Grenze ber Ginzelheit feftgebannt, fic nicht in die Sphäre des Allgemeinen zu erheben vermag, alle, wie überhaupt bas Rörperliche, wo anderes Seinesgleichen au fängt, zu fein aufhört, mithin burch bas Undere auf allen Seitn eingeengt wird, baber es benn auch nach bem Maage feiner Energie bas Andere zu verdrängen und aufzuheben ftrebt. Anders bage gen ichon bas Princip ber afthetischen Werthschähung. uninteressirt, und ift es allerdings in bem Sinne, baf fie, als folde, auf ausschließenden Besit feine Rudficht nimmt, vielmehr burch ben Mitgenuß Anderer gehoben wird. Noch weniger and schließend ift der sittliche Trieb. 3mar will die sittliche Befenheit bes Einzelnen suum Esse conservare, suum utile quaerere, abn sein individuelles Esse und Utile ift identisch mit bem Esse bes Sittlichen überhaupt. Daber fommt bie rein sittliche Ginzel-Er ftenz mit keiner andern in Collision, sondern, weil ihr Trieb am das allgemeine Wesen des Sittlichen überhaupt geht, ift ihr be

Eine physiologische Unficht von den sittlichen Dingen.

andere sittliche Existenz ebensoviel werth, als die eigene, sie finbet darin ihr eigenes Sein, und die Berührung wirkt folglich,
statt beengend, fördernd auf sie ein. Gerade in seiner lebhastesten Strebung erkennt das sittliche Bewußtsein den unbedingten Worth der andern sittlichen Wesen an, welche Anerkennung sich im Gesühl der Achtung ausspricht, so daß aller in etwa noch anhaftenden unsittlichen Elementen sich regenden egoistischen Strebung Stillestehen und Zurückweichen geboten wird.

An diesem ausschließenden, im eigentlichften Sinne egoistischen Wesen wird überall das Unsittliche sich erkennen lassen, gleichviel ob es auf Befriedigung unmittelbar sinnlicher, Begierden ausgebe, oder ob diese weniger dabei hervortreten; und umgekehrt wird die Strebung, welche durchaus frei ist von aller ausschließenden Tendenz einer sich in sich selbst versestigenden Egoität, von dem gessunden sittlichen Bewußtsein überall als sittlich anerkannt werden. Der theoretischen Entwickelung dann wird im Allgemeinen eine sittliche Bedeutung zukommen, se nachdem sie mit der angedeutesten Beschaffenheit des realen praktischen Wesens in Uebereinstimmung steht, und abgesehen hiervon würde man das nicht blos an der Einzelseristenz hafrende, sondern zum Unbedingten und Ganzen sich erhebende Erkennen als das vernünstige bezeichnen können.

Eine scharfe Grenze läßt sich freilich auch nach dieser Bestimmung nicht ziehen zwischen dem Vernünftigen und Nicht-Vernünftigen, Sittlichen und Nicht-Sittlichen. Wohl möchte diese Mübe, das Sittliche vom Nicht-Sittlichen auszusondern, Manchen als eine überflüssige und unfruchtbare erscheinen, indem sie vielleicht meinen, es bedürfe nichts weiter, als das Sittengeses an jeden gegebenen Justand zu halten. Allein für uns fragt es sich eben erst noch, was wir als das Wesen und Geset des Sittlichen anzusehen haben?

Einen Gegensatz bes höhern und Niebern, bes Sittlichen und Unsittlichen mussen wir sebenfalls anerkennen. Demnach ist für bie auf bas reale Wesen bes Gegenstandes eingehende Untersudung die Frage nicht zu umgehen, ob das höhere, Vernünstige ein von dem Niedern, Nicht-Bernünstigen wesentlich Verschiedenes fci, ober vielmehr nur die bochfte, vollständigfte Entwidelung bes gangen als wirkliche Einheit zu faffenden menschlichen Wefend?

Selbft Ariftoteles, ber boch in ben höbern Arten bes Bo feelten bie fonft von ihm unterschiedenen breierlei Geelen, bie er nabrende, empfindende und bewegende, als eine untrennbar Einbeit auffaßt, inwiefern die niedrigere immer die nothwendige Bedingung ber bobern fei, so daß diese ohne jene gar nicht be fteben konnte, ift geneigt, bie vernünftige Seele als trennbar at auseben von jenen andern, ba fie boch von außen berein gefom men und fortwährend vom Rörper trennbar fei. Dieß ift in Wefentlichen auch fo ziemlich bie berrichende Borftellung geblieben Dann wurde angenommen werden muffen, bas Bernunftprinch liege zuerft als gleichsam von außen hineingelegter Reim in ben abgeseben von ibm thierabnlichen Wefen bes Menschen . und it einer zum Theil lange hinten nachfolgenden Entwickelung burd bringe es endlich bas por ibm entwickelte niebere Bewuftfeinleben. Allein nach biefer Unficht enthielte bie Gine Lebenserscheinung be Menschen zwei von einander ausgeschiedene Befenheiten. Die niebere Seele bat, als empfindendes und bewegendes Princip eine Art von Bewußtsein und Willen, und bas Vernunftprincip muß boch, besonders wenn es getrennt von bem andern als aeiftige Wesen besteben fann, nicht weniger einen Willen und ein Bo mußtsein baben, welches beibes es zu ber niedern Seele bergw bringen wurde. Demnach murbe man fich bei forgfaltigerer Aut bildung biefer Borftellung in Sinsicht bes Menschen überhaupt in ähnliche Schwierigfeiten verwideln, wie die unter bem Ramen bes Monotheleten-Streites bekannten theologischen in hinsicht auf bie Person bes Gottmenschen. Wer sich ein wenig beutlich macht was einem biemit zugemutbet wird, burfte fich vielleicht bod # ber andern Auffaffung geneigt finden, welche bie vernünftige Sette. mit der ernährenden und empfindend bewegenden als eine einzigt Lebens = und Wesenseinheit ansieht. Nach biefer Unficht wurde . im menschlichen Wefen jebe ber verschiedenen Ariftotelischen See len nur eine eigene Stufe seiner Entwidelung ausmachen, und bas vernünftige und sittliche Wesen mare nur die bochfte und web

fanbiafte Entwickelung bes gangen menschlichen Seins, Die fich aus den untern emporbilden wurde, nicht als ein von benselben getrennt bestebendes Princip, fondern abnlich, wie auf bem Bebiete bes Physisch = Drganischen bie vollständige Gestaltung aus ben vorbergebenden in einem und demselbigen Bildungsproceff refultirt. Eine ziemlich entschiedene Sinweisung auf diese Ansicht fcheint auch barin zu liegen, bag fich feine icharfe Grenze wollte Kinden laffen zwischen dem Sittlichen und Richt-Sittlichen. Werthunterschied ber verschiedenen Momente wurde bei einer ber phyfifden Bildung und Entwickelung febr abnlichen Beife nicht aufgeboben. Auch in der rein pflanzlichen und animalischen Entwickelung werden im geborig fich vollziehenden Berlaufe bie mannigfaltigften Bestimmtheiten ber frühern unvolltommenern Buftanbe allmählig abgestoßen, bis bie volltommenfte Bestaltung fich gebilbet bat, und jedem Moment, jeder Entwicklungsstufe bleibt dabei ibr eigenthumlicher Werth. Wie Leibnig wohl gang richtig gesagt bat, ber Magnet wurde nach bem Norden ftreben wollen, und bieß mit Freiheit zu thun meinen, wenn er fich feiner felbst bewußt mare; fo wurde in ber Pflange, wenn bie Strömung und Strebung ber ihre Gestaltung bestimmenden Rrafte von ber pflanglichen Seele gewußt wurde, ein bem menschlichen febr abnlicher Bewuftfeinszustand entstehen. Das jedesmal ber 3dee bes Gemachies Entiprechenbe mußte als gut, bas Entgegengesette als bose empfunden werden. Und auch jene Rücksicht, welche den Aris Roteles bewog, eine Trennbarfeit der vernünftigen von der nichtvernünftigen Seele anzunebmen, die Trennbarfeit berfelben vom Leibe, icheint nicht burchaus entscheibend gegen biese Unficht. Auch wenn die vernünftige Seele nicht ein und daffelbige Wesen ware mit bem physischen Lebensprincip, mußte fie bei ber Trennung vom Leibe febr Bieles von bem, mas, fo lange fie im Leibe lebt, ibr Dafein mitconftituirt, gleichsam von sich abstoffen, und boch glaubt man, daß bie Ibentität bes Wesens erhalten werbe. Sollte benn nicht auch die ftreng einheitliche Seele, die wohl ihren Leib weit mehr felbft bervorbringen, als aus bemfelben resultiren wurde follte fie nicht fich gang über die gegenwärtige Eriftenz erheben

können, ohne die innere Joentität ihres Wesens aufzugeben? Ber überzeugt ist, daß die Seele sich wiederum verleiblichen werde, der muß jedenfalls der von diesem Leibe trennbaren die Fähigkeit der Andildung eines neuen Leibes zuschreiben, also wohl ebenspiel auf das physische Leben Bezügliches beilegen, als ihr nach der hier in Frage stehenden Ansicht zu der nicht eigentlich vernünstigen Lebenssphäre Gehöriges inhäriren würde. Gewiß hängt die Fordauer der Seele nicht ab von ihrem Verhältniß zum physischen Lebensprincip.

Uebrigens verhalte es sich biermit, wie es wolle, die Bo ftimmung bes Sittlichen, soweit eine folche gang im Allgemeinen aegeben werben fann, murbe unter beiberlei Borausfegungen wefentlich gleich ausfallen. Alle stimmen barin überein, bag bie Bernunft bas eigenthumliche und eigentlichste Befen bes Den fcen ausmache. Demnach konnen wir jedenfalls fo ziemlich ber Spinozistischen Kormeln uns bedienen: Per perfectionem in genere realitatem intelligam; virtus, quatenus ad hominem refertur, est ipsa hominis essentia; per bonum intelligam id, quod certo scimus medium esse, ut ad exemplar humanae nature magis magisque accedamus. But ift nur im einzelnen Ralle, was bie Realität und Bollftandigfeit bes menschlichen Befens mitton flituirt. Das vollständige Gute aber, soweit es in ben Bereich ber Ethif als folder hineinfällt, finden wir in ber gangen Bob ftanbigfeit bes vernunftgemäßen menschlichen Daseins auf ber Erbe, wie dieselbe abgemessen worden ift durch den, welcher bem Der fchen bas Sein in feiner gangen Bestimmtheit gefest bat, und wie fie von dem erkannt wird, welchem die 3dee biefes Scins auf gegangen ift.

Je nachdem ein Moment des ganzen menschlichen Daseins zu dieser Bollständigkeit mehr oder weniger beiträgt, in demselden Maaße kommt ihm auch sittliche Bedeutung zu. Das eigentlich Sittliche wird jedoch nur anzuerkennen sein in der die Idee des menschlichen Wesens völlig in sich fassenden Realität des Geistel, und in der dieses subjective Wesen explicirenden und auswirkenden That. Alles Andere hingegen hat für die Sittenlehre eine Be-

Gine physiologische Ansicht von ben sittlichen Dingen. 477 beutung nur vermöge irgend einer vermittelnden Beziehung zu biefem eigentlich sittlichen Wesen.

Diese Bestimmung des Sittlichen ist allerdings nicht so genau, als zu wünschen wäre, doch stellt sie wohl einen nicht weniger gediegenen Inhalt dar, als die Formeln, welche die Sittenlehrer an die Spihe ihrer Abhandlungen zu stellen pslegen. Und für eine ihren Gegenstand in der Weise der Naturwissenschaft untersuchende Betrachtung eignet sich kaum eine besser. Denn auch die normale Vollkommenheit eines Naturgegenstandes würde nicht am besten erkannt und dargestellt werden in einer sie nach abstracten Merkmalen a priori bestimmenden und demgemäß den Inhalt zerlegenden, sondern eher in einer das concrete Wesen in durchbringender Anschauung erfassenden und nach seiner Einheit und Mannigsaltigkeit beschreibenden Behandlung \*).

Unter dem mancherlei Unhaltbaren der gemeinen Borftellungsweise in Hinsicht auf die sittlichen Dinge ist namentlich aufgeführt worden die Art und Weise, wie das Sittengeset vorgestellt wird als eine Regel, von welcher durchaus nicht zu sagen ist, wie die Bernunft dazu komme, sich dieselbe vorzuschreiben, wie der Wille als vernünftiger sich zu ihr verhalte, und worauf sie beruhe, da sie nicht als Bestimmtheit eines Seins gesaßt werden soll.. Zum nothdürftigen Umriß unserer Auffassung des Sittlichen gehört, daß wir doch wenigstens andeuten, wie dasselbe sich uns in dieser Hinsicht darstellt.

Rach ber oberflächlich gefaßten Beife gemeiner menfclicher Gefeggebung bentt man fich unter einem Gefeg eine gebietenbe

<sup>\*)</sup> Das driftliche Bewußtsein freilich tann biese Auffassung nicht gelten laffen, so lange bie Gegenfase nicht gehoben sind, welche in ben eigentlich religiösen Fragen zwischen ihm und bem natürlichen Bewußtsein bestehen. 3war wurde gerade bie tiefste Fastung ber eigenthumlich christlichen Sittenlehre, wie fie burch harles sich Bahn zu machen anfängt, in gar vielen Dingen mit

Borfdrift, die als folde nur noch die vorausgedachte Bestimmung eines Seins wurde beißen fonnen, ju welcher aber bas wirfliche Sein erft bingutommen foll in der fie erfüllenden Wirklichkeit. Auf bem Gebiet ber Ratur trennt man jedoch bas Befet weniger von bem wirflichen Sein. hier wurde man wohl nicht viel einwenden gegen bie Erflärung: bas Gefet fei fur jebes Gefetmäßige bie beftimmte, feftstebende Weise seines Daseins. Wo es für irgend eine Eristenz eine bestimmte Norm und Beise bes Werbens und Seins giebt, ift biese bas Beset, und wenn feine solche angenommen wer ben zu können scheint, so wird die Sache als zufällig und gesebles angeseben. Auf biesem Gebiet benft bann wohl auch niemand im Ernfte baran, bas Gefet anderewo zu suchen, als, wenn aus nicht nach seiner Bollständigfeit in ber einzelnen Erscheinung, bob in ber Gesammtheit bes bestimmten Gebiets, und zulest überhaupt bes natürlichen Seins. Blog in ber jeweiligen Erscheinung if nicht bas gange Gefet, felbst wenn sie bemselben burchaus ent fpricht, 3. B. nicht in bem Kallen eines bestimmten Rorpers if bie ganze Wirklichkeit bes Gefetes ber Schwere gegenwärtig. Abn Diese ift auch nicht außerhalb ber Gesammtheit ber gravitiren ben Rörper, sondern ift in dieser Beziehung eben ihrer aller gemeinschaftliche Weise und Daseinsbestimmtheit. Und wem ba einem organischen Wesen bem Bilbungegeset nicht Genuge ge-Schehen ift, fei es eingetretener Störungen wegen, fei es, weil bit Entwidlung fonft nicht weit genug fortgeschritten ift, fo ift allerbings die reale Wirklichkeit des Gesetzes bier nicht vollftandig

der unfrigen übereinstimmen, von dem Punkte an, wo die Wie bergeburt vor sich gegangen wäre, das Princip des driftid Guten in dem natürlichen Menschen sich sestgeseth hatte. Allein das Gute ist auf diesem Standpunkte ein Göttliches, während das natürlich sittliches Bewußtsein, auch als wirklich sittliches, guerst gewissermaßen gottlos sein kann, und wenn auch diese Einseitigkeit bei vollständigerer Entwickelung des natürlichen Bewußtseinsgehaltes sich verlieren muß, so wird boch die driftiche Ethit stets ein anderes Gut zu haben behaupten.

in ber einzelnen Erscheinung vorhanden, sondern fdeint außerhalb berfelben angenommen werben zu muffen. Doch wird auch bier niemand bas Naturgeset als etwas nur Ibeales vorstellen, und auch nicht ihm eine Realität zuschreiben außerhalb ber Gesammtbeit der unter ihm stehenden Erscheinungen. Auch in der hinter ibrer Ibee gurudgebliebenen Erscheinung ift bas Befet gugegen. nur ift es in seiner vollen Wirksamfeit irgendwie gehemmt morben. Immer und überall ift bas Raturgefet zu benfen als bie reale Macht ber bestimmten Existenzen, welche biefe, gemäß ihrer Einordnung in bie Gesammtheit bes Seienden, sowohl in ihrem Berben ale in ihrem Dafein tragt und beberricht. Das Gefet ift also realiter in jeber einzelnen Erscheinung gegenwärtig; eben fo nothwendig aber greift es auch über febe binaus, als die beberricbenbe Dacht aller zusammen. Go ift auf bem Naturgebiet bas Gesetz die feste Bestimmtheit bes Seins. Und bei einiger Ueberlegung wird man auch zugeben, daß felbst bas zuerft als blog porausgebachte Bestimmung eines noch nicht wirklichen Seins fich barftellende von Menschen gegebene Gefen, die anscheinend nur noch in Gebanken gefette Bestimmung einer erft zu erwartenden Wirklichfeit - daß auch dieses Geset, sobald ibm eine reale Bedeutung zufommt, icon bei seinem ersten Bervortreten Die feste Bestimmtheit bes Willens ober ber Dacht ift, welche bas Daseinsgebiet beberricht, dem bas Gefet gegeben wirb. Auch bier ift bas Befet gleich von Unfang fein bloges Sollen, bem nicht auch ein Sein gufame, sondern vielmehr ber bestimmt formulirte Ausbrud eines realen Seins für bas gemeinsame Bemußtfein.

In ganz entsprechender Weise ist benn auch das Sittengesetz aufzufassen. Es ist eben ganz und gar nichts Underes, als die reale Bestimmtheit des sittlichen Wesens selbst \*). Wo sittliches Wesen sich sindet, da ist das Sittengesetz als die Weise bieses Seins, und außerhalb des realen Guten ist kein Sittengesetz, son-

<sup>\*)</sup> Bergl. Schleiermacher über ben Unterschied zwischen Ratur. und Sittengefen, ber Utad. d. Wiff. in Berlin vorgelesen. 1825.

dern nur Vorstellung und gedankenmäßiger Ausbruck desselben. Junachst ist für uns seine Gegenwart und Wirklickeit da, wo es zum Bewußtsein kommt, in der menschlichen Seele selbst, als die Bestimmtheit des reinen sittlichen Triebes, dessen Einwirkung auf das Bewußtsein die sittliche Werthschäung erzeugt, und damit das Wissen um das Gesey. Db das Bewußtwerden des Gesess seine allererste Wirklichkeit im sittlichen Subjekt sei, dürste noch bezweiselt werden, unbestreitbar jedenfalls ist schon im Bewußtwerden des Gebotes selbst eine wirkliche sittliche Realität, ein eigentliches Dasein des Guten gegeben, obschon nur ein unvollständiges, wobei die Existenz, in welche die sittliche Realität hereingreist, im Ganzen ihr unangemessener sein kann, als eine andere, in der das Bewußtsein des Gesess sehlt.

hier zeigt fich nun, wie febr muß Ernft gemacht werben mit iener Meugerung Rante, "bag bas Sittengefen blog bas Selbstbewußtsein ber reinen praftischen Bernunft sein mochte". Es ift ohne Zweifel, so wie es bem sittlichen Subjekt zum Bewußtfein fommt, gar nichts Underes, und nur der Wille des niedern Bewußtseins hat sich ihm zu unterwerfen, der vernünftige Wille bingegen, als die reale Energie ber Bernunft, bat fich nur geltend zu machen, und ber ganze sittliche Entwickelungsproceff, vom erften Bewußtwerben bes Gesetzes bis zur vollständigsten Erfüllung seiner Korberung, ift ein einziger Verlauf bes fich im menschlichen Welen, und zwar im Gegensage zu bem, was in biefem, und überhaupt in ben Dingen, nicht sittlich ift, entfaltenden fittlichen Triebes, ober der realen Bernunftenergie. Und gewiß wird eine Auffassung, die in haltbaren Borftellungen bie Sache ergreifen will, fich weit mehr an die Analogie physischer Processe halten muffen, als man gur Beit noch mit ber Dignitat bes Sittlichen verträglich zu balten icheint wobei es übrigens für das Verständniß der einzelnen Momente nicht eben sehr viel barauf ankommen wird, ob eine Zweiheit ber Principien im menschlichen Wefen vorausgesett werbe, ober eine wesentliche Einheit bes Niedern und des aus diesem fich entwicklnden Söbern, denn auch nach der lettern Annahme ift bas Git

he eine Realität, die nach fester Wesensbestimmtheit sich entidelt, und das Niedere abstößt oder es sich unterwirft \*).

Nach bieser Grundanschauung ist die Sittenlehre eine in ganz inlichem Sinne reale Wissenschaft, wie die Naturlehre, und wohl nzig von einem solchen Standpunkte aus ist ein reales Wissen

<sup>\*)</sup> Der hier entwickelten Unficht werben manche auch begwegen ungeneigt fein, weil bei biefer Ibentificirung bes sittlichen Willens mit bem Princip bes boch in feiner Beife bie ftrengfte Roth. wendigfeit ausbrudenben Sittengefeges bie Freiheit preisgegeben werden muffe. Allerbinge murbe biefe Unficht nicht ausgesprochen werben, wenn ber Berf. Die Auffaffung ber Freiheit, welche er in ber Schrift: Billensfreiheit und Determinismus, Bern bei Jenni 1835, entwickelt, und auch in feine naturliche Rel. Lehre, Burich, bei Schultheß 1841, aufgenommen bat, als widerlegt und unrichtig anfeben konnte. In Diefer Beziehung wird auf die bezeichneten Bucher verwiesen. Sier foll nicht ber alte Streit immer von neuem verhandelt werden. Rur mochte ber Berfaffer befonders biejenigen feiner Recenfenten, bie im Intereffe ber driftlichen Frommigfeit ibn gurechtweifen gu muffen glaubten, gefälligft nachzusehen bitten, wie Sarleg, beffen tiefdriftliche Befinnung boch nicht in Zweifel gezogen werben tann, fich in feiner driftl. Ethit S. 11 und Unmerfung, über Diefe Frage ausspricht. Etwas Barteres, als biefer Sittenlehrer, hat ber Berfaffer mohl nicht gesagt und braucht nichts Sarteres ans gunehmen. Gerade bie gebiegene theologische Ueberzeugung follte in biefem Stud nicht fprobe thun gegen unfere Unficht. Dem bloß gemeinverständigen Bewußtfein hingegen ift fein Biberftre: ben nicht zu verdenten; es mußte aufhören, zu fein, mas es ift, wenn es nicht protestiren follte. Und boch ift biefes Bewußtfein ein auf feiner Stufe naturliches und gefundes. Die Dialettit unferer fpekulativen Recenfenten hingegen wird einft noch all. gemeiner, ale bereite jest geschieht, ale eben fo ungefund wie unnaturlich erfannt werden. Wie gefund und mahr die Frommigfeit fei, bei ber man nicht gerechter und unbefangener wird, ale jener Recenfent im Tholut'fchen Ungeiger 1843, wollen wir nicht untersuchen.

von bem Sittlichen möglich. Doch mechten wir nicht gang nach einer. übrigens von ibm felbft ichon einigermaßen berichtigten, Meußerung Schleiermachers \*) fagen: "von bem gleich allgemeinen Begriff ift bas Einzelne auf ber Naturseite eben fo febr ab weichend, wie auf ber Bernunftseite". Das Collen berricht obne Ameifel auf bem sittlichen Gebiete weit mehr vor über bas Sein, als auf bem ber Natur. Nicht nur ift auch bier bas Befet nach feiner Ganzbeit nur zugegen in ber Totalitat feines Gebiete, fow bern bas einzelne Individuum bleibt bier weit mehr gurud binin ber Bollftandigfeit feines Befens, die fich dem Bewußtfein aus auf ben untern Stufen ber Entwidelung indicirt, felbft wenn es fte nirgende außerlich verwirflicht geschaut hatte. Ueberhaupt foie nen, ber Grund fei nun, welcher er wolle, in ben bobern Spharn bes Lebendigen baufigere Störungen flattzufinden, als auf den niebern Dafeinegebieten. Dann muß offenbar bas Sollen auf bem Bebiete bes Sittlichen auch begmegen fich weiter erftreden weil die Grenzen dieses irbischen Daseins nicht bie ganze Bestimmuna bes fittlichen Wefens umfaffen, bie Richtung aber, in mel, der die Entwidlung in's Unendliche fortzugeben batte, icon auf untern Stufen ziemlich beutlich erfannt werden mag.

Dennoch ist auch hier sebesmal bas Sollen nur am Sein. Das Sittengesetz ist die substanzielle Wesensbestimmtheit alles sittlichen ober vernünstigen Seins in seinem ganzen Gebiet, und zwar nicht nur in hinsicht auf den abstractallgemeinen Gattungstypus, sondern zugleich in Rücksicht auf die Erfüllung desselben in der einzelnen Erscheinung.

Die Sittenlehre hat, als solche, au ihrem Gegenstande nur bas sittliche Wesen und Leben ober bie Vernunftwirklichkeit auf ber Erbe. Doch kann bas entwickeltere sittliche Bewußtsein nicht umbin, über biese Sphare hinauszublicken.

Bon dem Geset eines bestimmten Naturgebiets wurde nicht anzunehmen sein, daß es eine Realität habe außerhalb seiner bestimmten Sphäre in ihrer ganzen Ausdehnung. Das substanzielle

<sup>\*)</sup> Sittenlehre S. 39.

Bilbungegeset eines bestimmten Thier = ober Pflanzengeschlechts wird, als solches, seine Grenzen baben in ber Ilmaremung bes raumlichen und zeitlichen Daseins bes Geschlechtes felbft, in welder es ohne Zweifel auch zu feiner vollständigen Entwickelung tommt, und in seiner Ganzbeit wird es aufgeben und aufgeboben fein in bem Universalzusammenhang ber allgemeinen naturgefetlichkeit, aus ber es hervorging, und burch die es beim allseitigen Berschwinden bes Geschlechts wiederum absorbirt werden wird. In abnlicher Beise werben wir bas Bilbungsgeset bes menichlichen Geschlechts nach seiner blog natürlichen Eriftenz auffaffen burfen. Das menschliche Geschlecht ift nicht von seber gewesen. und wird, in seiner gegenwärtigen Weise, nicht immer fortbefteben. Indeffen wird bas sittliche Bewußtsein boch nicht bazu gebracht werben konnen, anzunehmen, bas fittliche Wefen und Gefet habe nur biefe relative Bedeutung, es fei ein mit bem Menschengeschlecht Entstandenes, und mit bem Aufboren ber irdiichen Erifteng beffelben wiederum Berfcwindendes, in einer bobern Befesmäßigfeit als untergeordnetes Moment Aufzubebendes. Das au tieferer sittlicher Besinnung gefommene Bewußtsein vermag es ichlechterbings nur zu benten als ein Absolutes, Ewiges, nicht an bie Eriftenz ber menschlichen Gattung Gebundenes.

Den allgemeinsten Naturgesepen 3. B. bem ber Gravitation, schreiben die Natursorscher unbedenklich eine Geltung zu über die ganze Sphäre und Geschichte bes einzelnen himmelskörpers hinaus, so daß dieselben nicht, wie das eigenthümliche Geset der dem einzelnen himmelskörper eigenthümlichen Wesen und Daseinsweisen, als erst mit diesem gesetzt anzusehen sein würden. Dem Sittengesetz aber muß nothwendig eine noch allgemeinere und höhere Geltung beigelegt werden. Es ist nicht nur kosmisch, wie die Schwere, sondern in einem weithöhern Sinn allgemein. Es ist nicht bloß in, es ist vor und über allem Zeitlichen und Räumlichen. Man würde wohl nicht unrichtig sagen können, es gebe eine mechanische Weltordnung durch das ganze Gebiet der körperlichen Welt. Nicht ohne Grund aber ist der Ausdruck moralische Weltsordnung weit mehr im Gebrauch. Das mechanische Gesetz ist

nicht das wahrhaft ordnende. Hingegen ist es von allem Gewissen das Gewisseste für den menschlichen Geist, daß das Sittliche im menschlichen Dasein nur eine Erscheinungsweise ist von einem über alles Zeitliche und Räumliche erhabenen, alles Seiende nach der ihm eigenen allerhöchsten Gesemäßigkeit beherrschenden Guten. Diese Gewisheit gibt nicht die gemeine Anschauung, nicht der bloße Berstand — das Bewußtsein gewinnt sie unter der Einwirfung einer lebendigen Energie des realen sittlichen Triebes.

Das sittliche Bewußtsein weist in biesen Indicationen m nächft bin auf eine nicht in ber einzelnen Erscheinung völlig auf gebende, vielmehr über alles Endliche erhabene, nach ber Anglogie bes Naturgesetes vorzustellende und boch bieses unendlich übertreffende Realität bes Sittengesetes. Es ift aber nicht zu benten, baf fittliche Befenheit bestehen follte außer fittlichem Befen, bie fes aber hat mahrhafte Wirklichkeit nur in der Weise bes wir lichen Geistes, oder, nach dem Ausdruck, an den wir nun einmal gewiesen find, ber Perfonlichkeit. Demnach ift bas fittliche Be wußtsein nicht andere vollständig zu begründen, als in bem Begrif eines perfonlichen Urhebers bes Sittengefeges, eines Beiftes, beffen Wollen die Besensbestimmtheit ber endlichen Beiffer gefett bat, und ber, bei ber über alle Relativität erhabenen Bebeutung bei Sittengesetes, nothwendig absoluter Beift fein muß. Weise ift ber vollständige Abschluß bes sittlichen Bewuftleint, wenigstens beim gegenwärtigen Buftanbe bes Wiffens, bie sichenk Begründung der Gewigheit des Daseins Gottes \*).

<sup>\*)</sup> Diese Begründung des Glaubens an einen personlichen Gott darf sich allerdings keine Unerkennung versprechen von Seite der neuern Spekulation. Doch kann die herbeiziehung des ethischen Clements zu nicht eigentlich ethischen Untersuchungen nicht ohne Unterschied eine Trübung des wissenschaftlichen Denkprocesses genannt werden. Die praktische Seite des Geistes wird gerek von hegel als ein von der theoretischen nicht sehr Verschiedens dargestellt, und etwas ist doch auch wahr an dem Cartessanischen ad judicandum requiritur voluntas. Ueberhaupt sollte bei dents,

Damit ift nun auch die Realität des Sittlichen erst recht ents schieden ausgesprochen. Für und ist das Sittliche oder das Gute, und, als seine Wesensbestimmtheit, das Sittengeset, zunächst vors handen im einzelnen Menschen. Es ist aber das wahrhaft Reale in der ganzen vernünftigen Gattung, und, nach seinem tiefsten Wesen, in der Totalität des Seins. Doch ist es auch in seiner allerhöchsten Allgemeinheit kein abstract Allgemeines, auch nicht, nach senem bei diesen Sachen einem leicht einfallenden Platonischen Ausdruck, ein gleichsam Ueberseiendes, sondern in seinem letzten Grunde das Wesen und Wollen bessen, der allem Seienden das Sein gegeben hat, der allein der wahrhaft Seiende und Gute ist\*).

Diese Beziehung auf das Absolut-Gute wird auch die natürliche Sittenlehre, sobald sie sich einmal zum Bewußtsein des lehtern erhoben hat, sesthalten. Indessen kann sie dieselbe nicht, wie die christliche, überall hervortreten lassen. Bielmehr hat sie sich, als mit ihrem eigentlichen Gegenstande, mit dem Guten im menschlichen Dasein, zu beschäftigen, welches sie nach seinem concreten Wesen, seinem Werden und Sein erklären und beschreiben soll.

Rachbem die allgemeinste Grundanschauung verzeichnet worben ift, sei es uns vergönnt, nun noch an einigen Beispielen zu zeigen, wie unsere Auffassung sich zu einer natürlichen Beantwortung schwieriger ethischer Fragen sehr bequem hergibt.

Das sittliche Wesen wird, in ganz allgemeinster Bestimmung, gefaßt als reale lebendige Rraft, deren Strebung, so wie sie, was zur wirklich sittlichen Entwickelung allerdings .gehört, eine bewußte ist, zum Begehren wird. Demnach sagen wir mit Spinoza:

welchen ber Borgang Rants noch etwas gilt, die Erganzung bes theoretischen Bewußtseins burch bas praktische nicht einer ängstelichen Rechtfertigung beburfen.

<sup>\*)</sup> Das Sittengeset beruht weit mehr auf göttlicher Gesetzebung, als auf Selbstgesetzebung der Bernunft, denn die endliche Bernunft findet es als ein mit ihrem Sein Gegebenes. Doch ist es als Wesensbestimmtheit der praktischen Bernunft auch die eigene Forderung derselben.

cupiditas est ipsa hominis essentia, quatenus ex data quacunque ejus affectione determinata concipitur ad aliquid agendum; und: omnes affectus ad cupiditatem, laetitiam et tristitiam referuntur. Bon biesem Gesichtspunkte aus wird sich nun zunächt bie Bedeutung der Luft für die Sittenlehre genauer bestimmen lassen.

Wenn das sittliche Wesen, als Trieb sich selbst zu erhalten strebend, seiner eignen Förderung den Werth gibt, sede Werthgebung aber nur in einem Gefühle der Lust, des eigenen Befriedigtseins, zu Stande kommt, so scheint die Lust, wenn auch, wie wir bereits zu zeigen suchten, nicht das eigentliche sittliche Gut, doch ein Hauptelement des Sittlichen zu sein, wie denn in bei nahe jeder Sittenlehre sich die Lust irgendwie geltend gemacht hat.

Wir werden die Momente, auf welche es hier ankommt, nicht richtiger und icharfer faffen tonnen, als Schleiermacher \*) fie bestimmt bat. "Das Sittliche wird gefest in ein fo und nicht andere Sein ober Thun bes Menschen, ober aber nicht in bas - so Sein ober so Thun felbft, sondern nur in eine bestimmte Bo schaffenheit des Bewußtseins von einem Sein ober Thun." Die lettere Auffassung ift biejenige ber Spfteme ber Luft, benn bie Luft, ale solche, ift nicht das Sein oder Thun felbft, sonden nur ein durch bas Gefühl gegebenes Wiffen von einem Sein oba Thun. Bobl fein Sittenlehrer bat bas eine biefer Momente gan übersehen, und niemand, ber barauf hingewiesen wird, kann ver kennen, bag in einem vollständig entwickelten sittlichen Lebensme ment beides vorhanden sei, sowohl ein Sein und Thun, als ein Bewußtsein von einem Sein und Thun, und zwar im wahrhaft fittlichen Buftande ein befriedigtes Bewußtsein, eine Luft. Aber welchem Momente die Priorität zukomme und welches ihr Ber baltniß sei, sollte genquer bestimmt merben.

Nach unserer Unterscheidung ber niedern finnlichen Triebe und des sittlichen Triebes haben wir nicht erft zu erinnern, bas wenigstens keine grobsinnliche Luft zum Guten gerechnet wird. Aber wenn auch bereits an einer frühern Stelle gezeigt werden

<sup>\*)</sup> Rritit ber Sittenlebre S. 52.

Ą.

konnte, daß der sittliche Trieb ursprünglich nicht nach deutlich bewußter Lust hinstrebe, so möchte dennoch die Befriedigung seines Bedürfnisses das erste Moment des Guten zu sein scheinen. Soviel jedoch ist bereits klar, daß nur in wirklicher Energie des realen Bernunftprincips das Sittliche anzuerkennen ist, nicht aber in
einem leidentlich ruhenden Gefühle.

Ru einem vollftanbigen entwickelten sittlichen Dafeinsmoment gebort beibes, ein Sein und Thun, und ein Bewußtsein von Sein und Thun. Nach bem Grundsag: nihil appetimus nisi sub ratione boni, icheint es, nicht die Beschaffenheit eines Seins ober Thuns mache ben Zuftand zu einem guten, ba bas Gute burch Die Strebung gesucht werben wurde als ein scheinbar von ihr Berschiedenes, sondern eber werbe bas Gute befteben in einer Utt und Weise ber Empfindung. hingegen nach ber Formel: propterea aliquid bonum esse judicamus, quia id conamur, volumus, appetimus atque cupimus, muß nothwendig von ber Bestimmtheit bes Seins und Strebens ober Thuns ber Werth abbangig sein. Ohne Zweifel findet sich eine Luft im wahrhaft sittlichen Buftande, aber nicht nur ware fie, abgetrennt vom realen Sein ober Thun ber Bernunft, nicht bas Gute, fonbern, wie bie ursprüngliche Regung bes sittlichen Triebes bem Bewußtsein feis ner Befriedigung vorausgeht, fo ift bas Maag bes Luftgefühls, wie felbst in ben Spftemen ber Lust anerkannt wirb, nicht bas Maag bes sittlichen Werthes. Also ift die Luft selbst nicht bas eigentliche Wefen, ja nicht einmal bas Sauptmoment bes Guten.

Es scheint zwar, gerade nach unserer Auffassung sollte seberzeit dem Grade des Sittlichgut-Seins der Grad des Luftgefühls vollsommen entsprechen, wenn doch das eigene Sein der Bernunft den Werth habe, dieses aber, als Vernunftrealität, seiner selbst bewußtes Sein sei. Im zeitlichen Dasein des endlichen Geistes sindet jedoch dieses Entsprechen nicht immer Statt. Eine Luft, und zwar die reinste, sindet sich ohne Zweisel bei der vollendetzsten sittlichen Entwickelung, es wird aber keineswegs die lebhafzteste Wesens und Daseins Empsindung sein, denn diese scheint durch Gegensäse und Contraste bedingt, die nicht zur vollsommens

sten Daseinsweise gehören. Und bei der beschränkten Capacitat des wirklichen wachen Bewußtseins, welche niemals den ganzen Gehalt des wirklichen Seeleseins umfaßt, ist jedenfalls bald die Lustempfindung größer, als — sogar auf dem Gebiet der nichtstilichen Werthschäung — der reale Werth des Zustandes, bald aber auch geringer.

Die Untrennbarkeit beider Elemente, des Seins und des Thuss einer = und der Lust andrerseits, im vollständig entwickelten sitblichen Dasein ergibt sich indessen gerade auf unserm Standpunkte als etwas schlechthin Nothwendiges. Die Tugend ist nicht die Lust und ist nicht zu messen an der Lust, doch ist diese auch nicht nach den Stoikern ein nur beiläusig Miterzeugtes. Eher könnten wir dennoch auch in dieser Sache den Ausspruch Spinoza's gelten lasen: Beatitudo non est virtutis praemium, sed ipsa virtus; net eadem gaudemus, quia libidines coërcemus, sed contra, quia eadem gaudemus, ideo libidines coërcere possumus \*).

Am richtigsten dürfte, wie in Ansehung manches Andern, so auch hierin, Aristoteles das Wahre erblickt haben, gesetzt er sei nicht dazu gekommen, eine befriedigende Sittenlehre aufzustellen. Zunächst scheint er der Lust eine viel zu große Bedeutung einzwräumen, indem er die Glückseligkeit als das höchste Gut darstellt. Allein die Glückseligkeit ist ihm an sich selbst eine Energie, der Glücksiche ist ihm der mit vollendeter Tugend Thätige \*\*), und die Glückseligkeit selbst wird bestimmter erklärt als die tugendse mäße (xax agexyv) Energie des höchsten Vermögens der Seele \*\*\*). Mit dieser nun sei die Lust aus's Innigste verbunden, aber als die Vollendung der Energie +), keineswegs als Iweck oder Lohn. Nur darin würden wir nicht mit Aristoteles zusammenstimmen können, wenn er wirklich, nach dem Wortlaut einer Hauptstelle +), bie Lust nur am Ende der Handlung erblickt, sie nicht als ihre

<sup>\*)</sup> Ethic. V, prop. 42.

<sup>\*\*)</sup> Ethic. Nicom. I, 10.

<sup>\*\*\*)</sup> X, 7.

t) X, 4 und 5.

<sup>††)</sup> X, 4, 8.

fete Begleitung in ihrem Fortschritt erfannt batte \*). Wir glauben aber nicht, daß dieß feine eigentliche Meinung gemefen fein fonne. Er erfennt ja auch ju schlechten Thatigfeiten geborenbe. freilich eben beswegen auch schlechte, Lufte an, und wohl felten wurde von einer Thatigfeit behauptet werden konnen, fie fei auch nur in ihrer Art eine ichlechthin vollendete. Dhne 3weifel liegt es im Beifte ber Ariftotelischen Auffaffung, auch bei ber nicht gans vollendeten Sandlung eine bem Grade ihrer Entwidelung entspre-. dende Luft anzuerkennen, aber von bem jeweiligen Entwickelungs. moment wurde bie entsprechende ober eigenthumliche Luft in gewiffem Sinne die Bollendung fein. Die eigenthumliche Luft jeder Energie besteht alfo in nichts Underem, als in dem Bewuftsein ibres Wefens und Gebeibens, welches für jegliches Moment, und aulest für die bochte Entwickelung ber Thatigfeit die Bollendung ift. Und daß zwar wohl die reinste, aber nicht immer die lebhafteste Luft bie vollfommenfte Sittlichfeit begleite, ift ebenfalls von Aris ftoteles eingesehen worden, sonst wurde er nicht die Wirksamkeit der theoretischen Bernunft und die ihr eignende Luft barftellen als bie vollendetste Gludseligkeit, worin wir freilich nicht unbedingt mit ibm übereinstimmen. Allerdinge fann nach Schleiermacher \*\*) gefagt werden, Ariftoteles begebre eigentlich die Luft nur ale Probe und Bemahrung einer gur Bollfommenheit gebiebenen naturgema-Ben Sandlung. Doch zieht er fie nicht von außen berbei, als einen der Tugend fremdartigen Probierficin, sondern fie ift ibm die nothwendige Bollendung der Tugend in fich felbft, fo bag man vielleicht nicht braucht mit jenem Rritifer anzunehmen, bei Spinoza sei die Berknüpfung des Gefühls mit der Thatigkeit noch inniger, als bei Aristoteles. Jedenfalls ift bas Berhältnig biefer beiden Elemente bes Sittlichen in ber bier bargestellten Beise zu faffen.

Ebenso leicht wird sich von unserer Grundauffaffung aus bas Sittliche genauer bestimmen laffen in hinsicht auf einen andern

<sup>\*)</sup> Schleiermacher, Kritit b. Sittenl. S. 241.

<sup>\*\*)</sup> Rritit ber Sittent. S. 57.

von Shleiermacher nicht mit Unrecht unter die allerwichtigfin gerechneten Punkt, nämlich die Frage, ob das Sittliche erzeugend sein, oder nur beschränkend, ob der sittliche Justand ein durch das sittliche Princip ganz neu Hervorgebrachtes sei, oder nur eine eigenthümliche Bestimmung und Begrenzung eines dereits vor der sittlichen Entwickelung Borhandenen? Bei den verschiedensten sittlichen Ansichten zeigt sich bald eine überwiegende Hinneigung zu dieser Annahme, bald zu sener, doch durchgängig auch eine gewisse Anerkennung sowohl von neuer Hervorbringung, als von Beschränfung eines schon Borhandenen bei seder sittlichen Entwickelung.

Nach der lettern Borstellungsweise wurde ber Naturtrieb in ber sittlichen wie in ber nichtsittlichen Sandlung bas einzige post tip Bemirfende fein, in ber erftern aber burch bie fittliche Voten eine Bestimmung erfahren, von ber buchftablich zu fagen mare: determinatio est negatio. Manche Sittenlebrer, und amar por nebmlich unter benjenigen, welche bas Gute in Die That feten, baben fich ausgesprochen, als ware die Aufgabe bes sittlichen Pris cips nur die Begrenzung und Ordnung der Naturtriebe, und wohl niemand wird fagen wollen, bag in der situichen Entwickelung feine Beschränfung bes Nicht = Sittlichen Statt finde, in welchem · Kalle es bann freilich schwerlich gelingen wird, nach ber Forde rung Schleiermachers bas Unsittliche in ber Sittenlebre gar nicht au berühren, fondern nur das Reinsittliche zu beschreiben. Ebenfo offenbar feboch ift in feber sittlichen Lebensentwickelung bas sitte liche Princip auch positiv bervorbringend. Angenommen, Die ustürlichen Potenzen bilben nicht nur bas Substrat, auf welches im irdischen Dasein die sittliche Eristenz sich gewiffermagen zu ftuten habe, sondern dieselben seien fortwährend wirksame Rrafte im fim lichen Wert felbft, fo daß in der sittlichen Lebensgestaltung nicht fowohl etwas ganz Anderes, als vielmehr nur bas Ramilice auf andere Beise geschehe, als der bloße Naturtrieb es bewirft be ben wurde - ift denn nicht auch die zunächst als bloke Regation fich barftellende Bestimmung bes Naturtriebs eigentlich auch ein Positives, welches ein positiv hervorbringendes Princip voraus

sept ? Auch abgesehen von unserer Grundanschauung müßte biese Frage besaht werden. Es ware schon eine Erzeugung und her- vorbringung zu nennen, wenn bereits vorhandene Elemente eine

Die physiologische Ansicht von ben sittlichen Dingen.

Ordnung und Gestaltung erhalten, die sie ohne das später erst sich wirksam erweisende Princip nicht erhalten hätten. Und wie will man sich eine haltbare Borstellung machen von einem besichränkenden Princip, wenn dasselbe nicht in einer sein eignes Wessen erzeugenden und ausbreitenden Wirksamkeit binzuträte zu dem

au Beidrantenben ?

In Beziehung auf bas ber fittlichen Entwidelung vorausgehende Raturleben ift das Sittliche jedesmal beschränkend, selbst . wenn bie Bewegung bes Naturtriebes nicht gebemmt, sondern nur in Befit genommen, und fvätere Abweichungen von ber richtigen Linic abgewehrt werden; in hinsicht aber auf die wirklich zu Stande getommene Sittlichkeit ift es im wahrhafteften Sinne erzeugend. Rach unserer Auffaffung wird man es als überwiegend erzeugend anseben muffen, obicon bie jedesmalige Sittlichkeit auf's mannigfaltigfte bedingt ift durch die Naturbestimmtheit des Subjects. Das bildende Princip tes fittlichen Daseins ift, selbst wenn es von bemienigen bes natürlichen Lebens wesentlich verschieben und ju biefem wie von außen berbei gefommen ware, boch jebenfalls nicht eine diefem außerlich bleibende Schranke, sondern eine daffelbe in seinem Innerften ergreifende und in ihren eignen Lebensproces verwendende lebendige Rraft. Und ware es nur die hochfte und vollenbeifte Entwidelung bes gang einheitlich zu faffenben menfclichen Befens, nach welcher in volltommen gefunder Entwidelung alles und jedes bin tendirte, so wurde zwar dieser Bildungstrieb beschränkend einwirken auf jebe, seinem Besetze fich in irgend einer hinficht entziehen wollende Bewegung irgendwelcher zu bem gangen Dafein geborenber Potengen, feinem Befen nach aber ware bas fo zu faffenbe Sittliche erzeugend.

Bringen wir uns nun die Borftellung des Sittlichen als einer realen, lebendig strebenden Kraft, sei es nach der dualistischen oder monistischen Boraussegung, zu deutlicherem Bewußtsein, so ergibt sich, wie von selbst, die natürlichte Fassung und Erklärung

der wichtigsten Thatsachen des sutlichen Bewußtseins, für welche bie gewöhnliche, in abstracten Begriffen sich bewegende Ansicht keine Realerklärung, keine wirklich denkbare Borstellung aufzuweisen hat.

Schon im Anfange unserer Abhandlung haben wir erimen, wie die gangdare Ansicht — und in dieser Hinsicht findet sich wenig Besseres auch bei den tiefsinnigern Philosophen — nicht zeigen kann, was das Sittengesetz sei, oder worauf es beruhe, und wie sie sich in unheilbare Widersprüche verwickelt in Hinsicht auf den sich selbst das Gesetz gebenden und dann sich demselben doch unterwersenden Willen. Wie dagegen aus unserm Gesichtspunkt das Sittengesetz sich darstellt, ist im Verlause der Erörterung bereits dargethan worden. Es verlohnt sich aber, auch auf das Bewust werden des Gebotes, die Unterwerfung unter dasselbe, und einige andere darauf bezügliche Bewustsseinsmomente einen ausmerksamen Blid zu werfen.

Das zu entwidelterer Birflichfeit gelangte Sittliche ift wesentlich bewußtes Leben; boch gibt es, wie schon Unbere erfant haben, eine Region unter bem eigentlichen wachen Bewußt fein, ber eine nicht unwichtige sittliche Bebeutung aufommt. Das Bewußtsein ift indeffen oft auch in einer ben thierischen 3w ftand bereits weit übertreffenden Beife entwidelt, ebe bas ei gentlich fittliche Element entschieden bereintritt. Wenn nun überhaupt ein Trieb - auch ein nicht bem sittlichen Wesen angebo render - fich regt, fo bag bas mache Bewußtsein baburch bestimmt wird, so ift die erste Einwirfung bes Triebes auf bas Bewußtsein nicht sofort ein bestimmt ausgesprochenes Werthurtbeil, sondern eine gewissermaßen schwebende und schwankende Befühle bestimmung. Bei den niedern Trieben nennt man biese erfte Reaung in ber Region bes Bewußtseins ein Sehnen. Es ift ein junachft meiftens nur leifes, erft im weitern Berlaufe an Energie zunehmendes Regen und Tenbiren zu einer bestimmten Enb widelung und Erifteng, womit benn allerbings, wenn es nicht aus innerer Schwäche ober unter äußern Gegenwirkungen in fich felbf

versinkt, ohne langen Berzug ein Wohlgefallen, ein eigentliches Interesse und Werthurtheil entsteht.

Die Aeußerung bes sittlichen Triebes verbietet nun freilich Fichte, ber doch am entschiedensten das sittliche Wesen als Trieb gesaßt hat, ausbrücklich, ein Sehnen zu heißen. Mit einem zunächst noch wenig heraustretenden, innerlichen Regen, das sich dann als Tendiren in einer bestimmten Richtung äußert, und so das eigentlich sittliche Bewußtsein, das Bewußtsein des Guten und Bösen, erzeugt, wird indessen wohl die sittliche Entwickelung anfangen.

Die nun bereits etwas bestimmtere sittliche Entwickelung ist allerdings weit entschiedener, als das Sehnen des nach dem Angenehmen strebenden Naturtriebes. Nicht zufällig ist die Bezeichs nung Gewissen — in den Sprachen der übrigen höher entwischelten Bölker entsprechende andere — dafür entstanden, denn hier ist etwas gleich von Anfang Gewisses. Nicht nur ein Wünsschen, Berlangen ist diese erste deutlichere Entwickelung des sittslichen Bewußtseins, sondern ein unbedingtes Gebieten, ein katesgorischer Imperativ. Dieser Allen bekannte Unterschied wird sich nach unserer Auffassung auch erklären lassen.

Die Strebung ber niedern Lebenspotenz kann in der richtig fortschreitenden Gesammtentwickelung nicht als kategorischer Imperatio mit unbedingt verbindlichem Gebot auftreten, denn es kommt für die vollständige Entwickelung (das exemplar humanae naturae) meistens nicht sehr darauf an, ob ihre Realistrung zu Stande komme, ja sie soll oft sich nicht ausbreiten, damit die richtige Geskaltung des ganzen Wesens nicht gestört werde. Deßhald tritt diese Regung in das Bewußtsein herein als das, was sie ist, als ein zitterndes, unsicheres Streben, das also auch im Bewußtssein nur ein unsicheres Gelüsten, nicht selten mit dem Gesühl sein er Richtberechtigung, erzeugt. So wird sich dieser Proces wenigstens gestalten in einer nicht ganz einseitigen Bewußtseinsentwicklung, in welcher auch höhere Potenzen sich zugleich geltend machen, während dem ganz rohen und unsittlichen Bewußtsein die Strebung des unsittlichen Triebes, z. B. der Rachsucht, wo

Blutrache Sitte ift, oft zum eigentlichen Imperativ wirb, an befen Berbinblichkeit zu zweifeln bem Menschen nicht einfällt.

Der sittliche Trieb hingegen ist die Energie des wahrhafte sten, tiefinnerlichten Wesens des Geistes selbst, dessen das einigermaßen zu sich selbst gekommene Bewußtsein nicht wähnen kam, inne zu werden, als eines gleichgültigen Momentes, das allenfalls auch ohne wesentlichen Schaden zurückleiben könnte. Deswegen lautet die Kundgebung des sittlichen Triebes gleich von Ansang so wesentlich anders, so unbedingt gebietend, seinen Gegenstand bezeichnend als von einem mit nichts Anderem zu vergleichenden Werthe, dessen Schäung auch die Sprache vor seder andern mit dem Ausbruck Achtung auszeichnet.

Die gewöhnliche Auffassung vermag keine genügende Erklärung von diesen Thatsachen zu geben, uns hingegen ist der Imperativ keine miraculos in den Lüften schwebende Erscheinung, sondern diesenige Entwickelung des sittlichen Wesens, von welcher aus der Natur der Sache erkannt wird, daß sie zuerst eintreten muß. Und sodald der Mensch über die Stuse der untersten Ummittelbarkeit und äußersten Rohheit hinwegschreitet, stellt sich wenigstens in Ansehung der wichtigsten Womente diese Entwickelung ein. Bom Baume der Erkenntniß des Guten und Bösen haben Alle gekostet. Auch hier schon ist das Sittliche ein Reales. Das auf diese Weise zum Bewußtsein gekommene Sittengeses ist, wie wir oben dargeihan haben, die Bestimmtheit des hier bereits über das Niveau des wachen Bewußtseins sich emporhebenden sittlichen Wesens. So ist denn wenigstens das Sollen erklärt.

Es soll aber bei'm Sollen nicht bleiben, das Sollen soll eine Wirklichkeit werden. Nach der gemeinen Ansicht weiß man gar nicht, was dem Sollen zu Grunde liege, und auf sehr gedankentose Weise wird angenommen, daß der sittliche Wille, von dem sie meistens lehren, daß er sich selbst das Gesetz gebe, mit einer Freiheit, die nichts Anderes, als Bestimmungs = und Wesenlosigsteit sein würde \*), dem Geset sich unterwerfe. Die Auffassung

<sup>\*)</sup> Auch biejenigen, welche bieß mit bem forgfältigften Steife ju ver

hingegen, welche das reale Wesen des Sittlichen in seiner lebens digen Entwickelung ergriffen hat, wird erkennen, daß es nicht eine und dieselbige Potenz ift, welche das Gesetz gibt, und die sich ihm unterwirft, sondern daß die, als einheitliches Leben im Bewußtsein zusammengefaßt, den nichtsitlichen Willen ausmachenden Triebe sich dem sittlichen Wesen entweder unterordnen oder ihm widerstreben, wobei sedoch auch im letztern Falle die Anerkennung der nothwendigen höhern Geltung des Sittlichen sich erhält — daß also die Erfüllung des Gebots nur die weitere Entwickelung der nämlichen sittlichen Energie ist, die sich zuerst im Sollen äußerte.

Wäre die sittliche Entwidelung nicht eine in der Zeit fortschreitende, so gabe es nirgends ein Sollen, sondern nur ein Sein des Sittlichen. Für Gott selbst gibt es kein Sollen und das creatürliche Bewußtsein würde wenigstens kein Sollen erkennen, wenn gleich mit Einem Male die ganze Entwidelung, zu der es eine Möglichkeit und einen Trieb in ihm gibt, ganz und vollständig hervorträte. In der allmähligen Entwidelung aber entsteht nothwendig das Sollen, neben welchem die hinter der zum Bewußtsein gelangten Tendenz des Triebes zurückgebliebene Entwidelung als ein Unwerth erscheint.

Im vollsändigern Fortschritt der Entwickelung wird das, was zuerst als Werden- und Geschehensollendes erkannt wurde, zu einem Seienden. Dann kommt, so weit dieß geschehen ist, das sittliche Bewußtsein zu seiner Befriedigung. Dier ist sittliches Wohlzgefallen — in Hinsicht auf die fremde Eristenz sittliches Lob, in Ansehung des eignen Seins das gute Gewissen. Umgekehrt aber besteht das bose Gewissen in gar nichts Anderem, als in einer tiesen Verletzung des sittlichen Triebes, in ähnlicher Weise, wie auch andere Triebe sich verletzt fühlen, und je nach dem Maaß ihrer Wichtigkeit für den Bewußtseinszustand, und ihrer jeweiligen Energie, eine mehr oder weniger durchdringende Unzufriedenheit mit dem Gegenstande und mit dem eignen Zustande erzeugen.

meiden suchen, fallen immer wieder in die Borftellung bes gemeinen Bewußtseins gurud, wie harleß und die neu-spekulativen Freiheitstheorieen.

Das bose Gewiffen zeigt sich baber nicht überall, wo es ein treten follte, nämlich bann nicht, wenn bie sittliche Entwidelma in Stumpffinnigfeit ober Berwilberung gang erbrudt worben ift. alfo bas von bem entwideltern fittlichen Bewußtsein als Nichtfein follendes Erfannte gethan, von dem Thater aber nicht als foldes empfunden wird, weil bas höhere Princip fich in ihm noch nicht regt. Krüber ober fpater tritt feboch bas bofe Bewiffen meiftens ein, wo in höherm Maage Boses gethan worden ift, benn gm einigermaßen menschlichen Existenz gebort wenigstens in ben Samp beziehungen bes Sittlichen eine fo weit gebende Entwickelung, bas Die Migbilligung entstehen muß. Wie aber bas Sollen bes fitt lichen Triebes unbedingter gebietet, so ift benn auch bie burch seine Berletung erregte Unzufriedenheit burchbringenber, gerreifenber, als jene andere, weil es fich bier um bas innerfte Wefen und Sein bes Beiftes handelt, ift aber dieg boch nur in bem Ber baltniff, wie eine fraftige sittliche Energie bereingreift in einen verberbten Buffand. Geringe Seelen find auch ber bochften Beunrubigung bes Bewiffens nicht recht fabig. Singegen wem in einer reich ausgestatteten Seele eine fpat aufgeregte bedeutenbe Energie bes Sittlichen fich gegen bie verhartete Rinde erhebt, welche in einem langen unsittlichen Leben sich um ben innern Rem gelegt bat, bann mag bas bofe Gewiffen beinahe gur Berfpresaung bes Dafeins ausschlagen.

Leicht ist auch einzusehen, wie von unserm Standpunkte aus noch manche andere Erscheinungen des sittlichen Bewußtseins, 3. B. die verschiedenen Schattirungen der Neue und Selbstbilligung, das Erstarken der Stimme des Gewissens, gleich nachdem die unstelliche Begierde ihre Befriedigung gefunden hat, die auf die bittersten Bußtämpfe folgenden Gefühle der Beseligung u. d. d. m. ihre natürliche Erklärung, und nach ihrem Werth und Unwerth ihre Würdigung sinden würden. Jegliche psychologische Erscheinung ist auch in ethischer Beziehung immer zu begreifen aus dem Zusammensein der verschiedenen höhern und niedern Elemente des menschlichen Wesens, die unter bestimmten Bedingungen in das Bewußtsein hereintreten, aber niemals alle zugleich vollständig von

bemselben umfaßt werben, sich auch nach bestimmten psychologischen Gesetzen gegenseitig emporheben und niederdrücken, so daß auf die Erschöpfung eines Triebes, z. B. des unsittlichen in ber bösen That, sofort der entgegengesetze das wache Bewußtsein wenigstens vorübergehend ganz erfüllen kann, weßhalb dann Reue und Selbstzufriedenheit oft nicht dem wirklichen Werth des Zustandes entsprechen, wie dies schon in Beziehung auf die Lust überhaupt gezeigt worden ist, zu welcher dieses Bewußtsein von dem eigenen sittlichen Zustand ebenfalls gehört.

Gegen die Auffassung des Guten als des positiven Bernunftslebens pflegt eingewendet zu werden, das Böse sei nicht in die nichtvernünstige Natur hineinzuverlegen, sondern gehöre dem geistigen Gebiete an, und es sei nicht, wie es nach dieser Auffassung sein würde, ein nur Negatives. Was das Erste anbelangt, ist mit Jurückbeziehung auf das oben über das Gute Gesagte, zu bemerken, daß es sich nicht verlohnt über den Ausdruck zu streisten, daß man jedoch das Böse wohl ebenso wenig, wie den Iresthum, im Ernste wird als positive Vernunstthätigkeit ansehen wolsten, Vernünstigkeit aber und höhere, reine Geistigkeit kaum etwas wesentlich Verschiedenes sein werden.

Indessen ist nur beswegen, daß wir das Gute als die Reaslität des Bernünstigen erkannt haben, das natürliche Sein und Wesen keineswegs sosort und als solches bose. Es ist zunächst nur das Nicht-Gute, aber an sich nur im Sinn des Indisserenten, Werthlosen, welchem Werth oder Unwerth nur zusommt, je nachdem es sich sördernd oder hemmend zum vernünstigen Leben vershält. In bensenigen Sphären, wo keine positive Vernunstthätigskeit eintreten kann, ist wie das Gute, so auch das Bose nicht vorshanden. Wenn wir oben das Bose in allen seinen Erscheinungen richtig auf irgend eine Art der Eigensucht zurückgeführt haben, so wird es, selbst in seiner zunächst am meisten geistig scheinenden Gestalt, an der natürlichen, als sinnliche Einzelheit bestehenden Eristenz haften. Es wird aber weder zu setzen sein in das Sein und Thun des Natürlichen an sich, noch in dassenige des Geistizgen, sondern in die Versehrung des richtigen Verhältnisses beider

im sinnlich vernünftigen Wesen, in die Abweichung von der Rom des exemplar naturae humanae, welche einerseits als abnorme Erhebung des Natürlichen, andrerseits als Berkehrung und prücklieben des Berrünftigen, niemals aber als positive Wirksamteit dieses lettern zu fassen sein wird, ebenso wenig, als die Krankheit und Ungestalt des physischen Organismus eine positive Wirkung des gesunden Bildungstriebes ist.

Damit ergibt fich benn auch, bag bas Bofe uns nicht ein nur Regatives ift, gefest es fonne auch aufgefaßt werden als das noch nicht gewordene Gute. Db ber positive ober ber nego tive Ausbruck gebraucht werbe, ift überhaupt nicht febr wichtig. Mur bas Absolute ift burchaus positiv, und zwar auch bieses mehr bem Inhalt, ben man babei zu benfen bie Intention bat, als bem Ausbrud, ja felbst ber logischen Gebankenform nach. Auf ben Gebiet des Endlichen hingegen ift in der negativen Bezeichnung immer ein positiver Behalt, und umgefehrt schließt bie positive Bestimmung immer eine Regation in sich. Bei unferer Anfick bleibt bem Bofen eine nicht geringere Positivität in feiner Sphan, als der Rrantbeit und bem Berberben bes natürlichen Dragnismis gegenüber feiner normalen Entwidelung. Wenn auch vielleicht gewiffen mit diefer Unficht von bem Sittlichen mehr ober wenign verwandten religionswiffenschaftlichen Borftellungen mit einigen Schein ber Wahrheit möchte vorgeworfen werden, bag fie ben Bofen in der Gesammtheit des Seins feine recht positive Bebat tung zu bewahren vermögen, so trifft bieg boch nicht bie gan innerhalb ber Grenzen bes gegenwärtigen menfclichen Dafein fic baltenbe ethische Betrachtung.

Bei dieser so innigen Beziehung des Guten auf das Bife fit es nun vollends klar, daß die Sittenlehre nicht, wie Schleich macher es wollte, das Bose ganz aus dem Arcise ihrer Erörterne gen ausschließen kann. Das Gute ist allerdings der eigenkiche Gegenstand der Sittenlehre. Allein die ethische Seite im mense lichen Dasein ist nicht zu einer bestimmten, anschaulichen Borker lung zu bringen ohne Bezugnahme auf bas Bofe, und bie Bearbeitung der Sittenlehre ift ohne Zweifel die fruchtbarfte, welche auf jeder Stufe und auf jeder Seite jedes der sittlichen Beurtheis lung unterliegende Moment am richtigsten begreifen und würdigen lebrt. Gewiß gebort es nicht nur nicht zu bem Unintereffantern, fonbern auch nicht zu bem praftisch Unfruchtbarften, bie Beziehungen und Affinitaten bes Naturlichen und Sittlichen, ber einzelnen Leibenschaften und Tugenden, auf jeder Entwidelungestufe zu erfennen, in welcher hinsicht wiederum bei Spinoza wenigstens die Anfänge ber fruchtbarften Behandlung am erften zu finden fein burften.

Unserer auch auf bem eigentlichst sittlichen Gebiete einen gewiffermaßen physiologischen Charafter feftbaltenben Bebandlungsweise entspricht es überhaupt, bei seber Untersuchung von der Naturbasis auszugeben. Allerbings aber wird es ihr bann außerst schwer werben, fich innerhalb bestimmter Grenzen zu halten. Die Unbestimmtheit ber Abgrenzung ber einzelnen Gebiete ift eine Unvollkommenbeit jeder Darftellung; fie ift aber bei dem gegenwärtigen Buftande bes Wiffens überhaupt und unferer Wiffenfchaft im Besondern nicht gang zu vermeiben. Auch Chalybaus wurde nach feiner früher mitgetheilten Sfige wenigstens in ber unterften Sphare gar Manches zu erörtern haben, was mehr ber Naturwiffenschaft als ber eigentlichen Sittenlebre anzugeboren scheinen burfte. Bei une mußte freilich nicht nur auf einzelnen Puntten, sondern burchgängig biese Beziehung auf die Naturbasis mehr ober weniger bervortreten. Namentlich im Rechts = und Staatsverbaltniß ift das physiologische Moment von großer Bedeutung. Und wie viel intereffanter, als die gewöhnliche, sowohl die positiv gefetliche, ale die abstract liberale, Diefe Behandlung werben könnte, die bei der Nachweisung der naturgesetlichen Processe boch bas wahrhaft Sittliche ebenfalls anzuerkennen weiß, zeigt bas Buchlein, worin Leo zuerft einen Berfuch biefer Art gemacht bat.

Richt um vieles leichter, als die Abgrenzung gegen die Naturfeite bes Daseins, wird aber auch auf unserm Standpunfte bie organische Glieberung ber Sittenlebre mabrhaft gelingen. Die Schleiermacher'iche Kritit ber Sittenlehre verbient ohne Zweifel auch in hinsicht auf die Systematisirung von jedem Bearbeiter Bissenschaft beachtet zu werden. Daß jedoch die Bearbeitung des ganzen Stosses zugleich nach dem Güter-, dem Tugendund dem Psichtbegriff zuträglich sei, davon leistet das eigen System dieses Sittenlehrers nicht einen überzeugenden Beweis. Die hauptbegriffe hat er im Wesentlichen wohl unübertressen richtig bestimmt, aber es ist doch auch klar, daß die Pflichtsonn ihren Inhalt nur gewinnen kann in einer vorausgehenden Erkenntnis des realen Sittlichen, sei es nun, daß dasselbe gesast werde als Tugend, oder als Gut. Diese Behandlung, bloß sich sich allein, wäre nicht geeignet zu einem realen Wissen von dem Gegenstande zu führen, und wo eine Güter- oder Tugendlehre vorausging, wird die nachfolgende Pflichtenlehre nichts Reales hinzusügen, sondern wird nur in einer Zusammenstellung von Formeln sür die einzelnen Thätigkeiten bestehen.

Diese Begriffe muffen freilich ihre Bebeutung behalten. Die nach einer realen Erfenntnig ihres Gegenstandes ringenbe Beatei tung ber Sittenlehre wird fich jedoch nicht burch üblich geworbent Auffaffungeweisen und außerliche Beziehungen bestimmen laffen, sondern, wie die Naturwiffenschaft, in das Befen bes Gegenftanbet bineindringend in diesem erschauen und demgemäß naturgeiren be schreiben, wie fich berfelbe aus seinem einheitlichen Princip berand in seine Dannigfaltigfeit zerfälle. Ueberall ift jeboch biefe richtigk Eintheilungsweise außerft schwer. Raum werben auf bem Gebiet ber eigentlichen Naturwiffenschaft Biele fich rühmen fonnen, bie Berfällung ber Wesenseinheit ihres Gegenstandes in die Bielbeit seiner Momente vollfommen erschaut zu haben, fo bag fie bie felbe nach ihrer in einem höchsten Princip begründeten innen Nothwendigkeit nachzuweisen im Stande maren. Eber gelingt et wohl, selbst die unvollständigen Fragmente vorweltlicher Anoder gerufte zu einer von außenher zusammengebrachten Ginbeit » fammen zu ichauen und zu ordnen, wie benn ichon Plato wußte"), bag man leichter von unten binauffteigt bis ba, mo ber einbeit

<sup>\*)</sup> Plato, Rep. VL S. 511.

Eine physiologische Ansicht von den sittlichen Dingen. 194 liche Anfang sich befinden muß, als diesen wahrhaft erfassend von von von benher das Ganze durchschaut.

Die in jener mehrmals berücksichtigten Abhandlung von Chalphaus angebeutete Theilung wird wohl schwerlich zu einem vollstommenen System unserer Wissenschaft führen, und auch auf dem Wege zu diesem Ziel kaum nur die Behandlung sehr erleichtern. Nicht erst im letten Abschnitt, wo das Berhältnis des sittlichen Wesens zu Gott abgehandelt werden soll, darf vom Guten im engern Sinne die Rede sein. Es dürste dieser Behandlung ergehen, wie meistens densenigen Arbeiten, welchen sie sich anschließt, daß gleich zuerst schon von dem Letten und zuletzt noch von dem Ersten gesprochen wird, das zusammen Gehörende nicht recht zussammen, das zu Trennende nicht recht auseinander will, und eine wahre Anschaulichkeit der Erkenntnis nicht erreicht wird.

Allerdings ist ein ganzliches Auseinanderreißen und Boneinanderhalten nicht anzustreben. Schon auf dem Gebiete des Physisch-Organischen greisen die zu unterscheidenden Systeme überall in einander hinüber, und noch weit mehr muß nothwendig auf dem Gebiete des Geistigen, dieser allertieften Innerlichteit, gewissermaßen Alles in einander scheinen und sein, so daß die Schleiermachersche Kritif auch in dieser Beziehung ohne Zweisel viel zu streng ist, wie er denn selbst seinen eignen Anforderungen sogar in der am sorgfältigsten ausgearbeiteten Behandlung des Tugendsbegriffs keineswegs Genüge geleistet hat.

Die Behandlung unserer Wissenschaft wird wohl noch lange auch in dem so hochwichtigen Stude der Eintheilung und Systematisirung mit bloß annähernd Richtigem sich begnügen, und, im Gegensah zu der so eben von und selbst ausgestellten Forderung, sich mehr oder weniger durch äußere Beziehungen bestimmen lassen müssen. Kaum wird man daher noch heute einen um vieles richtigern und fruchtbarern allgemeinsten Theilungsgrund sinden, als den schon von Plato erkannten, wenn dieser sagt: die Gerechtigkeit (an dieser Stelle überhaupt die Tugend) sindet sich am einzelnen Menschen, sindet sich aber auch an einer ganzen Stadt \*).

<sup>\*)</sup> Plato, Rep. II, 368.

Die Sittlichkeit ist eine Weise bes menschlichen Daseins, so wohl des einzelnen Menschen, als der Gemeinschaften, und im weitesten Sinne des ganzen Geschlechts, die vernünftige Lebensgestaltung, wie sie zur Existenz gelangt im einzelnen Subjekt, und aus dieser Innerlichkeit bervorwachsend sich ausbreitet in die Amserlichkeit des gemeinsamen menschlichen Daseins auf der Erde. Wir glauben jedoch, hierin abweichend von Plato, es sei angemessener, das Sittliche zuerst am einzelnen Menschen erkennen prwollen.

Die Darstellung bes Sittlichen als Sein und Bestimmtheit bes Subjetts kann nichts Anderes sein, als eine Tugendlehre. Db wir hingegen die Abhandlung der objektiven Gestaltungen des Sittlichen mit dem Ausdruck Güterlehre bezeichnen sollen, könnte bestritten werden. Bielleicht wäre es ebenso richtig, diese verschenen Abschnitte nur als die Darstellung der subjektiven und der objektiven Sittlichkeit zu bezeichnen. Dieser Theilung würde aber eine wirkliche Getheiltheit des Gegenstandes entsprechen, so daß nicht, wie Schleiermacher annahm, sowohl in der Tugendals in der Güterlehre der ganze Inhalt der Sittenlehre richtig würde dargestellt werden können.

Die Tugend nun ist es nicht schwer im Allgemeinen mit his länglicher Richtigkeit zu bestimmen als die Realität und Energie des vernünftigen Wesens, als die lebendige Kraft, welche in ihm Wirksamkeit das exemplar humanas naturas darstellt. Singegen die organische Theilung des concreten Inhalts der Tugend, die zwar Eine ist, sich jedoch ebenso unzweiselhaft in viele Tugenden ausbreitet, diese ist nicht so leicht zu sinden.

In den vier Cardinaltugenden der alten Sittenlehrer dricht mohl eine Auffassung des Sittlichen aus, die sich dem Bewußtsein mit einer in der Sache begründeten Nothwendigkeit and dringt, sonst hätte sie sich nicht bei den gebildetesten Bölkern im ganzen Berlaufe der wissenschaftlichen Entwickelung in Ansehen er halten. Diese zuerst ohne Zweisel gewissermaßen instinktartig aufgefundenen Seiten des Sittlichen hat aber beinahe nur Plato in realwissenschaftlicher Betrachtung tieser zu fassen und nach ihrem orge-

nischen Zusammensein in der Einheit des menschlichen Wesens zussammenzuschauen versucht. Jedenfalls würde die Schleiermacher's sche Abhandlung der Tugendlehre auch vor einer weit weniger unerbittlichen Kritik nicht bestehen, als er selbst an Andern ausgeübt hat.

Die Tugend, als die gesunde Kraft der Seele, vermöge welscher diese ihr eigenthümliches Werf gut vollbringt\*), umfaßt nothwendig das ganze Vernunstwesen, sowohl von der erkennenden, als von der praktischen Seite, und nicht weniger die innerliche Intensität des sittlichen Wesens, als seine äußerliche Entwickelung wird zur Tugend gehören.

Demnach würden wir versuchen, die Seite des Wissens, der Intellectualität oder Idealität, als Tugendstamm der Weisheit darzustellen, die Realität, den realen Gehalt des sittlichen Wesens aber in seiner Beziehung zur Natur als Tugendstamm der Mäßisgung, und in dersenigen zu andern Bernunstwesen als Tugendstamm der Gerechtigkeit, und endlich die Intensität oder die innere Stärke als Tugendstamm der Tapserkeit. Die verschiedenen Seizten werden freilich nach dieser Theilung auf gar vielen Punkten ineinander versließen. Doch zweiseln wir nicht, daß eine den realen Inhalt der Sache weit natürlicher, als die Schleiermacher's sche, ergreisende und darstellende Bearbeitung in dieser Weise mögslich sein sollte. Sehr schwierig würde aber auf zeder Seite die genetische Entwickelung der Stammtugend nach allen ihren Berzweigungen sein.

Auf der objektiven Seite stellen sich als concrete Gestaltungen der gemeinsamen Sittlickeit zuwörderst die Sphären der Familie und des Staats dar. Wahrscheinlich aber wird über dem Staat noch die Kirche anzuerkennen und abzuhandeln sein, als die sowohl in die tiefste Tiefe des Staats und der Familie hinabreichende, als über den einzelnen Staat hinansgreisende, in ihrer vollendeten Entwickelung das ganze Geschlecht umfassende Sphäre der geistigsten, religiössittlichen Lebensgemeinschaft.

Ueberall aber, felbst bei ben einzelnen Tugenben, und fogar

<sup>\*)</sup> Plato, Rep. 1, 353.

bei der religiösen Gemeinschaft, nicht nur bei der Familie und allseitig beim Staat, ware die Naturdasis anzuerkennen, und jeden Daseinsgestaltung nach ihrer eigenthümlichen Begründung auf dem natürlichen Substrat ihre sittliche Bedeutung zu bestimmen.

Indem die Sittenlehre auf diese Weise das ganze praftische Bebiet umfaßt, wird felbst die Rechtslebre, nicht etwa blos bie Vabagogit und ahnliche technische Doctrinen, ihr insofern unter geordnet werden muffen, als fie für jebe andere praktische Doctrin bie böchsten Principien enthält, welche diese Doctrinen lebnfat weise von ihr zu empfangen baben. Dabei wird es aber auch fdwierig werben, fie von biefen verwandten Bebieten burch fefte Grenzen abzusonbern. Sie barf sich nämlich boch nicht nur it abstracten Allgemeinbeiten bewegen. Denn allerdings bat Ariftote les gewissermaßen Recht, wenn er meint, die nur bas Allgemeine behandelnden Reden seien leer, von wahrem Gehalt aber m bie, welche mit bem Einzelnen fich beschäftigen. Ramentlich unfer Auffaffung murbe ernftlichere Beachtung erft verbienen, wenn fe das concrete sittliche Wesen ebensowohl in lebensvoller Anschar lichfeit, als nach seiner tiefverborgenen Geset magiafeit barftellen fönnte.

Bon dem Stil der Sittenlehre sagt Schleiermacher \*), er si der historische. Allerdings ist das Sein des Sittlichen zu beschniben. Doch ist es nicht um die Beschreibung der blos äusem Erscheinung zu thun, wie denn die Ethis auch nach diesem Sittenlehrer der spekulative Ausdruck des Wesens der Vernunst sein soll. Ihr Stil würde demnach nicht sowohl dem der Naturdsschreibung, als demsenigen der Naturwissenschaft ähnlich sein. In dessen würde wirklich theilweise auch Büsson'sche Schilderung, nicht nur Aristotelische Begriffsschärfe anzustreben sein, und das Ivel der Darstellung wäre wohl eine Bereinigung der Borzüge diest beiden Schriftsteller, so daß se nach dem zu behandelnden Moment die Eigenthümlichkeit des Einen mehr hervorträte oder diesenigt des Andern. Doch wäre mehr in die Tiefe zu gehen, als Anistoteles meistens thut.

<sup>\*)</sup> Schleiermacher's Sittentehre S. 56.

Aber je ernflicher man sich an biesen Problemen versucht, besto mehr wird man auch heute noch sich überzeugen, daß ed ακρεβές ουχ ομοίως έν απασι τοις λόγοις έπιζητητέον. πλάνην δέ εινα έχει και ταγαθά. άγαπητον ουν, περί τοιούτων και έκ τοιούτων λέγοντας, παχυλώς και τύπο ταληθές ένδεικνυσθαι τον αυτόν δέ τρόπον και αποδέχεσθαι χρεων εκαστον των λεγομένων πεπαιδευμένου γάρ έστιν έπί τοσούτον τακριβές έπιζητείν καθ έκαστον γένος, έφ' όσον ή του πράγματος φύσις έπιδέχεται. Arist. Ethic. Nicom. I, 3. \$. 4-4.

## Rachschrift

bes herausgebers zum vorigen Auffage.

Bir haben die vorstehende Abhandlung des scharffinnigen und namentlich in bem bier berührten Bebiete langft anerfamten Korfchers um fo mehr bier aufzunehmen für Pflicht gehalten, wem fie auch von ber gewöhnlich in ber Zeitschrift vertretenen Methote und Denkweise principiell abzuweichen bekennt, als fie uns af eine lebrreiche Beife zu zeigen icheint, bag ber Begensat, mi beffen Behauptung ber Berf. beftebt, - ber amischen empirifoa Behandlung philosophischer Begriffe und einer fogenannten apris rischen oder spekulativen - wie er nach unserer Ueberzeugung ber Wahrheit nach wefenlos und nichtig ift, so auch bei ber Be bandlung der einzelnen Krage bedeutungslos zu werden anfant In Betreff bes vorliegenden Gegenstandes erlaubt fich ber ber ausgeber junachft nur auf feinen (im Bb. XI. S. 464 ff. # schienenen) Auffat "über den bisherigen Buftand ber praftifon Philosophie" zu verweisen, welchen übrigens herr Dr. Romans bei seiner eigenen Abbandlung noch nicht berücksichtigen fonnte. Schon bei Schleiermacher's Untersuchungen über bie Etft Die theils fritisch die bisberigen Unsichten vermitteln wollen, theil beuristisch bas Richtige immer schärfer berauszuläutern fuchen, paf iene methodische Unterscheidung und bie Frage nicht mehr, ob fein Berfabren ein empirisches ober ein apriorisches sei ? Es ift feines von beiben nach bem gewöhnlichen Sinne, ben man mit jenen Borten zu verbinden pflegt, ebenso wenig als die ethischen Untersuchungen bes Aristoteles, ja, fegen wir bingu, bie von Rant, ben ba Berfasser des vorstehenden Auffages doch zu seinem vorzüglichken

Gegner macht, ausschließlich nach ber einen ober andern Seite hinfallen Auch diese Forscher ganz ähnlich, wie er, gehen aus von der möglichst scharfen Aussalich und Untersuchung des Gegebenen, in seiner Berwandtschaft und in seinem Unterschiede von den andern Gebieten des Geistes, um daraus die vollständige Theorie desseinen zu sinden. Unser Bersasser könnte nur behaupten, daß eine solche Theorie von den Grundbegriffen des Sittlichen durch jene Denker, namentlich durch den zulest Genannten noch nicht gefunden sei, — und man kann ihm Recht geben oder nicht, je nach der sonstigen Denkweise eines Jeden: — wesniger dürste er aber behaupten, daß ihr methodisches Bersahren ein im Principe salsches und verwersliches gewesen sei.

Dennoch läßt fich nicht verkennen, bag nach einer andern Seite bin ein wesentlicher Unterschied zwischen feinem und bem Berfahren jener Denter ftattfindet. Der Berf. erflart ben Begriff ber Sittlichkeit in ber Beise ber Naturwiffenschaft untersuchen zu wollen (S. 177. 181.) und polemifirt von bier aus (nach unferer Ueberzeugung mit seinem Rechte) gegen die Rant'sche Auffassung bes Sittlichen, ale eines Goll, überhaupt ale eines außerlich an bas Bewußtsein berantretenden Gebotes. Er besteht mit vollem Grunde darauf, daß bas Sittengeset die eigene, substantielle Besensbestimmtheit alles sittlichen ober vernünftigen Seins in feinem ganzen Umfange fei, daß die Sittenlehre daber nur diese au betrachten, in ihrer innern Natur bargulegen habe. Doch bieraber ftimmt mit ibm die fpefulative Ethif bereits überein, woruber wir une bloß auf Schleiermacher, ja, mit einer gewiffen, bier nichte verschlagenden Ginschränfung, auf Begel berufen fonnten, fo daß diefe Anficht weber ausschließliches Eigenthum, noch befonderes Ergebniß seiner "empirischen" Methode mare. Aber die lettere scheint ibn vielleicht nach einer andern Seite bin im Stiche gelaffen zu baben: er glaubt "bei bem fittlichen Entwicklungsproceffe vom erften Bewußtwerben bes Sittengeseges bis zur voll= ftandigften Erfüllung feiner Forderung" (welcher eben im innern Befen des Geistes felber wurzele) "weit mehr an die Unalogie phyfifcher Processe fich halten ju muffen", als mit ben bisberigen Borftellungen von ber Dignitat bes Sittlichen verträglich fei (S. 180). Bas an Diefer Bemerfung richtig ift, 'fffern baburd auch im Sittlichen bie selbstständige immanente Entwicklung bes, Beiftes gerettet werben foll, bas glauben wir nicht zu verfennen. Aber immer ift es boch ber Beift, mit bem Bermogen bie eigenen Begenfate zu überwinden, welcher im Sittlichen "fic entwidelt" und damit seinem ursprünglichen Wefen fich gleich macht. Hierbei wird aber jede Analogie physischer Processe vielmehr ab geschnitten: ber Beift wird im Sittlichen nicht bloß au bem. mas er werden muß, sondern er ichafft fich aus fteter, realer ober wenigstens bas Bewuftsein von ber Möglichkeit bes Gegen theils enthaltender Ueberwindung bes Gegenfages ju bem, mos ba recht eigentlich sittlich ift, und was eben barum auch nicht sein könnte. So ift dieß niemals bloß Produft einer Entwicklung. sondern Resultat einer Selbsttbat, die nicht, wie iene, successio und allmäblich, sonbern auch augenblidlich und plotlich umschaffen wirfen fann (ploblice Sinnesanberung burch Reue, ein augen blidlich eingreifender, die bisberige Reibe bes Wollens und bar belns burchbrechender Borfag: - in allen biefen Ericheinungen vflegt jeder die eigenthumliche Macht des Geiftes und bes fittle den Wollens zu finden). Darum ift auch bas Wefen bes Geiftes nicht bloß Princip seiner Nothwendigkeit, sondern barin augleich seiner Freiheit, b. b. beffen, was auch nicht sein könnte.

Dies muß auch die nur mit einiger Tiefe oder Sinnigkeit eindringende empirische Beobachtung als den eigentlichen Begriff des Geistes eingestehen: wir wollen nur an Goethe erinnern, diese unbefangenen Selbstergründer, der (fammtl. B. XLVIII. S. 44.17.) seinen dichterisch produktiven Genius völlig als Natur zu betrachten gewohnt war, davon aber wohl unterscheiden zu müssen bezugt, was in ihm sein Eigenthum, das des freien Geistes, zwesen sei, das auch nicht sein Könnende, aus Selbstthat, ja Selbstüberwindung Hervorgegangene, darum sedoch ihm nicht nothwendig Entwickelte, sondern das Freiwilligste, was indeß wiederum nicht ein Jufälliges für ihn war, sondern der tiesste und eigenste Erweit seines Wesens. Es ist auch an die aus dem wahrken sittlichen

Ernste seines geprüften Lebens hervorgegangenen Zeilen in den "Geheimnissen" zu erinnern:

Wenn einen Menfchen die Ratur erhoben, 3ft es tein Bunder, wenn ihm viel gelingt; — Doch wenn ein Mann von allen Lebensproben Die fauerste besteht, sich felbst bezwingt: Dann kann man ihn mit Freuden Andern zeigen, Und fagen: bas ift er, bas ift fein eigen!

Dies ift auch der Begriff des Geiftes und des sittlichen Geiftes, bei welchem mithin jede Analogie bes physischen, selbst bes organischen Processes verschwunden ift, und wobei blog die "Naturbafis" aufzuweisen unzureichend ift. Jebe That bes Beiftes, weil nur in ihm That, Ueberwindung gefunden wird, ift als folche unendlich bober, als alle Naturentwicklung (vgl. Zeitfchr. Bb. XI. S. 195. 96.). Wenn bem icarffinnigen Berfaffer fenes gleichfalls thatfacliche Moment am Beifte entgangen fein follte, fo ift es, weil er ber allerdings gewöhnlichen empirischen Analogie, bas Geiftige nach dem Natürlichen zu beurtheilen, zuwiel vertraut bat. Daraus wird ber Berr Berf. auch bie Grunde erkennen, und mein Bekenntnig entschuldigen, warum mir fein Begriff bes Bofen so richtig und acht bialeftisch (er erlaube mir biesen Ausbruck) auch die allgemeine Bestimmung beffelben ift, nicht erschöpfend, aber auch seine allgemeine beterministische Ansicht, zwar nicht falsch in gemeinem Sinne, aber unvollftandig erscheinen muffe. Er fonnte selbst an jener Goetheschen Auffassung gewahr werden, was bie "Spekulativen" meinen, wenn sie in ber innerlich beterminirenden Individualität jedes bewußten Wefens zugleich ben Duell feiner wahren und eigentlichen Freiheit und einer burch außertiche Determination schlechthin unüberwindlichen Selbstftanbigfeit erbliden, wie diese Einsicht aber nicht bas gewaltsame Produkt einer übel gelungenen Zusammenfügung ein für allemal unverträglicher Begriffe, wie Freiheit und Nothwendigkeit, sondern eine fehr anschauliche sei, wie benn in jedem seiner Individualität gemäß sich außernden bewußten Wefen diese Einbeit von Kreiem und Nothwendigem wirflich angeschaut wird.

Dhne Zweifel ragt ber Berfaffer neben ben Andern, Die ben

gleichen Standpunkt behaupten und ähnlich, wie er, von einer Physis ber Sitten sprechen, durch Schärse und Tiese der Auffassung weit hervor. Um so bedeutungsvoller und wichtiger erschien es uns an einem so tüchtigen Beispiele darauf hinzuweisen, wie die Enden der scheindar schroffsten Gegensäße in emander überzulaufen beginnen, und wie man daher wohl thut, statt der in der Philosophie immer obsoleter werdenden Sektennamen zu achten, bei sedem Forscher genau hinzusehen, was er lehre, gleichviel von welchem Standpunkte, und wie weit man sich darüber mit ihm verständigen könne!

Ueber den gegenwärtigen Zustand der Philosophie der Runst und ihre nächste Aufgabe.

Bon.

Dr. 28. Danzel in hamburg \*).

(Erfter Artifel).

Es mag seine Richtigfeit haben, daß die philosophische Wiffen-

"Kant und Schiller fassen die Sache von der praktischen Seite her an; bei dem lettern treibt sich diese in sich selbst zur theoretischen Philosophie fort. Dieser lettern wird im Interesse der Wissenschaft überhaupt die Kunstphilosophie von Bichte, Schelling und Hegel beigerechnet: es wird nur auf den Inhalt der Kunst gesehen, welcher das Absolute sein soll. Die nähere Bestimmung, welche Hegel von diesem lettern giebt, sührt ihn dazu, die von Kant im Gegensat gegen Leibnis ausgestellte Unterscheidung von Austauung und Denten wieder aufzugeben, und also für dieses Gebiet zum Wolfstanismus zurückzukehren. Solger versucht diesen Eirkel zu durchbrechen; es gelingt ihm aber nicht, weil er die höchste Spise der theo-

<sup>\*)</sup> Berfasser her Schrift "über Goethes Spinozismus", Damburg 1843, und mehrerer kritischen Auffäpe über Philosophie ber Runst. — Bei der oben mitgetheilten Abhandlung, welche als "erster Artikel" sich ankändigt, bemerkt die Redaktion, daß biese als Einleitung in eine Reihe von solgenden Artikeln dienen soll, in welchen der Berf. allmählig eine vollständige Kritik der ästhetischen Standpunkte von Kant dis zur Gegenwart zu geben beabsichtigt. Aus einem Privatschreiben desselben entnehmen wir darüber mit seiner Erlaubniß Folgendes, was als einleitende Uebersicht dienen möge:

ber Gegenwart total gegipfelt, und bas Bahre, bas bie früheren enthalten, in daffelbe absorbirt babe. Aber ber, welcher fie nach irgend einer Seite bin weiter zu führen bofft, wurde feinem Befreben eine schlechte Empfehlung bereiten, wenn er darauf alluviel Werth legen wollte. Die Unbefriedigung mit den Resultaten bisheriger Wissenschaft wird in den wenigsten Källen baraus ber vorgegangen fein, daß man ben immanenten Biberfpruch berfelben entdect batte. Man findet biefen erft hinterher, wenn ber Kortschritt, welcher ihn auflöst, historisch vorliegt; die Auflösung selbst entspringt aus frischer Bersenkung in Die Erfahrung, welcher bie vorliegende Theorie an irgend einem Punfte nicht Genuge thut; es wurde alles unbefangene Studium untergraben, wollte man etwas Neues burch ftarres Sinseben auf die letten Resultate ber vorzuloden suchen. Die Krage ber gegenwärtigen Philosophie if nicht, was nun an die Reibe fomme, sondern dieselbe, welche von jeber allen Philosophen vorgelegen, mas wahr fei? Das Andere bieße eine Philosophie der Geschichte der Philosophie vor der

> retifden Unficht noch nicht vor fich bat, und baber Die Bahrbeit noch nicht als Moment ber Schönheit zu faffen weiß. Die leiftet Beife; er faßt baber auch bie Unfchauung felbit um fo reiner und betrachtet bie Runft in einem bobern pratti fchen Sinne ale reine That. - Gie werben mir vielleicht # geben, daß es bei biefer Anordnung barauf antam, gleich im erften Artitel fowohl in Bejug auf Solger und Beiße ben Begenfas von Denten und Unfchauung, ale auch in Bezug auf ben zweiten Artitel bie ftrenge Bebeutung bes Brattifchen in's Licht ju ftellen, mas, ba in biefen Puntten Rants Berbienft gerabe fehr groß find, gludlicher Beife auf eine gang objettie Art, und ohne bag ich meine eigenen Anfichten vorzudrangen brauchte, geschehen konnte. Es ift aber ber Ginheitspuntt, mel der bei Rant ber reinen Raffung bes Prattifchen und ber Unschauung ju Brunde liegt, eben ber Sinn fur bie Birflid teit, dem in diefem Gebiete erft Beife wieder fein Recht bat wieberfahren laffen; - und über eben biefen batte ich am Schluffe, mit Ruckficht auf gewiffe neuere Erfcheinungen, noch Einiges ju bemerten." -

Ueber ben gegenwärtigen Zustand ber Kunstphilosophie. 203 Geschichte selbst machen wollen. Gehört doch das Geset, welches man dabei voraussegen möchte, selbst einer bestimmten Philosophie an, und zwar dersenigen, über die jetzt gerade am entschiedensten hinausgegangen werden soll. Ist dasselbe nun durch diesenigen, welche es gegen seine Ersinderin kehren, bekanntlich sogleich wesentlich modisciert worden, so wird es dem, welcher sich jetzt an's Philosophiren begiebt, erlaubt sein müssen, da er doch nicht vorsher wissen kann, wie es sich etwa bei ihm gestalten werde, es vorerst gänzlich bei Seite zu lassen.

Jebenfalls fonnte von dem völlig gerablinigen Fortschritt, ben jene Unficht voraussett, nur in Betreff der allgemeinsten Principien die Rede sein. Es bieffe nicht nur allzusehr von der menschlichen Unvollfommenbeit absehen, wenn man annahme, daß bie Grundgebanken ber verschiedenen Systeme in allen Theilen berfelben gleichmäßig consequent durchgeführt waren, sondern es ift gerade burch folde Durchführung, wo fie etwa versucht worben, bem Einzelnen oftmals Gewalt angethan. Die einzelnen philoforbischen Wissenschaften baben bis jest wenig unabbangige Bebandlung erfahren; fie find entweder ausgesogen worden, um ein neues Princip zu gewinnen, ober migbraucht, um es zu expliciren: wenn man von ber Naturphilosophie ober ber logischen Bbilosophie bort, weiß man fogleich, woran man zu benten hat. Die Philosophie ist in der That so unbefangen verfahren, wie wir eben forbern zu burfen glaubten; ein jedes Spftem bat einen anbern Anfangspunkt genommen und ein anderes Augenmert gehabt. Es ift befannt, bag mehr ale Eine feine Bedeutung bem Umftande verdanft, daß es einen bis dabin unbeachteten Theil an's Licht gezogen. hieraus geht eine große Ungleichmäßigfeit in ber Berudsichtigung biefer einzelnen Theile bervor. Dan muß fich für ben Ginen bierbin, für ben andern bortbin wenden, es liegt in Behandlung berfelben eine gewiffe Bechfelfolge vor:

> Multa renascentur, quae jam cecidere cadentque, Quae nunc sunt in honore. —

In der That eine weise Einrichtung der Natur, wurde ein Teleologe sagen — denn sie ift geeignet, uns Muth einzuflößen,

auf dem Wege, den uns Natur und Schidfal einmal vorgezeichnet haben, fortzuwandeln, in dem Bertrauen, daß es auch für das Allgemeine wohl zu etwas gut sein werde — und setzt uns wegleich in Besitz einer guten Waffe gegen diesenigen, welche etwa auch in der Wissenschaft zu der Frage geneigt waren, was sam Gutes aus Bethlebem kommen?

Der Berf. ber Auffage, beren Reihe hiemit eröffnet wird, bat fich zunächst ber Aesthetik gewidmet, ob es ihm etwa gelänge, nach Trendelenburg's Worte, burch forgfältige Ergrundung eines Einzelnen ben Begabteren, welche jum Fortbau am Allgemeinen berufen find, eine gewichtige Thatsache mehr an die Sand m geben. Es ift bekannt, und wird, wie ich hoffe, burch meine Bersuche noch heller, als bieber geschehen, ins Licht treten, wie febr bas Obengesagte gerade von ber afthetischen Biffenschaft gilt. Dem wiedererwecten Intereffe am mabren Schonen ver dankt die neuere Philosophie einige ihrer gludlichsten Blide, fo wie umgekehrt manche Erkenntniffe über baffelbe zu ihren schönften Früchten geboren. Bielleicht ift biefe enge Berbindung bie Urfache daß wir in diesem Kache am wenigsten von einer herrschenden Philosophie der Gegenwart reden fonnen. Während der größte Theil berjenigen, welche am Schonen nur ein allgemein geiftiges Intereffe nehmen, noch auf ber Stufe fteht, die Solger in feinen Unselm personificirt, theilen bie Wenigen, welche in irgend einer Beife einen Beruf aus ber Sache machen, fich in alle Stand. punfte der modernen Philosophie. Dabei werden die wichtigfien Bücher, die in neuerer Beit diese Wiffenschaft behandelt haben oftmale nach oberflächlicher Renntnifnahme bei Seite geschoben.

Zieht man dieß Alles in Betracht, so wird man es mir nicht verargen, daß ich in der Uebersicht des bisher Geleisteten, mit welcher ich auf diesem schlüpfrigen Pfade Fuß zu fassen suche, pa dem ganz empirischen Begriffe zurückfehre, welcher eben Allem eine Gegenwart zugesteht, was von gegenwärtig lebenden Inde viduen, wenn auch nicht in spstematischer Weise, bekannt wird. Dieses Berfahren erscheint im vorliegenden Falle um so geeigneter, da von Kant her, welcher wenigstens für das protestantische

Ueber ben gegenwärtigen Zustand ber Kunstphilosophie. 205 Deutschland ber älteste Philosoph sein möchte, bessen Lehren noch einige Anhänger zählen, auch gerade bie Eristenz ber Kunstphilosophie als einer selbstständigen Wissenschaft batirt.

Chalpbaus macht bie Bemerkung, daß Kant, bei allem weit verbreiteten Einfluß, boch faum Einen getreuen Nachfolger gebabt habe, ber genau feine Spur gehalten, und bas Spftem nach bem urfprünglichen Vlane vervollständigt batte. Diefes Berbaltnif, weldes die Darfteller der Geschichte der Philosophie in mancherlei Schwierigkeiten verwickelt bat - man bort ja bisweilen fogar Kichte'n ein eigenes System absprechen — möchte bis jest bei ber Runftphilosophie noch am Wenigsten ins Reine gebracht sein. Der Umftand, daß sich bier nur ein einziger Nachfolger von Bebeutung findet, schien von der Rothwendigkeit der Unterscheidung zwischen ibm und bem Deifter zu bisvensiren. Gine concretere und auf den Ausbruck der totalen Thatsache gerichtete Lehre darf fic nicht nur in biesem Kache mehr als in jedem andern eine Bevorzugung vor der abstracten und in der Analyse beharrenden versprechen, sondern wird ber lettern auch leicht untergelegt werben. Babrend Rant's Schönheitslehre faum von ben Philosophen von Kach noch berudfichtigt wird, beherricht die Schiller'iche einen großen, und vielleicht ben unbefangensten Theil ber Gebildeten; eine berühmte Geschichte der deutschen Poesie bezieht aus derselben ihren Bedarf an allgemeinen Begriffen. 'Freilich ift bas Berhältniß zwischen Schiller und Rant nicht so leicht anzugeben, wie etwa das zwischen diesem und Richte. Kant hat sein Werk bald für eine Borbereitung zu einem noch auszuarbeitenden Spftem, bald felbst für ein folches erklärt. Lägt sich nun einerseits nicht absehen, worin das versprochene System batte bestehen sollen, da ja die Kritiken alle Erkenntniß auf die Erfahrung eingeschränkt batten, so feblte andererseits diesen letteren, um für ein solches gelten zu können, der Einheitspunkt. Diesen gefunden, und badurch ben transscendentalen Standpunkt zu einem System erweitert du haben, ift Kichte's Berbienst. So verhalt es sich mit Schiller

auf feine Beise. Dieser geht, weil er, wie Rant, in bem Bor walten bes Praftischen einen subjectiven Mittelpunft bat, fo wenig, wie ursprünglich dieser, auf die objective Einbeit eines Syftems aus; er übt nur eine Art von transscendentaler Rrinf; er sucht die Thatsache bes Schonen festzustellen; babei erflart er sich, wie auch Fichte gethan, im Allgemeinen für einen Kantianer, ja er giebt manche feiner Erörterungen, für blofe Ausführungen Rant'scher Ibeen. So fommt es, bag man ihn etwa nur für einen besonders fachfundigen Erlauterer gehalten, ober, wenn man fic bie wesentlichen Abweichungen nicht verbergen konnte, biese nur ins Sittliche gelegt hat. Ift auf diese Weise bie Bebeutung Schiller's miffannt worden, fo hat folde Abftumpfung bes Gegen fates auch manches Migverständnig Rant's berbeigeführt. Es if wahr, daß jener nur entwickelt, wozu fich die Lehren des letten in fich felbft forttreiben, aber bieg läßt fich nur burch bie ftrengte Sonderung beider demonftriren.

Man pflegt überhaupt Kant zu fehr in Beziehung auf bas ju betrachten, mas feine Lehre noch nicht ift: - nämlich burd geführter Ibealismus. Diefem ift es aufgegangen, baf ber Rem eines jeden synthetischen Urtheils a priori ober bie Quelle seint Gewigheit das 3ch = 3ch fei, und so fann man freilich fagen, baf Rant, beffen einziges Augenmerk jene Urtheile waren, von biefem Aperçu eine Ahnung gehabt habe. Aber man wird wenigstent zugeben muffen, daß fein Standpunkt eben barin bestanden babt, bieg nur zu ahnen. Wenn er fragte, wie find fonthetische Urthalt a priori möglich, fo liegt barin, bag fie ihm gunachft unbegriff lich waren. Wäre er vom Ich = Ich ausgegangen, so würde n sich vielmehr barüber haben verwundern mussen, wie es überall andere als apriorische Urtheile geben konne. Wirklich bat Segel, bessen Beruf es freilich war, die Durchführung des Idealismus zu vollenden, mit einer Unmittelbarfeit, welche bem Caeterum censeo bes alten Tennemann wenig nachgiebt, bie Zumuthung an ihn gestellt (Bb. XVII. S. 15), daß er vielmehr nach ber Roth wendigfeit berfelben batte fragen follen. - Rant war von Daw aus Empirifer. Er hatte sich durch physifalische und aftre

Ueber ben gegenwärtigen Zustand ber Kunstphilosophie. 207 mische Schriften bekannt gemacht, und ward als Naturkundiger und besonders wegen seiner Vorlesungen über physische Geographie für eine Zierde seiner Vaterstadt angesehen, ehe man seine spekulative Größe ahnen konnte. Auch in späteren Jahren legte er diese Studien nie ganz bei Seite.

Freilich war biese Empirie von Anfang an nicht obne ein aum Grunde liegendes allgemeines geistiges Interesse gewesen. Die Borlefungen über phyfifche Geographie wurden eingeftanbenermaßen von ihm gehalten, um feinen Mitburgern bie Beitungen, bie er für bie Organe eines bobern Selbstbewußtseins ber Menschbeit anfah, verftanblich ju machen. Schubert weist nach, wie fich feine Studien, die von ber Aftronomie ausgingen, immer mehr auf die Erbe und ihre Bewohner concentrirten. Die pragmatische Anthropologie, welche, wie bie Borrebe fagt, neben jener Biffenschaft zur Beforderung der Weltkenntnig bienen follte, murbe ber Mittelpunkt berfelben. Sie wurde noch von ihm felbst jum Druck bearbeitet, während er auf herausgabe fener, zu ber er 1789, als ihn die politischen Angelegenbeiten — selbst ein mehr antbropologischer Gegenstand - in Anspruch zu nehmen anfingen, zu fammeln aufgehört hatte, seines Alters wegen Berzicht thun zu muffen glaubte. Die physische Geographie war ihm die Grundlage aller außeren Erfahrung, die Anthropologie repräsentirte bie innere. So bezog fich bei ihm Alles auf einen geiftigen Mittelpunkt.

Unter den Bildungsmitteln, welche ihm seine Vaterstadt vermöge ihrer geographischen und merkantilischen Verhältnisse, deren Wichtigkeit für die Nahrung seines frischen geistigen Lebens er selbst anerkannt hat, vorzugsweise darzubieten geeignet war, besand sich die Sprache und Literatur der Engländer. Kant mußte sich zu den zahlreichen Schriststellern, welche in diesem Lande, das er sür das gebildetste in Europa erklärte, gerade damals recht eigentslich orientirend und ausbildend auf das Publikum einzuwirken such ten, als zu Geistesverwandten hingezogen sühlen. Eine Stelle in der Anthropologie gegen S. Johnson zeigt, wie tief er sich selbst bei ihren persönlichen Verhältnissen betheiligt hat, und sein Wohlsgefallen am Spectator, gleichsam der Normalerscheinung jenes

Kreises, erhellt aus einigen Auffätzen im Geschmack besselben, unter benen einer über die Krankheiten des Kopfes an Freiheit und Reinheit des Stiles neben Lessing stehen könnte.

Es war dieser Geist der Empirie, für den seite den Zeiten der beiden Baco England eine Freistätte gewesen war, welcher die Locke und Hume auf ihre Untersuchungen über den intellectucklen Menschen geführt hatte. Man saßt diese unrichtig auf, wenn man ihnen die Stellung außerhald des Lebens giebt, welche die Philosophie, als reine Wissenschaft betrachtet, immer einnehmen muß. Sie sind senen pragmatisch-anthropologischen Bestrebungen zu subsumiren; der Sinn, welcher nicht bloß das Einzelne zu ersahren, sondern auch die Ersahrung zu empsehlen und zu predigen wußte, konnte endlich darauf führen, die Bedingungen und Elemente der Ersahrung überhaupt zum Gegenstande der Forschung zu machen.

Wenn Kant auf diesem Punkt die Engländer überschitt, so war es nur, weil er von jenem Geiste der Empirie tiefer erfüllt war als sie selbst. Hume hatte die nothwendigen Urtheile der Geometrie für analytische, und den Begriff des Causalverhälmisch für eine Täuschung erklärt. Hierin mußte Kant als gründlichen Mathematiker und durchgebildeter Physiker eine theoretissende Berfälschung der Thatsache sehen; er hatte es zu wohl in sich selbst erfahren, daß es wirklich synthetische Urtheile a priori gebt. Die Empfänglichkeit der Engländer für psychologische Thatsächlichkeit, und ihre Begabung, sie in der Beschreibung zu sixten, hatte in ihm den höhern Sinn für eine rein geistige Wirklichkeit geweck.

Nichts ist unrichtiger, als Kant's Lehre in irgend einer Bediehung als Skepticismus zu betrachten. Wenn er lehrt, bas wir das Ansich nicht erkennen können, daß wir nur Erscheinung vor uns haben, so liegt darin nicht eine schmerzliche Entsagung, sowdern im Gegentheil eine lebensfrische Ergreifung unserer heimischen Welt. Ebenso wenig hat es bei ihm etwas Gehässiges, Gott, Unsterblichkeit u. s. w. für bloße Ideen zu erklären. Sie sind eben nicht, wofür man sie hält; sie können nicht für das prins unserer Erscheinungssphäre gelten, sondern sie sind mur ein Ans-

Ueber den gegenwärtigen Zustand der Kunstphilosophie. 209

fluß berselben, aber ein nothwendiger, und jener Jrrthum über sie ist selbst nothwendig. Er konnte dies ohne Bitterkeit sagen, weil es ihm aufgegangen war, daß das Sein in dieser Erscheinungssphäre, und das Durchleben derselben wirklich etwas sei, oder daß dieselbe etwas an und für sich Genügendes, etwas Rothwendiges in sich habe. Dieß sind eben die synthetischen Urtheile a priori.

Die Frage, wie diese möglich seien, ging von der Erfahrung aus, welcher dieselben, wenn man in ihr steht, und also nur das Einzelne successiv erfährt, zu widersprechen scheinen. Darum leugnete hume diese Möglichkeit. Kant aber saßte die Sache in einem höhern Sinne, ging von der Wirklichkeit aus, und zeigte, daß umgekehrt nur dadurch, daß sich in jenen Urtheilen inwohnende Formen unserer Erkenntnißkräfte offenbaren, die Erfahrung als totale Sphäre möglich sei.

Dadurch wird zugleich die Methode, die er in seinen Kritiken befolgt, vollkommen erklärt. Es ist ganz die der empirischen Ra= turwiffenschaft. Er legt in der Analytif die Thatsache bar, daß ein Urtheil a priori vorhanden sei; bann zeigt er in ber Deduction, wie daffelbe nur aus der Annahme der inwohnenden Formen der Erfenniniffrafte erflart werben fonne; endlich lost die Dialeftif bie Schwierigkeiten auf, welche baraus entstehen, bag wir bieß auf natürlichem Standpunkte zu verkennen pflegen. Voran geht eine Einleitung, welche mit bem ungemein concreten Beiftesringen, welches auch ber Grund ber unendlichen Wiederholungen innerbalb der Untersuchung selbst ift, die freilich, genau beseben, jede an ihrem Orte eine gang eigenthumliche Wendung zeigen, eigentlich nur ben Standpunkt angeben will, aber weil bas Ganze im Grunde nichts als Darftellung eines folden ift, biefes gemeiniglich son im Voraus ausspricht. Es wird also überhaupt von der Thatlade des unmittelbaren Bewuftseins zu der transscendentalen, unter beren Annahme jene allein erklärlich sei, übergegangen bei ber Thatsache aber bleibt es burchaus.

Bir verdanken diesem Berfahren bie reine Sonderung ber verschiedenen Gebiete, die bei Rant eben barum nicht nach Berf

bienst gewürdigt zu werden psiegt, weil er die frühere Berwirrung die auf die Erinnerung derselben aus dem Bewußtsein der Menschen ausgelöscht hat. Man lese die Englischen Sensualissen: man wird — was in Bezug auf die reine Erkenntnißlehre schon Hegel bemerkt hat, im Einzelnen eine merkwürdige Uebereinstimmung mit Kant sinden — desto bewundernswürdiger ist die Gründlicheit, mit welcher er dieß complicirte Gewebe auseinandergezettelt hat. Wie sehr diese Sonderung bei ihm, gleichwie bei Lessing, bewußte Maxime war, zeigt die Anmerkung am Ende der Analytik der Kritik der praktischen Vernunft.

Es werde sich, sagt er an demselben Orte, bei solchem Bersahren die Einheit nur besto reiner herausstellen. Der Umstand, daß diese bei ihm im Praktischen liegt, macht Schwierigkeiten, wenn man, wie wir heutigen Tages zu ihun pslegen, von der Forderung objectiver und sich selbst genügender Wissenschaft ansgeht. Es ist aber oben gezeigt worden, wie seine philosophischen Studien nur eine Juspiszung der anthropologischen gewesen; diese sanden diesen Mittelpunkt gerade dadurch aus, daß sie von von herein nicht physiologisch, sondern pragmatisch gemeint waren, und da andererseits ihre empirische Wethode bei seinem Philosophisch beibehalten wurde, so kann man dieses letztere selbst als eine pragmatische Anthropologie in höherer Potenz bezeichnen.

Kant's Tenbenz, ben Menschen als in die Wirklickeit him eingestellt zu begreifen, ward in der sittlichen Sphäre besondert von Wieland getheilt. Aber es blied Kant ausbehalten, in geradem Gegensate zu diesem, als dem prononcirtesten Eudämonisten, die Einsicht auszusprechen, daß dieß nur dann nicht zu moralischen Schlassheit führe, wenn man ihn an ihre Gränze stelle. Indem der Mensch von dem Gediet der Erscheinung als solcher den Mittelpunkt bildet, reicht er zugleich über dasselbe hinaus. Er gehön nicht sowohl der Welt an, als sie ihm, er selbst aber einem höhen Zusammenhange — eine Lehre, durch welche Kant zu der tiefen Auslegung der religiösen Thatsachen, welche neuerlich die Philosophie beschäftigt, um so mehr den Grund gelegt hat, je entschied bener er damit der damaligen widersprach. Sein Berdienst um

Ueber ben gegenwärtigen Justand ber Kunstphilosophie. 214 bie sittliche Wedung und Kräftigung seiner spätern Zeitgenossen ift unermeßtich.

Allein in dem Bersuch, der rein herausgestellten sittlichen Sphäre einen theoretischen Ausbruck zu geben, sollte seine empirische Bersahrungsweise ihre Gränze sinden.

Indem Kant den Menschen in die Mitte der Welt stellte, und diese nur als für ihn existirend ansah, mußte ihm das prius von Allem die Thätigkeit desselden sein. Hieraus erklärt es sich, daß die Kategorieen aus den verschiedenen Arten des Urtheilens abzgeleitet werden. Dieß haben diesenigen nicht gesaßt, welche daburch, daß sie Alles auf "Thatsachen des Bewußtseins" zurückschren wollten, die Kant'sche Lehre zu verbessern glaubten. Da sedoch die verschiedenen Arten des Urtheilens sich als eben soviele der Urtheile darstellen, oder in ihnen das Thun in nichts anderem zu bestehen scheint, als bewußter Weise diese oder zene Beziehunzgen zwischen den Gegenständen zu setzen, so ist es erklärlich, daß Kant der ein handelndes Ich nicht gelten lassen konnte, das Thun weiter nicht berücksichtigt, und sich nur an den durch dasselbe gessetzen Inhalt des Bewußtseins, welches eben die Kategorieen sind, hält.

So durste er nun beim sittlichen handeln nicht verfahren. Da alle Begriffe, welche ein Sein ausdrücken, nur durch unsere Erkenntnissträfte gesetzt werden sollen, so hätte er den Mittelpunkt, von welchem diese ausgehen, für einen reinen Act erklären, und die Sittlichkeit, wie später von Fichte geschehen ist, als nichts anderes, denn reine Activität bestimmen mussen.

Aber davon weit entfernt, versucht er nicht einmal, was ihn freilich sogleich weiter geführt hätte, ben Inhalt, welchen er dem Handeln zu Grunde legt, auf ähnliche Weise, wie die Kategorieen abzuleiten. Er faßt das moralische Grundgeses nur als ein Factum der reinen Vernunft (S. 54 der Kr. d. p. V. 1te Ausg.). Ueber dieses ist selbst der heilige Wille nicht hinaus (58); das Thun ist nur insofern Quelle des moralischen Gesetze, als wir uns durch dasselbe des letztern dewußt werden (S. 5. S. 52).

So haben wir also auch hier nichts als eine Erkenntniß-

fraft — bie wir aber hier aus einem niedrigeren Standpunkte, als in der theoretischen Philosophie, zu betrachten verurtheilt sind — während wir uns in dieser über die Erkenntnißkräfte stellen dürfen, um sie als spontane Acte zu betrachten, muffen wir uns im Praktischen begnügen, in ihnen zu stehen.

Es ift baber im pragnantesten Sinne bes Wortes zu nehmen, wenn Rant bas moralische Besetz als bas einer bobern Ratur bezeichnet. Die Freiheit wird von ihm nur als bas Negative be ftimmt, fich aus ber gemeinen in bie lettere verfeten au tomen. Diese Auffassung widerspricht bem Interesse ber Sittlichkeit, web dem fie boch einzig bienen foll, vollfommen. Gine jebe Ratur, fie sei welche sie wolle, ift fur ben Willen eine frembe. & beruht nur auf ber Stimme bes Gewiffens, und laft fic auf feine Weise theoretisch bemonstriren, bag wir ber sogenamten boberen ben Borzug geben muffen. Dag beide auf gleicher Stufe fteben, wird durch die Lebre vom radicalen Bofen geradezu ein geftanden. Sein Grund, biefelbe anzunehmen, fagt Schiller in einem Briefe an Goethe, beruhe barauf, daß ber Denfc einen positiven Antrieb zum Guten habe; er brauche also, weil bas Positive nicht durch das bloß Regative aufgehoben werden könnt, auch einen positiven Grund zum Bosen. "Sier find aber, fabrt Schiller fort, zwei unendlich heterogene Dinge, ber Trieb zum Guten und ber zum finnlichen Wohl, ale gleiche Potenzen und Dualitäten behandelt, weil die freie Perfonlichkeit ganz gleichgulig zwischen beibe Triebe gestellt wird".

So beschränkt sich also Kant's Verbienst um die praktische Philosophie darauf, sie davon emancipirt zu haben, bloß ange wandte Philosophie — in dem Sinn, wie man von angewandter Mathematik spricht — zu sein; er giebt ihr zwar ein eigenes Princip, aber dieß ist von dem der theoretischen nicht generisch verschieden.

Es war nothwendig, dieß so weitläufig auszuführen, dank es gehörig ins Licht treten könnte, in wiefern die Kritif der Urtheilsfraft den bisher betrachteten Sphären etwas vollsommen Rens an die Seite stellt.

Wenn namlich ber Mensch auf die angegebene Weise zwischen die beiben Raturen hineingestellt ist, so wird seine Aufgabe darin bestehen, sich nach allen Seiten hin zu orientiren, d. h. im Allgemeinen, wie im Besonderen, richtig zu subsumiren. Dazu dient ihm die bestimmende Urtheilöfraft, über welche weiter nichts zu sagen ist, weil sie nur mit dem operirt, was ihr auf die oben beschriebene Weise gegeben ist. Ihr stellt aber Kant noch este andere zur Seite, die sich zunächst im ästhetischen Urtheile äußere, die reflectirende — und diese beiden sollen sich dadurch untersschen, daß wenn sene vom Allgemeinen auf das Besondere gehe, diese vielmehr zum Besondern das Allgemeine suche. (R. d. U. S. XXVI. 2te Aus.).

Dieg ift nun fogleich verwirrend. Es fann freinen, als bandelte es sich von den logischen Berfahrungsweisen ber Deduction und Induction. Allein es ift mit diesem Uebergeben bloß ein transscendentaler Act gemeint. Für die bestimmende Urtheilsfraft ift bas Allgemeine nur barum bas Erfte, weil es ein bereits fertiges, in ben Befegen ber beiben Raturen gegebenes ift. Diefes fann nun ale foldes niemale gesucht werben; ich fann wohl bemerken, daß ich falsch subsumirt habe, aber das Subsumiren überbaubt, die Boraussetung, daß ein Gegenstand ber Ratur angebore und ihren Gefeten gemäß fein muffe, ift bamit nur um so gewiffer gegeben. Aber baneben giebt es noch eine andere Beife bes Urtheilens, welche gar nicht ein richtiges Urtheil fucht, fonbern nur eine Sehnsucht ift, überhaupt zu urtheilen, ober welche nicht auf irgend ein bestimmtes Allgemeines, Jondern auf das Allgemeine gerichtet ift, und bei ber, weil sie keine Artbegriffe bat, von benen selbst wieder etwas Allgemeineres ausgesagt werden könnte, sondern nur das vollkommen Einzelne ber Empirie und das ganz Allgemeine, nur Einzelurtheile vorkommen. Diese gebt aus der reflectirenden Urtheilsfraft bervor, welche man, infofern alles Urtheilen eine Beziehung awischen bem Ginzelnen und Allgemeinen bedeutet, wegen dieser Berhältniffe wohl die Urtheilsfraft zar' egozy's nennen fann.

Um dieß richtig zu versteben, muß man hier sogleich bemerken,

daß es eine Ungenauigkeit ift, wenn Kant von ästhetischen Urtheis Ien in der Mehrzahl spricht; er meint damit nur die Bervielfältigung der Fälle des einzigen möglichen Urtheils der Art, welches so lautet: dieß ist schön. Wenn er aber diesem bestimmten Urtheil einen so hervorstechenden Rang angewiesen, so hat er damit die Anregung andeuten wollen, welche alles Schöne auf uns ausübt; man kann es täglich in Gemäldegallerieen bedbachten, wie seine Gegenwart die Menschen veranlaßt, es in unaufhörlich lautwerdender Anerkennung oder Verwerfung beständig auf sich selbst zu beziehen.

Nämlich da alles Allgemeine, welches in der Natur vortommen mag, wie sich aus dem Obigen ergiebt, immer nur ein bestimmtes sein kann, so werden wir jenes Allgemeinste in und selbst zu suchen haben: das Gefühl der Lust oder Unlust.

hier ift nun Rant ber Grunder einer abgesonderten Runf philosophie badurch geworden, daß er die Natur ber Luft am Schönen, bie bis auf ihn nur quantitativ, als eine feinere, von ber sinnlichen unterschieden wurde, genau bestimmt bat. Er nemt fie uneigennütig, ohne Begriffe allgemeingultig. Beibe Giger fcaften fteben mit ber Bestimmung eines Urtheils zar' eforge in genauer Verbindung. Wenn bas Einzelste als foldes auf bas Allgemeinfte bezogen werden foll, fo muß es mit größter Strenge festgehalten werben, damit nicht etwa blog bei Belegenheit feiner bas lettere gesett werbe. Dieß geschieht sowohl beim Angenchmen, als bei bem, was vom sittlichen Gefühl gebilligt wird. Rant aber behauptet, bag bie Schönheit nur bem Gegenflande als foldem, und ohne daß wir ihm burch irgend eine Art von Benug feine Begenständlichkeit abstreifen, beigelegt werbe. Um nur eine Luft, welche ein reiner Wegenftand einflößt, fann über Die Subjectivität erhoben fein, und auf Allgemeingultigfeit, die von feinem Begriffe abhangt, Unspruch machen.

Somit hatte also Kant eine britte Sphäre aufgefunden, welche sich von ben beiden ersten baburch total unterscheibet, baf se burchaus keine Erkenntniß begründet, ja, bag von ihren Gegenständen nicht einmal eine objective Wissenschaft möglich ift, aus

Ueber den gegenwärtigen Zustand der Kunstphilosophie. 245 dem einsachen Grunde, daß alle Erkenntniß in letter Instanz auf bestimmten Allgemeinheiten beruht, die erst durch das Wissen selbst auf den Hintergrund der Dinge an sich aufgetragen werden, hier aber nur von einem unbestimmten Allgemeinsten die Rede ist.

Es mußte ihm nun die Frage entstehen, wie diese Sphare möglich fei?

Er war so gludlich, bie Erflarung aus bem Mittelbunfte seiner Speculation bernehmen zu können. Es ist einer ber größ= ten Triumphe feines fondernden Scharffinns, bag er bie Unichauung. welche in der Leibnih = Wolff'schen Schule nur für ein getrübtes. Denten galt, als eine eigene totale Sphare erfaßt bat. Gine Unmerfung zu S. 7 der Anthropologie spricht sich über diesen Punkt, indem er mit Leffings Laofoon auf eine bewunderungswurdige Beise zusammentrifft, auf bas Bestimmteste aus. Diese Erwerbung feines philosophirenden Beiftes erfennt er nun in Betreff bes Schönen im natürlichen Bewußtsein wieder. Gin Gegenstand existirt nur baburch, bag er von uns burch bie Formen ber Anschauung constituirt wird: und ba nennen wir ibn nun schon, wenn wir ihn ergreifen, infofern er ber Gubilbungefraft angebort. Es find also nicht sowohl die Gegenstände, mit benen wir es im Schonen zu thun haben, als bas, mas fich burch fie bindurd continuirt, gleichsam die Gegenständlichkeit überhaupt, ober bie Einbildungefraft in ihrem freien Spiele, wobei bieser lettere Ausbruck in bem Sinne zu nehmen ift, wie man pom Spiel ber Musteln spricht. hieraus ergiebt fich bas Apriorifche bes Luftgefühls beim Schonen von felbft: baffelbe banat nicht von bem Eindruck eines Außendinges ab, auf beffen Gintreten wir erft warten mußten, sondern von der Wahrnehmung einer Rraft, ohne die wir felbft nicht waren.

Allein hier tritt noch eine nähere Bestimmung ein, welche sorgfältig in Betracht gezogen zu werben verdient, weil von ihr bas Urtheil über die Kantische Schönheitslehre wesentlich abhängt.

Giebt man nämlich Kanten die Berschiedenheit der Gemuthstrafte, auf die er Alles zurudführt, einmal zu, so läßt sich der Fall benten, daß dieselben in Widerstreit gerathen könnten, ja man muß behaupten, daß für ihre Nebereinstimmung bei Raut weiter keine Gewähr vorhanden ift, als daß wir aus Erfahrung wissen, daß Alles in der Welt noch so ziemlich leidlich geht. Wie sich's nun damit verhält, insofern wir unter ihrer Herrschaft stehen, und nach ihrer Vorschrift Gegenstände vor uns sehen, oder von ihnen praktische Gesehe empfangen, gehört nicht hieher, insofern wir aber, wie oben gezeigt, wenigstens der Einbildungskraft in ihrem freien Spiele zusehen, müßte eine solche Disharmonie in uns ein Gefühl der Unlust zu Wege bringen. Es ist also zur Schönheit ersorderlich, daß dieselbe in ihrem Wirken den andem Gemüthskräften nicht widerspreche.

Junachst fommt babei ber Verstand in Betracht, benn er ift ce, ber besonders mit ben außern Gegenständen und ihren Berbältnissen zu einander zu thun hat. Ju ihm muß also die Einbildungsfraft übereinstimmen, nicht mit bestimmten Begriffen, bem alsdann ware kein Spiel mehr vorhanden, das Angeschaute würde diesen einsach subsumirt, sondern im Allgemeinen etwa so, daß doch eine gewisse Einheit in jenem Spiele sei; et kommt hier sa eben nur auf nähere Explication eines Gefühles an. Der Verstand vertritt hier gleichsam die Stelle eines Zügels, mit welchem der Reiter nicht die einzelnen Bewegungen des Rosse bestimmt, sondern es nur auf dem richtigen Wege erhält. Bo bieses Verhältniß stattsindet, ist Schönheit vorhanden.

Aber auch mit ber Vernunft muß die Einbildungskraft in Harmonie stehen. Hier gestaltet sich jedoch die Sache anders. Denn da diese die Gegenstände nicht constituiren hilft, so kommt hier die Einbildungskraft nicht rein als solche in Betracht, sondern wie sie schon in einer Beziehung zu unserer Freiheit steht. Et ist daher in diesem Falle kein ästhetisches Berhältniß in strengem Sinne vorhanden (K. d. U. S. 43.). Bloße Uebereinstimmung kann hier nicht statisinden, denn die Freiheit steht zu den Gegenständen als solchen an und für sich im Gegensag. Die Forderung ist also, daß dieser Contrast so modisicirt sei, daß er die Freiheit nicht sowohl beschränke, als anrege. Dann entsteht auch hier ein

Ueber ben gegenwärtigen Zustand ber Kunstphilosophie. 217 Bohlgefallen, diefes gewinnt eine Aehnlichfeit mit bem moralischen Gefühl, und man schreibt bem Gegenstande Erhabenbeit zu.

An dem lettern Punkte hat man seit lange Anstoß genommen. Man hat bemerkt, daß auf diese Weise das Aesthetische hier gar nicht in den Gegenständen, sondern nur in unserer Stimmung liege. Kant ist so wenig gesonnen, dieß zu leugnen, daß er nicht nur diese Abtheilung, sondern die ganze ästhetische Sphäre nur für eine Borbereitung zur Sittlichkeit gelten lassen will.

Denn auch für bas Schone läuft es auf baffelbe binaus, wenn auch auf einem Umwege.

Rant spricht häusig von einer gewissen Proportion der Einbildungskraft und des Berstandes, welche die Schönheit ausmache. Da es aber, wie oben gezeigt ist, an bestimmten Gliedern sehlt, so kann damit nicht eine bestimmte Proportion gemeint sein, sondern nur die erwähnte Harmonie überhaupt. Gleichwohl kann eben diese nicht anders wirklich sein, als in bestimmten Fällen: der Zügel des Berstandes wird immer mit einem bestimmten Grade von Schlasseit oder Energie angezogen sein müssen. So bleibt nichts anderes übrig, als daß das Schöne immer nur etwas Duantitatives sei, und solglich allein auf einer Idee der Schön= heit, im Kantischen Sinne des Wortes, beruhe.

Diese Lehre, welche im Munde der Schule unglaublich ernde klingt — das Präsenteste von Allem, die Schönheit, soll nur Idee sein! — ist nichts als der strenge Ausdruck der Ansicht, welche zu jener Zeit die allgemein herrschende war, daß die Schönheit immer auf ein Höchstes, ein Ideal, hinweise. Und eben diese Zeitidee wird noch nach einer andern Seite hin, nämlich insosern sie der Schönheit eine unbestimmte didaktische Tendenz lieh, von Kant auf eine seinelsstehe Fassung zurückgeführt. Wenn die Uebereinstimmung der Einbildungstraft zum Verstande nicht auf bestimmten Inhalt des letztern gehen soll, so bleibt nichts übrig, als daß sie die höchst zweckmäßige Stimmung beider Erkenntusskräfte zu möglicher Anwendung sei. Daß wir diese in einem gewissen Grade in uns entstehen sehen, darauf beruht bei Kant in letzter Instanz das Wohlgefallen am Schönen, und die Forderung sowohl

als die Möglichkeit, dasselbe als etwas Allgemeingültiges, mb ben Sinn für dasselbe als einen Gemeinsinn (common sense) zu betrachten. Denn alle Menschen sind des Erkennens sähig — worin ja allein die Menscheit besteht — und diese wiederum ist nur durch den Hindlick auf eine höchste Erkenntniß möglich, es muß also jeder durch das, was diese verspricht, sich in seinem Eigensten gestärkt fühlen. Und wie Kant ein solches Höchstes — im dunkeln Gefühle, was ein ganz formelles sei, überall auf die Moralität zurücksührt, so ist es also auch nach dieser Seite hin zulest nur diese, welcher die Schönheit dient.

Insofern zerstösse uns also die Schönheit in lauter Unbestimmtheit. Auf ber andern Seite aber mussen doch beim einzeinen Schönen, gerade indem es an das Höchste erinnert, die Erkenntüffräte in irgend eine Thätigkeit gesetzt sein. Worin soll nun diet bestehen, wenn nicht darin, daß diese ihren bestimmten Inhalt seinen? So drängt sich das bestimmte Denken, welches vorher abzewiesen war, doch wieder ein; in der anhäng en den Schönheit, welche von der Normalidee eristirender Gegenstände beherrscht wird, und der alle Runst angehört (S. 88), sinkt die freie Schönheit — senes Gesühl der Beledung der Erkenninsträste — zum bloß beiläusigen herab; die ästhetische Idee, d. h. die Anschauung, welche durch keinen Begriff erschöpft werden kam (S. 240), wird zum Attribut — oder einer Nebenvorstellung der Einbildungskraft beim Begriffe (S. 195), in welcher dieke bei Gelegenheit des letztern in's Weite schweist.

So ist benn also nach allen Seiten hin das Gebiet des Schönen ein untergeordnetes, und gar nicht eine dem Theoretischen und Praktischen beigeordnete dritte Sphäre.

Wie war es aber möglich, daß Kant so von seiner urspringlichen Intention abirrte?

Die Erklärung liegt schon im Borigen. Das Eigenthumliche ber britten Sphäre bestand barin, baß, mährend in den andem beiben die Erkenntnißkräfte nur ihrem Inhalte nach in Betrackt tamen, hier wenigstens die Einbildungsfraft in ihrer Totalick, ober als Thätigkeit, ergriffen ward. Es hätte also auch ber

Ueber den gegenwärtigen Zuftand ber Kunfiphilosophie. 249

Berftand — um nur die Schönheit in Betracht zu ziehen; das verwickeltere Verhältniß beim Erhabenen wird sich später auslösen — auf diese Weise restectirt, und aus der Uebereinstimmung sener zu ihm, eine mit ihm gemacht werden sollen. Kant hätte, wie erwähnt, insofern er von Wolff herkam, die Anschauung, um sie zu sondern, als totale Sphäre fassen müssen, und dies dann in die Aesthetis verlegt; beim Verstande ließ er es theoretisch und daher auch ässetisch beim Alten.

Man ist nicht dazu gekommen, dieß richtig anzusehen, weil man, von neueren und freilich tieferen Ansichten ausgehend, in Kant eine Ahnung dieser letzteren finden wollte. In dieser Beziehung ist die Teleologie herbeigezogen, und die Aesthetist nur gewissermaßen als ein Ableger von derselben betrachtet worden, am ungescheutesten von Hegel, Aesthetis I. S. 78. 1ste Aust. Abzgesehen davon, daß das ganze Compliment in Kant's Sinne abzgewiesen werden muß, denn hat ze ein Philosoph gewußt, was er wollte, so ist er es gewesen, — erhellt die Unmöglichkeit, daß der Schwerpunkt der dritten Sphäre, welche doch Kant abgesondert haben wollte, in der Teleologie liegen könnte, daraus, daß diese nach seiner ausdrückichen Erklärung gerade gar nichts Abgesondertes wäre, sondern allensalls sowohl der theoretischen als der praktischen Sphäre angehängt werden könnte.

Gleichwohl durfte hier ber Ort sein, auf das Berhaltniß der beiben Theile der Kritik der Urtheilskraft etwas näher einzugehen.

Schon die so eben angeführte Neußerung zeigt, daß in der Teleologie der vielbesprochene Widerspruch zwischen der theoretissischen und praktischen Philosophie ins Enge gebracht sein muß. Nur hier wird eigentlich Ernst mit demselben gemacht, anderswärts wird immer nur die eine oder die andere Seite betrachtet. Das allgemeine Verhältniß derselben ist aber dieses: Kant war auf dem Wege seiner theoretischen Forschungen dazu gelangt, daß eine andere Vernunft in der Welt, als die derselben als Natur inwohnte, oder das System der apriorischen oder aposteriorischen Naturgesetz ausmachte, nicht möglich sei — ein Resultat, welches nur die ausgesprochene Tendenz der naturwissenschaftlichen Studien

seiner Zeit war, besonders nachdem Newton ihnen einen mathematischen Mittelpunkt gegeben hatte. Er verschmähte es, mit diesem Resultate, wie die Englander zu thun pflegen, um eine physikotheologische Clausel zu markten; er sah ein, daß wenn auch etwa Gott der Welt ihre mathematischen Grundgesetze eingepflanzt haben sollte, diese doch immer das prius wären, und nicht das Thun Gottes dabei. Auf der andern Seite war aber sein sittliches Gesühl zu lebhaft, als daß er die moralischen Consequenzen, welche besonders die französischen Sensualisten aus der nammwissenschaftlichen Weltansicht gezogen hatten, hätte annehmen können. Seine praktische Philosophie ist nichts anderes, als die aussührliche Exposition dieses Gesühles — jene Resultate sind unwiderleglich und folglich wahr — aber du darfst sie nicht annehmen, denn sons konntest du nicht sittlich handeln.

So weit ber Begensag beiber Spbaren, bei bem boch an Ende eine Babl zwifden ihnen unvermeiblich geworden fein wurde Allein eine Vermittlung wird baburch möglich, ja nothwendig, baf eine folde als unmittelbare Thatsache bes Bewußtseins vorliegt Die Annahme einer bobern Bernunft in der Welt berubt feines wegs auf jener Bernunftforderung, das sittliche Sandeln muff eine Eriftenz haben können - fie könnte es nicht einmal, bem ber Obersat eines Schlusses, ber babin führen sollte, murbe ein vernünftiges Wesen segen, bas felbst gang und gar unter bit Bedenken ber theoretischen Philosophie fällt - sondern fie ift und ganz natürlich. Es entsteht also bie Aufgabe, dieses lettere Bov kommen, welches fich also die sittliche Korberung gleichsam nur un Mupe macht, zu erflaren. Befanntlich follte bieg burch bie fo gezwungenen "nothwendigen Tauschungen", welche immer bain bestehen, daß wir ein inneres Thun als außeren Gegenstand sebengeleiftet werben.

Eben diese Fragen sind es nun, welche in der Teleologie im Enge gebracht werden, denn der allgemeine Ausdruck jener höhen Bernunft in der Welt ist, daß diese zweckmäßig sei.

Es waren burch jene "Täuschungen" bie gewöhnlichen Er Marungsgründe der Bernunft, die wir in der Welt wahrzunehmen

lleber ben gegenwärtigen Zustand ber Aunstphilosophie. 221 glauben, abgewiesen und selbst erklärt worden, es war auch gezeigt, daß eine vernünstige Welt selbst nicht existire, aber dieses, baß wir sie annehmen, blieb noch zu erklären übrig.

Um bieses zu leisten, mußte eben bie Aesthetik vorausgeschickt werben, die so allerdings im System als Nebensache auftritt. Wir fühlen im Schönen eine Uebereinstimmung ber Anschauung und des Denkens: dieses ganz Innerliche, dieses Spiel, hypostasiren wir, und dieß ist die Annahme einer zweilmäßigen Welt.

Aber wo fagt Kant das? Kant sagt es nirgends, aber es läßt sich mit Bestimmtheit nachweisen, daß und warum er sich selbst über diesen Puntt nicht gang klar gewesen.

Der Hauptgrund des Misverständnisses in Betreff des gegenseitigen Verhältnisses von Aesthetit und Teleologie liegt darin, daß er die Schönheit unter Anderm als Zweckmäßigseit ohne Zweck, oder als bloß formale Zweckmäßigseit bestimmt, ein Ausbruck, welcher von seher den größten Anstoß gegeden hat, und dem allerdings eine seltsame Verwirrung zu Grunde liegt.

Wenn man Manche über Rant reben bort, follte man benfen, biefer habe in ber Teleologie bas, was wir ben immanenten Bred nennen, gelehrt, und fei nur barin von ber neueren Auffassung abgewichen, daß er ihn als subjectives Regulativ geset babe. Jeber Lefer ber Teleologie weiß, bag bergleichen fich in ihr nicht-findet; Kant bringt nur einige Raturgesetze und die alte Teleologie ber Physifotheologen vor, mit bem Bufage, bas fei Alles aber nur unsere Annahme — er zeigt fich ganz unfähig, fich unter bem 3wedmäßigen etwas Unberes, als bas absichtlich Berporgebrachte, unter ber Ginheit von Sinnlichfeit und Denfen eine andere, als die von einem bewußten Wesen bewirft sei, vorzuftellen. Run fonnte er fich nicht verbergen, bag une im Schonen eine folde porliege, welche sich nicht nur ganz unmittelbar kund giebt, sondern sich auch nicht einmal, wie sonst wohl möglich, auf fene Weise bemonstriren läßt, und mit ber für ihn überhaupt nichts weiter anzufangen war, ba er Unschauung und Berftanb, als burchaus Berschiedenartiges, nicht aus Giner Quelle entstanben benfen konnte. Statt nun biese als eine ursprungliche anzw

erkennen - beren er ja boch in irgend einer Beife bedurfte, ja Die er voraussette, benn woher sollen wir ben Begriff von einer folden baben, wenn fie nicht irgendwo statifindet, - suchte er sie felbit mittelft jener nothburftigen Erflarung auszusprechen, gleich fam mit einem Sulfsausbrud, wie V - 1, ber an fich weiter nichts zu bebeuten brauchte. Aber er bebeutete boch noch zuviel. Rant betrachtete bamit jenes Allgemeinfte in uns wie ein ein gelnes Naturproduft; er fagt auch mohl, die Borfebung bat mit das Luftgefühl der Schönbeit zur Beförderung der Sittlichkeit gegeben. Insofern wir bieß nun aber bloß fühlen, und nicht ausbrudlich benten, foll es eine Zwedmäßigkeit ohne Zwed fein, bas beißt ohne Bezweden ober Bezwedenbes. Die abfictliche Ber bindung von Anschauung und Berstand also, welche nur de von berftammt, daß er die unabsichtliche und fertig vorausliegent nicht zu erklären weiß, wird als die ursprüngliche, und bie letten, welche in der That die ursprüngliche ift, als eine folche gesaft ber zu jener etwas mangele.

Um sich dieß Wunderliche einigermaßen zu erklären, muß man sich erinnern, daß, wenn die Teleologie allenfalls der therretischen Philosophie hätte angehängt werden können, nach unsem Darstellung der Inhalt dieser letteren sich in die Aesthetit Einganz zu verschaffen gewußt hat, wo benn aber auch der Zweckbegriff als eine unklare Borstellung mit herbeigezogen werden konnte.

Fassen wir nun dieß Alles zusammen, daß nämlich, während boch der eigenthümliche Charafter der Aesthetik in der resectiven den Urtheilskraft, d. h. in der Ergreifung der Erkenntnißkrastt als solcher bestehen sollte, der Inhalt derselben gleichwohl her eingezogen wird, so werden wir den Mangel der Kant'schen Schönbeitslehre dahin bestimmen können, daß sie Resectivtes und Unresectivtes durch einander mische.

Dieß führt uns noch einen Schritt weiter. Der Unterschied zwischen beiben besteht nämlich barin, daß das Unreflectirte ein Spontanes, Natürliches ist — eben unser geistiges Leben — bas Messectirte aber etwas, das nicht nur, wie Kant anerkennt, inden er es als Drittes namhaft macht, außer bem Natürlichen steht

Ueber ben gegenwärtigen Zustand ber Kunstphilosophie. 223 sondern, da es benfelben Inhalt wie dieses, aber noch einmal, hat, über demselben — das mithin ganz und gar auf einem geistigen Act beruht.

So ist es also ber Act beim Schönen, ben Kant übersehen hat. So wie er bas Natürliche immer nicht recht als Thätigkeit zu erfassen gewußt hat, — selbst bei der Einbildungskraft läuft es mit der Freiheit derselben ziemlich auf einen materiellen Reichsthum hinaus, — so noch weniger die Thätigkeit, die jene erfast.

Es ift nicht zu verwundern, daß wir dieß hier vermissen. Hätte er ben reinen Act zu fassen vermocht, er hätte es wohl schon beim Praktischen gezeigt; es ist eben gezeigt worden, daß ihn der Geist der Empirie, auf dem übrigens seine Größe beruht, daran hinderte. Er konnte aber um so weniger dazu gelangen, diesen Mangel in der Kritik der Urtheilskraft zu erseten — obgleich er den Weg dazu durch die Reslexion auf die Einbildungskraft als solche andeutete — da ihm seiner ganzen geistigen Richtung nach das Schöne nie etwas mehr als Thatsache gewesen ist, oder er sich nie selbst dichterisch verhalten hat. Sein Nachdenken hatte ihn auf das richtige Princip geleitet, aber dieß besaß nicht Leben- digkeit genug, um sich durchzusühren.

Dagegen ging Schiller ganz von ber vollsten Erfahrung ber That aus. Wenn es Kant's Aufgabe war, ben Menschen als in die Wirklichkeit hineingestellt zu begreisen, so ging sein Bestreben barauf, sich in sich selbst zu verwirklichen. Sein Philosophiren über bas Schone hat wesentlich die Seite, jenen Act ber Kunst in sich abzuklären und sich, wie Goethe sagt, durch Resterion und That zur hervorbringung musterhafter Werke zu steigern.

Man hat daher seine theoretischen Leistungen mehr, als sonst semals mit solchen versucht worden, auf seine persönliche Lebenssentwicklung zurücksühren wollen, ja die Ansicht aufgestellt, daß er auf seine Lehren auch wohl ohne Kant gekommen sein würde. Er hätte dann wenigstens das, was dieser geleistet hat, selbst vorstäusig erarbeiten müssen, denn er giebt sich nicht nur von Seiten der Polemis und Kritis, also der Gewinnung des Standpunktes, für einen Kantianer, sondern erklärt auch in einem Briese an

Goethe in Bezug auf einen unbesonnenen Berächter Rani's, daß, wenn auch die Natur überall synthetisch verfahre, doch alles wissenschaftliche Forschen auf Unterscheidung und Analysis beruhe. In der That sußen seine Erörterungen, so populär sie bisweilen aussehen, auf der tiefsten Erwägung der Kant'schen Grundbegriffe; Niemand hat diesen so gründlich verstanden und so sachgemäß überschritten.

Nicht als ob er, wie man aus seiner Berufung auf bie Synthese ber Natur schließen könnte, etwa nur ben entgegengeseten Weg eingeschlagen, und was Rant aus größerer ober geringerer Rerne auf einen Ginbeitebunft bezogen, nun auch aus biefem berzuleiten versucht batte. Dieg war an und für sich nicht möglich. Rant verfährt zwar durchaus mit einer gewissen Fronie, welche, wie in einem englischen Garten, das Einzelne absichtlich in eine scheinbare Unordnung zu ftellen scheint, um ben Lefer, wenn er auf den richtigen Punkt geführt ift, mit der Ordnung, bie darin berricht, besto mehr zu überraschen; auch spricht er (R. d. p. B. S. 19) von einem bobern Berftanbnif, welches bie synthetische Wiederfehr zu bem fei, was vorher analytisch gegeben worden Allein jene Fronie besteht boch nur barin, daß er sich beffen ju enthalten sucht, wozu er, ba er eigentlich nur einen Standpunkt auszusprechen bat, beständig versucht ift, nämlich Alles auf einmal fagen zu wollen, und die synthetische Uebersicht ift auch nur bie ibeale Berknüpfung in bem Ginen transscendentalen Standbunkte. Der reale Einheitspunkt, auf ben er wohl verweist, ber Bereinigungepunft aller unserer Bermögen a priori (R. b. U. S. 239), ist für ihn durchaus theoretisches Ideal, und wird in bas überfinnliche Substrat ber Menschbeit verlegt.

Daraus konnte Schiller nicht viel mehr, als ben allgemeinen Gebanken eines Einheitspunktes, die Stelle seiner Anknüpfung an Kant's Speculation, entnehmen. Indem er als Künstler von der That ausging, bekam derselbe bei ihm eine ganz andere Bedeutung. Sein Verdienst um die Philosophie der Kunst besteht darin, die Reslexion, deren mangelhaste Durchführung Kanten, wie gezeigt worden, in Widersprüche verwickelt hatte, an die Spike

Ueber ben gegenwärtigen Zustand der Aunstphilosophie. 225 ber Untersuchung, wohin sie gehört, gestellt, und ihr eine durchsgreifende Anwendung gegeben zu haben.

Das theoretische Problem, welches ihm seine Praris vorlegte. war die Tragodie, oder die Kunst der Erhabenheit. Die beiden erften Abhandlungen, welche in biefen Rreis geboren, "über bas Bergnügen an tragischen Gegenständen", und "über bie tragische Runft", beschäftigen fich mit berselben. Babrent jene bie Natur bes tragischen Gegenstandes untersucht, bemubt sich bie zweite. aus ben ausammengefaßten und hier icon eigenthumlicher ausgefprochenen Resultaten ber ersteren einige Grundregeln für bie bichterische Kunftübung abzuleiten, und besonders die Tragodie als bie erhabene Runft im eminenten Sinne barzustellen, wobei fich ein merkwürdiges Bestreben fund giebt, auf Rantischem Bege au ben Bestimmungen bes Aristoteles zu gelangen. Sie murben beibe, wie ein Brief an Goethe andeutet, von Schiller fvater nicht mehr gebilligt: ohne Zweifel eben wegen ber vorwaltenb Rantischen Behandlung, Die allerbings in biesem Punkte am wenigsten genügen fann.

Wenn es nämlich zwar als irrthümlich bezeichnet werben muß, was man nicht selten hört, daß Kant die Naturschönheit über die der Kunst gesetzt habe, — benn er beschäftigt sich bloß mit der reinen Thatsache der Schönheit ohne Nücksicht auf ihren Ursprung, — so ist es dagegen allerdings wahr, daß sich aus seinen Principien eine einigermaßen adäquate Erkenntniß der letzteren nicht ableiten läßt.

Insofern für ihn bas beim Acsthetischen im freien Spiele Begriffene, wie wir eben gesehen haben, nur die Einbildungsfraft ift, und der Berkand die Bestimmung hat, jene Freiheit vielmehr zu zügeln, liegt für Kant die Productivität des Genies nur in jener, und es ist also zur hervorbringung der musterhaften Werke eigenklich nur die Bedingung. "Das Genie, heißt es S. 186, giebt nur den Stoff zu den Producten der schönen Kunst, die Verarbeitung und Form erfordert ein durch die Schule gebildetes Talent". Das Genie kann daher auch ohne Geschmack gedacht werden, Genic, dem der Geschmack ganz sehlt, oder Originalität

4

ber Einbitdungstraft, die gar nicht zu Begriffen zusammenstimmt, heißt Schwärmerei (Anthropol. \$. 29). So besteht also die Amst nur in einem absichtlichen Berechnen des Werkes auf die Wirkung—es soll eben Ratur zu sein scheinen — wobei zwar einerseits nur von der Uebereinstimmung zum Verstande überhaupt die Rede ist, andererseits aber doch selbst die Rücksicht auf Bollkommenheit des Gegenstandes (S. 188) — weil nämlich alles bewußte Hervorderingen einen Zweck haben musse — sich einzuschleichen weiß.

War Kant auf biese Beise bie Runft überbaupt nicht ets faflich, so fonnte es die erhabene insbesondere noch weniaer fein und zwar wegen bes fcon angeführten Umftandes, bag er feinen erbabenen Gegenftant, sondern nur eine erbabene Stimmung kennt. Diese hervorzurufen, giebt es zweierlei Mittel — entwo ber man führt und etwas vor, wogegen wir reagiren, und somit bas Erhabene felbft erft machen muffen, ober man ftellt Menfon bar, welche eben biefes Berhalten bes Wiberftandes gegen außen Einfluffe vor unfern Augen beobachten. Diefes lettere mar die Methode ber damaligen Zeit, welche in ben Tragodien außer orbentliche Tugendhelben, oder, wo ber Begriff ber Tugend schwankend war, Kraftmenschen vorzuführen liebte. Reines wi jenen beiden Mitteln ift afthetisch; es fann burch fie nie ein Runf werk entsteben; man kommt babei nie über ein subjectives Ber halten, sei es, bag man es selbst zu vollführen, ober bag man fich in ein vorgemachtes bineinzuversegen batte, binaus.

Gerabe barüber erhob sich aber Schiller burch die Durch führung der Restexion. Die Wendung, mittelst welcher dieß geschieht, macht eben das Eigenthümliche der Abhandlung über die tragische Kunst aus. Man hatte sich damals mit der Bestimmung des Mitseids bei der Tragödie die zum Ueberdruß herumgeschlagen: Schiller seht hier an die Stelle desselben das Mitseiden, das heißt, die Reproduction des fremden Leidens, zu welchem dann natürlich auch das Thun gehört, also überhaupt das Pathos in uns selbst. "Der tragische Held, sagt er, muß so beschaffen sein, daß wir unser eigenes Ich seinem Zustand augenblicklich unterzuschieben sähig sind." So kommt also das Leiden in der

Runft nur in Betracht, infofern es bas unfrige ift, aber infofern es wirklich bas Leiben ber bargeftellten Person ift, nicht ein bei Belegenheit berfelben bloß in uns ftattfindendes Gefühl, 3. B. eben Mitleid, ift es vielmehr nicht als unfer Leiden gefest, ober es ift unser Leiben, wie es und selbst objectiv geworden ift. Die Runft beruht mit Ginem Worte barauf, bag wir uns von uns felbft trennen, wobei ber Stantpunkt bes Runftlers barin beftebt, bag bieg ein ursprünglich ihm angehöriger Behalt, ber bes Betrachters, bag es ein burch Mitleibenschaft erworbener fei. Schil-Ier beutet an, bag er bem Studium ber Rant'ichen Philosophie Diese Einsicht verdanke; "ber Lebensphilosophie, wie er sagt, welche burch stete hinweisung auf allgemeine Gesetze bas Gefühl für unsere Individualität entfraftet, und und badurch in ben Stand fest, mit une felbft wie mit Fremblingen umzugeben". Wir seben bier, wie bei ber erften Unwendung ber äfthetischen Meflexion (auf die Anschauung in ihrer Totalität), so auch bei ihrer Durchführung bie theoretische als Schema vorangeben.

Rant felbft konnte biefe Unwendung nicht machen; es ift nach feinen Principien unmöglich, daß wir unser eigenes sittliches Inbivibuum als frembes betrachten. Diefes ift nicht anders für uns porhanden, ale in fofern wir une eben sittlich verhalten; es objectiv machen, beißt, es als Naturfache benten; - benn bie objective Welt ift eben bie Natur - in gang gleicher Beise wie ber Seele fein raumlicher Sit im Rörper angewiesen werben fann, weil ber Rorper gerabe ber raumlich und nicht als 3ch gedachte Menich ift. Bir haben fcon oben gefeben, bag Rant fich auf feine Art bas sittliche Thun bes Menschen prafent zu machen weiß. Die einzige Thatfache bes fittlichen Gebietes ift für ibn bie Korberung bes sittlichen Gesetze, und bieß in so ftrengem Sinne, daß selbst das Bewußtsein der Möglichkeit, sittlich au handeln, nur ein abgeleitetes fein foll: bu fannft, benn bu follft. Darum fagt er auch von der Erhabenheit, daß fie feiner Deduction bedürfe; wenn die theoretischen Gesetze ihre Upriorität bavon berleiten, daß sie einem der Bermögen bes Gemuths angehören, fo ift bas Praftifche, auf bem jene beruht, eine lette Thatsache. Frestich wäre so die Erhabenheit eigentlich überhaupt gar nicht zu statuiren, denn wie soll jene Forderung des Sittlichen mit dem sinnlichen Hinderniß ihrer Verwirklichung in einem Contras, in eine ästhetische Spannung treten können; das letztere müßte vor ihrem bloßen Aufdämmern in Nichts verschwinden — alles andere wäre unsittlich. Es mag sich hier die Möglichfeit der Sittlichfeit, als etwas, das für sich angeschaut werden könne, doch geltend gemacht haben — und wie sollte sie nicht? Jener Sat, du kannst, denn du sollst, mag tauglich sein, mich im besondern Falle zum Handeln auszurütteln, aber gerade dazu muß ich ein Können überhaupt voraussehen — allein dem Princip nach ist sie Kanten fremd. Die ganze Lesthetis wurde, wie wir gesehen haben, auf Besörderung der Moralität zurückgeführt, die Resterion mußte also der Sittlichseit dienen, daher konnte Kant nicht diese sehs zu ihrem Gegenstande machen.

Shiller leiftete bieg. Richt zwar, als batte er, weil er eines zu Reflectirenden bedurfte, das Sittliche fo bestimmt, daß es re flectirt werden konnte, sondern er reflectirt es eben von Anfang an, und nimmt also einen gang anbern. Standpunkt ein. Er adoptirte zunächst die Rantischen Bestimmungen burchaus. Rommt boch in einer der mehrgenannten Abhandlungen sogar die Ansicht vor, daß eine Sandlung um so mehr an Berdienft einbuffe, it mehr die Neigung baran Antheil babe. Aber er stellte babei fogleich eine Betrachtung an, die Rant nie in ben Sinn gekommen war - bag nämlich, wenn und insofern bas Sittengeset in ben Willen aufgenommen wird - was Rant baburch, bag er es für möglich erflärt, nicht nur für möglich erflärt, sondern sich verwirklichen läßt, die Sittlichkeit gerade badurch icon mehr als eine Forderung, nämlich eben ein Wirkliches wird. Und bamit mußte er bann freilich auch in ben materiellen Bestimmungen von Rant abweichen.

Das sittliche Bestreben muß vor allen Dingen einen Erfolg haben können. Diesen verlegt Kant in die außere Welt ober die Natur — gleichsam durch eine Wahlverwandtschaft ber beiben Sphären getrieben, benn bas Sittengeses soll ja nach ihm Gefch

einer bobern Ratur fein. Aber bamit erreicht er feinen 3wed nicht. Die Natur ift nicht im Stanbe, Die Sittlichkeit aufzuneb= men, wir konnen auf fie nur wirken, insofern wir ihr felbst angeboren, also nur physisch; die sittliche Intention bleibt babei in uns zurud, und ift bem finnlichen Refultat unseres Sandelns auf keine Weise anzusehen. Was aber die moralische Weltordnung anbetrifft, burch beren Annahme wir und lebenbig erhalten follen, fo giebt fie zwar Rant felbft nur für eine Ibee aus, aber es ift boch ein wunderlicher Troft, daß man annehmen soll, was man für einen Wiberfpruch erfennt. Denn bei ber außerlichen Beife, wie Rant ben 3medbegriff auffaßt, ift bas Berbaltniß Gottes gur Welt dem unfrigen hierin gang analog; er möchte etwa bei ber Einrichtung ber Welt gang gute Absichten gehabt haben, aber biese als folde fann boch nur eine mechanische fein. Berlieren wir nun aber auch biesen Troft, so muß bas sittliche Sanbeln uns aberhaupt als unmöglich erscheinen.

Nun nimmt er zwar auch eine innere Natur an: unser Kühlen, Wünschen, Begehren. Aber da das eigentliche Selbst immer nur in dem reinen Gesetz als solchem liegen soll, weiß er sie aus der äußern Natur analog aufzusassen: sie ist ihm auch nur eine fremde. Das Ideal der Sittlichkeit, die heiligkeit des Willens (K. d. p. B. S. 149), kann für ihn daher nicht Reinheit der Neigung sein — denn wie käme die Neigung dazu, sich zu reinigen — sondern reine Neigungslosigkeit. Daher ist es äußerst treffend von Schiller bemerkt, daß Kant sich, wie Luther, nie völlig von den frühern Fesseln habe losmachen können, und daß seiner ganzen Sittenlehre etwas Mönchisches inwohne.

Und doch hätte er nur die Idee der sittlichen Weltordnung, welche er bei der außern Natur anwandte, auf die innere überstragen durfen, um zu einem genügenderen Nesultate zu gelangen. Denn wenn wir auch hier das Vertrauen auf eine Bernunft, mit der, indem sie etwa von Gott in uns gelegt worden, unserm Handeln ein fruchtbarer Boden bereitet sei, hinzubrachten, worin sollte diese bestehen, als in einer Sittlichkeit der Gesinnung und Neigung? So trauten wir also uns selbst schon zu, was wir brauchten, näm-

Lich eine Anlage, eine reale Möglichfeit zur Sittlichfeit, die wir nur weiter ausbilden müßten, was, insofern nun doch unser Sno ben, das lettere zu leisten, selbst nicht ein von außen fommendes, sondern bereits eine Berwirklichung sener Anlage sein würde, mit ber oben Schillern beigelegten Betrachtungsweise zusammensiele.

Mag nun Schiller diese Gedankenwege betreten haben odn nicht, sein Standpunkt ist in der That der bezeichnete. Man übisweilen geneigt, ihn wegen der psychologischen Färdung, welche seine Untersuchungen haben, als Philosophen nicht für voll abzuschen. Allerdings bedient er sich häusig der Bestimmung der Triebes; er drückt mit derselben sogar entschieden transsemdentale Bestimmungen aus: man denke an die Benennungen Formtrieb, Spieltrieb, sa als das, was sich beim Erhabenen gehinden sinde, und wosür Kant die sittliche Forderung selbst einsührt, wird sogar ein Thätigkeitstrieb überhaupt namhaft gemacht. Aber wem dieß eine Bermenschlichung der Sache ist, so verdient Schillen darum etwa nur das Lob, das man dem Sofrates wegen eins ähnlichen Beiseitigung der physica gezollt hat.

Denn es ift dieß gerade der Punkt, an welchem er in fm damentalen Gegenfat gegen Rant tritt. Unter bem Triebe # bie Kraft im Sinne der wirklichen Thätigkeit, nicht bloß des Bo mogens, oder einer physikalischen Sypothese, wie bei biesem, # versteben. Indem Schiller biefe Bestimmung einführt, macht a fich ganglich von ber Grundidee Rants los, welche biefer in eine eigenen Abhandlung für Riesewetter (f. Rant's Schriften w Rosenkranz und Schubert Bb. XI. Abth. 1. S. 261) ausgeführt hat, daß wir nicht erfahren können, daß wir denken u. s. w. sondern daß der Mensch sich auch seinem Innern nach nur Er scheinung sei (f. bef. R. d. p. B. S. 9). hierauf mußte Rat kommen, weil er, obgleich er in Abrede ftellte, bag bas Seele bing ober das 3ch an sich, Substanz genannt werden durfe, sich boch von der Annahme eines folden, nenne man es, wie mat wolle, nicht loszumachen wußte. Schiller aber brachte ben burd geführten Ibealismus, obgleich er fich befanntlich theoretisch weitt nicht auf ihn eingelassen bat, in sich so weit zum Durchbruch, das

Ueber ben gegenwärtigen Zustand ber Kunstphilosophie. 331 er annahm, wenigstens unser sittliches Ich sei nichts and beres, als wovon wir wissen, ober der Mensch habe es im Praktischen nach allen Seiten hin nur mit sich selbst zu ihun.

Wie follte auch für uns als Sittliche ein außerer Gegenftanb porbanden sein, ba er ja als bloffer Gegenstand gerabe nur fo gefest mare, bag er unfer praftifches Berhalten nicht anginge, wenn er aber auf biefes bezogen wurde, als Affection unserer felbft vielmehr feine Begenftanblichkeit abwurfe, und in uns eintrate. Unfere eigenen unreinen Reigungen, unfere Schwäche, unfere Schlaffheit find unfere Reinde - wir felbft find fittlich genommen, unfer einziges Object. Dieg balt Schiller burchaus feft. Aber er zeigt, baß es an ber einfachen Negation bes Kampfes gegen biefe Feinde nicht genug fei. Die Reigung tann an fich feine unserer Sittlich= Zeit fremde fein: wir haben ben Grund oben angegeben, die Sitt= lichfeit ift, insofern sie wirklich gewollt wird, selbst Reigung. Das Innere ift also in sich Eins, und es fommt folglich nur barauf an, es als solches zu segen. Das sittliche Uebel besteht bemnach nicht barin, bag bieß ober jenes in une vorhanden ift, was von anderer Seite befampft werben mußte, sonbern bas Rampfen ift felbst vom Uebel, weil es zu feinem Befteben fein Difflingen forbert, ober eine beständige Zweibeit voraussett. "Der Mensch, sagt Schiller in der Abhandlung über Anmuth und Burbe, ift nicht bagu bestimmt, einzelne sittliche Sanblungen gu verrichten, sondern ein sittliches Wefen zu fein." Es bedarf alfo einer zweiten Regation, burch welche ber Rampf felbft beseitigt, und die freie sittliche Neigung auf den Thron gesett wird; ber Mensch ift nur ein halber, nicht nur, insofern er von sich selbst befämpft wird, fondern auch, infofern er fich befämpft. Er foll aber ein ganger werben: - Totalität ift bas Lofungswort ber Schiller'ichen Sittenlebre. -

Bliden wir jest auf ben bisher zurudgelegten Weg zurud. Um der erhabenen Runst willen hatte Schiller das Sittliche näher in Betracht gezogen. Er hatte dabei eine engere Verbindung zwischen diesem und dem Aesthetischen, als Kant annimmt, entdeckt. Denn während bei diesem das lettere nur eine Tendenz zur äußeren Beförberung ber Moralität enthält (Anthropol. §. 68) — welche, beiläusig gesagt, im Grunde barauf hinausläust, bas ästhetische Bestreben, möglichst Bielen zu gefallen, uns auf die Betrachtung sühren kann, wie wir uns etwa den Beisall Aller sichern können, was nur durch Sittlickseit möglich ist — war Schiller durch dasselbe, indem er den in der reflectirenden Urtheilskraft liegenden Keim des Actes entwickelte, zu einer tiespren Ersassung der Sittlichkeit seldngt.

Bringen wir bieß nun auf einen bestimmten Ausbruck, so werden wir sagen muffen, daß er eben auch die Sittlichkeit auf Reflexion begründet habe.

Allein hieraus ergiebt sich ein für Lunft und Sittlichkeit gleich miflices Resultat.

Es ist eben gezeigt worden, wie sich bei Rant ber unrefle tirte Inhalt bes Bewußtseins in Gestalt ber Normalidee in bit Aefthetif einschleicht. Abgesehen nun bavon, baß sich nicht ein feben läßt, wie bas foldergeftalt gang verschiedenen Spharen Av gehörige in eine Einheit der Wirfung zusammengeben foll - bem bag unsere verschiedenen Erfenntniffrafte neben einander befrib bigt werden wurden, kann nicht für eine folde gelten — ergeben sich aus der Weise, wie die Sache gehandhabt wird, noch ander Schwierigkeiten. Was Kant zur Annahme ber Normalibee. als eines gleichsam burch bas Aufeinanderlegen vieler Anschaumgen berselben Classe entstandenen Durchschnittsbildes bewogen batt, war, auch jenem flofflichen Elemente nach für die Schönbeit etwas in fich felbst Genügendes aufzufinden, denn durch ein folches Ber fahren ber Abstraction wird bas Zufällige abgestreift. Stellt man hiebei bie Einbildungsfraft etwas jurud, fo fann man unter ba Normalidee eines Dinges die Vorstellung desselben versteben, die so beschaffen ift, bag nach ihr baffelbe vollfommen seinem bestimm ten 3wed entspräche.

Hier konnte sich nun aber Rant nicht verbergen, daß ein sol der Zweit selbst manchen Modisicationen unterworfen sei, und folglich die Sache — er führt das Beispiel eines Landhauses an, – sehr verschieden gestaltet sein könne; daß es also von bersehm

Ueber ben gegenwärtigen Buftand ber Runfiphilosophie. 233

kein eigentliches Ibeal gebe. Ein solches, schließt er barans, könne also nur für bas angenommen werben, was ben Zweck seiner Existenz unwandelbar in sich selbst trage — für ben Menschen. Allein damit fällt er nun vollends aus dem ästhetischen Gebiet heraus. Denn wenn wir auch zugeben, daß dieses Ibeal etwas Höheres sei, als die Normalibee, so muß es doch in Weise der letzteren, d. h. für die Anschauung eristiren — es wäre eben eine Borstellung, welche in Betress des Menschen überhaupt Geltung hätte, während die Normalidee immer nur ein bestimmtes Gebiet beherrscht; aber wie sollte man dieß ihr als Borstellung ansehen können, und andererseits, wie soll sich die sittliche Natur des Mensschen in seiner Gestalt vorstellig machen lassen?

Indem Schiller biefen Knoten auflöst, bebt er gugleich fene Bermischung von Reflectirtem und Unreflectirtem auf, ja giebt gerade aus bem letteren feine eigene Schonbeitelebre. Wir baben gesehen, buf er überall von ber That, Rant von ber Thatsache ausgebe. Dieß findet bier feine Unwendung. In einem langern Abschnitt am Unfange ber Abhandlung über Unmuth und Burbe. welcher Rant's Namen nicht nennt, aber offenbar gegen ben fo eben genannten Punkt ber Rritif ber Urtheilsfraft gerichtet ift, fest er auseinander, bag ber Menich, insofern er bloß 3med in fichfelbft, ober, mas baffelbe ift, ber bochfte 3med fei, burchaus ber Natur angebore; babei fei nur von architeftonischer Schonbeit bie Rebe; zeichne fich burch biese ber Mensch vor andern Geschöpfen aus, fo fei es nur, weil fein Bau vollfommener fei: feine fittliche Ratur ale folde fomme babei gar nicht in Betracht. Diese beftebe nämlich barin, baß er fich felbft als 3med fete. Entwidele man aber, was barin liege, bag er wirklich sich selbst mit Sittlichkeit zu burchbringen, seine Natur zu einer sittlichen umzuschaffen suche, so werbe bie Erscheinung bes Buftanbes, ben er Damit in fich hervorbringe, ale Schönheit bezeichnet werden können.

Dieß ist das Schema ber Abhandlung über Anmuth und Würde. Die erstere ift nach Schiller die Beschaffenheit des Besnehmens und besonders der körperlichen Bewegungen, welche zeigt, daß es dem Menschen mit der Durchdringung von Natur und

Sittlickeit gelungen, daß er also des Zwanges ledig sei. Dit Würde ist der Ausdruck der Beherrschung solcher Neigungen, welche ihrer Natur nach nicht mit Sittlickseit durchdrungen werden können. Damit jedoch die Anmuth nicht mit der Seelenlosigkeit, welche gut ist, weil sie keinen Anreiz zum Bösen empfindet, verwechselt werde, muß sie zugleich Würde — damit diese nicht Unterdrückung der Natur scheine, welche aus andern, als sittlichen, Mitiven hervorgeht, muß sie Anmuth, d. h. eben eine von sittlichen Motiven durchdrungene Gesinnung, zeigen. Beide sind eine Schödeit, welche nicht von der Natur gegeben, sondern vom Mensch selbst hervorgebracht wird.

Offenbar tritt babei die sittliche Wiedergeburt gänzlich in den Bordergrund. Wenn diese nur vorhanden ist, soll die Annuch der Erscheinung, — da doch, sobald einmal die sinnlichen Neigungen in uns vom Willen aus umgestaltet werden können, insosern jent sich im Körper abdrücken, auch dieser in dem letztern einen Anderuck sinden muß, — ganz von selbst folgen. Am deutlichsten spricht sin Betreff dieses Punktes eine Anmerkung über die Schappieler aus. Nur die Wahrheit der Darstellung, wird dort de hauptet, könne absichtlich berechnet werden, die Schönheit misst Natur sein; um sie zu erwerden, sei nichts zu machen, als das der Künstler vor Allem die Menschheit in sich zur Zeitzgung bringe.

Dieß ist der Reim und zugleich der philosophische Ausdruk einer Ansicht über die Kunst, welche sich die auf den heutigen Tag geltend macht, daß nämlich das Kunstwerk nichts sei als die Aeußerung einer Natur, welche sich selbst ein für allemal scholl gemacht habe. Man denke dabei an Wieland, dessen Bitd Schillern, der damals noch nicht mit Goethe in Berdindung getrem war, bei dieser Ausführung vorgeschwebt haben könnte. Schille schon dicht daran verzweiselt zu haben, selbst die architektwnische Schönheit, für die er, nach eigenem Geständniss, nicht will Sinn hatte, auf dasselbe Princip zurückzuführen; sie berube, soft er, auf Bewegung; denkt man nun an die Untersuchungen über die Schönheitslinie u. dgl., so möchte man sast vermuthen, des

Ueber ben gegenwärtigen Zustand ber Kunstphilosophie. 235 er gehofft habe, die Zeichnung durch graziöse Handbewegung, wirkliche oder vorgestellte, zu erklären.

Dem sei wie ihm wolle — ber Nerv der ganzen Angelegens beit ist dieser, daß das Abstoßen unser selbst, auf dem die Kunst ihrem ganzen Wesen nach beruht, nichts anderes sei, als die Bilsdung zur sittlichen Gesinnung, daß also für Schiller Sittlichkeit und Kunst in ihrem Kern identisch seien.

Das Migliche biefer Anficht bedarf nicht vieler Auseinandersehung. In der Tragodie, auf die es Schiller am meisten antam, hat fie die Dramen bervorgerufen, in welchen fic ber Dichter selbst seinem sittlichen Streben nach in ber Sauptverson ichilbert. Die rebenbsten Beispiele biefer Urt find Schiller's eigene Berfe aus seiner erften Veriode. Bon ben Raubern giebt iedermann zu, daß fie mehr eine sittliche, als eine bichterische That find. Die sittlichen Consequenzen, welche bie Uebertragung eines Sichwiegens in ber Totalitat, bas in ber Runft, richtig verftanben, an seiner Stelle ift, auf bas Sanbeln bat, find neuerbings bei Gelegenheit des Rampfes gegen die Nomantik so überreichlich erörtert worden, daß man barüber fein Wort mehr zu fagen braucht. Das lette Resultat biefer Bermischung heterogener Gebiete find bie Runftlerbramen gewesen, in benen ein haltungeloses Individuum ein eben foldes fdilbert, beffen einzige Beschäftigung darin besteht, das Gleiche zu thun, und sofort wo möglich in infinitum.

Für Schiller war biese Confusion bochstens ein Ausgangsspunkt. Sobalb er sich ihrer einmal bewußt geworden war, erskannte er es für seine Lebensausgabe, sie zu überwinden.

Für das Sittliche ward ihm dieß nicht schwer. Es ist zwar nach seiner Lehre unsere Aufgabe nicht, der Sinnlichkeit das Gute mühevoll abzuringen, sondern uns dazu zu steigern, daß wir es aus dem Mittelpunkt unserer Natur mit Leichtigkeit hervordringen. Da aber der Zweck nicht die Leichtigkeit ist, sondern das Gute, so dürsen wir, wenn jene nun einmal noch nicht vollskändig erreicht ist, um der Bollbringung des letztern willen die Einseitigkeit der Anstrengung nicht schwen. Dieß ist die Gränze,, des Gebrauchs

schöner Formen". Wie sollte es auch möglich sein, daß wir, wenn eine bestimmte Anforderung an unser Handeln gemacht wird, vorerst auf unsern allgemeinen sittlichen Zustand zurückgingen und diesem bei seinem Berhalten in dem besonderen Falle gleichsam zusähen? Bestände die Sittlichkeit in solcher resteriven Erhebung über die Unmittelbarkeit, so wäre sie ja gerade nicht Natur.

Aber läuft es bann nicht mit unserer Ausbildung zu sittlichen Wefen am Ende boch wieder barauf hinaus, bag fie nur gesucht werden folle, damit das Einzelne besto bester auf legale Beik geschehe? Wird nicht die Reflexion, welche Schiller in die Sitter lebre eingeführt hatte, zum blogen Sulfemittel berabgesett, und also ihrer übergreifenden Wichtigfeit beraubt? Reineswegs. Am indem und infofern wir im Sandeln begriffen find, follen wir auf das Einzelne seben, das uns gerade vorliegt, dabei bleibt th aber mabr, bag wir bamit, insofern wir Sanbelnbe find, w gleich bas Reich ber Sittlichkeit nicht nur ausbreiten, sondern ichm ausgebreitet baben (extensum habemus). Die afthetische Etgiebung ift an und für fich Berwirklichung bes Staates. An diesem besitt die Schiller'sche Philosophie ein Ideal, welches sich von bem Rantischen baburch unterscheibet, bag es nicht, wie biefet, eine Unmöglichkeit und eine bloße Annahme ift, sondern, ob es zwar nie vollständig verwirflicht werden fann, doch beständig, mb schon dadurch, daß ich es nur denke, theilweise in der That verwirklicht wird. Der Staat ift bie mabre bobere Ratur, in welche wir eintreten, sobalb wir und bagu erheben, sittliche Befen zu fein: und zwar ift er, was, wie wir oben geseben baben, Rant von feiner bobern Natur nicht zu zeigen vermochte, beburch mehr als Natur, daß er nur durch uns gefett ift, mb vermöge unseres Sepens fortwährend beftebt.

Dieg die Austösung jener Schwierigkeiten von Seiten bar Sittlichkeit. In Betreff der Kunst hat Schiller eine solche wend ger beutlich ausgesprochen.

Die Abhandlung über bie Granzen bes Gebrauchs schoner Formen war schon erschienen, mithin bie afthetische Auffassung ber Sittlichkeit schon abgewiesen, als Schiller bie Auffage über name Ueber ben gegenwärtigen Zustand ber Kunsiphilosophie. 237 und sentimentalische Dichtung schrieb, in benen er die Dichtung noch als Ausstuß persönlicher Gesinnung und Bildungsstuse, naive und sentimentalische Dichtungsweise zugleich als Dentweise darsstellte.

W. v. Humboldt, sein eifriger Studiengenosse im Face der Aesthetik, nahm hieran Anstoß. Schiller hatte die naive Poesse als die bestimmt, welche der Korm, die sentimentalische als die, welche der Materie nach Unendlichkeit habe, insofern jene aus der in sich geschlossenen Sinnesweise der Alten, diese aus der immer auf ein Jenseits gerichteten der Neueren hervorgehe. Humboldt wünschte (Briefw. S. 368), er möchte beide Arten aus dem höhern Begriffe der Poesse abgeleitet haben; es scheine ihm, daß wenn die Beschimmung der naiven Poesse auch etwa richtig wäre, die sentimentalische wenigstens der Materie und Form nach unendlich sein müsse. Denn in der Form — dieß erläutert er durch das Beispiel der Sculptur, bestehe doch das Wesen der Kunst.

Schiller erwiedert darauf zuwörderst (S. 382) eine Deduction bes Begriffs ber Poesse, die ihn jest zu weit führen wurde, sei bem Inhalte nach in ber "Erziehung" und in den vorliegenden Auffägen enthalten.

Was finden wir nun bier ?

Rant hatte alle Sittlichkeit darauf begründet, daß das unverrückbare Ziel derselben uns beständig im Bewußtsein gegenwärtig sei. Dieß Ziel war von Schiller anders bestimmt worden; es war ihm nicht eine Berwirklichung in der äußern Welt, sondern eine sittliche Durchbildung, Totalität und vollkommene Leichtigkeit des sittlichen Bollbringens im Innern. Nach ihm ist der höchste Trieb des Menschen der Spieltrieb, d. h. eben das Bestreben, den Stosstrieb, oder das Unbewußte, mit dem Formtrieb, oder dem Bewußten, vollkommen in Eins zu setzen, und ganz und gar als diese Einheit zu eristiren. Man kann dieß ein sich Durchleben nennen. Hiedurch bekommt nun das Ziel selbst eine ganz andere Bedeutung, als dei Kant. Es kann nicht bloße Annahme sein, denn dann stände es ja nur auf der Seite des Formtriebes, wäre etwas, das an und für sich nur verwirklicht werden sollte. Es

muß, wenn es in seiner Intensität, nicht etwa bloß als entsernte Borstellung, im Bewußtsein vorhanden ist, selbst schon ein Durchlebtes, ein in sich Bollendetes, ein Erreichtes sein: — die Totalität, wie sie nicht bloß sein soll, sondern als Totalität ist — nicht mehr ein Spieltrieb, sondern das Spiel selbst. Dieß ist die Kunst. Sie ist das Ideal der Schiller'schen Philosophie, welches sich von dem Kantischen nicht bloß dadurch unterscheidet, daß es, wie der Staat, verwirklicht werden kann, sondern, während die Sittlichkeit, deren Ideal sie ist, beständig ein Streben bleibt, neben derselben als an und für sich Berwirklichtes existirt.

Dieß ist der Gattungsbegriff der Poesie, zu welcher mithin auf praktischem Wege nie zu gelangen ist, denn sie besteht eben darin, daß, was in Bezug auf diesen nur als Ferment des sittlichen Lebens betrachtet wird, als eine für sich bestehende Sphan erfaßt werde.

Wie fommt es nun aber, daß Schiller beide bennoch unter einander zu mengen scheint? Denn auf humbolbt's Einwand gegen die sentimentalische Poesie erwiedert er (a. a. D. S. 377), berselbe wende zu sehr ben Gattungsbegriff schon auf Die Art an Für sie sei jener nur bas Ziel, bas sie nie erreichen könne. Das ift nur die Wiederholung beffen, was humboldt tabelt. Dem was bie Poesie, b. b. bie Totalität als solche, nicht erreichen fam, ift ja eben nicht Poefie, sondern Sittlichfeit. Die fentimentalifche Woefie ist also nur Denfweise. Warum fann nun aber Schiller nicht davon loskommen, daß sie mehr sein solle? Was ift über baupt eine Art, von der ihre eigene Gattung nicht prädicirt werben kann, ein Ding, bas nicht fein eigener Begriff ift? — Die Sittlichkeit ift an und für fich basieniae, mas zu etwas binftrebt, das außer ihr eine Eriftenz hat. Die neuere Philosophie nemi bieg Berhältnig bas hinaustreiben eines Begriffes über sich selbft. Die Runft ift bie Mabrheit ber Sittlichfeil Wie Schiller baburch, daß er Naives und Sentimentales als wesentliche Gestalten bes Beiftes begriffen, ber erfte Phano menolog im hegel'schen Sinne gewesen ift, so hat er burch seine

Ueber ben gegenwärtigen Zustand ber Kunstphilosophie. 239 Berknüpfung und wieder Sonderung von Sittlichkeit und Kunsteinen bialektischen Uebergang aufgestellt.

Damit ist nun aber die praktische Auffassung ber Kunst im Grunde ausgegeben: bieselbe gewinnt eine theoretische Bebeutung. Erft jest konnte Schiller in der Abhandlung von 1800 (1796) einen abschließenden Ausbruck für das Erhabene finden.

Dieß zu erläutern, muß noch einmal auf Kant zurückgegangen werden.

Es ist wohl sonft schon bie Bemerkung gemacht worden, und auch im Anfang biefes Auffages von uns barauf hingebeutet, baß Rani's ganze Philosophie ein Ringen fei, das Selbstbewußtsein in Beise bes Bewußtseins auszusprechen. Daber bas Gemirre von Bermögen, mit welchen es ibm, mabrend es aus ber Angft, bas 3d auf irgend eine Weise zu bypostasiren, bervorgebt, boch gerade barum wieder nicht recht Ernft ift. Daber bie Erubitäten ber Ibeen, bes Typus ber Sittlichkeit, bes Ibeals: lauter Umschreis bungen bes 3ch = 3ch. Aus berfelben Quelle fließt die Ableitung ber mathematischen Erhabenheit, die wir S. 93 ber R. b. 11. finden. Wenn bas größte Maaß, bas unsere afthetische ober comprebenfive Größenschätzung anzuwenden weiß, fich zur Auffassung eines Begenstandes unzureichend erweist, fo foll uns, wegen biefes Mangels, bas absolute Ganze ber Ratur felbft, als bas eigent= liche Grundmaß berfelben, einfallen, und barin, daß er bazu Beranlaffung gegeben, foll bie Erhabenheit bes Gegenstandes bestehen. Dan fieht sogleich, daß bieß etwas gang Bufälliges ift: bas Gefühl unseres Unvermögens und die Borftellung jenes absoluten Bangen mußten eine und baffelbe fein, - bie lettere mußte burch Reflexion auf bas erstere gewonnen werben, wenn es mehr sein sollte. Dieg bat Schiller geseben. In einem bochft wichtigen Abschnitte ber "zerftreuten Betrachtungen", welchen er später weggelaffen, aber hoffmeister in seinen Supplementen (IV. S. 552 ff.) wieder an's Licht gezogen bat, zeigt er, bag bie Erhabenheit bes Eindrucks, welchen ein Gegenstand, ben ich nicht aufzufaffen weiß, auf mich macht, baraus entstehe, bag mir babei bie Unenblichfeit meines Auffassens selbft aufgeht. Dieg erreicht er baburd,

daß er das Sehen eines Maaßes überhaupt als ein Sehen der Ichs auffaßt, mithin die Bedeutung der synthesis a priori, welche die neuere Philosophie herausgestellt hat, erkennt. So kann a dann sagen (S. 562): "Ich muß mir beim Erhabenen vorstellen, daß ich die Einheit meines Ichs nicht zur Borstellung bringer kann, aber eben haburch stelle ich mir ja dieselbe vor:

— das Große ist also in mir, nicht außer mir, es ist min ewig identisches, in jedem Bechsel beharrendes, in jeder Berwandlung sich selbst wiedersindendes Subject".

Es war nicht schwer, auf diese Weise einen Ausbruck für bat Erhabene überhaupt, der nicht bloß vom Mathematischen galn, zu finden. Schiller hatte bereits Verstand und Moralität, welcht bei Kant zwei ganz verschiedene Arten besselben begründen, unter den Begriff des Formtriebes vereinigt. Dieser bedeutet aber Seben des Ich, also Thatigkeit, somit ist das Erhabene eint Demmung der Thatigkeit, oder ein Leiden, welches gleichwohl mit einem Luftgefühl verbunden ist.

Allein biefe lettere Bestimmung fann feinen andern Sim haben, als daß wir uns durch daffelbe nur auf andere Beife in Thatigkeit verfest finden; ein Leiben an und für fich fann, wei es eine tobte Aeugerlichkeit fest, die wir nicht zu überwinden vermögen, niemals anders, benn als ein Abbruch, ber unferer Exiften geschiebt, gefühlt werben. Dief brachte Schiller auf bie Annahme einer ibe alen Ueberwindung, mit beren Entbedung ber Rreis feiner äfthetischen Grundbegriffe burchlaufen war. "Rann ber Denich, fagt er in der zulett namhaft gemachten Abhandlung, den phyk ichen Kräften feine verhältnigmäßige physische Rraft mehr ent gegensegen, so bleibt ibm, um feine Gewalt zu erleiben, nichts Anderes übrig, als ein Berhältniß, welches ihm fo nachtheilig ift, . gang und gar aufzuheben, und eine Bewalt, bie er ber That nach erleiben muß, bem Begriffe nach ju vernichten. Dief beißt aber nichts anderes, als fic derfelben freiwillig unterwerfen". Der allgemeinfte Ausbrud endlich besieniges weffen er praftifc nicht herr werben fann, bes Reftes, welcher nad aller sittlichen Durchbringung ber Welt immer übrig bleiben wirt,

Ueber den gegenwärtigen Zustand der Kunstphilosophie. 241 und sollte es auch nur in der unentstiehbaren Nothwendigkeit des

Todes sein, ist das Schicksal. Daber ist Schillers ganze Lehre in dem Worte zusammengefaßt, daß das Erhabene, insofern es einen Angriff auf unser menschliches Selbst enthält, oder das Pathetische,

eine Inoculation bes Schidfals fei.

Zwar darf es nicht verschwiegen werden, daß hiemit wiederum zunächst nur ein Anhang zur ästhetischen Erziehung gegeben sein soll; es wird nicht abgeleitet, in wiesern sich dieß Erhabene nun gerade im Kunstwerse der Tragödie darstellen müsse. Er nennt als erhabenes Object die Weltgeschichte, die als solche doch höchstens für eine Naturschönheit gelten kann. Aber wenn uns dabei sogleich einfallen muß, daß er sich auch als Sistoriser thätig bewiesen, und daher bei jenem Ausspruche vermuthlich zunächst an die von ihm bearbeiteten Theile gedacht habe, so ist es überhaupt nicht schwer, in diesem Betracht seine Theorie mit der großartigen Ausübung, welche seine leste Periode ausfüllt, zu vermitteln.

Sat nämlich unser ganger Bersuch bie Aufgabe gehabt, bie Schickfale zu verfolgen, welche die Theorie bes Schonen und ber Runft vermöge ihrer Auffaffung von Seiten ber praftischen Philosophie ber zu erfahren hatte, so find wir jest zu bem Punfte burchgebrungen, an welchem biefe Berbaltniffe fich in fich fetbit abschließen. Wenn auch in ber Runft bas Praftische fich über fich felbst hinausgetrieben hatte, so ift es boch noch an ihr sicht. bar, daß fie von bemfelben herfommt. Das mahre Praftische bestand nach Schiller barin, bag wir uns felbst als Totalität zu feten suchen. Diese Bewegung tann nicht verloren gegangen fein, wenn biefe lettere erreicht ift, benn wie follte eine Thatigfeit fein, wenn sie nicht bas Urfprungliche mare? Da aber bie Totalität hier nichts mehr hat, was sie noch nicht durchdrungen und in sich verwandelt batte, so tann ihre Thatigfeit nur barin befteben, daß fie fich felbft fich gegenüberfete, und zwar nicht als Totalität, benn alsbann wurde fie balb unterschiedslos in fich qusammensinken, und bie Thatigfeit murbe vielmehr erloschen fondern als Einzelnes, ober als Runftwerf. "Jedes Werf, Schreibt Schiller an Goethe, enthält Totalität, wenn es Charafter

bat". Es wird also gerade burch bas Besonderfte die Allgemeinbeit als solche realisirt. Siemit ift ber schöne Gegenstand als bestimmter, ben Kant auf so äußerliche Weise burch die Normalidee zu erklaren suchte, aus dem Mittelpunkt ber Sache felbft abe geleitet. Sein Name aber ift "bie Gestalt". Durch biefen Ausbrud ben schönen Gegenstand für immer von dem Dinge ber gemeinen Erfahrung geschieden, und, bei Befeitigung alles pratifchen Inhalts ber Runft, bas Bleibenbe ber prattifchen Auffaffung berfelben, nämlich bieß, daß sie nur als vom Menschen Gesestes und fortwährend Gesettwerdendes, ober burch einen zeitlofen Act ' überhaupt ein Dasein hat, erfannt zu haben, ift Schiller's Berbienft um bie Aefthetif. Sat er bie lettere Seite ber Sache verhalmis mäßig ausführlicher, als die erstere, behandelt, so findet bieß seine Erflärung barin, daß ihm als productivem Runftler bas über greifende Verfertigen naber lag, als die Gefcloffenheit bes Bertes, welche sich besonders dem Beschauer bemerkbar macht, für jenen aber ein Gelbstverftandnig ift. Auch bedurfte es, wenn fein Philosophiren über bas Schone, wie gleich anfänglich bemert wurde, die wesentliche Seite batte, ihn in sich felbst zum Sochken zu fteigern, gerade für die lette Forderung der Runft, sobald fie ihm persönlich aufgegangen war, am wenigsten ber theoretichen Erörterung.

## Der bisherige Zustand der Anthropologie und Psychologie.

## Gine kritische Meberfict

vom Derausgeber.

(Fortfegung).

Der Begriff bes reinen Ich. — Der Spiritualismus und Naturalismus. — Die Phrenologie.

## VII.

Benn wir nun um uns bliden, um zu sehen, von welcher Seite her historisch für den bei Segel völlig sehlenden Moment des Individuellen und Concreten \*) sich eine Ergänzung sinde; so bietet sich eine solche, wie schon gezeigt, überhaupt im Herbart'sschen Systeme, specieller für die hier verhandelten Fragen in seiner Psychologie. Wie Herbart gleich bei dem Einschreiten in seine Metaphysik nicht anhob von der Entwicklung allgemeiner Begriffe an einem Realen, wie er daher auch das "Wirkliche" (Seiende) auf das Bestimmteste vom "Sein" unterschied, und so von der Frage ausging, "was da gegeben", was das Reale selber sei, indem wir es zusolge dieser seiner Gegebenheit mit gewissen Besgriffen (des Seins, der Qualität, des Beharrens und der Bersänderung, der Materie oder des Erscheinens des Realen im Raume, in der Zeit und mit Bewegung) in Berbindung seben müssen \*\*): so ist auch in seiner Psychologie nicht dies allein oder ursprüngs

<sup>\*)</sup> Bgl. im vorigen heft S. 95 ff.

<sup>\*\*)</sup> Sauptpuntte der Metaphpfit gu Unfang; allgemeine Metaphpfit II. 6. 73 ff.

lich die Aufgabe, mit irgendwelchen Allgemeinbegriffen den Begriff des Geistes auszustatten oder diesen aus solchen Begriffen die lettisch hervorgehen zu lassen, sondern zu bestimmen, was das Wesen desjenigen Realen sei, welches uns als ein vorstellen des, bewußtes Reale erfahrungsmäßig gegeben ist. Der duch greisende Unterschied dieser ganzen Bersahrungsweise von der Hegel'schen leuchtet ein; ebenso, wie in ihr gerade ein von hegel schlechthin Berabsäumtes zu sinden ist.

Allgemeines "Sein" aber, All-Leben, Weltseele, "allgemeiner Beift", perfonlich werdend erft in unendlichen Ginzelgeiftern, mb wie biefe metaphysischen Gespenfter weiter beißen, welche man jest als die Alles erflarenden Schlagwörter ausspielt, murbe et, wenn er von ihnen Notiz genommen batte, mit uns für bewußt los bypostasirte Begriffsabstracta erflart, er wurde fich, gleich und, ben Beweis ausgebeten haben, bag Leben, Beift in ber That nur allgemeine Substanzen fein können, bas Inbividuelle bloß die vereinzelte, für fich substanglose Bethätigung jener mis versellen Kräfte. Diesen Beweis, ben wir von ben Begnern noch zu erwarten haben, werden fie indeg wohl und ichulbig bleiben. Sie hatten zunächst die allgemein metaphysischen Grunde zu wier legen, durch die wir die Nothwendigfeit endlicher Subffangen nach gewiesen; bis jest haben sie nur fie zu ignoriren fich begnügt. Aber je weiter bie Betrachtung in bas Reale hineingebt, besto unabweislicher muß fie bie Eigenthumlichkeit alles Dafeins im Umversellen zugestehen, und selbst die neuere Naturforschung weist in allen ihren Theilen barauf bin, die Borftellung bloß allgemeiner Naturfrafte als eine ungenngende Ginseitigkeit abzulegen.

Neben biesem Hauptverdienste Herbart's, auf eine auch in ber Psphologie von der herrschenden Denkweise zurückgedrängte Auffassung wieder eingelenkt zu haben, bleibt sogleich auch noch das specieller psphologische Berdienst ihm nachzurühmen, dem wahren Begriffe des Ich tieser nachgesorscht und auch hier eine hergebrachte Begriffsverwechselung oder Ungenauigkeit in's Rlare gebracht zu haben. Dieß steht sogar mit dem Probleme von der Substantialität des Einzelgeistes in innigerem Jusammenhange, als

Der bisherige Juftand d. Anthropologie u. Psychologie. 245 ber erste Blid es verrathen möchte: so ist es der Mühe werth, näher darauf einzugehen.

Alles, was im Bewußtsein, aber unmittelbar zugleich nur für das Bewußtsein ift, — das Innerliche, Subjektive, — wird pon ber bewuften Seele (b. b. von bem Realen, welches, inbem es ift, zugleich Wiffen biefes Seins ift) eben bamit als ibre eigene Buftandlichkeit auf sich bezogen, an jenes ursprüngliche Wissen von sich (Ich-Borstellung) angeknüpft und als nähere Beftimmung beffelben ibm subsumirt; die 3ch-Borstellung ift immer augleich Borftellung bes 3ch in einer bestimmten Buftanblichkeit, weil bas Reale, bas in ihm sich weiß, ftets nur in bestimmter, unterschiedener Auftandlichkeit ift. Aber biefe ift eben bamit nicht nur eine mannigfaltige, fondern an bem Ginen Realen eine wechfelnde, und so werden von biesem bie wechselnden Ruftande augleich auf sich felbst, als bas barin Einsbleibenbe, bezogen. So weiß bie Seele, ihnen gegenüber, fich als bie Gine: b. b. unter bem Wechsel ber Borftellungen ift bie Ich-Borftellung bie gemeinfame, alle begleitende und fie verfnupfende: nur an ihrer Einheit kann ber Wechsel gewußt werden; aber auch umgekebrt gelangt am Wiffen bes Bechfels bas Bewußtsein ber Ginbeit erft zu Energie und Dauer. - Alles dies bezeichnet Rant's "Ginheit ber Apperception". Aber auch fein weiterer Sat, in welchem er ben Begriff ber Apperception naber analysirt: "bie Borftellung: ich bente, muß alle meine Borftellungen begleiten fonnen"; enthalt in bem Bufate bes "Ronnens" eine wichtige und folgenreiche Beftimmung. Es ift barin nicht nur unterschieden bas 3ch, welches alles Undere, auf baffelbe Bezogene, und sich zugleich vorstellt, von bem 3d, welches fich in feiner reinen Ginbeit vorftellt: ber Fortschritt vom Bewußtsein jum Selbftbewußtsein ift ebenso bezeichnet, als beibes scharf aus einander gehalten; fondern es ift auch darauf hingewiesen, daß bas 3ch felber nichts Reales, fondern lediglich bie Grundvorftellung besjenigen Realen fei, welchem die Gigenschaft bes Bewußtseins (tas Prabifat "ich benfe" sich beilegen zu können) zufommt. Und dies ift es, für wie unscheinbar auch diese Unterscheidung auf ben ersten Anblid sich geben moge, worauf wir auch jest noch vollen Nachbrud zu legen haben.

Die Seele nämlich ist durchaus dem "Ich" nicht gleichzuseten, so gewöhnlich auch dies einem immer mehr sich vernachlässigenden philosophischen Sprachgebrauche geworden ist. Ich ist überhaupt gar nichts Substantielles, sondern eine das Substantielle, Reale, welches die Seele-ist, begleitende Allgemeinvorstellung der selben. Nicht einmal das entspricht genau der Wahrheit, zu sagen: die Seele ist ein Ich, sondern die Seelensubstanz, indem sie ist, weiß sich zugleich, hat die Ichvorstellung. Auch der Ausbruck: das Ich ist sein völlig angemessener, ja er kann, — wie es wirdlich geschehen ist, — zu trügerischen Folgerungen verleiten; indem der Artikel "das" ihm eine Selbstständigkeit und Realität zu leihen scheint, die in ihm gerade nicht ist, sondern in demjenigen, dessen Allgemeinprädistat lediglich es bedeutet.

Dieser erfte, wie es zunächst scheint, unverfängliche Irrthum bat jeboch nun viele andere, ber fcwerften Urt, nach fich gezogen. Indem man fich gewöhnte, bas 3ch und die Seelenfubftang für lediglich baffelbe zu halten, hat man ferner die lettere, weil fie Die reale, bebarrliche Einbeit in ihrem gleichfalls realen Bedfel ift, sofort nun fur gleichbebeutend gehalten mit bem "reinen" 3ch, mit jener formalen Ginbeit bes Sichwiffens in bem realen Wechsel: die leere Korm des Ich, die nun abstraft gewordene Einheit bes Seelenwefens, wurde als die Seele felber bestimmt. Daburch war man zuvörderst schon bis babin gekommen, bem Realen die Form, als das Wesen besselben, unterzulegen, diefe somit zu hypostasiren. Darin lag bas folgenreiche mowrar werdes der ältern Wissenschaftslehre, wodurch sie eine vergebens von ihr abgelehnte nibiliftische Seite bebielt. Beil aber ferner Die Borstellung: 3ch nur in ber steten Selbstunterscheidung von Subjett-Dbjeft besteht, ein stetes Sichsegen ber Einheit in Diesen Unterschied ift, wurde das Reale, beffen Praditat bas 3ch ift, nicht minber als Sidfegen bes, Sichproducirendes genommen; und weil endlich das Objekt jenes Subjektes eben nur das Produkt iener fich felbst sevenden Unterscheidung ift, fo fcien bewiefen, bas

Der bisherige Zustand b. Anthropologie u. Psphologie. 247 alles real Objektive für bas 3ch nur burch bas 3ch producirt werbe. Siermit war man julett bei bem absoluten Ich, als bem real=idealen Principe, angefommen: ein individuelles mußte erft innerhalb bes praktischen Theiles ber Philosophie abgeleitet merben, als Moment bes allgemeinen; - und baburch mar überbaupt die Bahn geöffnet zu jenem Berfelbstftandigen reiner AUgemeinheiten, jenem Substantiiren universaler Pradifate. welches wir als den Charafter der folgenden philosophischen Epoche bezeichnen können. Das rein substanzlos Dynamische, bie Sypostasen eines unendlichen, ftufenweise sich selbst bemmenden, subjektiv-objeftivirenden, barum als "absolute Bernunft" bezeichneten Producirens, bann einer unendlichen Subjektivität, eines allgemeinen Beistes, erhielten ben Sieg, in ber Naturphilosophie, wie in bem Segel'ichen Systeme: es war nur bie gesteigerte Entwicklung bes Einen, unwillfürlich durch den Begriff bes reinen 3ch in die Philosophie eingebrungenen Grundfehlers.

Aber nicht minder entscheidend haben sich nach anderer Seite hin die Folgen dieses Irrthums in der ganzen Epoche des Kanztianismus und noch jest überall geltend gemacht, wo von empirischer Psychologie die Nede ist, welche man uns sogar erneuert empfehlen zu müssen denst: — auch hier ist das "Ich", — in Wahrheit nur das Resultat und die Gemeinvorstellung der hinter ihm liegenden, gewisse wechselnde Zuständlichkeiten in sich wissenden und in Einheit zusammensassenden Seelensubstanz, — sofort zur "Seele" erhoben, und ihr völlig gleich gesetzt, so daß dieselbe, als bloß bewußtes Wesen, ihren unbewußten Zuständen entzgegengesetzt wurde, welche man, durch eine neue, nun nöttig werdende Abstraktion, insgesammt dem "Leibe" zurechnete.

Darin war jedoch eine zweite, nach anderer Richtung fließende, Duelle der folgenreichsten Irrthümer eröffnet. Bloß in Folge dieses Berfahrens, ohne eigentlichen Grund oder Beweis, wurden nun "Seele" und "Leib" oder "Seele" und "Organismus", wie Ichund Nichtich, wie direkt sich entgegengesetzte Begriffe einander entgegengehalten: alles Bewußte gehört ausschließlich der "Seele", alles Bewußtlose ausschließlich dem "Leibe", dem "Organismus"

an. Da entstand nun die Schwierigfeit, wie die zwischen Bewugtfein und Bewußtlosigfeit schwanfenden, aus bem einen in bas andere Bebiet übergebenden Buftande zu erklaren feien, ja wie Die ftete Wechselwirfung und Busammengefellung so bireft entgegengefetter Dinge, wie "Leib" und "Geele" - nun geworben waren, überhaupt bentbar werben moge? Es entftanben Drobleme und Rragen, die nicht im Objekte felbft ihren Grund und ibre Anrequing batten, fondern Produtte maren jenes abfitabirenben Denfens, welches überall nur Gegenfage bervorbringen fann: - man fragte nach bem Zusammenbange von Leib und Seele, als "entgegengesetter Substanzen", nach bem sensorium commune, ale ber ausschließenben Stelle im hirn, burch welche ber an sich seelenlose, nur belebte "Drganismus" mit ber an fic leiblosen Seele in Zusammenbang trete; es entstand bie Borftellung einer Raumlosigfeit ber Geele, Die, ohne irgenbwo fein ju burfen, nun bennoch im leibe überall wirtfam gebacht werden mußte: - offenbare Wiberfpruche, in benen man tieffinnige Aufaaben und verborgene Rathfel fab, mabrend fie, - bas Schlimmfie, was einer Wiffenschaft begegnen fann, - Taufdungen einer oberflächlichen und unachtsamen Auffaffung bes Wegebenen maren, bie fo bartnadig an bie Stelle bes Wirflichen traten, bag bies miest gar nicht mehr richtig gefeben murbe.

Zwar konnte es scheinen, daß Kants Raum- und Zeittheorie dieser Lehre von der absoluten Raumlosigkeit des Seelenwesens zur Unterstühung und zum tristigsten Beweise diene. Aber dieselbe Verneinung hätte sogleich auch auf seine Existenz in der Zeit ausgedehnt werden mussen: nach der ursprünglichen Consequenz der Rantischen Theorie ist dem Wesen der Seele ebenso sehr die Dauer in der Zeit, als das Beharren im Raume abzusprechen; sie ist ebenso wenig in irgend einer Zeitsorm, als in irgend einem Raumtheile wirklich, d. h. sie ist niemals und nirgends. Zu dem entschiedenen Aussprechen dieser Consequenz ist nun die empirische Psychologie begreislich nie fortgeschritten: sie hätte soust an der Seele gar nichts Wirkliches und empirisch Zugängliches mehr übrig behalten. Sie hat sich nur begnügt, die eine Hälfte, die

Der bisherige Zustand b. Anthropologie u. Psphologie. 249 Räumlichkeit, ihr abzusprechen, und schon damit ein erhabenes Resultat sich zu erringen geglaubt. Wenigstens ist indes das Vorurtheil dadurch befestigt worden, daß das Räumliche ein Niedrigeres, Geringeres, des Geistes und seiner Existenz Unwürdiges sei; und bennoch gab man die übrigen Resultate des Kantischen Idealismus auf, und glaubte weit über seine Ansichten hinaus zu sein.

Dies Alles zu widerlegen, thut nun nicht Noth; da es in der That nur auf ber halb angenommenen, halb fallen gelaffenen Confequenz eines philosophischen Standpunktes berubt, welcher langft feine Beltung verloren bat, fo bedarf es nur charatterifirt, bezeichnet zu werden als der bewuftlos nachwirkende Reft jener Denfart, welche man in ihren Principien ausbrudlich ju verläugnen fich angelegen sein läßt. Ebenso bat, mas ben positiven Gegenbeweis betrifft, die nachbegeliche Metaphysif, namentlich bie bes Referenten, ben Sauptnachbruck ichon lange barauf gelegt, nachzuweisen, daß Raum und Dauer, als unmittelbare Specififationen ber Rategorie ber Quantität, ebensofehr und gang auf gleiche Weise, wie Diejenigen Rategorieen, welche Rant bie bes Berftandes nannte, Grundformen alles Wirklichen feien, baß Schlechthin alles Natur = wie Beiftes-Reale, bis zu Gott hinauf, nur ale Raum- und Zeitwirflich (Raum und Zeit segend-erfüllend) gebacht werben tonne, was für bas Princip ber Psychologie und bas Berhaltniß bes Beiftes au feiner Raumrealität eine gang veranderte Grundlage geben muß. Dennoch ift zu befennen, daß bem entschiedenen Ergreifen biefer spekulativ allein flar abschließenden und auch einzig naturgemäßen Auffassung jene Ueberbleibsel halbfantischer Denfweise noch machtig entgegensteben, bag bie Raturlosigfeit Gottes und bes menschlichen Beiftes noch immer zu ben hergebrachten Axiomen ber philosophisch Gebilbeten gebort, bei beren Antastung sie sogleich befürchten, in naturalistische und materialistische Borftellungen gestürzt zu werben. Umgekehrt follten fie barin eine Bewährung von ber Macht bes Geiftes erbliden, daß er völlig die Natur zu burchbringen, fich in ihr burchaus zu vergegenwärtigen, fie fich ju unterwerfen vermag, und ben Sieg

des Ibealismus, daß die Natur nicht mehr, wie selbst noch bei Degel, als die Negation des Geistes gesaßt wird, sondern als das ihm untergebene, widerstandlose Verwirklichungsmittel desselben, welche Wiberstandlosigkeit derselben und so die unmittelbare lleber, macht des Geistes über die Natur viel weiter reicht, als die ge wöhnliche Ersahrung uns dies annehmen läßt. Wir erinnern nur an die (zum Zeichen, daß das Princip ihrer Erklärung noch nicht gefunden war, mit dem allgemeinen Ausdrucke des "Magischen" belegten) Fernapperceptionen und Fernwirkungen des Geistes, in denen er noch auf intensivere Weise das eigentlich Trennende, Rogative, der Natur, die Raumunterschiede überwindet, als dies school in der normalen Apperception und Willensäußerung geschieht, aber dort und hier nur auf analoge Art, und gleichmäßig dam seine vollherrschende Gegen wart in der Natur erweisend.

Um sobann noch in einigen weitern Zügen Die an jene Grund lagen fich anknupfenden falfden Confequenzen zu darafterifiren, fo war hierburch, was die empirische Psychologie betrifft, Die gange Lehre von den mannigfachen, auf die Ginheit des 3ch übergetragenen Seelenvermogen eingeleitet. Da nämlich bem alfo subftantiirten, an sich selbst aber substanzlosen 3ch irgend ein Inhalt beizulegen war, fo fonnten nur jene bewußten Buftanbe, welche bie Seele in der Ichvorstellung verfnupft, ale ber eigenthumliche Inhalt einer Selbftbestimmung bes 3ch, als bleibenbe Gigenschaften ober Selbstbestimmungen beffelben, ibm zugeschrieben werben. Sie wurden zu Bermögen beffelben gestempelt, und nun bieß es: bie Seele ober bas 3ch bat bie und bie Bermogen, welche vollständig auszumitteln nun der "innern Erfahrung" überlaffen blieb. Daraus ber Inhalt und die Methode ber empirischen We dologie, die Thatsachen bes Bewuftseins aus ber innern Erfah rung zu sammeln, nach bestimmten Sauptbegriffen zu ordnen und ju beschreiben. Als psychologischer Borarbeit haben wir berfelben fcon ihren vollen Werth eingeräumt; aber die empirifche Pfychologie, wie wir noch jüngst vernommen baben, gebt zugleich barauf aus bas Gegebene zu "erklären". Dennoch war man über bas eigentlich zu Erflärende, ja Problematische, schon binausgegangen: benn indem

Der bisherige Zustand d. Anthropologie u. Psychologie. 254 man bem 3d ein fertiges Erfenntnigvermogen, baneben bann amei ebenfo fertige Gefühle = und Begehrungevermogen fammt ber aablreiden Sippschaft vielfach verzweigter Untervermbgen beilegte: fo war bie eigentliche Schwierigkeit, wie bas Gine 3ch bennoch in ein fo Unterschiedliches, wie Erfennen, Rublen, Wollen fich theilen könne, icon übersprungen. Ja moge es ben Bertheibis gern biefer Betrachtungeweise nicht entgeben: - man bat fich eigentlich die Wurzel und Duelle alles Erflärens abgeschnitten, indem man bas Reale, Substantielle ber Seele, welches ebenfo realer Affektionen, Umftimmungen und Gegenwirkungen fähig ift, unbeachteter Beise in ein bobles, in der Luft schwebendes 3ch verwandelt bat, in eine abstrafte Monade, von ber, wenn man consequent benken wollte (Ficte bat es bargethan), schlechterbings unbegreiflich ift, wie etwas Unberes in ihren Umfreis fal-Ien, für fie eriftiren konne, benn nur ihre Selbstbestimmungen, ein ebenso nur Schematisches, wie es selbst lediglich bas in fich felber fich abspiegelnbe Urschema ift.

## VIII.

Diesen principiellen Unzulänglichkeiten insgesammt hätte nun die Aritik Herbart's ein Ende machen können, welcher den Besgriff eines reinen, aber substantiirten Ich, ebenso den der Sees Ienvermögen, in ihrer Nichtigkeit zeigte. Mit Letterm scheint er gesiegt zu haben in der allgemeinen Meinung der Wissenschaftslichen: jener Nachweis dagegen scheint weniger klar durchgedrungen zu sein, ohne Zweisel darum, weil er sich bei ihm mit eisgenen, noch mancherlei Problematisches übrig lassenden Untersuchungen verwickelte. Es wird daher nicht überstüssig sein, dies Resultat auf selbsissändige Weise noch weiter auszusühren, als es im Borhergehenden geschehen, und es kritisch besonders nach der Seite zu wenden, auf der es der nächsten Entwicklung der Psychoslogie hindernd in den Weg tritt, welcher Herbart jedoch nach der historischen Stellung seiner Psychologie gar keine Beachtung zuwensden konnte.

Auch in ben psphologischen Lebren Segel's und seiner Commentatoren nämlich scheint jener überfommene Grundirribum von dem Ich noch hindurch, ja er ist für das ganze System von den durchgreisendsten Folgen gewesen. Eben darum, weil das an sich Richtige erkannt wurde, daß "Ich" nichts Substantielles, nur das Accidenz, Prädikat eines solchen sei, wurde auch das real individuelle Ich zum bloßen neoswood, zur Maske eines in ihm hindurchtönenden allgemeinen Geistes herabgesett: — wohr freilich nur zu erinnern bleibt, daß jener Begriff des allgemeinen Geistes sich ebenso unreal und unverständlich gezeigt hat, als der eines leeren, sur sich bestehenden Einzel-Ich. War man aber eines leeren, für sich bestehenden Einzel-Ich. War man aber eines leeren, bur sich bestehenden Einzel-Ich. War man aber eine sleen Punkt außer Sorge, so schien es dann sich worselbste deine Wahrheit habe, sondern nur das wechselnd Erscheinende am Allgemeinen, hier am substantiellen Geiste sei. Bir brauchen diese Lehre in ihrem allgemeinen Charakter und in ihren besondern Consequenzen nicht weiter zu entwickeln.

Aber ebenso burfen wir nur baran erinnern, baf biese game Grundansicht, sofern sie mit metaphysischen Prämiffen ausammen bangt, bereits aus ebenso allgemein metaphysischen Principien wi berlegt worden sei (vgl. VI. S. 94). Unsere ontologischen Dar ftellungen haben gezeigt, daß ber Begriff endlich er Subftantis litäten ein nothwendiger Wechselbegriff ift, ju bem nicht mehr blof abstraft (ober unvollständig) gedachten ber abfoluten Substanz gerade aus bemselben Grunde, warum ber Begriff ber reglen, lebendig wirkenden Einheit ein Nichteines, real Unterschiedenes, als bas zu Bereinenbe, in ihr nothwendig macht. Dies allgemeint Resultat zeigt sich nun am Begriffe bes 3ch von einer besondern, und zugleich neuen Seite. Es fann an ihm nachgewiesen werben, daß es selbst nichts Substantielles sei, wohl aber Merfmal Pradifat eines Realen fein muffe, welches eben durch bie Bethätigungen, in benen es, fich felber und andern 3den als 3ch offenbar wird, burchaus als individuelle, nicht als bloß allgemeine Substanz fic zeigt.

Wir können diesen Sat, theils mit Rudficht auf bas allgemein vorauszusesende metaphysische Resultat, theils im hinblide auf den gegenwärtigen psychologischen Zusammenhang, auch so aus-

Der bisherige Zustand d. Anthropologie u. Psychologie. 253 bruden: Gewiffen endlichen Gubftangen (ben Menschenseelen) fommt, im Unterschiede von andern, das Bermögen zu, ihre wechfelnben Buftanblichkeiten zugleich in bewußter Einheit zu burchbringen, und fo 3che, fur fich feiende Substanzen zu fein. Bierbei ift bie Substang ebenso ber reale Trager bes 3ch, wie bas 3d nur Mertmal, Gelbftanfundigung ber Gubftang. Es felber ift nur die Allgemeinvorstellung, in welcher fenes Reale feine que gleich vorgestellten Buftanblichfeiten jusammenfaßt und beren Mannichfaltigkeit fo auf Sich, als bas Gine, bezieht. "Reines 3ch" giebt es bemnach überall nicht; für fich gefaßt, nicht befestigt an einem Realen, bas, im Bewuftfein fich ergreifent, bie 3ch vorftellung, ale bas feine reale Ginheit Begleitenbe, baburch ftets producirt, ift es ein blofee Abstraftum, beffen "Wid erfpruch" Berbart nachgewiesen bat. Bas weiter babei noch zu bebenfen ift, wird fich ergeben.

hiermit schwindet auch bie fernere Boraussegung, von welder fic bie psychologischen Lehren nicht losmachen können, benen Seele und 3d ununterscheidbar in einander aufgeben: baf bas Reale ber Seelensubstang nur in ihren bewußten Buftanblichfeiten bestehe. Das Bewußtlose soll bann eben nicht Seele, soll bie Regation ber Seele, ber "Leib" sein. Und so wurde bem einzig berechtigten, ben mahren Bestand bes Thatsachlichen, wie ber barüber gepflogenen Untersuchung ausdrudenden Sage: daß in bem Realen, welches bem 3ch ju Grunde liegt, bewußtlofe und bewußte Buftandlichfeiten auf's Innigfte verbunden find und in einander übergeben, die ebenfo unberechtigte, als ungeprüfte Behauptung, - fogar als ein vermeintlicher Erfabrungefat - untergelegt: ber Menfc beftebe aus Leib und Seele, wo "Leib" boch nur bas unbefannte und unbestimmte Bebiet bes Bewußtlofen, bas Ununtersuchte, bedeutet. Es ift eben bie Frage, was ber Leib fei, bis auf feine unmittelbarfte Sandgreiflichfeit berab?

Man mag namlich die Seele entweder spiritualistisch als 3mmaterielles, oder materialistisch als eine "äußerst feine und sublimirte Materie" fassen: so seut man dabei stillschweigend voraus, schon zu wissen, was Materie sei? Materie nämlich, als sinnlich palpabel, wird sehr übereilter Beise für bekannter gebalten, als das Unsichtbare, der Geist. Der Begriff der Materie ist vielmehr kelbst ein naturphilosophisches Problem, so oberstächlich gefaßt aber, wie es hier geschieht, und wie auch der Leidnur als das Materielle bezeichnet wird, ist er durchaus eine unde stimmte Abstraktion, in der sehr viele höchst ungleichartige sinnliche Erscheinungen zusammengefaßt werden; es ist das seine Unbekannte, was uns vorhin schon in der Borstellung des "Leibes" begegnete. Wenn daher Spiritualismus und Materialismus sich in der Behauptung vereinigen, daß der Leib "Materie" sei, so haben sie nur den unbestimmten Ausdruck mit einem noch unbestimmtern, weil abstraktern, vertauscht. Kann doch der Leib nicht bloß Materie sein.

Bielmehr ift es eine alte Boraussetzung, bag bie an fich "tobte" Materie im Leibe von organischen Rraften (der "Lebenstraft") belebt, gestaltet, bewegt merbe, und ber Begenfas, nach meldem ber Menich aus Seele und Leib besteben follte, bebnt fic jest um ein Glied weiter aus: bag er entweder aus Beift und aus Lebensfraft fammt Leibe, ober aus Beift fummt Lebensfraft und aus Leibe bestehe, indem jene entweder naber nach ber Sein bes Geiftes ober nach ber bes leibes bingezogen werben fann. Un ibr, der organischen Kraft nämlich, haben wir ein Mittleres erhalten, von bem es auch bei bem bartnädigfien Befteben auf bem Begriffe bes Gegensages zweifelhaft werden muß, ob bier noch ein folder zwischen bem Geifte und ber organischen Rraft malten könne? Sollte nicht das Reale, welches gewiffe eigene Buffand, lichkeiten zugleich zur Borftellung erhebt und darin fich als 3ch fest, bie bewußte vernünftige Seele, baffelbe fein konnen mit bemiemigen, welches im Lebensproceffe ben außern Leib erbaut und er balt, und gwar um so mehr, je entschiedener auch im lettern eine vernunftgemäße Thätigfeit sich gegenwärtig zeigt, so daß bie be wußte Secle und die bewußtlos bleibende organische Rraft nur als bie beiden verschiedenen Seiten Ein und beffelben an fid vernünftigen Realen anzusehen waren ? Wenn man barauf mit 34

antworten mußte, fo ware baburd Michts behauptet, mas im Geringften bas Wefen bes Geiftes preisgegeben, bem Materiellen genähert hatte, - falls man nämlich nicht bis zu ber auch in biesem Zusammenhange schon sinnlosen Behauptung fortschreitet: baf bie organische Rraft (biese einigende, aus ber Idee bes Drganismus beraus die Mannigfaltigfeit aller seiner Theile geftaltende und beberrichende Dacht) nur Produft fein folle aus ber Busammensetzung ber im Körper vereinigten Stoffe. Duf vielmehr einleuchten, daß die organische Kraft, als das objektiv Bernünftige, an fich felbft icon ichlechterdings binauslicat über alle blog materialistischen Borftellungen, welche fich an ihr ale burchaus ungenügend erweisen: fo folgt baraus, um wie viel weniger in ben Aften bes Bewußtseins eine bloß materielle Substanz, wie "fein und sublimirt" auch gebacht, wirffam fein fonne. Schon eine grundliche Einsicht vom Befen ber organischen Krafte muß allen bloß materialistischen Voraussetzungen völlig ein Ende machen; aber bamit find auch die Borstellungen widerlegt, welche im "Leibe" wesentlich nur Ausgedehntes, Stofflichfeit erbliden, im Begenfage mit ber Seele (bem Beifte), ale ber nichtausge= behnten, blog benkenden (vorstellenden) Substang. Diefer Dualismus ift die Grundlage bes in biefem Betracht ebenso einseitigen Spiritualismus, ber sogar, wie fich bier zeigt, in ber Berfennung und Berabsegung des Lebens und bes Organischen überbaupt gang auf bemselben Boden mit bem Materialismus ftebt, burch bas hartnädige Berbarren im blogen Gegensate von Seele und Leib aber, was feine theoretische Ronfequenz und Bunbiafeit betrifft, fogar tief berabfinkt unter ben Materialismus, welcher, indem er den Menschen wenigstens aus einem monistischen Principe zu erklaren sucht, ungleich konsequenter ift, als jener, und ohne tiefere Prüfung, auf ben erften Unblid wenigstens, ungleich haltbarer erscheint, ale bie entgegengesette spiritualistische Unficht. Durch bas Dualiftische, was im Spiritualismus liegt, wird er nämlich genöthigt, bei allen näher eingehenden Fragen nach bem eigentlichen Busammenbange von Leib und Seele, nach ber Möglichkeit einer Wechselwirkung zwischen biefen beiben "entgegengefesten" Gubfiangen, zu ben abenteuerlichsten Soporbefen seine Buflucht zu nehmen. Bir reben nicht von der Theorie des Occasionalismus bei den Cartesianern ober von ber Leibnig'ichen vorausbestimmten harms nie: ibr Resultat ift eigentlich nur bas scharfgefafte philosophische Bewußtsein von der Unbegreiflichfeit bes also gefaßten Problemes, von dem absoluten Widerspruche, zwei an fich entgegengefeste Substanzen in irgend einer unmittelbaren Wechselwirfung au benfen. Defibalb foll Gott ober eine von Gott porausgetrof: fene "Einrichtung" bas Bermittelnbe fein: Die Lofung bes Brotlems wird in ben allgemeinen Urgrund ber Dinge gurudgeschoben, worin freilich am Ende auch die Ursache ienes Ausammenbangs von Leib und Seele zu suchen ift. Aber bas eigentliche Wie beffelben bleibt babei völlig im Dunkel; Gott ober bie besondere "Einrichtung" ift hier nur, wie so oft, bas asylum ignorantiae. Unerwarteter Beife werben wir in biefer Frage fogat bei Berbart einer abnlichen Ausfunft begegnen.

Wir reden vielmehr von benjenigen Spootbefen, welche mit jener dualistischen Grundansicht zusammenhangen und noch gegenwärtig in Geltung find - befondere bei Raturforschern und Merzten, welche burch sie ber Klippe bes Materialismus aus bem Wege gehm wollen, ohne sich zu bem wahrhaft Entscheidenden und Grundliden erbeben zu fonnen. Wir erinnern bestimmter bierbei an bie noch fürzlich von Neuem ausgebildete Lehre von einem Centraltheile im Körver (im Hirne), in welchem, als dem Sensorium commune alle Nerven und deren Empfindungen ihren gemeinschaftlichen Ginbeitevunft finden, und von welchem umgetehrt alle (willführlichen und unwillführlichen) Einwirfungen ber Seele auf ben Leib fich verbreiten sollen. Da nur burch beffen Bermittelung ber Leib mit ber Seele zusammenhangen, beibe überhaupt für einander eriftien sollen, so wurde berselbe ber Sig ber Seele, ober, etwas weniger finnlich, barum jeboch nur befto unbestimmter und vielbentiger, bas Seelenorgan genannt. Der Physiologie und Anatomie wurde nun die Untersuchung überwiesen, an welcher Stelle bes hirnes ber Punkt anzutreffen fei, in welchem bas Centralende aller Rerven zusammenlaufe: dieser nämlich sollte bas Seelenor

Der bisherige Zustand b. Anthropologie u. Psychologie. 257 gan sein. Je kleiner man sich denselben dachte, besto mehr, meinte man, verliere sich die Schwierigkeit der Annahme, wie ein schlechthin Unräumliches (die Seele) mit einem Ausgedehnten (dem Körper) in Zusammenhang treten können: — als ob auch das Kleinste nicht immer noch theilbar, mithin ausgedehnt wäre, und es daher nicht ebenso unerklärlich bliebe, wie vorher, wie die Seele, diese der Voraussetzung nach schlechthin nicht ausgebehnte, nur vorstellende Substanz, mit irgend einem Körpersheile, auch von kleinster Ausdehnung, in unmittelbare Berührung treten könne!

Lange Zeit hat nun diese Spoothese vom Seelenorgane selbst ber anatomischen Erforschung bes Hirns und ber Nerven bas Borurtheil ausgedrückt, an irgend einer einzelnen Stelle besselsen eine Bereinigung aller Centralenden bes Nervenspstems sins ben zu wollen, einen legten und kleinsten Mittelpunkt, als Sammelplat aller Empfindungen, die von hier aus unmittelbar in das Bewußtsein überspringen! Was man aber sucht, glaubte man sinden zu muffen, und so giebt es, nach Hart mann's Nachweissung \*), keinen ausgezeichneten Theil des Hirnes, in welchem man jenes Centralorgan nicht gesunden zu haben meinte.

Dennoch, wiewohl es noch jest namhafte Physiologen giebt, welche an der endlichen Nachweisung eines solchen einzelnen Mittelpunftes im hirn nicht verzweiseln, so hat doch die unbefangene und von Boraussesungen keinerlei Art beschränkte physiologische Forschung neuerer Zeit solche Aussicht immer unwahrscheinlicher gemacht. Bielmehr gehört es zu den durch übereinstimmende Beodachtung der neuern Physiologen ziemlich sestgekellten Erfahrungssähen, daß kein einzelner Theil, sondern das ganze hirn, selbst mit Zuzie-hung des kleinen, als des Centralorgans der motorischen Nerven, "Organ" oder "Sig" der bewußten Thätigkeit der Seele sei. Wir dürsen dies Resultat in keinem Betrachte für gering oder unbedeutend achten, sondern nur seine allgemeine spekulative Bedeutung kassen, um es in seiner durchgreisenden Erheblichkeit zu ers

<sup>\*) &</sup>quot;Der Geift ber Menfchen" tc. 2fe Muft. 1832. G. 221.

fennen; es muß fogar noch einen Schritt weiter geführt werben. Ueberall, wo die bewußte Seele fich wirffam zeigt, fei es empfin bend ober wollend, ba ift sie auch im Leibe gegenwärtig, fo gewiß ihn Gegenwart nur in ihrer Wirtsamfeit besteht. Es ift baber noch zu wenig gesagt, bas Scelenorgan nur auf bas hirn ober bie beiben Semisphären bie großen Sirns einzuschränfen: es reicht so weit, als die Empfindung im Organismus verbreitet ift, welche nicht ohne Selbstverdoppelung, ohne eine Analogie bes Bewußtseins, bentbar ift. Der Sit ber Empfindung ift baber nicht im bim ober in einem bort irgendmo fich aufhaltenben Seelenorgan m suchen (eine mit ben obigen Pramiffen eng zusammenbangenbe gan unbegrundete Sypothese, welche in der Lehre von ben Sinnen eine Menge von erfünstelten Schwierigfeiten veranlagt bat), for bern in bem Veripberfeende ber empfindenden Nerven felbft. Bis babin erftredt baber auch bie bewufite Geele ibre Wirtsamfeit ober Begenwart. (Dies lagt fich bis berab auf die einzelnen Kragen nachweisen, die eine Theorie ber Sinne au lofen hat; wir werben fünftig in einer selbstftandigen Darfteb lung ber Wiffenschaft von ber Seele zeigen, wie nur unter lette rer Boraussetzung auch eine genügende Lösung bes bekannten Proble mes von bem Aufrechterscheinen ber Gesichtsobsette möglich with, nicht nach ber gewöhnlichen Unnahme, welche ben Sig ber Empfindung im Hirne annimmt, und bas Percipiren ber Gefichtich fefte burd bie Seele erft binter bem (verfebrten) Bilbe auf ba Nervenneshaut des Auges vor sich geben läßt.)

Dies die Eine Seite der Sache: aber ebenso ist die ergabsende andere sestzuhalten, daß die Seele, wiewohl als organische Kraft in allen Theilen des lebendigen Organismus gegenwärtig, als bewußte in allen empsindenden Theilen desselben wirksam, das mit dennoch nicht ausgedehnt und theilbar sei in dem gewöhnlichen Sinne, welchen man allein bisher bei Erwähnung räumlicher Berbältnisse funt. Sie ist vielmehr durch ihre wirksame Allgegen wart im Organismus das die eigene Räumlichkeit und Theilbarkeit desselben leberwindende, in ihre Einheit Ausselnabe: das Auseinander seiner Theile ist in der sie durchdringenden Bester

4

Der biskrige Zustand t. Anthropologie u. Psychologie. 259 Iung ein Ineinander derselben geworden; jeder nimmt "Theil" an der Beränderung des andern, ist ideell gegenwärtig in ihm, wiewohl real=räumlich von ihm geschieden. Nur so ist zu erklä=ren, wie eine Empsindung, an einer bestimmten Stelle entstehend, das Ganze durchdringt, wie überhaupt eine Gemeinschaft im Orsganismus möglich ist.

Beseelung heißt baher Austhebung bes Raumes in seiner trennenden Bedeutung, Idealistrung bes Leibes; und Secle, ganz allgemein gesaßt, ist diese Macht, als Einendes des Leibes, seinen Raum zu durchwirken, aber eben damit auch sein Trennens des auszuheben. Diese raum= (und zeit=) überwindende, schlechtshin idealle (mithin auch alle materialistische Boraussehungen thatsächlich weit überstügelnde) Einheit des Organismus nennen wir Seele im weitesten Sinne. Wie sollte nun der gleiche Begriff nicht auch von der Seelensubstanz, die zum Selbstbewußtsein hinsburchbricht, und von der Macht des bewußten Lebens gelten? So ist der Spiritualismus in seinem positiven Bestande gerechtsertigt; aber er hat die völlig unhaltbare und grundverwirrende Vorstellung eines Außereinanderseins, von Geist und Organismus aufgegeben.

Aber auch sonft mußte das Unbegreisliche und Ungereimte der spiritualistischen Lehren vom Sensorium commune einleuchten, welches jener schroffe Gegensath hervorgebracht; man griff daher zu weitern halbspiritualistischen Hypothesen, man nahm ein Mittleres an, welches, weder nur materiell, noch bloß geistig, der Borsstellung eine leichtere Handhabe zu leihen schien, um die Wechschwirfung direkt entgegengesetzer Substanzen zu erklären. Eine in den Nerven sich ausscheidende imponderable Flüssisseit, ein "Nether" in den Hirnhöhlen sollte nun das Vermittelnde sein; die Wirksamseit der Seele auf die Nerven und den Körper wurde (aus Veranlassung verglichen; — und noch neuerdings hat man aus diesen Gründen sich bemüht, den Sig der Seele in den Hirnshöhlen nachzuweisen und ihre Wirfung auf den Körper durch den Nervenäther vermittelt sich zu denken \*). Da nun aber die hirnskeit birnsenäther vermittelt sich zu denken \*). Da nun aber die hirns

<sup>\*)</sup> Dr. F. 28. Sagen Beitrage jur Authropologie 1811. S. 102 ff.



böhlen, wenn man physiologisch flar sehen will, keine andere Bebentung haben können, als daß sie die leeren Zwischenräume sind, welche die Ganglien des großen und kleinen Hirns, so wie die Hemisphären des großen Hirns in ihrer Entfaltung übrig lassen, also gerade die Stellen bezeichnen, wo keine Hirns oder Nerventhätigkeit stattsindet: so haben sie auch für die Seele, sofern diese doch in irgend einer unmittelbaren Beziehung mit ihrem Organe stehen muß, gerade gar keine oder die allergeringste Bedeutung: dem diese wird doch nicht neben oder außer dem Organe steden sollen, durch welches sie wirkt?

## IX.

Berglichen mit der theoretischen Schwäche eines solchergestalt in widersprechende Hypothesen sich verlaufenden Spiritualismus, erscheint die naturalistische Ansicht von der Seele, wenigsens ohne tiesere Prüfung, haltbarer, weil sie monistisch ist, weil sie den Menschen nicht, einer Theorie zu gefallen, in zwei entgegengesete Sälften zerreißt. Aber eben diese leicht zu ersassenderlich entschlossene Konsequenz ist das Täuschende, Gründlichseit und Unbefangenheit nur Borspiegelnde dieser Ansicht, wodurch sie unter sonst klaren und kaltbesonnenen, aber mit halbem Denken sich genügenden Forschern, Physiologen, Aerzten, Weltmännern, laut, noch mehr im Stillen, zu allen Zeiten und jest erneuert, großen Anhang gefunden hat. Auch diese stellen wir in ihren Grundzügen dar, weniger dabei bloß einzelnen Lehrmeinungen und bestimmten Aussprüchen folgend, als die durch sich selbst sich entwickliche Konsequenz des Ganzen in's Auge fassend.

Der Mensch zeigt während seines ganzen Lebens die unauf lösliche Verstechtung von bewußten und bewußtlosen Zuständen, von Seele und Leib: wir sinden nirgends einen Zust and der Seele, d. h. des Bewußtseins, oder einen Zeitmoment ihrer Wirksamfeit, in denen sie ohne den Leib wäre und wirkte. Wohl aber umgekehrt giebt es im Leibe eine Reihe von Zuständen, Wirksamfeiten und Erscheinungsweisen, an denen die Seele (in der oben angegebenen Bedeutung gesaßt) offenbar keinen Deil nimmt, deren sie sich gar nicht bewußt wird. Ohne Leib asso

Der bie Buftand b. Anthropologie u. Psychologie. 261

- keine Berwirklichungsweise der Seele; wohl aber umgekehrt ohne Seele leibliche Eristenz und Wirksamkeit. Somit ist die Einheit und das Wesen des Menschen nicht in seiner Seele, sondern in seinem Leibe zu suchen; auch die Seele, die Erscheinung des Bewußtseins, wird daher füglich nicht anders, denn auch nur als eine der Thätigkeitsweisen des Leibes, etwa als höchste Lebensäußerung oder vollkommenste Sensibilität, betrachtet werden können. In diesen Ausdruck läßt sich die Gesammikonsequenz der naturalistischen Ansicht von der ältesten Zeit, die auf die gegenwärtige, die auf Feuerbach hin, zusammensassen. Daß dieselbe eben deßhalb auch in die Läugnung alles Apriorischen, der Ideen, in den Empirismus, auslaufen müsse, folgt unmittelbar; auch giebt davon der eben Genannte nach seinen letzten Erklärungen ein ausdrückliches Zeugniß.

Aber wie ift aus biesen Pramiffen bie Einbeit bes Bewufitfeins begreiflich zu machen, welche bie Seele unter allen eignen medfelnden Buftanden und unter dem Wechfel des Leiblich en mabrend des Lebens fich bewahrt? Dies bleibende, alle Buftande begleitende Selbftbewußtsein, die Einheit bes 3ch, kann auf biesem Standpunfte nur als Probukt ber in sich zusammenstimmenden leiblicen Organisation gelten, als ber Wiederhall, bas widerscheinende Bewußtsein von ber Einbeit bes Leibes. Der Gine Leib fühlt sich auch als Einer: bies ift bas 3ch. Und weil im hirn alle Organe des Empfindens zusammenlaufen, weil es der Bereinigungspunkt aller Sensationen ist: wird es auch als Trager (als Drgan) biefer Einheit bes Bewußtseins, ber Borftellung bes 3ch, begriffen werben muffen, welche biernach nichts Underes ware, als bas Resultat, die Berschmelzung ber bort zusammenfließenden Gingelsensationen, ber Spiegel von ber Einbeit aller hirntbeile, welche, ftete überftrömt und gereigt von den in ihr fich vereinigenden Sinnenerregungen, aus ihnen die mehr ober minder lebhaft bervortretende Gemeinvorftellung erzeugt, die wir Bewußtsein und Gelbftbewußtsein nennen. - Dies bie tonsequente Erflarungsweise, welche Diese Ansicht von ber Ginbeit bes Bewußtseins zu geben bat: wir erinnern und zwar nicht, biese Sate mit solder Bestimmtheit und

in dieser Gebankenfolge ausgesprochen irgendwo gefunden zu baben: indeß find bies bie nothwendigen Pramiffen von Behauptmgen, bergleichen feit Dagen bie bei frangofischen, englischen und einer gewissen Gruppe beutscher Physiologen auf bas Saufigfte fic finden, daß Bewuftsein, Borftellen und Denfen nur die ebenfo eigenthumliche organische Funktion bes hirnes fei, wie auch jedem andern Theile bes Organismus eine solche zufomme. Der ungeheuere Gegenfat, daß bie Produfte ber organischen Thatigkit von Magen, Leber, Lunge fic als fictbare Stoffe barweisen, bie vermeintlichen Produfte ber Sirnthätigfeit aber, Die Borftellun gen, mit fo Stofflichem in feiner Beife verglichen werden for nen, - bies Migverbaltniß und diese Ungereimtheit scheint fie babei nicht zu beunruhigen. Und ebenso, wenn J. Müller im let ten Theile seiner Obvsiologie, wo er die Erscheinungen bes Bo wußtseins in den Rreis seiner Untersuchung zieht, es für möglich balt, bag bas Selbstbewußtsein auch nur eine bochft lebhafte Sen fation fei, gleich ben Ginzelempfindungen, welche bie Sinne und juführen - was fann er Underes damit meinen, welche Grund auficht kann ihm vorschweben, ale die oben geschilderte: bag bas Bewußtsein lediglich die Totalempfindung des in jenem Bechle ber Sensationen als-Eins sich fühlenden Birnes fei? boch icon bei fo nambaften Bertretern einer Wiffenschaft bergle chen Aussprüche und begegnen, wird es Beit, sie auf ihre Ronfe quenz zurückzuführen und damit der Kritif zu unterwerfen.

Aber wir mussen zu biesem Zwede noch einen Schritt weiter zurückthun. Sei nämlich vorerst auch zugegeben, daß sene Embeit des Bewußtseins bloßes Produkt von der Einheit des organischen Körpers sein könne; so erhebt sich die zweite Frage, was wiederum der Grund dieser organischen Einheit selber sei? hier auf richtet sich setzt das Gewicht der Entscheidung, mit welcher die naturalistische Ansicht zu stehen oder zu fallen hat. Läßt sich nämlich nachweisen, daß die organische Einheit des Körpers aus bloß materiellen Bedingungen schlechthin unerklärdar sei, daß sie selbst seelischer Art sein musse: so ist das Hauptfundament jenn Ausscht widerlegt. Läßt sich nicht einmal der körperliche Organismus.

Der bisberige Zustand b. Anthropologie u. Psychologie. 263 bie Erscheinung bes Lebens, aus bloß Stofflichem erflären, um wie viel weniger wird bergleichen jur Erflarung bes Beiftes genügen. Daher sucht, gang folgerecht, ber Naturalismus fo lang als moglich biefer Röthigung auszuweichen; er muß behaupten, bag auch die organische Einheit, welche den Körper durchdringt und beberricht, nur die Wirfung gewiffer im Menschenforper ausammentretender Stoffe fei. Aus der Combination diefer Stoffe foll, als Produft, jene belebende und erhaltende Einbeit bervorgt= ben, burch welche der Körper ein organischer wird und als solcher besteben fann, und biese organische Einheit wiederum foll sich in ber Einheit bes Bewußtseins wiederspiegeln, und im 3ch jum Selbstgefühle kommen. So ware ber naturalismus in bem Umfreise seiner Lebren fonsequent vollendet. - wenn nicht bieran gerade die ungeheuere Ungereimtheit ber letten Grundvorausfegung an ben Tag fame!

Diefer zu gefallen begebt er nämlich ben gewaltigen Berftof, die fichtbare Wirfung für die Urfache zu halten, bas Produkt für bas Producirende, und fo bas mabre Berhalinis amischen beiben gerade umzufehreu. Die harmonie ber leiblichen Erscheinung fann nicht hervorgebracht, noch erhalten werben burch irgendwelche "Combination ber Stoffe"; benn biefe find gerade bas Unftete, Wechselnde; fie treten ein in ben organischen Umfreis und scheiben aus, find baber bas Einheitswidrige; fie muffen vielmehr ftets von Neuem vereinigt, ja zur Einheit bes Organischen bezwungen werben. In ihnen ben Grund biefer Einheit zu suchen, ware völlig ebenso ungereimt, wie wenn die harmonie einer bollftimmigen Mufif aus ber Mischung ber einzelnen Instrumente, nicht aus bem einenben Bebanken bes Runftlers, bergeleitet werben follte, wiewohl gur verwirflichenden Erscheinung berfelben fene einzelnen Inftrumente allerdings geboren. Und wenn man biet bem Deuten, bem flargefaßten Begriffe migtrauen mochte, fo wie berlegt noch vollends das Thatfächliche felbst fene Sprothesen. Es ift ein physiologischer Erfahrungsfan, daß ber Rorper nach bestimmtem Zeitverlaufe (fei es nach ben Ginen im Berlaufe von fieben , nach Andern von 10-12 Jahren) burch fteten Stoffwechfel

sich völlig erneuert hat: ebenso wandeln sich täglich die Bestandtheile des Hirns, als des Seelenorgans, dessen Thätigkeit unser Bewußtsein bilden soll, und erneuern sich völlig. Wäre dies Bewußtsein nun bloßes Produkt ihrer Einheit: so müßte auch dies ebenso völlig neu werden, und endlich ein Anderes geworden sein, wie es von den Stossen ausgemacht ist. Ist das Bewußtsein und Denken nur organische Thätigkeit des Hirns, so wäre mit dem stossellsche erneuerten Seelenorgane auch ein anderes Bewußtsein, eine andere Persönlichkeit da; wir könnten weder die Einheit derselben (unseres Ich) während des ganzen Lebens bewahren, noch Gedächtniß, Erinnerung, bleibenden Charakter im Lause dessehn behaupten. Da nun aber die Wirklichkeit das Gegentheil von diesem Allen zeigt, so geräth die naturalistische Ansicht nicht nur mit dem Begriffe, sondern mit der universalsten Ersahrung und Grundthabsache unseres Selbst in den offenbarsten Widerspruch.

Dennoch wird sie mit Nothwendigkeit zur Konsequenz dieser Ungereimtheit hingebrängt, sofern sie in das Aeußerlich-Reale, unmittelbar Erscheinende, das Wesen des Menschen setzt, d. h. sosern sie Empirismus und Naturalismus ist. Und auch hier können wir Autoritäten, wie die von J. Müller ansühren, der (wenigstens noch in der zweiten Ausgabe seiner Physiologie I. 1. S. 26) sich dahin ausdrückt: es lasse seiner Physiologie I. 1. S. 26) sich dahin ausdrückt: es lasse sich denken, daß die organistrende Krast und alle Lebenserscheinungen nur die Folge, die Eigenschaft einer gewissen Combination der Elemente, einer Mischung der Stoffe seien! Eine solche aufrichtige Entschlossenheit ist schäbar, auch wenn sie die Ansicht, welche dadurch vertheidigt werden soll, von hinten her aushebt.

Einmal so weit gediehen, ist die sonst so nüchterne Lehre ganz ähnlichen Phantastereien Preis gegeben, als die sich bei dem Spiritualismus uns ergaben. Weil die Erscheinungen des Geistes, des Bewußtseins, offenbar mit allem bloß Stofslichen unverträgslich sind, muß irgend eine feinere, unsichtbare Materie als deren Träger und Grund erdacht werden: die Seele ist ein feines, imponderables Fluidum, ganz analog dem, was dei den Spiritualissen das Sensorium commune war; dasselbe wird überall von den

Der bisherige Zustand d. Anthropologie u. Psychologie. 265
Nerven ausgeschieden, durchströmt den ganzen Körper, und, an
gewissen Stellen desselben sich concentrirend, erzeugt es dort eben
diesenige Erscheinung, welche wir Empsindung nennen. So wird
auch erstärt, warum das Hirn das Bewußtsein producire, und
so zugleich Organ desselben werde: es bringe, als die stärsste, concentrirteste Nervenmasse, auch jene Seelenstüssseit in größter
Duantität hervor, welche daher das hellste, lebhasteste Empsinden, das Selbstbewußtsein, zu erzeugen vermag. Uebrigens
sei das Nervensyssem, namentlich Nückenmark und Hirn, am Besten
einer voltaischen Säule zu vergleichen; auch stehe die Seelen= und
Nervenwirkung mit der Elektricität in deutlichster Analogie, weil
— diese noch nach dem Tode in den Musteln Zuckungen erregen
könne \*).

<sup>\*) 3</sup>mar ift ber Untheil ber Glettricitat am Nervenleben von J. Mul-Ier wieder bezweifelt worden, aus bem empirifchen Brunde, ber, pberflächlichen Unalogieen gegenüber, gewiß junachft auf Beachtung Unfpruch bat, baß er bei allen feinen Unterfuchungen über bie Merven auch mit bem allerreigbarften Gleftrometer feine Spur von Gleftricitat babe entbeden fonnen. Aber man tonnte fagen, baß fie bier, am organischen Korper und burch organische Debien, anders mirte, als im Unorganifchen, für beffen Glettricitat jenes Inftrument eigentlich nur fich empfindlich zeigt, ebenfo wie auch Barme und Atmofphare erwiesener Maagen in weit reis chern Unterschieben auf ben lebenbigen Organismus mirten, als unfere phyfitalifchen Barmemeffer und Barometer barauftelten vermögen. - Butreffender und allgemein eingreifender mochte vielleicht baber bie Betrachtung fein, bag auch bie ftartfte elettrifche Ginwirtung nur Budungen, bas Rrante, Lebenswidrige, ber gefunden Lebenswirtung Entgegengefente, hervorgerufen habe. In bem flaffifch bafur gewordenen Experimente von Ure erregte man burd bie elektrifde Stromung, bie man in verfchiebenem Umfange burch ben Rorper leitete, auch in verschiedenem Bereiche Mustelbewegung : fo brachte man burch Erregung ber Musteln bes Bwerchfells ein Unalogon bes Athmens, aber ohne Berg : und Putsfchlag, hervor; die Bergudungen bes Befichts hatten einen fo entfet-

Wir wollen nicht das ganzlich Willführliche, Unbewiesene dieser Behauptungen rügen, wir wollen zulest nur noch den absoluten Widerspruch hervorheben, der darin liegt, einer noch so verbunnten Stofflichkeit, die doch niemals aufhören kann, Stoff, ein einfaches Nebeneinander von Theilen zu sein, irgendwelche Alte des Bewußtseins, von der Empfindung bis hinauf zum Denken, unterzulegen, welche Selbstverdorpelung, zugleich Insich, und Uebersichsein, zum gemeinschaftlichen Grundcharafter haben.

So gewiß alle Erscheinungen bes Bewußtseins barin besiehen, im Sein sich zugleich anzuschauen, dies Doppelte in Einheit p

lichen Ausbrud, bag bie Bufchauenben flohen, Giner in Donmacht fiel. Der Urheber bes Berfuchs ichloß aus biefen Gricheinungen, daß eine noch ftartere elettrifche Reigung bas Leben guruckgeführt, wirkliches Althmen und Blutumlauf bergeftellt batte; - bag alio bas Leben überhaupt nichts Unberes fei, als ein hochft intenficer elettrifder Proces: - und Biele haben ihm bies nachgefchloffen. Berade bas Umgetehrte icheint uns aus bem Berfuche ju folgen, wenn er recht verftanben wirb. Schon ber Angenfchein beffelten zeigt, baß jene Reizungen fein Unalogon bes mahren Lebens, fondern nur eine vergerrte Karritatur beffelben hervorzubringen permode ten, gewaltige Musteljudungen nämlich, welche fich bei ftarterer elettrifder Ginwirtung immer nur vermehrt, alfo von bem milben, harmonischen Birten bes Lebens fich nur meiter ent fernt hatten. Denn bann entftehen auch mahrend bes Lebens Budungen in ben Thieren, wenn bie lebenbige und gefunde Birfung ber Nerven geftort ift. Defimegen tann bie elettrifche Rraft, welche auch in ftartfter Unwendung nur bas Lebenswidrige in erregen fabig ift, unbefangener Beurtheilung nach, nicht mit ber Lebens - ober Rervenfraft verwandt, noch meniger ibentifd fein. Bei ber Reigung ber gegenwärtigen Physiologen, bas le ben aus bloßer Steigerung ober Modifikation physikalischer Kräfte und Befete ju erklaren , icheint es fogar wichtig, auf folche Dis tennungen bes Thatfachlichen aufmertfam gur machen, bie bei ben Berfuchen obwaltet, welche man als entscheibend für jene Erflärungsmeife betrachtet.

Der bieberige Zustand d. Anthropologie u. Psychologie. - fein, in jedem Zuftande, aber zugleich über ihn binaus zu fein, und so jedes Borftellen oder Denken in unendlicher Reflexibilität wieder vorstellen und tenfen zu konnen: fo bett diefer Grundcharafter alle Boraussetzungen eines Stofflichen, weil einfach Rea-Ien, auf. Das des Bewußtseins fähige Reale ift durchaus eigc= ner Art, schlechthin nicht in Gine Reihe zu feten mit bemienigen Realen, welches bem Natürlichen, Bewußtlofen zu Grunde liegt: Bewußtsein ift fein eigener Unfang, feine eigene Borausfegung, fofern wir nur ben Begriff beffelben mit Scharfe benten mol-Dies werben wir fpater fogar gegen eine Berbart'iche Behauptung geltend machen muffen, die übrigens freilich mit ben bier beleuchteten roben Borftellungen Nichts gemein bat. Wenn bemnach ber Naturalismus aus seinen Prämissen nicht einmal bie Erscheinung bes organischen Lebens zu erflären vermochte, noch viel weniger barum die bes Bewuftseins und ber Einheit bes 3d: fo hat er fich völlig ohnmächtig gezeigt, die Principien ciner Psychologie zu geben. Ihn fonsequent benten, ibn in seinen Begriff erheben, beißt auch, ihn völlig widerlegen. .

Anmerkung. In biesen Zusammenhang schiene auch bie Phrenologie zu gehören. Diese Wissenschaft hat schon lange, als Lieblingsgegenstand halbbilettantischer Beschäftigung, in England, Frankreich und Nordamerika Berbreitung gefunden: jeht scheint sie eine ähnliche Relle in Deutschland spielen zu wollen. Sofern durch sie bei dieser Gelegenheit zugleich allgemeine Grundsfäte der Humanität und wahrer Ausklärung gefördert werden \*), wird seder Wissenschaftliche diesen Bestrebungen Anerkennung zollen und ihre Fortdauer wünschen. Wenn aber die Phrenologie von der Einen Seite sich an die Stelle wissenschaftlicher Psychologie

<sup>&</sup>quot;) Wie bies einer ber berühmtesten Phrenologen, G. Combe, in feis ner Schrift: "über bas Wefen bes Menschen und fein Berhältniß zur Außenwelt" (überfest von hirschfelb 1838) sich zum besondern Zweck gesetht hat, welche wegen dieser allges meinen Gefinnung und vieler praktisch humanen Rathschläge auf jede Uchtung Anspruch hat.

segen zu können glaubt, anderntheils die neuern physiologischen Forschungen über bas Nervenspstem und hirn überflüssig zu machen meint: so ist es Zeit, von beiden Seiten dieser Selbstüberschätzung entgegenzutreten.

Bon Seiten ber Psychologen ift icon vielfach Protest ein gelegt worden gegen die unfritisch zusammengebäuften phrenologifden hirnorgane und Beifteevermogen, welche bier noch willführ licher aufgezählt werden, als in der alten empirischen Psphologie bie Seelenvermögen. Wenn nach Spurgheime Lebre bie englischen Phrenologen fünf und dreißig (ober, anders gezählt, fieben und breifig) Beiftesvermögen annehmen, biefe fobann in Empfindungen und Berftandesvermögen theilen, ju jenen, - au ben boch obne Zweifel nur burch außere Affestion au erregenben Empfindungen - fogleich die Triebe rechnen, das bem Begriffe ber Empfindung gerade Entgegengesette, - wenn man ferner unter biefen Trieben ben ber Kinderliebe und ber Anbanglichfeit, ebenso ben Befampfunge - und Berftorungetrieb gesondert und an verschiedene hirntheile verlegt findet, die boch nur Modififationen eines einzigen Triebes fein konnten, wenn unter ben Gefühlen bie Soffnung figurirt, ihr nothwendig Contraftirendes, bie Rurcht, aber nicht gefunden wird, wenn ferner unter ben Befühlen ber Bis, welcher nur eine Thatigfeit bes Berftanbes, bie Nachahmung, welche nur ein Trieb fein fann, aufgeführt werden, - wenn endlich unter ben Berftanbesvermogen, neben ben funf Sinnen, welche mit übertreibendem Lockeanismus bem Berftanbe zugerechnet werben, noch ein Gewichtfinn aufgezählt wird, welcher die Wahrnehmung ber Schwere an ben Rörpern bedingt; zulett noch bas Denkvermögen in Bergleichungs und Schlugvermögen getheilt werben foll, ale wenn eines ohne bas andere fein konnte: - fo zeugen biefe und viele andere Beweise willführlicher Barbarei in der Bestimmung psychologischer Begriffe nur bafur, auf welcher niedrigen Stufe bas Studium ber Psychologie, selbst nach ber Bilbung burch bie Schottische Schule, fich gegenwärtig noch in England befindet. Aber bas Bermunderlichfte ift, daß die Phrenologie, bei diefer Beschaffenbeit

Der bisherige Zustand d. Anthropologie u. Psychologie. 269 ihrer wissenschaftlichen Hauptbegriffe, in Deutschland Protestoren gesunden hat, welche hoffen, von ihr aus die Philosophie, Moral und das gesammte sociale Leben umzugestalten!

Den Borwurf einer materialistischen, die moralische Freiheit und Zurechnung aufhebenden Denfweise, welchen man ber Phrenologie oft genug gemacht bat, können wir nicht unbedingt theilen. Sie ift nicht principieller Materialismus, indem fie bas hirn eben nur als "Seelenorgan" bezeichnet, bamit also unentschieden laffen fann, was die Seele an sich felber fei. Auch haben sich aus eben z biefem Grunde Gall \*), Spurgheim, G. Combe u. 2. vor biefem Berbachte und allen mit bem Materialismus zusammen= bangenden Folgerungen ausführlich vermahrt. Dennoch erhebt fich die Phrenologie ebenso wenig mit Entschiedenheit über benfelben: fie bleibt zu ihm in einem fcwanfenden, unenischiedenen Berhältniffe, und wenn man bie in phrenologischen Werfen immer wiederfehrende Folgerung erblidt, daß, weil der Schadel eines Menschen biefe Bervorragungen ober biefe Senfungen zeige, bamit vollfommen erflart fei, wie er bies Berbrechen habe verüben ober jene Tugend zeigen muffen \*\*): so liegt biefer Folgerungsweise eben die Prämisse zu Grunde, welcher die Phrenologie aus bem Wege geben will, ja es zeigt fich eine noch tiefer gebende Unflarheit, die wir fogleich aufdeden werben.

Im Uebrigen sind die allgemeinen Säte, auf benen sie beruht, vollkommen richtig, aber weber ihr ausschließendes Eigenthum, noch auch durch sie erst bewiesen. Daß das hirn Organ der bewußten Seele sei, ebenso daß die einzelnen Theile desselben eine besondere Bedeutung für die einzelnen Richtungen des Bewußtseins haben mögen, gerade wie das Sinnenbewußtsein auch an gewisse Organe und Nerventheile ausschließlich gebunden ist: dies Alles ist unläugdar, aber gehört zugleich zum längst befannten Gemeinbesse der Physiologie. Erst bei den ihr eigenthümlichen Sähen beginnt das Hypothetische: daß diesenigen Geistesvermögen, welche

<sup>\*)</sup> in einer eigenen Schrift: »Des dispositions innées de l'ame et de l'esprit ou du materialisme.« Paris 1812.

<sup>\*\*)</sup> vergl. 3. B. Combe a. a. D. S. 169—171. S. 204. 209 u. s. w. Beitschr. f. Philos. u. spet. Abeol. XII. Band.

in einzelnen Individuen stark hervortreten, auch von Anschwellung en ihrer Organe im hirn begleitet sein muffen; daß ferner biese Anschwellungen insgesammt äußerlich am Schädel sichten werben sollen, so daß nicht nur bessen Erhöhung auf bestimmte Fähigkeiten und Eigenschaften bes Geistes, seine Vertiefungen auf Abwesenheit berfelben schließen lassen, sondern daß auch der Mensch nach allen seinen geistigen Eigenschaften an der Beschaftenheit seines Schädels erkannt werden soll.

Wir glauben zwar der Beurtheilung der Phrenologie von physiologischem Standpunkte und enthalten zu muffen, indem auf unsern Wunsch ein bewährter Forscher in physiologischen Dingen, und namentlich in diesem Theile der Nervenlehre, sich zu einem Gutachten über dieselbe entschlossen hat, welches wir in der nachfolgenden Abhandlung erscheinen lassen. Dennoch können wir und nicht enthalten, auch darüber noch einige Bemerkungen hinzupfügen, welche der gegenwärtige Zusammenhang von selbst darbietet.

Bei jener phrenologischen Sppothese bleibt nämlich das Drifache unbewiesen, welches durch vollständige Induktion erst sekgestellt werden müßte, wenn die Beispiele, auf welche die Phrenologie sich beruft, beweisende Kraft erhalten sollen, und ohn welche jene vermeintlichen Erfahrungen in der That völlig unwreichend sind für den bezeichneten Zweck, weil sie auch einer andem Erstärung fähig sind.

Buerst ware zu erweisen: warum überhaupt ber intensiven geistigen Fähigkeit eine extensive, noch bazu außerlich sicht bar werbende Ausbehnung ober Entwickung eines einzelnen hirntheils entsprechen solle, welcher etwa jene repräsentirt? Bet ber höchst zarten, bem unbewassneten Auge bes Beobachters sich völlig entziehenben Organisation ber Primitiv-Nerventheile ist der entgegengesette Fall ebenso möglich, daß ein Hirnorgan, duch ursprüngliche Anlage oder durch lebung, in der That vorzügliche Ausbildung erlange, daß seine innere Strustur sich vervollsomme, daß die Primitivtheile besselben sich vermehren, ohne daß der äußere Umsang desselben im Geringsten auf augenfällige Beise vergrößert erscheinen, am Wenigsten als Anschwellung auf

Der bisherige Justand b. Anthropologie u. Psychologie. 271 ber Oberfläche hervortreten müßte, noch dazu, da bei näherem Bedenken klar werden muß, wie auch bei einer Vermehrung der Primitivtheile eines Organs dies höchstens nur eine Verdictung der neben einander liegenden Theile desselben im Innern des Hirns, keineswegs eine nach Außen und in die Länge hin hersvortretende Anschwellung desselben erzeugen könne. Ueberhaupt aber macht es die gänzliche Unsicherheit über diese Grundverhältnisse, in welcher die heutige Physiologie sich besindet, und die seder, der gegenwärtigen Gränze seiner Wissenschaft kundige Physiolog einsgesteht, für jest noch völlig unthunlich, aus Anschwellungen einzelner Hirntheile oder sogenannter Organe irgend Etwas mit Sicherheit zu schließen auf eine etwa bevorzugtere geistige Thätigsteit in denselben, oder auf eine im Verhältnisse zur Größe des Organes stehende Intensität dieser geistigen Thätigseit.

Aber ware ein folder Varallelismus zwischen Intensität und Extensität auch völlig bewiesen: so hatte die Phrenologie noch ben zweiten Schritt zu thun und zu zeigen, wie jebe folche Unschwellung sich nothwendig in der außern knochigen Oberfläche des Shabels auspragen muffe, beffen Erbobungen auch aus andern, febr aufälligen Urfachen berrühren tonnen, und oft genug wirklich berrühren. Bas in jedem beftimmten Kalle bie wahre Urfache einer Schabelerbobung fei, bas entscheibet erft über bie Richtigfeit einer franiosfopischen Beobachtung, bas macht erft gewiß, ob unter ber Schabelerhöhung wirflich eine hirnanschwellung verborgen sei ober nicht? Aber am Schabel bes lebenben fann bies nie entschieben werden, an dem des Verstorbenen nur bann, wenn man die äußere und die innere Oberfläche beffelben genau unter einander vergliche: eine Borficht, welche bei ben phrenologischen Untersuchungen erwiesener Maagen gar nicht in Betracht gezogen wird. Man ftellt Beobachtungen an ben Schädeln Lebender, wie Berftorbener obne Unterschied an, und begnugt fich nur mit ber außern Oberflache berfelben. Die Rolge bavon ift, daß auf feine ber also angestellten phrenologischen Schadelbeobachtungen irgend ein ficherer Schluß gegründet werden fann, daß man barin völlig unsichere, bedeutungslose Thatsachen zusammenhäuft.

Dazu fommt noch die antipbrenologische Erfahrung von Ansmalien, ja Digbildung ber Schadelform (fogar funftlich bervorgerufen bei einzelnen wilden Bolfern), obne baß fich bier im Beringften die entsprechenden geiftigen Anomalieen ober die Eigenan ber Individualität gezeigt batten, welche eintreten mußten, wenn bie Obrenologie Recht batte. E. G. Carus, welcher an biefe Erscheinungen erinnert, bat ohne Zweifel auch bie richtige Erfie rung bavon gegeben \*), indem er zeigt, baß bie allgemeine Ste lung ber hirntheile zu einander fich verandern konne, ohne bie Thatigkeit bes hirns als Seelenorgans zu beeintrachtigen, fofem nur die Ausbreitung der Primitivsaserung in den einzelnen Simtheilen nicht beschränft wirb. Ift biefe Bemerfung aber richtig wie die angegebenen Erfahrungen bies zeigen, so braucht mithin bie außere Schadelform überhaupt gar nicht ber Abbrud ber him entwicklung auch nur nach feinen Grundverhaltniffen zu fein: bie erste Grundvoraussehung ber Phrenologie ift bamit aufgehoben.-Ueberhaupt hat jener physiologische Denker, - welchen seine bloß beobachtenden Benoffen defhalb verfcmaben zu durfen glau ben, weil er nicht bloß beobachtet, sondern bas einzeln Beobachtet unter gemeinsame, bas Denken weiter leitenbe Gefichtspunkte pu bringen sucht, — auch die Phrenologie auf die allgemeinen Grap gen ber Wiffenschaftlichfeit gurudgebracht, die fie nach ben Refultaten ber gegenwärtigen Physiologie in Unspruch zu nehmen bat, und ift barüber natürlich von ben phrenologischen Dilettanten - gehörig zurechtgewiesen worden! Er hat namlich gezeigt, baf wenigstens in ben gesammten Dimensionen bes Schabels an bem Borber =, Mittel = und hinterhaupte ein eben fo allgemeiner, jenen außern Dimensionen im Gangen entsprechendet Unterschied in ber Entwicklung bes bintern (ober fleinen), mittlem und Borberhirns fich nachweisen laffe. Sofern nun aber, feiner Bermuthung nach, bas fleine hirn ber Willensrichtung, bas Mittels birn ber Gemuthe = ober Gefühlerichtung, bas Borberbirn ba intellektuellen Fähigkeiten bienen foll: so wurde fic aus ben all-

<sup>\*)</sup> Spftem ber Physiologie. 1840. 38b. III. S. 744.

Der bisherige Zustand d. Anthropologie u. Psychologie. 273 gemeinen Grundverhältnissen, in benen die Dimensionen des Schäbels in diesen drei Hauptiheilen zu einander stehen, ein Schluß machen lassen auf die stärkere Entwicklung, sei es der Willensoder der Gemuths- oder der intellestuellen Sphäre.

Dag bas fleine hirn neben bem Sexuellen ber Mittelpunft ber motorifden Rerven bes Organismus fei, gebort für jest wenigstens zu ben angenommenen Resultaten ber Physiologie: ebenfo bat Beobachtung und ein lange geübter physiognomischer Inftinkt in ber Stirne und im Borberhaupte ben Gis ber intelleftuellen Kabigfeiten gesucht. Wir fteben baber mit bieser Theorie wenigfiene auf bem Boden einer mohlbegrundeten Erfahrung; und wie es mit bem etwas unbestimmt aufgefaßten Begriffe bes "Gefühle" ober "Gemuthes" auch fich verhalten moge, bie Theorie bekennt felber, nur febr allgemeine wiffenschaftliche Grundfage geben zu fonnen: - wie sich dies auch in der Anwendung auf das Einzelne bewährt, nach welcher z. B. die Bergleichung von Schillers und Rapoleons Schädel zeigt \*), daß fich in beiben bas Organ' ber Intelligenz gleichmäßig entwidelt finde: - und bennoch, wie verschieden, ja in entgegengesetter Richtung war in beiden ihre Intelligenz entwickett! Diefe flare Ginficht ber Granzen ihrer vorläufigen Gultigfeir, diefe Selbftbefdeidung, unterfdeidet die Carus'fde Theorie auf das Bortheilhafteste von der gewöhnlichen phrenologifden Lebre, in welcher Anmagung und Unwiffenschaftlichkeit um bie Bette fich überbieten.

Die lettere nämlich hätte brittens noch ben Beweis zu führen, — ober wenigstens eine beffere Begründung zu suchen, als die bei thr sich sindet, — warum alle die fünf (sieben) und dreißig Organe, deren Summe den menschlichen Geist so ziemlich umfassen würde, nur auf der äußern Oberstäche des hirns abgelagert sein sollen, keines im Innern derselben sich verbergen, oder nach Unten gezrichtet sein könne? Die Antwort darauf lautet seltsam genug. Nach den Einen mögen unten im hirn die Organe für Wärme und Kälte anzunehmen sein, — weil man sie bisher an der Obers

<sup>\*)</sup> Carus a. a. D. S. 375.

fläche bes hirns noch nicht gefunden! Die Andern nehmen an, baf die Organe barum bis auf die außere Alache bes hirns berausragen muffen, indem anzunehmen fei (anzunehmen blog begbalb, weil ihre Theorie es also forbert), daß bie Organe von Innen ber (gleichsam keilformig) bas hirn burchseten und mit ber Spige nach Innen, mit ber Breite nach Dben, gelagert find. Nun verhält ce fich aber mit ber Organisation bes hirns erwiesener Maagen völlig anders, und bie Phrenologen erdreiften fich, burch ibre Behauptungen wie mit einem Keberftriche, bie Resultate forgfältigfter physiologischer Forfchung zu vernichten. In ber innern (sogenannten weißen) Hirnsubstanz find es nur bie in bem Körper sich verbreitenden Primitivfasern der peripherischen Merven, welche sich in Lagerungen neben einander oder in Berschlingungen ausbreiten: um biefen Complex aber fügt fich, obne in ibn einzudringen, oder die Fortsetzung jener Primitipfafern in fich aufzunehmen, eine völlig andere gebildete, fornige, ganglien artige Belegungemaffe (graue Substanz), gleich einer außern Umfleidung von jener. Dies Grundverhaltnig (beffen Ginzelnbeiten ben nicht physiologischen Lesern bieser Blätter weber verständlich werden, noch fie interessiren fann) schließt nun wenigstens, wie man ficht, ben Bahn einer folden bas birn burchfegenben Besonderung von Organen völlig aus. Undernfalls mufte bie icon gewonnene Einsicht von der Organisation des Hirns, deren ein fache, aber finnreiche Zwedmäßigfeit ben Betrachter mit Bemutberung erfüllt, und sogar schon auf wichtige, bas Wesen bes Seelenorgans betreffenbe Schluffe leiten fonnte, ben willführlichften Borftellungen eines ungereimten Aggregatzustandes ber Sirntheile Play machen.

Aus diesen Betrachtungen ergicht sich, daß, was Theoretisches an der Phrenologie ist, zum völlig Ungewissen oder Problematischen, Willführlichen, Werthlosen herabsinkt. Und so bliebe ihr eigentlich nur übrig, sich einsach auf die Masse von Thatsachen, auf die Menge der von ihr angestellten Beobachtungen zu berusen, welche sie freilich durch allerlei außer ihrem unmittelbaren Kreise liegende Ersahrungen zu vermehren trachtet, um haburch den un

Der bisherige Juftand d. Anthropologie u. Psychologie. 275 bestimmten Gesammteindruck hervorzubringen, daß Alles ihr diene, mithin auch Alles sie bestätigen musse.

Aber bann eben, wenn man bas Maffenhafte ber phrenologifden Beobachtungen prufend in's Einzelne zerlegt, schwindet faft gang bas Gewicht, bas man barauf zu legen batte: wenn jebe einzelne nicht, ober nicht völlig beweist, was fie foll; fo fann bas Resultat der vielen nur noch ungewiffer und verwirrender fein, ba es eben kein Gesammtresultat ift. Augleich ift noch über bie Art der dabei gepflogenen phrenologischen Beobachtungen und pfpchologischen Schluffe ein Wort zu fagen. Man sucht bie Schabel merfwürdiger, befonders burch Berbrechen, Lafter, beftige Leidenschaften fich auszeichnender Menschen zusammen, gleich ben auffallenbsten Extremen ber Menschbeit. Bas fich nun an beren Schädelbilbung Abweichendes ober Abnormes findet: follte bies nicht jenen psychischen Anomalieen entsprechen, und so auf bie Draane berfelben im hirne ein Licht werfen? So hat die Phrenologie und früher icon Balle Rraniostopie geschlossen, wie es junachft scheinen konnte, mit einigem Grunde, und befibalb bat fie gerabe bie Schadelbildung folder auffallenbften Meniden zu Saupiftuten ihrer Theorie gemacht. Aber gerade umgefehrt verhalt es fich in Wabrheit; es find bies bie allercomplicirteften und schwierigften Phanomene, die verwickeltsten Erscheinungen, gang ungeeignet, bie bleibenden und regelmäßigen Grundverhältniffe erfennen zu laffen. Und zudem noch: - mag es für die Criminaljuftig einen Mörder, einen Dieb, überhaupt Lafter und Berbrechen in abstracto geben; Die beobachtende Psychologie kennt bergleichen nicht, sondern betrachtet die einzelne That ober bas Laster, burch welches bas Inbividuum sich unterscheibet, nur als die lette, oft zufällig eintretende Spite einer geistigen Richtung, die febr verschiedenartigen Ursprungs sein fann. Aus wie verschiedenen Grunden, theils aus temperamenteller Unlage, theils aus Lebensgluck ober Lebensnoth, kann entsteben, mas wir mit bem gleichmachenden Ausbrucke bes Beiges oder ber habsucht bezeichnen! Wenn baber bie Mörder aus Eifersucht oder aus monomaner Mordlust oder aus habgier wirflich eine analoge Schäbelformation zeigen follten - woraus ja

eben bas altere Drgan ber Morbsucht, bas spatere bes Berfic. rungstricbes ermachfen ift: - fo murbe eine folche (zufällige) Thatsache bie vermeinten phrenologischen Resultate geradezu um ftoffen, die Behauptung widerlegen, daß die Berschiedenheiten bes Charaftere fich auch an ben Unterschieben bes Schabels abivie geln muffen; benn jene Morber inegesammt baben, außer ihrer gang verschieden motivirten That, schlechtbin Richts mit einander gemein. Rur die vollständige Geschichte ber geiftigen Entwidlung eines Individuums fonnte zu einem Urtheile über bie Bebeutung seines Schadels berechtigen, fonnte einen richtigen phrenologischen Schluß begründen, - porausgesett freilich, daß überbaupt ber Begriff von Organen im Sinne ber Obrenologie icon festitebe. Nun wollen wir zwar nicht läugnen, daß die Obrenologen im Einzelnen einer solchen Individualistrung der Charaftere zu genügen wiffen; die verschiedenen Organe follen fich nach ihnen mannigfach modificiren und einschränken, gleichsam sich multipliciren ober fubtrabiren gegen einander, und so gar zusammengesetzte Resultate hervorbringen. Aber was hilft diese nachkommende Cautel, wem die erste Grundlage, welche sie babei voraussetzen, die wirkliche Eristenz von folden Organen, überhaupt noch nicht ermiesen ift oder nur auf Scheinbeweisen berubt?

Und hier fällt endlich die principielle Erörterung einer andem Frage hinein, welche die Phrenologie gleichfalls unberührt gelassen hat. Möchte die Lehre von den Organen, als Anschwellungen an der äußern Oberstäche des hirns und Schädels, auch sesteben: so läßt sich doch von der Urfache derselben durchans eine doppelte Ansicht fassen. Die Phrenologie kommt, soweit wit die ihr gewidmeten Werke kennen, nirgends über diese Alternative zur Entschiedenheit; ja sie kann sich nur dadurch in ihrem jeweiligen Bestehen erhalten, daß sie sich über jene Frage nicht entscheidet.

Das hervortreten gewisser Organe kann entweder als Folge betrachtet werden von den geistigen Anlagen des Menschen, oder von der freien Ausbildung derselben: — (gerade so, wie der Mustel anschwillt, der stets angestrengt wird — eine oft von Phrenologen gebrauchte Analogie, — oder wie der Sinnenner

Der bisherige Zustand b. Anthropologie u. Psychologie. 277 vorzüglich sich ausbildet, beffen man sich vorzugsweise bedient. gleichwie man umgekehrt Bertrodnung ber Sehnerven bei bem grauen Staare gefunden bat: - bei welchen Beispielen es Reinem eingefallen ift, nach phrenologischer Analogie zu fchließen, daß die Unschwellung des Mustels oder die Bollfommenheit der Ginnennerven die Urfache fei, warum die Seele die Reigung erhalte, ihrer sich vorzugsweise zu bedienen; vielmehr exemplificirt sich taran bas wichtige allgemeinere Ergebniß, bag ber Beift, bas bewußte Princip, burch die eigene bewußtlose Organisationefraft vermittelt, fich fein forperliches Organ erft erbaut und ausgebildet babe). Bei biefer Auffaffung, bie wir für bie einzig richtige halten, verschwindet jedoch aller Grund zu jenen ber Phrenologie eigenthümlichen Folgerungen, welche fie aus ber Organenlehre zieht, um auf bas Unwillführliche und Unwiderstehliche binguweisen, das eine anomale hirnorganisation auf ben Menschen ausüben und seine Sandlungen oft unvermeidlich bedingen foll. Wenn Dieselbe umgekehrt erft bas mittelbare Produkt gewisser im geiftis gen Leben ausgebildeter Berfehrtheiten mare: fo mußten fene, ihrem Ursprunge nach immerhin verbächtigen, das Wesen der Menfchen erniebrigenden Entschuldigungen verftummen.

Ober die entgegengesette Annahme wäre, daß die Größe des Hirnorgans die Ursache sei zur Erregung gewisser Geistessanlagen, psychischer Richtungen und Triede: — eine Hypothese, welche nach Allem, was die gegenwärtige Abhandlung darüber enthält, hier keiner Widerlegung mehr bedarf. Auch behauptet die Phrenologie dieselbe nicht ausdrücklich, — sie würde damit den naturalistischen Folgerungen anheimfallen, welchen sie so sorgfältig auszuweichen sucht. Dennoch behält sie dieselbe wenigstens als dunkte Prämisse im Hintergrunde ihrer Denkweise und benutt sie mannigsach. Denn auf welchem andern Grunde können sene wiederholten Tiraden und beredten Aussichtungen ruhen, daß das meiste moralische Unglück und die zahlreichsten Fehlgrisse des Urtheils bloß daraus entstehen, indem man sich nicht nach Beschaffenheit der Hirnorgane richte und so wider die menschliche Natur selber ausgebe? Will sich die Phrenologie nun dennoch zum Principe dieser

Folgerungen nicht ausdrücklich bekennen, so thut man nicht zwiel, von ihr zu behaupten, daß sie nur durch gestiffentliche Unklarheit über ihre Principien ihr Dasein behaupten kann, daß sie sich aufgeben müßte, wenn man sie nöthigte, entschieden und klar für das eine oder bas andere Glied sener Alternative sich zu entscheiden.

Die Summe möchte fein, daß bie Phrenologie, zwar auf einer im Allgemeinen wahren, aber auch ben andern Wiffenschaften, welche fich mit bem Menschen beschäftigen, gemeinsamen Grund: lage beruhend, bennoch bis jett, weder als eigenthumliche Theorie, noch burd specielle Beobachtungen, irgend ein ficheres miffen schaftliches Resultat fich erworben haben mochte, noch überhaupt auf ihrem Wege, tros ihrer gablreichen Schriften und Inftitute, je fich erwerben werde. Ueberhaupt aber ift auszusprechen, baß selbst die wissenschaftliche Physiologie nach dieser Seite bin noch nicht sicher genug ausgebildet ift, um auf die Fragen, welche die Phrenologie in Anregung bringt, völlig begrundete Austunft geben gu fonnen. Will man überhaupt bem richtigen und alten Gebanfen, daß ber Leib, namentlich bas haupt, bas Geprage bes Beifice und ber Individualität an fich tragen muffe, eine umfaffende Ausbildung geben, so hatte man, auch von Seiten ber Phrenologie, Die Physiognomit mit in ben Kreis zu ziehen, welche fürmahr weit mehr reale Bedeutung für fich anzusprechen bat, ja dem Principe nach finnvoller, ber Quelle bes Beiftes naber ift, als iene. Das Antlit, das bewegliche Mienenspiel, die Physiognomie überhaupt, ift ein adaquaterer und beweglicherer Spiegel bes Beiftes, als die hirnschale, und auch jett ift man vollfommen berechtigt, bie ausschließenden Phrenologen und Schädelseber an die scharfe und förnige Persiflage zu erinnern, mit welcher Begel in seiner Phanomenologie \*) ben Gedanken beleuchtet bat, "daß die Birllichfeit und bas Dasein bes Menschen sein Schabelfnochen sei".

(Enbe bes erften Urtitels) \*\*).

<sup>\*)</sup> S. 268. 272. 72 alte Ausgabe.

<sup>\*\*)</sup> Wir haben, um bie gegenwärtige Abhandlung hier nicht zu fehr aufchwellen zu laffen, ihren Schluß einem zweiten Artitel vorbehalten muffen.

## Einige Worte über die wissenschaftliche Stellung der Phrenologie zur Physiologie.

Von

Dr. G. hermann Meyer, Docenten ber Physiologie in Tübingen \*).

## Mit besonderer Berudsichtigung folgender Schriften:

I. G. Combe, System ber Phrenologie, übersett von Hirschfeld. Braunschweig 4833. XIV und 498 S.

(Das umfaffenbfte Driginalwert für bie beutige Phrenologie).

II. R. R. Noël, Grundzüge der Phrenologie. Oresden und Leipzig 1842. VI und 374 S.

(Ungefähr berfelbe Inhalt wie I, boch mit einiger Selbststänsbigkeit und Rritit bearbeitet).

III. Rich. Chevenix, über Geschichte und Wesen ber Phrenologie, übers. von Dr. Bernhard Cotta. Dresden und Leipzig 4838. IV und 140 S.

(Der burch den Titel angezeigte Inhalt ift auf geistreiche, pitante Urt, aber ziemlich flüchtig behandelt).

IV. G. v. Struve, die Phrenologie in und außerhalb Deutsch. land. Heibelberg, 1842. 57 S.

<sup>\*)</sup> Berf. ber "Untersuchungen über die Physiologie der Nervensfaser". 1843. — Die unterzeichnete Redaktion hatte den Herrn Berfasser um ein wissenschaftliches Gutachten über den oben beszeichneten, jest so viel besprochenen Gegenstand ersucht; er lieserte eine Abhandlung, deren Resultate, soweit dieselben nichtsphysiologische Leser zunächst interessiren bürften, hier im Auszuge erscheinen, während der Herr Berfasser eine weitere Ausführung des Gegenstandes einem eigenen Werke vorbehält.

V. G. v. Struve, die Geschichte der Phrenologie. Heidelb. 1843. 60 S.

(Beibes angenehm geschriebene, stigzenhafte, von redlichem Enthussamus beseelte Abhandlungen; V mit häufigen nicht unbebeutenden "Reminiscenzen" aus III.)

VI. R. R. Noël, einige Borte über Phrenologie. Dreeden und Leipzig. 1839. 46 S.

(Polemisch gegen einen Auffan in bem Magazin für die Literatur bes Auslandes mit burchblickender Gereistheit.)

VII. Grohmann, Untersuchungen der Phrenologie. Grimma. 1842. VI und 175 S.

(Wenn nicht ber Ernst an vielen Stellen unverkennbar ware, fo konnte bieses Buch, wegen seines excentrischen Wesens und des an vielen Stellen zu findenden ganzlichen Verborgenseins des Sinnes in wohltonenden Phrasen, für eine vortreffliche Satyre auf Phrenologie und Physsognomik angesehen werden, für welche es vermittelnd und weiterbauend auftreten will.)

VIII. G. Combe, bas Wefen des Menschen und sein Berhälmis zu ber Außenwelt. Aus dem Englischen von Hirschselb. Bremen 1838. XXII und 433 S.

(Sehr angenehm geschriebene populare Belehrung über bie Berbältniffe des Menschen zu der Natur und den Naturkräften, sowie über die Pflichten desselben gegen seinen Körper und seine Seele, — mit der allerübertriebensten Teleologie. Gin Abschnitt ist sogar in Gestalt einer Parabel abgefaßt, in welcher "Inpiter" redend auftritt.)

IX. Attompr, Theorie der Berbrechen auf Grundfage der Phrenologie basirt. Leipzig 1842. 64 S.

(Die Rudfichten behandelnd, welche man ber Individualität und ben Berhältniffen von Berbrechern fchulbig ift.)

- X. M. Castle, phrenologische Analyse des Charafters des herm Dr. Justinus Kerner. Heidelberg 1844. XXVI u. 74 S.
- Al. G. von Struve und Dr. E. Hirschfeld, Zeitschrift sur Phrenologie. Band I. Heidelberg 1843. VIII u. 484 S.
- XII. Carus, System ber Physiologie. Band III. Dresben und Leipzig 1840. S. 837 352.

- XIII. Carus, Grundzüge einer neuen und wissenschaftlich besgründeten Cranioscopie. Stuttgart 1841. VIII und 87 S.
- XIV. Ueber wissenschaftliche Cranioscopie in Müller's Archiv für Anatomie, Physiologie und wissenschaftliche Medicin. 1843. S. 149-173.
- XV. E. Choulant, Borlefung über die Kraniostopie ober Schabellehre. Dresden und Leipzig 1844. IV und 81 S. (Die Physiognomit, Gall'sche und Carus'sche Kraniostopie obne bestimmte Färbung ziemlich oberflächlich besprechend; — ange-

bestimmte Farbung ziemlich oberftächlich befprechend; — angehängt ift ein vollständiges Literaturverzeichniß der Phrenologie von Gall bis auf die neueste Beit.)

Die Phrenologie, welche lange Zeit in Deutschland kaum noch dem Namen nach bekannt war, hat sich, aus England und Nordamerika nach Deutschland zurücktommend, wieder unter uns eingebürgert und ist wieder zur Tagesfrage geworden, welche um so mehr Ausmerksamkeit und Beachtung verdient, als die Phreno-logen, in ihrer Lehre die Wissenschaft der Wissenschaften erblickend, sich mit lebhaftestem Eifer bemühen, ihren Einsluß auf alle Lebens-verhältnisse geltend zu machen, diese mit dem Geiste ihrer Lehre zu durchdringen und nach demselben umzugestalten.

Die Phrenologen vermeinen, einer wichtigen und schönen Aufgabe zu dienen, indem sie auf dieses Ziel hinarbeiten; und wirflich würde eine öffentliche und allgemeine Anerkennung der Phrenologie ein Ereigniß sein, dessen Folgen unberechendar wären. Es muß deßhalb als eine nicht überflüssige Aufgabe erscheinen, die Grundlagen und Lehren der Phrenologie einmal vom physiologischen Standpunkte aus zu besprechen, um zu ermitteln, in wie ferne diese so sicher dastehen, daß sich auf dieselben wirklich die beabsichtigten wichtigen Beränderungen aller Lebensverhältnisse gründen lassen können. — Die Phrenologen werden gegen eine Besprechung von dieser Seite aus um so weniger einzuwenden haben, als nach Combe's eigenem Geständnisse (XI. Heft 4. S. IX) die Obrenologie ein Theil der Anatomie und Physiologie ist. Bon Gall, dem Begründer der Phrenologie, hat in wir eine boppelte Leistung zu unterscheiden: 1) die Begründung einer besonderen Art das Gehirn zu zergliedern; und 2) die Begründung der Phrenologie. Beide sind durchaus unabhängig von einander, wenn auch ohne Zweisel Gall durch die Berfolgung derselben Studien auf beide zugleich geführt wurde.

Was zuerst Gall's Anatomie des Gehirns angeht, so ift diese längst von allen Anatomen so sehr als vorzüglich anersamt worden, daß sie die Grundlage aller neueren Untersuchungen über das Gehirn geworden ist. Gall hat selbst von seinen Zeitgenossen unter den Anatomen viele schmeichelhafte Huldigungen wegen diesser Arbeiten ersahren.

Undere verhalt es fich mit feiner Phrenologie, melde von ben Zeitgenoffen Gall's unter ben Physiologen nicht gunfig beurtheilt wurde, auch nach Spurgheim's umfichtigerer und geif voller Bearbeitung fich feines Beifalles bei benfelben erfreum konnte, und befibalb keine weitere Bearbeitung von biefer Seite erfahren bat. — Die Phrenologie ift eine Lehre von ber Ber richtung bes Wehirns, nach welcher bas Bebirn in eine be fimmte Angabl von Organen gerfällt, beren jebes bas materielle Subftrat eines besonderen Grundvermb gens ber Seele fein foll. Die Organe find pagrig, b. b. ein sebes Organ ift in seber hemisphäre je einmal, im Gangen also zwei Mal an symmetrischen Stellen ber Bemisphären, porhanden. Ihre Bahl ift gegenwärtig 37 (35 mit Bablen und 2 mit Zeichen bezeichnete Organe); die Phrenologen find aber bemubt, biese Rabl noch ftets zu vermehren, namentlich versprechen fie fich für diefen 3wed viel Gutes von dem Phrenomagnetismus (XI. S. 308), einer abentheuerlichen Berbindung der Phrenologie mit bem thierischen Magnetismus, nach welcher burch Betaften gewisser Ropfgegenden die unter ihnen gelegenen hirnorgane w Thatigkeit angeregt und die benfelben entsprechenben Gefühle fo bedeutend gesteigert werben follen, bag fie fich durch Wort und Mienen der betreffenden Person auf's Lebhaftefte fundgeben.

In bem angeführten Grundfate ber Phrenologie find aber folgende einzelne Sage enthalten:

- 1) daß das Gehirn in eine bestimmte größere Anzahl funktionell verschiedener Seelenorgane zerfalle, und
- 2) daß es eine bestimmte größere Angahl von Grundvermögen ber Seele gebe, beren jede an die Thätigkeit eines hirnorganes gebunden fei.

Es ift damit also eine neue Grundansicht für die Physiologie des Gehirns und eine solche für die Psychologie gegeben.

Daß die Thätigfeit ber Seele im Allgemeinen an Die Thatigfeit bes Bebirns gebunden ift, ift eine fo allgemein anerkannte Thatfache, bag bas Borbringen von Beweisen für biefen San ebenso überfluffig als unnung erscheinen muß. Es ift ein Sat, welcher zu allen Zeiten als Grundfat in ber Physiologie gegolten hat, wenn auch vielleicht manchmal Zweifler auftraten, beren Widerspruch aber nur die wiffenschaftliche Befestigung dieses Sages vermitteln half. Die Phrenologen haben, fo febr fie fich auch Mube geben, biefes fur fich au vindiciren. biefen Sas weber als neu aufgestellt, noch auch mit neuen Thatsachen unterftütt. Ausgang ihrer Lehre ift er allerdings; befibalb geben fie fich auch Mühe, ihn zu begründen, und weil fie boch einmat gerne gegen bie Physiologen sprechen, möchten sie bierbei biefe menigstens theilweise als Manner binftellen, welche bas Gebirn nicht als Sig ber Seele anerkennen; und boch ift gerade bie von ben Ubpfiologen gegebene wiffenschaftliche Begründung diefer Unficht viel gründlicher und umfassender als die von den Abrenologen gegebene, welche noch bazu großentheils physiologischen und arztlichen Schriften entnommen ift.

In den beiden obengenannten Sägen bleibt also nur noch zu erörtern übrig, ob eine Eintheilung des Gehirns in funktionell verschiedene Organe (im phrenologischen Sinne) von den Physiologen, und ob eine Annahme vieler Grundvermögen der Seele von den Psychologen gebilligt wers den kann.

Bas ben erften Punkt angeht, so ift barüber Folgendes zu

bemerfen. Die Anatomen baben feit ben alteften Berglieberungen bes Gebirnes an biefem Eingeweibe gur Bequemlichfeit ber Beschreibung und Drientirung verschiedene Theile unterschieden und benannt. Diese Theile find theilweise Streden ber Nervenfaserauge bes Behirns, theilweise Anschwellungen (fogenannte Banglien), welche fich burch Dazwischenlagerung ber fogenannten grauen Hirnmaffe in ber Continuität ber Kaserzuge bilben. ftreben bie Berrichtungen bes Gebirnes zu erforschen, find vielfache Bersuche gemacht worden, einem jeden dieser einzelnen Theile bestimmte Funktionen in ber Sphare ber psychischen Thatigkeiten beizumessen. Doch muß zugestanden werden, daß bis icht noch faum ein ganz sicheres und umfassendes Ergebniß die Frucht die fer Bemühungen gewesen ift; alle Forschungen weisen vielmehr mehr und mehr barauf bin, bag es nicht zuläßig fei, einzelne Seelenthatigfeiten an gewiffe einzelne Sirnabtheilungen ausschließlich ju binden: und daß in der Maffe bes Behirns (neben ber graum Substang, beren Berrichtung ganglich bunfel ift) als funktionel verschieden nur anzuerkennen find: die in dem hirne enthaltenen centralen Endigungen ber sich in dem Körper verbreitenden Nerven einerseits, und bie bem Gebirne eigenthumlichen Kafern anbererseits. Erstere find funktionell gleichbedeutend benjenigen Reven des Rörpers, deren Theil sie find; lettere dienen ben pfrdischen Funktionen als materielles Substrat und zwar in ber Beile, bag bie ganze Maffe berfelben an allen Seelenoperationen in ibrer Gesammtheit Antheil nimmt. Diese Ansicht muß wenigftens als biejenige erfannt werben, welche bei bem gegenwärtigen 31 stande des physiologischen Wiffens die meiften Grunde für fich bat.

Ganz im Widerspruche mit diesen Bestrebungen der Physiclogen für die Bereinfachung der Hirnphysiologie, will nun die Phrenologie ohne Rücksicht auf jene von den Anatomen gegebene Eintheilung des Gehirns einen Theil des Gehirns (die Hemisphären und das kleine Gehirn) in funktionell verschiedene Theile trevnen und jeden derselben zum Organe einer besondern Seelembätigkeit machen. Dieser Widerspruch läßt sich nur lösen, wenn man die Grundlage, auf welche Physiologen einerseits und Phrenologen andererseits fußen, genauer untersucht. Der Werth biefer Grundlagen muß sobann junachft ben Werth ber Lehre felbst besteichnen.

Daß die Physiologen ihre Ansichten auf wissenschaftliche Thatssachen gründen und diese dabei in einer streng wissenschaftlichen Methode benutzen, ist wohl anzunehmen, denn wer soll wissenschaftlicher Forscher sein, wenn die wissenschaftlichen Forscher selbst es nicht sind? Die Wissenschaft kann wohl einmal auf kurze Zeit irre geleitet werden, wo aber, wie in der Physiologie des Geshirns, lange Zeit viele Forscher denselben Weg ruhig vorwärtssschreitend betreten, da ist anzunehmen, daß dieser der richtige sei.

Anders ift es mit ben Phrenologen. Sie find meiftens Laien. Es ift beghalb naturlich, bag ihnen nicht nur anatomisch - physivlogische Renntnisse überhaupt, sondern insbesondere auch die für Die Gehirnphysiologie zu benugenden abgeben, wie dieses burch eine große Angabl bieber geboriger grober Berftoge in ihren Schriften bewiesen werden kann. Daß ihnen auch die anatomisch - phyfiologische Korschungsmethode fremd ift. mußte, wenn sie selbst nicht burch ibre Schriften ungablige Beweise bafur abgaben, icon baraus geschlossen werben, daß die Mcthobe obne das Material (bie Thatfache) nicht gelernt werben fann; wer also mit bem einen nicht befannt ift, bem fann bas andere unmöglich vertraut fein. Die Obvsiologie eines einzelnen Theiles bes Körpers (wie z. B. bes Gehirns) lagt fich aber nicht für fich allein betreiben. Alle Theile bes Organismus bilben eine unzertrennliche Einheit; fein Theil fann ohne die anderen leben, und er felbst ift wieder für alle anderen unentbebrlich; beghalb fann auch bas Leben feines Organes verstanden werden obne eine grundliche Renntnig bes Lebens aller Organe und ibres Zusammenwirkens. Wie vermeffen muß daber bas Beftreben ber Phrenologen erscheinen, obne gründliche allgemeine anatomisch - physiologische Renntnisse die Phyfiologie des Gebirns nicht nur betreiben, sondern sogar reformiren zu wollen!

Eine wissenschaftliche Begründung der phrenologischen Hirnsphysiologie hätte vor allen Dingen das Vorhandensein der soges Beitschrift f. Philos. u. spet. Abeol. XII. Band.

nannten Organe bes Gebirns nachzuweisen. Mun finden wir abn eine solche Nachweisung nirgends in ben Arbeiten von Gall, ber doch ein so sehr genauer Kenner des Gehirnes war und, wenn bie Dragne irgend nur zu finden gewesen waren, Diese beschrieben baben wurde. Es konnte ja Nichts mehr als biefes in seinem 3m tereffe liegen. Daß die neueren Phrenologen fie nicht nachgewie sen haben, ist bei ihrer Unkenntnift ber Anatomie und bei ihrem zum Theil enischieden ausgesprochenen Widerwillen vor anatomi ichen Arbeiten icon zu erwarten; zum Ueberfluffe baben wir ober auch noch ihr Geständniß, bag bie Organe noch nicht bargestellt scien (v. Struve XI. S. 184); auch Gall batte baffelbe Geftanb niß abgegeben (XI. S. 244). — Gall fühlte aber boch bas Beburfniß, sich über bie Gestalt ber Organe naber auszusprechen und giebt befbalb an, baß fie fegelförmig gestaltet feien, mit ib rer Bafis an ber inneren glache bes Schabels lagen und mit bn Spite sich in bas verlängerte Mark einsenkten. Da ber anaw mische Nachweis fehlt, hat biese Angabe gar keinen Werth, fo vielfältig sie auch von ben Phrenologen nachgesprochen wird. Ilm aber seinem Leser boch noch ein-befanntes palpables Objeft als Organ in die Bande zu fpielen, weiß er es in feinen "anatomifchen Beweisen für bie Mebrbeit ber Seelenorgane" febr ichon einzurichten, bag man die hirnwindungen für die "Drgane" balt, während diese in Wahrheit boch nur die zufällige außere Geftal tung ber Bemisphären bes Bebirnes find.

Um biese Schwäche in der Begründung seiner Lehre, welche fast allein schon hinreichte, dieselbe ganz haltungslos zu machen, zu verbergen, hat Gall eine Reihe anatomischer und physiologischer "Beweise für die Mehrheit der Seelenorgane" gegeben, welche auch in XI. S. 227—248 und S. 349—376 mitgetheilt sind. Diese Beweise sind für einen flüchtigen Lefer und für einen solchen, welcher den anatomisch-physiologischen Forschungen fremd ist, sehr überzeugend. Genauere Prüfung läßt aber in denselben ein solches Gewebe von falschen Behauptungen, Trusschlüssen und gehaltlosen Spitsindigkeiten erkennen, daß man nicht einem einzigen bieser "Beweiskaft der

meffen fann; und bennoch scheinen bie Phrenologen, burch bie schlaue Sophistit berselben verführt, fie für genügend zu eracheten; sie haben ihnen wenigstens nichts wesentlich Reues zugefügt.

Bu einer genauen Begründung ber phrenologischen hirmbyfiologie wurde ferner auch geboren, daß man bestimmten nachweis über ben Zusammenhang gewisser entschieden auftretender Seelenthatigfeiten mit gewiffen Ropfformen (als bem außeren Rennzeichen ber Entwidelung ber "Organe") fanbe. Wie wenig bie Phrenologen bafür bemüht find, läßt fich in allen ihren Schriften baran erfennen, bag fie flatt dieses Rachweises nur Dichterstellen anführen und Anekoten von Personen und Thieren erzäh-Ien, gewöhnlich ohne uns über beren Roufform zu unterrichten. Sie wenden fich babei fogar häufig an Insetten!!! (3. B. I. S. 335. und II. S. 90.) - Wenn fie aber wirflich nachweis über die Ropfform geben und gerade in der Uebereinstimmung gewiffer Ropfformen mit gewiffent individuellen Entwickelungen bes Charaftere eine Sauptftute ihrer Lehre finden wollen, und wenn fie gerade ihren Stolz auf diese Begründung burch die Erfahrung seten; so muß man, ebe man ihre Bersicherungen binnimmt, sich erft über ben Werth ihrer Erfahrungen flar gemacht haben. Davon später!

Was den zweiten Punkt angeht, nämlich die von den Phrenologen ausgeführte Zerspaltung der Seelenthätigkeiten in die Thätigkeit von 37 Grundvermögen der Seele; so maaße ich mir, als Physiolog, nicht an, mit den nothwendigen philosophischen Gründen das Unpassende einer solchen Zersplitterung nachweisen zu können. Von dem physiologischen Standpunkte aus kann ich nur sagen, daß durch Annahme sehr weniger Grundkräste der Seele hinlängliche Erklärung aller Erscheinungen des sinnlichen Seelenlebens gegeben ist, und daß eine sede weitere Zertheilung der ursprünglichen Seelenkräste nur eine populäre Anschauungsweise verrathen muß. Daß die Phrenologen wirklich mehr einer solchen als genauerem Nachdenken über die Hergänge der Seelenoperationen folgen, beweist nicht nur der ganze Bau ihres psychologischen Systems und die Begränzung der einzelnen "Seelenvermögen", sonbern auch die bochft populare und fast lächerliche Personistiation berselben, welcher man außerordentlich häufig begegnet.

In naberer Beziehung zu bem funlichen Seelenleben erlaube ich mir nur noch auf die folgenden Difftande und Intonsequenzen ber phrenologischen Psychologie aufmerksam zu machen. -Ein jebes pfychologisches Spftem, welches für genügend erflat werben foll, muß alle Beziehungen ber Seele mit ber Außenwelt und mit bem Körper in so erschöpfender Beise bearbeitet und it fic aufgenommen haben, bag burch baffelbe alle jene Beziehum gen genügend erklart werden. hierzu ift aber por Allem nothwendig, daß alle Borgange in der Aufnahme von Eindruden ber Außenwelt, wodurch Empfindungen, und die innern Bustande bes Rörvers, wodurch förverliche Gefühle entsteben, sowie auch alle Borgange bei ber Erregung von Muskelbewegungen zur Einwirfung auf die Außenwelt ober auf ben Körper genau analysirt werben. Hierzu find aber vor Allem wieder genaue und umfaffente Renntuisse in ber Physiologie namentlich bes Nervenspftems un. umganglich nothwendig. Physiologische Renntniffe geben nun aber ben Phrenologen ab; beswegen mußte schon ihre Analyse ber Bech felwirfungen ber Seele mit bem Rorper und mittels biefes mit ber Außenwelt hochst unvollfommen sein, wenn auch nicht ihre populare Auffaffungeweise ber Seelenthätigkeiten fie an berselben verbinderte. Beweise finden fich in reichlicher Menge von febr folge gender Art. Dag fie die bochft wichtige Unterscheidung ber Empfindungen und forperlichen Gefühle nicht fennen, beweist bas, bag fie bie Empfindungen ber Barme und ber Ralte ju den förperlichen Gefühlen rechnen (1. S. 72). Wie menig fie bie Seelenthatigfeiten analpsiren, beweisen bie Thatfachen, 1) bag bem Dienfte einzelner Sinne mehrere Seelenvermogen untergeben fint, wie z. B. bem Gesichtssinne, bagegen für andere Sinne 1. B. ben Geruchssinn tein besonderes Seelenvermogen vorbanden ift ibie auf folche Weise enistandenen Luden muffen ber Thatsachensinn und Gegenstandsinn ausfüllen); - 2) daß für die Wahrnebmung eingelner Gefühle 3. B. bes Gefchlechtstriebs befondere "Bermögen" porhanden find, für andere bagegen 3. B. Athmungebeburfuf,

Bedürfniß jur Mustelbewegung, gar feine, auch nicht einmal ein allgemeines für alle zusammen; - und 3) baf für gewisse Gruvpen von Musfelbewegungen g. B. jur Berftorung von Gegenftanben besondere Bermögen gefunden werden, feine aber für andere Gruppen 3. B. bas Beben ober für Bewegungen im Allgemeis nen. — Ein anderer hierhergeboriger Fehler ift ber, bag bie Phrenologen ben Grund ber Entstehung ber forverlichen Gefühle. fowie der Empfindungen zc. in der Thätigkeit gewisser hirnparthieen finden wollen; mabrend, wie in der Obvfiologie langit anerkannt und bewiesen ift, nur im Bebirne im Allgemeinen bas Gefühl und die Empfindung jun Bewußtsein-tommen, ben Grund ihrer Entstebung aber in bem Buftande ber Nerven finden, welche mit ihrem peripherischen Ende an bas betreffende Organ bes Rörpers gebunden find. Rothwendige Folge diefer phrenologischen Lebre mare ber Sag, daß auch ohne Borbandensein ber Organe blos burch bie Sirntbatigfeit bie entsprechenben Triebe entfteben mußten, a. B. Geschlechtetrieb bei Raftraten, ober fehlt ben Raftraten etwa das fleine Gebirn?

Bon ben beiden oben berührten Sägen zeigt sich also ber erfte, daß das Gehirn in viele funktionell verschiedene Organe zerfalle, als ein wissenschaftlich durchaus nicht begründeter und sogar mit dem Ergebnisse rein wissenschaftlicher Forschung in geradem Widerspruche stehender, der nur durch Sophistik aufrechtgehalten werden kann; — der andere Sag aber, welcher die phrenologische Psychologie angeht, giebt sich zu erkennen als ein durchaus unwissenschaftlicher und populärer, welcher voll Inkonsequenzen und Mängeln ist.

Einen nicht unwesentlichen Theil der Phrenologie bildet der angewandte Theil derselben, die Kraniostopie oder die Lehre von der Kunst, aus der Gestalt des Ropfes einer Person auf deren Charafter zu schließen. Diese Lehre gründet sich wesentlich auf die phrenologische Lehre und auf den Sat, daß die äußere Kopfgestalt genau der äußeren Gestalt des Gehirns entspreche.

Was zuerst den letteren Sat angeht, so ist den Phrenolosgen zwar schon häufig die Unwahrheit desselben vorgeworfen wor-

ben, aber fle wollen und durfen diese nicht anerkennen, ohne bamit zugleich bie Rraniostopie für eine ganz unzuverlässige Runk zu erflären. Die äußere Oberfläche bes Ropfes entspricht zwar ber außeren Dberfläche bed Gebirns im Allgemeinen, aber nicht mit ber Benauigkeit, welche bie Phrenologen für ben Bebrauch bei ber Rraniostopie nothig haben; benn: 1) zwischen ber auße ren Oberfläche bes Gebirns und ber inneren Oberfläche bes Scha bels befinden fich mehrere Saute und eine nicht unbeträchtliche Schichte von Baffer; biefes Baffer fullt auch Luden und Dangel ber hirnsubstang aus, so daß auf ber Dberflache bes Schie bels Richts bavon geseben werben fann; bie Grofie bes Schie bels richtet fich baber auch nicht nach ber Große bes Gebirns, fonbern nach biefer und ber Menge bes bas Sirn umfpulenben Baffers (f. hierüber unter andern: Eder, über die Cerebrofpinalfluffigfeit in Rofer und Bunberliche Archiv für physiologische Seilfunde, 1843); - 2) bie Dide bes Schabels ift an verschiebenen Stellen nach febr verschiedenen Berhältniffen verschieden; badurch muß eine nicht nach genauen Gefeten zu bestimmenbe Infongruen zwischen innerer und außerer Oberfläche bes Schabels bervorge bracht werden; - 3) bie Herporragung einzelner Stellen an dem Ropfe wird nicht durch die Gestalt des Gebirns, sondern durch andere Berbaltniffe bestimmt, a. B. in ber Schläfengegend burd bie Entwidelung bes Schläfenmusfels, in der Augenbraugegend durch die Entwickelung der in jedem Individuum vorkommen ben Stirnbeinboblen, am inneren Augenwinkel burch Die Entwidelung bes Siebbeins zc.

Die andere Frage ist: ließe sich für ben Fall, daß wirlich die äußere Oberstäche des Kopfes genau der äußeren Oberstäche des Gehirns entspräche, aus der Kopfsorm ein Schluß auf den Charafter der betreffenden Person thun? Wir kommen hierdund auf die früher angeregte Frage über die Uebereinstimmung der phrenologischen Ersahrung mit der phrenologischen Theorie, indem beide sich in der Art unterstüßen mussen, daß erstere Grundlage sur die letztere, letztere aber zielgebend für die erstere wird. Bir sinden nun aber, daß Theorie und Ersahrung in der Phrenologie

ausgezeichnet gut zu einander paffen, und die Phrenologen feten großen Stoll auf diese Uebereinstimmung. Prufen wir aber diefelbe genquer, so finden wir den Grund berfelben nicht in der nothwendigen harmonie der Theorie und der Erfahrung, sondern in bem Mangel spftematischer Scharfe ber Lebre und in vielen Rlaufeln, burch welche jene Uebereinstimmung oft auf bas Bewaltsamfte berbeigeführt wirb. Der Mangel spftematischer Scharfe in der Lebre offenbart fich in der größten Unbestimmtheit der Begranzung ber Wirffamfeit ber einzelnen "Organe" und ber entfprechenben "Seelenvermogen", burch welche es möglich gemacht wird, daß diefelbe Reigung oder handlung der Thatigfeit febr verschiedener "Organe" und bie verschiedensten Reigungen und handlungen ber Thätigfeit beffelben "Organs" beigemessen werden fönnen. Die Klaufeln aber finden fich in ben Unnahmen, daß 1) in bemfelben Gebirn fleine Organe mit ftarferer Energie und größere Organe mit geringerer Energie vorkommen können (L. S.93), während boch bie Energie eines Organes, wie bes Gebirns, in allen seinen Theilen seberzeit als diefelbe angeseben werben muß: - es scheint ben Phrenologen zu entgeben, baß fie burch Aufftellung dieser Rlausel ihre ganze Lehre von der der größeren Thätigkeit ber Organe enisprechenden größeren Ausbildung berselben gewissermaßen widerrufen; — 2) daß verschiedene Organe nach nicht angegebenen Befegen fich entweder mit anderen zu einer gemeinschaftlichen Thatigfeit vereinigen ober gegen bieselben wirfen fonnen; - daß fie diefes annehmen, geht wenigftens aus ihrer Urt, Schabel zu analvstren, bervor; - 3) bag auch entschieben ausgesprocene Reigungen nicht Aeußerungen zur Folge baben musfen — und 4) daß auch nicht übermäßig ausgebildete Organe durch .. ungludliche Berbaltniffe " Beranlaffung zum farten Diftbrauch ibrer Rrafte bekommen fonnen.

Durch die genannten Mittel ist es möglich, fast einen jeden Charafter in eine gegebene Kopfform hineinzubringen, darum finben auch die Phrenologen bei den Analysen des Kopfes von — ihrem Charafter nach — bekannten Personen siets neue Bestätisgung ihrer Lehre. Dieselben schwankenden Berhältnisse in der phrenologischen Lehre müssen uns aber auch zugleich überzeugen, daß ce ganz unmöglich ist, aus der Kopfform auf den Charakter zu schließen; und wenn wir die Phrenologen dennoch östers richtige Urtheile fällen hören, so müssen wir dieses weniger der Untrüglichkeit der Kraniostopie zuschreiben, als vielmehr dem Umstande, daß sie für Ausübung ihrer Kunst nach eigenem Geständinis neben der Kraniostopie noch Belehrung über Temperament, Körperbeschaffenheit, Lebensverhältnisse und Erziehung (V. S. 42) wöhig haben, — Hülssmittel, welche bekanntlich schon für sich allein auf ziemlich genaue Weise den Charakter können erkennen lassen, welchen man dann noch mit Leichtigkeit durch die angesührten Aussunstsmittel in die Kopfform einpassen kann. Beim Aussprechen des Urtheils darf man sich dem nur noch orakelmäßig dunkel ausdrücken, um gewiß für alle Fälle richtig gesprochen zu haben.

So erscheint also auch die Gallische Kraniostopie neben dem, daß sie auf gänzlich unhaltbarer Basis ruht, als durchaus nichtbagende Kunft.

In geradem Gegensaße mit dem laienhaften Wesen der Phronologen von der Gallischen Schule stellt Carus eine Kraniostopie auf, welche wirklich auf ächt wissenschaftliche Basis mit wissenschaftlicher Methode gebaut ist. Anderes ließ sich auch nicht von einem Manne erwarten, der unter den Naturforschern einen geseierten Rang kinnimmt und als geistreicher Forscher und Schristeller in Jootomie und Physiologie allgemein anerkannt ist. Uebrigens kann auch sein Bersuch der Begründung einer Kraniostopie nicht als gelungen angesehen werden und zwar aus folgenden Gründen.

Seine Kraniostopie gründet sich auf seine Ansicht von der Physiologie des Gehirns. Nach dieser sollen die großen hemisphären der Intelligenz, die Vierhügel den Gefühlen und das kleine Gehirn dem Wollen und den Trieben dienen. Grundlage für diese Ansicht sind ihm Thatsachen aus der Zootomie und der Embryologie, so wie die Parallele der von ihm aufgestellten drei

ž.

Hirnabtheilen mit den drei höheren Sinnesorganen: Nase, Auge, Ohr. Da aber diese Ansicht von den Berrichtungen des Gehirns noch feinesweges allgemein angenommen ist, einer allgemeinen Annahme derselben auch noch der Umstand entgegenstehen muß, daß er in der Angabe der seiner Ansicht zu Grunde liegenden zootomischen und embryologischen Thatsachen mit den Angaben anderer bewährter Forscher in öfteren Widerspruch tritt, — und daß er in der Parallelissrung der Hirnabtheilungen mit den Sinnessorganen der Natur etwas Gewalt anthut; — so lassen sich auch bis setzt noch keine allgemeiner gültigen Sätze auf seine Hirnphyssiologie gründen.

Ware aber auch feine hirnphysiologie allgemeiner angenommen, so wurde sich doch der Anwendung derselben auf eine Kraniostopie mancherlei Schwierigfeiten in ben Weg ftellen. - Seine franiostopische Lebre gründet nämlich Carus auf die Parallele amischen ben brei hirnabibeilungen und ben brei Schabelwirbeln, nach welcher bie Entwickelung bes Borberbauptswirhels mit ber Entwidelung ber hemisphären, die Entwidelung bes Mittelhauptswirbels mit ber ber Bierhugel und bie Entwickelung bes hinterhauptewirbels mit ber bes fleinen Gehirns übereinstimmen foll. Auf dieses wird nun eine Methode gegrundet, burch genaue Deffungen bes Umfange und ber Durchmeffer ber brei Schabelwirbel mittels eines Tastezirkels die Entwidelung der drei hirnabtheis lungen und damit die Individualität bes Charafters zu bestimmen. Es mag aber biefe Deffung feinen genauen Daafftab fur bie Entwidelung ber einzelnen Sirnabtheilungen abgeben fonnen; benn es steben genauen Schlussen von bem Umfange bes Ropfes auf seinen Inhalt hier im Befentlichen biefelben Sinderniffe entgegen, welche bereits bei ber Gallichen Rraniostorie angegeben find: und insbesondere wird fur die Carus'sche Rraniostopie ftets ein groges hinderniß fein, bag nach Carus eigenem Geftandniffe bie gro-Ben Bemisphären fo gelagert fein tonnen, bag fie bald mehr in bem einen, balb mehr in bem anderen von ben beiben burch fie ausgefüllten Birbeln (bem Mittelhaupts - und bem Borberhaupts wirbel) liegen fonnen. Daburch muß bas gegenseitige Größenverhältniß dieser beiden Wirbel bei derselben Entwidelung der Hemisphären vielsachen Schwankungen ausgesetzt sein, welche die Schlüsse auf die Entwickelung der einzelnen Hirnabtheilungen äußerst unsicher machen muffen. Außerdem ist aber auch in jener Angabe, daß die Entwickelung der drei Schädelwirbel der Entwickelung der drei Hirnabtheilungen entspreche, noch in Bettess Wittelhauptswirbels eine sehr große Unwahrscheinlichkeit endhalten, indem dieser sich in seiner Größe nach der Entwickelung der Vierbügel richten soll, während diese doch eine sehr kleine, in ihrer Größe höchst unbedeutend schwankende Masse sind, welche tief in einer weit größeren die Hohle des Mittelhauptswirbels sang ausfüllenden Masse der Hemisphären verborgen sind.

So sehr bemnach ber Methode in ber Aufftellung ber Carus'schen Kraniostopie, als einer durchaus wissenschaftlichen, Anerkennung gezollt werden muß, so wenig kann doch Carus's framiostopische Lehre selbst in ihrer jesigen Gestalt als genügend anerkannt werden.

### Bu Begel's Charafteriftif.

#### Bom

#### Berausgeber.

G. B. Fr. Segel's Leben, beschrieben von Karl Ros senfranz. Supplement zu Begel's Werten. Ber- lin 1844.

Böllig im rechten Zeitpunkte, nach bes Referenten Dafürhalten, ist die lang erwartete Lebensbeschreibung des berühmten Phislosophen an das Licht getreten. Während die Nachwirkungen des Spstemes, welches er gegründet, in den Lehren seiner Anhänger, wie nach den Urtheilen seiner Gegner, in die allerentlegensten Widersprüche aus einander gefahren sind, ist es jest gerade der angemessenstellt, auf die einfachen, kotpledonenartigen Ansfänge desselben zurückzublicken und diese darauf anzusehen, wie sie doch der Same so weit ausgreisender Nachwirkungen und Rämpse zu werden vermochten ?

Bei dieser Vergleichung sedoch kann sich dem Undefangenen kaum verbergen, wie antiquirt und historisch die Segel'sche Lehre in ihrer ersten Gestalt und in dem Sinne, wie Segel sie in ursprünglicher Frische und rücksichtsloser Unschuld entwarf, bereits geworden ist. Wie es keinen Kantianer der drei Kritiken mehr giebt, wie kaum auch ein Vertreter Schelling's aus der Perriode seines Identikatssystemes mehr aufzuweisen sein möchter ebenso kennen wir seht fast keinen Segelianer mehr in dem Sinne, wie das System zwischen dem Erscheinen der Phänomenoslogie des Geistes und dem ersten Hervortreten der Phänomenoslogie des Geistes und dem ersten Hervortreten der philosophischen Encyklopädie (1818) sich gab — die spätern Auslagen derselben, so wie die Rechtsphilosophie, enthalten schon Berücksichtigungen

und Cautelen genug, ja mancherlei ben gegebenen Berhältniffen Burechtgelegted: - Reinen, ber jest noch fo unbefangen in ber unentschiedenen Sowebe verblieben mare über die principiellen Differenzen, welche von da an innerhalb des Syftemes felber berporgebrochen find, und über welche bamale noch fein Bewuftfein gu baben, eben bas Eigenthumliche von Segel's urfprunglichem Standpunkte ift. Ueber die vorbereitende Entwicklung biefer Epoche - zugleich die eigentlich schöpferische und entscheidende des Segel'ichen Lebens - verbreiten nun bie in ber Lebensbeschreibung mitgetheilten Documente und Urfunden bas bellfte Licht. Wir erfennen vollständig, wie und warum es alfo fommen fonnte, daß er fich jener Unentschiedenbeit nicht bewußt murbe. Dies halten wir fur bas philosophisch Interessante ber bier gegebenen authentischen Mittheilungen; es ift auch zugleich basienige, beffen Erwähnung in eine philosophische Zeitschrift gebort, welche von ibrem Beginne an einem so bedeutenden Spsteme und allen Detamorphosen, welche es burchschritten bat, vorzugliche Beachtung widmen mußte.

Ilnd so sind benn in der That alle die Divergenzen über die wichtigsten Lehrpunkte, welche späterhin einen Zwiespalt der Schule, einen Kampf auf Leben und Tod entzündet haben, in jenem ursprünglichen Systeme noch unentschieden neben einander gestellt: von hier aus kann die Eine Auffassung ebenso für wahr gelten, als die entgegengesetzte; denn beide sind in der That nur weitere Bestimmungen, Fortentwicklungen jenes ursprünglichen Principes, in dessen Unmittelbarkeit, wie sie dort vor und liegt, die kritische Entscheidung noch nicht so tief eingedrungen war, daß man sich für das Eutweder — Oder zwischen Beiden hätte entscheiden müssen, deren das Gegentheil ausschließende Parteinahme jest nicht mehr zu umgehen ist.

Solche Unentschiedenheit oder Unschuld bes Ansangs sollte nun an sich nicht verwundern; sie ist ganz in der allgemeinen Detonomie geistiger Entwicklung gegründet und hat sich bei allen Erscheinungen von nachhaltiger Wirkung gezeigt. Aber eben damit sollte auch einleuchten, wie es schlechthit unmöglich ist, nachdem das Bewußtsein jener Gegensäße einmal hervorgebrochen, sich jest noch mit dem einfachen Primitivzustande des Systems beschwichtigen und über alle jene Fragen mit Stillschweigen sich absinden zu lassen, überhaupt die seitdem gewonnene Erweiterung der Gesichtspunste in die Nacht jener abstrakten Gegensaslosisseit zurückzuzwängen, wie es die eigentlichen Anhänger von uns verlangen, — ohne es selbst zu thun. Zwar wird die Lehre in ihrer Ursprünglichkeit und unmittelbaren Gestalt immer der historische Orientirungspunkt bleisben für die von ihr aus datirenden Philosophicen, edenso der Maaßstab, nach welchem Hegel auch in seinen entsernter liegenden Aeußerungen seine Deutung erhält; aber als ausgebildetes System, als Indegriff bestimmter, ausgeführter Lehren und jest noch unerschütterlich geltender Resultate, ist es nicht mehr Ausstruck der Zeit und kann die gegenwärtigen wissenschaftlichen Bestursissen sicht mehr bestriedigen.

Dies Berhältniß - bas einzig richtige, welches zugleich allein in ben Stand fest, gerecht gegen Begel zu fein - bics Berhältniß bat fich nun ber Biograph zu wenig zur Rlarheit gebracht, ober, wenn es ihm (nach einigen Stellen zu urtheilen) vorschwebte, es wenigstens nicht aussprechen wollen. Er bleibt auch bier auf bem Standpunkte unbedingter, Nichts an fich fommen laffender Apologetif; er scheint noch immer bie ausgeführteften fritischen Erörterungen über bas Spftem mit ber gelegentlichen Berichtigung eines Migverftandniffes zurechtweifen zu wollen, und schreitet mit voller Sorglofigfeit durch die Dornen der heutigen Streitphilosophie babin. Da nun ein übrigens so einsichtsvoller Mann fich gewiß befennen wird, daß bergleichen feinesweges mehr ausreiche, bag nach feiner Seite bin, weber fur, noch gegen Degel, bamit ben Anforderungen ber Rritit und Wiffenschaft genügt fei: fo konnen wir in feinen apologetischen Bemühungen nur feis nen Bunich erbliden, ber vollfommen berechtigten Begeifterung für seinen Meifter auch biographisch Genuge zu thun, und wenigftens von biefer Seite ber Alles in bas gunftigfte Licht zu ftellen, ein Gefühl ber Pietat, welches wir zu febr anerkennen, um es burch polemische Erörterungen ibm zu verfummern. Er gestatte

uns daher, im Folgenden auf ein ftreitloses Gebiet herüberzurüden und, ftatt an seine Auslegung der hegel'schen Lehre, und an die reichlich von ihm dargebotenen authentischen Quellen selbst zu halten, um aus ihnen den Bildungegang des Philosophen und den ersten Sinn des Spstemes zu schöpfen.

Aus diefen Quellen wird nun gerade völlig begreiflich, bei bem Bange, ben Segel's philosophische Bilbung langfam, aber in burchaus fletiger, ungeirrter Richtung nahm, wie berfelbe auch auf ber Sobe feiner Ausbildung von ben unvermittelten Ge genfagen Richts empfand, die fich in seinem Syfteme neben ein ander befinden. Alle Fragen und Ginwendungen, welche, wie ber Biograph erzählt (S. 396), noch bei Lebzeiten bes Philosophen in "boflichen" Briefen, ober, segen wir bingu, auch mobl mundlich ihm vorgetragen wurden, und in benen ichon alle Berwürfniffe im Reime lagen, welche fpater in ber Geschichte ber Soule ju großen Rrifen geworden find, fonnten ibm in ber That als unwesentliche oder fünftig von selbst fich lösende erschei nen. Sofern es zunächft barauf antam, bas Princip bes abfoluten Idealismus in voller Starte auszusprechen und bie gange Philosophie in großen Grundzugen barnach umzugestalten, fann man jenem Beiseiteschieben von weitern Fragen fogar bie Berechtigung nicht absprechen.

So dürste von Degel gesagt werden, daß er nicht nur, wie Derbart, in der Allgemeinheit des methodischen Princips oder in gewissen sundamentalen Resultaten mit seiner Philosophie Recht zu haben glaubte, während ihm doch, wie diesem, die Masse der übrigen ungelösten Fragen, die "Größe der philosophischen Uwwissenheit" drohend gegenüberstand, — sondern er hatte jenem Principe zugleich die breiteste Basis im Concreten zu geben vermocht und die Gewisheit auch für das Einzelne durch den Gesammteindruck des Ganzen, durch die auf den ersten Andlick werschütterliche Festigseit, mit der alle Theile des Spstemes einem der tragen, sast in's Unbedingte gesteigert. Und er konnte dieser Gewisheit sich rühmen, weil er im Grunde Recht hatte; aber daraus solgt noch keinesweges, einerseits, daß er die Tiefen dieses

1

Grundes völlig ober überall richtig ausgelegt, andrerseits, daß in diesem alle Principien zu einer vollständigen Welterklärung enthalten sein sollten. Durch die Darlegung dieses doppelten Mangels hat das System, wie die andern bisher, sein Schickfal erstüllen mussen, als überschrittenes aufgewiesen zu werden.

Beben wir nun auf die Aufschluffe naber ein, welche uns bie Lebensbeschreibung über Begel's Bilbungegang giebt: fo begegnen wir junachft mancherlei Unerwartetem. Der lernbegierige, fleißig fortschreitende Knabe und Jungling zeigt boch meder irgend ein hervorstechendes, bestimmt marfirtes Talent oder frühreife felbstiffandige Produktivität, noch ben Geift einer Opposition ober eigenthumlicher Aneignung gegen irgend eine Seite ber auf ibn wirkenden mannigfaltigen Geiftesmächte; tein originaler Trieb ber Begeisterung, ber Liebe ober bes Sasses gegen irgend eine Seite seiner Umgebung wird sichtbar: er scheint in ziemlich passiver Sarmonie, aber mit Kleiß und Sorgfalt, bem afabemischen Unterrichte zur Seite geblieben zu fein, neben fonft gewöhnlichen, ja trivialen Erholungen, welchen er felbft bis in feine frateren Tage befanntlich mit einer gewissen Nachsicht sich bingab (vgl. S. 427). Ein gemäßigtes, felbstftanbig vernünftiges Urtheil zeigen feine Tagebucher; ein Sinn voll Pietat gegen bie Aeltern und feine Lebrer blidt erfreulich bervor, ebenso ber Trieb gewissenhaften, redlichen, nicht nachlaffenden Rleifies. Geordnete philologische und historische Studien machen ben Inhalt seiner Schulzeit, die hergebrachten philosophischen und theologischen ben Inhalt feiner afabemischen Jahre aus; aber bis in die Evoche seines Aufenthalts in Bern (1796, also bis zu feinem 26. Lebensjahre) verrath boch noch Richts, bei aller Tiefe ber psychologischen Reflexion, welche seine bamaligen theologischen Arbeiten zeigen, baß ber Stachel und Reiz eigentlich fpefulativer Probleme ober Zweifel, ober ber Trieb eines fundamentalen Ergrundens allgemeiner Principien seinen Beift in Bewegung gesett batten. So wagen wir, gleichsam noch fragweise bie Bermuthung auszusprechen. - weil spätere Mittheilungen allerdings noch Bietes näher und anders bestimmen fonnen, - bag begel fich zum Philosophen gemacht, herausgebildet, nicht, wie die großen Driginglbenker fast insgesammt, in ihn hineingeboren sei. Die biermit angeregte Frage ift intereffant genug, für Begel felbft, wie in Bezug auf bie verschiebenen Geftalten, in welchen ber vbilosopbische Genius sich zu entwideln vermag. Rur kann fie in vorliegendem Kalle nicht gelöst werden burch bineintragendes Berfrühen weit späterer Beziehungen. Go, wenn ber Biograph (S. 36 - 38) in ber Abhandlung bes zwanzigjahrigen Segel: de limite officiorum humanorum, seposita animorum immortalitate, jur Erwerbung bes Baccalaureats und zum Uebertritt in bas theologische Studiengebiet (1790) verfaßt, - einerseits "bas Etubium ber Kantischen Philosophie", andrerfeits "ben Rampf mit berfelben und ben Berfuch ihren Dualismus zu über winden", erbliden will: fo fceint uns eine folche Annahme, wenigstens nach bem Auszuge, welchen er und in ber Abband, lung giebt, faum fich begründen zu laffen. Liegt in ben Bestimmungen, welche ben wesentlichen Inhalt berfelben ausmachen: baß im Menschen Sinnlichfeit und Bernunft so verwachsen find, daß fie feine untheilbare Ratur ausmachen, baß baber von rein moralischen Sandlungen bei ihm nicht bie Rebe sein tonne, fondern nur von folden, welche Triebfebern ber Sinnlichfeit mit in fich Schließen; wie baber bie wesent lichsten Untriebe zur Tugend immer boch nur aus bem Glauben an Unfterblichfeit gefcopft werben fonnen, mabrend augugeben fei, daß auch der an Unsterblichkeit Nichtglaubende gewiffe Pflich: ten fich auferlegen werbe, weil er allem Gegenwärtigen einen bobern Berth beilegen und feiner Erhaltung eine bobere Energie zuwenden wird; - liegt in allen diesen Bestimmungen ber geringfte Rantische Gebante, ober vollende Zeichen eines Rampies und einer versuchten Ueberwindung feines "Dualismus"? Es ift bas gang plaufible Rafonniren ber Popularphilosophie, wie es bamals von vielen Rathebern zu ben Jünglingen erscholl, und wie auch hier bie vorgeschriebene Aufgabe gelegentlich in ben Vorlesungen des Professors ber praktischen Philosophie mag behandelt worden sein. Uebrigens ist es sogar wichtig für den Charafter seiner spätern Philosophie, wie viel Begel von bauernon

Einwirfung des Kant'ichen und Fichte'ichen Geistes, ale Durchsgangspunkt für den seinigen, wirklich in sich erlebt habe. Bis zum Schluß der Berner Epoche (4796) sindet sich davon keine entscheisdende Spur in seiner Den'weise, während Rosenkranz bemerkt, daß in den Ercerpten aus jener Zeit Kant und Fichte nur sehr vereinzelt erwähnt werden, daß sich übrigens ein Auszug mit einigen Bemerkungen von Kant's Kritik der pr. B., so wie, aus früsherer Zeit, von der Kritik der r. B. erhalten habe (S. 86. 87) \*).

Die eigentlich theologische Bildungsepoche bringt, nach ben mitgetheilten Notigen und Urfunden zu urtheilen, viele Zeichen feines tiefen, gründlichen Geistes, wiederum aber Nichts, was auf eigentlich spekulativen Trieb ober eine zum Licht ringende eigenthümliche Grundansicht der Dinge beutete. Daß Segel "mit der Romantif ber Orthodoxie" ebenso, wie "mit ber moralischen Beengtheit ber Aufflärung" zerfallen gewesen sei (S. 38), wollen wir dem Berfaffer glauben: aber wir konnen in Beidem Nichts erbliden, was ber Zeit vorausgewesen mare. Rach beiben Seiten bin waren bies die Kampfe, welche von Lessing, herder, Kant und wie vielen Andern, im Großen der deutschen Bildung längst durch= gestritten waren; und gegen bie Beengtheit ber Aufklärung auch für die Religion und Theologie ein tieferes Princip, die apriorische Ibee ber Sittlichkeit zu befestigen, mar Rant's unsterbliches Verdienst gewesen. Ein Werk über das Leben Jesu von hegel, worin die Wunder in der Ergählung als ein Ueberfluffiges weggelaffen werden, fann nicht für etwas über ben bamaligen Bilbungefreis Sinausliegenbes gehalten werben. Dagegen zeigen die "Fragmente theologischer Studien" (S. 490 ff.) Spuren seis ner eigenthumlichen, burchbringenden Auffaffung bes Gegenstandes: fie find Zeugniß ber tiefen psphologischen Innigkeit, mit welcher er die chriftlichen Sauptlehren in sich verarbeitet hatte: wir moch-

<sup>\*)</sup> Man vergleiche bamit die eigenen Aeußerungen Segel's a. b. J. 1795 (S. 70. 72. 74), wie er sich Schelling gegenüber als philosophischen Lehrling bekennt, und burch ihn in die Auffassung des Fichte'schen Spstemes erft eingeführt zu werden hofft.

ten sie die Ansatz zu einer psychologischen Gnosis nennen, indem die Belege und Gegenbilder zu ihnen in der Tiefe der menschlichen Brust und in einer merkwürdigen Dialektif ihrer Gefühlsübergänge gesucht werden, nicht in allgemeinen metaphysischen Berhältnissen.

Wir fommen biermit zur Epoche seines Frankfurter Aufentbalte (1797 - 1800), ale bem entscheibenden Wendepunfte feines Lebens. "War Begel auf bem Gymnafium Polybiftor, auf bem Seminar Republifaner, in ber Schweiz Theologe und Hiftorifer, so bildete fich ju Frankfurt ber Drang seines spekulativen To lente auch jum Entidluff, nur ibm zu leben. Die politische Reigung bat er ftets behalten und feine Philosophie niemals als etwas bagegen heterogenes angeseben" (S. 81). - Beiterbin wird hinzugesett, daß er hier neben Solderlin auch zu Ginclair in nabere freundschaftliche Beziehung getreten fei, ber "im Begensate ber flassischen Romantif Solderlin's für be gel ber Reprafentant ber chriftlichen Romantit murbe" (S. 82). — Warum biefe Antithefe? Beil Sinclair in einem politisch religiösen Drama, - ber Ausführung nach burchaus nicht romantisch, - bie merkwürdige Ratastrophe bes Cevennenfrieges behandelt hatte? Sinclair war ein entschiedener, burdbilbeter Kichtianer, wie sein spaterer Briefwechsel mit Segel, mehr noch fein philosophisches Werk: "Wahrheit und Gewißheit" (Krankfurt, in drei Theilen 1811) es zeigt, und fein mahret Berhältniß zu hegel fonnen eben jene Briefe beurfunden (S. 272. ff.). Er ließ mit bem 3 weifel bas Philosophiren beginnen, b. h. mit dem Afte der Reflexion, burch welchen alle Wahrheit, als nur in und für bas 3ch gefette, erblidt wird, und forberte von ber Durchführung ber Philosophie bie Lösung beffelben auf wiffenschaftliche Weise, b. b. die Aufwei fung, wie alles Objeftive, nur in ber halben Wahrheit ber Reflexion ein dem 3ch äußerliches, ihm unbefannt bleibendes "Ding an sich", ber Wahrheit nach ein ihm Immanentes, Gleichartiges, eben barum aber ihm Bugangliches und Durchbringliches fei. Diefe Durchführung ift nun Resultat jenes philosophischen Bertes, eines

scharfsinnigen und höchst merkwürdigen Bersuches, den Idealismus vom Standpunkte der Restexion aus in den absoluten Idealismus überzuführen. Deßhalb genügte Sinclair sogleich auch nicht, wie die Briefe zeigen, der Hegel'sche Anfang der Philosophie und der ganze Standpunkt der Phänomenologie des Geistes.

Der Biograph fährt sogleich fort: "Durch den spekulativen Myfticismus, in welchen Begel mabrend feiner Schweizer Veriode aus bem Rationalismus und Richtianismus übergegangen war, mar er folden Bildungestoffen" (chriftder Romantif u. bgl.) "febr zugänglich geworden". Une intereffiren junachft nur bie unterftrichenen Worte; bier nämlich, wie auch übrigens im Buche, wird als ausgemachte Thatfache vorausgesett, - und wie oft ift es sonft icon wiederholt worden, baf Segel zuerst in aller Ordnung Kantianer gewesen, bann von ibm aus ju Fichte übergegangen, biefen Standpunkt chenfo gang in sich durchbildet, und endlich, - sei es an ber Sand Schellinge, fei es, wie bie neueften Entbedungen barüber lauten, diefen vielmehr über fich erft verftandigend und ibm felber weiterhelfend - zum Principe bes absoluten Idealismus fich erboben babe. Das lettere Berhaltnig zu Schelling laffen wir bier beiseite, etwa nur uns berufend auf das in der "Charafteriftif" barüber Gefagte \*): - in biefem Betreff wird uns wohl ber einst zu veröffentlichende vollständige Briefwechsel ber Philofopben ein unparteiisches licht geben. Wir reben fur jest nur von dem früheren Sachverhalte.

Da glaubte nun Ref. aus bem frühern Studium des hegel's schen Systemes nach den Allen zugänglichen Quellen sich entnommen zu haben, daß hegel vielmehr den (Rantisch = Fichte'schen) Standpunkt unbedingter Nesterion in seiner innern, gewaltig sesselluben und immer wiederkehrenden Macht niemals eigentlich empfunden, in sich durchgekämpst und immanent überwunden habe: denn in seiner ganzen nachfolgenden Philosophie sindet sich keine entscheidende Nachwirkung dieser leberwindung. Sonst hätte seine

<sup>\*) &</sup>quot;Charatteristit ber neuern Phil." 2te Ausg. 1841. S. 590 - 93.

Phanomenologie des Geistes, als "erster Theil der Wissenschaft", ihrer Grundlage nach anders entworsen, statt des sich einmischen den psychologischen, ethischen, religions = philosophischen Inhalts hätte das Erfenntnisproblem rein als solches darin herausgestellt werden müssen, weil es eben, das drohende Bewußtsein der Resterion im Rücken, ganz unvermeidlich das erste Problem der Philosophie wird. Ja selbst die auf die spätere Zeit hin hätte sich Begel gegen das Kant'sche Bedenken, daß vorerst das Erstenntnisvermögen zu untersuchen sei, mit dem gründlich misverstehenden, aber höchst charakteristischen Wisworte nicht absinden können, daß dies dem Vorsatze gleiche, nicht eher schwimmen zu wollen, bevor man es gelernt habe. Jedermann sieht, wie wessentlich diese Erörterung ist zur Einsicht in das ganze Verhältnis des Hegel'schen Systems zu Vorgängern und gleichzeitigen Philosophieen.

Defihalb beute man auch unsere Bemerkung nicht leichthin ober oberflächlich. Wem follte nicht befannt fein, bag Begel wiederbolentlich und in ausführlichen Erörterungen fich über bas Princip der Reflexion erklart habe, von seinem ersten Austreien an, in ber "Differeng bes Richte'ichen und Schelling'iden Systemes", ferner im philosophischen Journal, beffen Abbandlung "über Glauben und Wiffen ober die Reflexionsphilosophie ber Subjeftivität in ber Bollftandigfeit ihrer Formen, ale Rant's fche, Jacobi'sche und Fichte'sche Philosophie", Dies sogar ju ihrem Sauptinhalte bat, bis zur Phanomenologie berab, wo et unter ben bort vorübergeführten Standpunften auch ben ber Reflexion, des Sichgegenüberhaltens des 3ch gegen alle Dbieftivität, als Stoicismus und Sfepticismus, endlich als in Selbstentzweiung ausschlagenbes, "ungludliches Bewußtsein" auftreten laft; und gewiß ift bas bort eigenthumlich Beleiftete nicht wirfungelos at uns vorübergegangen.

Dennoch bemerfe man wohl das ganze Berhältniß dieser Kritik und die innere Gränze berselben. Ueberall wird dort das Princip der Reflexion beurtheilt aus dem freilich umfassendern idealrealisischen Standpunkte absoluter Identität des Subjektiven und Obs

jeftiven: von bier aus wird nachgewiesen, wie bie Reflexion mit ben Resultaten ihres Biffens, in Betreff ber Ratur nur bis zum negativen Begriffe ber Schranke für bas 3ch, in Bezug auf bas Praftische und die Sittlichkeit zu bem eines perennirenben Sollens, also unendlichen Nichterreichens, - in Allem baber nur bis zur Regation, bis zum Wiffen ber Endlichkeit, Nichtvollenbung und bes Richtswissens gelange, was fie bann ihre Erganjung im "Glauben, in ber Sehnsüchtigfeit ber Subjeftivität", suchen laffe, welche die Jacobische Philosophie vertritt. Das Grundargument alfo ift die Nachweisung, daß die Reflexion überbaupt ein beschränftes philosophisches Princip, im Befonbern unfähig fei zu einer objeftiven, vollgenugenden Belterflarung. Aber bat nicht Rant bies ebenfo gefühlt, Richte es aufe Rlarfte ausgesprochen in seiner Bestimmung bes Menschen? Und wird baburch - was die Sauptsache ift, - die feindliche Macht bes Gegners gebrochen? Befreit man fich bamit von ber mephiftophelischen, jebe Realität fturgenden, geheimen Zweifel an jeder Gewißbeit in's Dbr raunenden Gewalt der Reflexion? Ja fie wendet fich zuerft gegen jene vermeintlich gewonnene Ibentität bes Subjeftiven und Objeftiven felbft, gegen die theosophische Bobe bes "absoluten Wiffens", bas fie selber gang gut fennt und nur anders auslegt, - als die vollendete Berhartung ber Richtreflexion, indem, wie Fichte fich irgendwo febr bezeichnend ausbrudte, bie Runft jener Philosophen ber absoluten 3bentitat, um fich gegen die Zweifel der Reflexion abzufinden, eben die fei, "an bestimmter Stelle die Augen zu verschließen und die Sand zu öffnen, um nun getroft und unbefummert bie Realität zu ergreifen". Dies junachst gegen Schelling gesprochene Wort reicht aber noch über ibn binaus; benn auch Segel bat nirgends bas Brincip ber Reflexion aus ihm felber über fich verständigt und burch abfolute Bollendung zur Auflösung aus fich burchgeführt, wie bies von Richte geschehen in seiner Biffenschaftslehre vom 3. 1804 und in ben "Thatfachen bes Bewußtseins" (v. 3. 1812: beibe im Rachlaffe abgedruckt). Er hatte gleich Unfange nicht mit einem Spfteme von "theosophischem" Charafter auftreten (Leben S. 101), und an der Stelle, wo er über das Berhältniß der Resserion zu seinem Principe, der Einheit des Endlichen und der Unendlichseit, sich ausspricht, damit sich genügen können, daß die Resserion, als das im Gegensag Beharrende, eben selbst nur in die Dialestist der Unendlichseit, als "des Eins Entgegengesetzer", zurückweiche. "Wie die Unendlichseit darin beruhigt ist, so müssen wir gleichsam eben so unsere Reslexion beruhigen und nur nehmen, was da ist. Unsere Resserion wird die Resserion dieses Vershältnisses selbst werden" (S. 407).

So burfte Ref. bas Berhaltnig bisher betrachten, und fo schien er vom Anfange seiner Kritit ber Begel'schen Philosophie an berechtigt, es auszusprechen, daß ein bestimmtes Element ber Rantifd-Richte'ichen Bilbung, fo wenig von Schelling, wie von Segel mit binübergenommen fei auf ihren philosophischen Standpunkt; wie daffelbe auch jest nur in ber, jeder metaphysis iden Untersudung vorausgebenden, lösung bes Erfenntnifproblems, in einer Erfenntniglehre, seine volle Befriedigung erhalten tonne. Diefe ift begriffsgemäß - foll Rant nicht vergeblich gelebt haben - die vorausverständigende Bedingung aller weitern Philosophie, Anfang berfelben, "erfter Theil" bes Systemes, und hat an bie Stelle ber Phanomenologie, ober vielmehr, ba Begel faftisch aulett feine Logif und sein System mit dieser nicht mehr einleitete, an bie Stelle jener fritisch refleftirenben Betrachtungen ju treten, welche er ber logif in ben fpatern Ausgaben ber Encoflopadie vorausschickte. Unter vorliegenden hiftorischen Umftanden noch barüber zu ftreiten, ob Segel perfonlich bie Phanomenologie jurudgenommen ober nicht - herr Dichelet behauptet aus mundlichen Mittheilungen Begel's bas Erftere, Rofenfrang ftellt es in Abrede - ift gang überfluffig, und wie alle folde auf persönlicher Zeugenschaft beruhende Dinge, nicht mehr feftzustellen. Aber follte nicht felbft ber Beengtefte ber Schuler bei biefer einfach unbestreitbaren Sachlage so weit flar feben, um selbstständig und ohne Appellation an Perfonliches über jene Frage urtheilen zu fonnen ?

Dennoch durfte es dem Referenten bei dem Ericheinen ber

Biographie von Interesse sein, zu untersuchen, ob sich die Behauptung der Schüler von dem eigentlichen Durchgegangensein Segel's durch Rant's und Fichte's Standpuntt historisch bestätige, oder ob seine Bermuthung? Was Ref. in diesem Betrachte dort gestunden oder vielmehr nicht gefunden, darüber hat er seinen Lesern getreulich berichtet. Wo Segel in den mitgetheilten Dokumenten als Philosoph hervortritt, da ist immer schon der Schelling'sche Standpunst der Identität die Grundlage, freilich sogleich in solscher Tiese und in solchem Umfange spstematischer Ausführung aufgefaßt, daß an der Originalität, sei es der Fortbildung des von Schelling Ergriffenen, sei es einer ursprünglich selbstständigen Conception des Principes, nicht gezweiselt werden kann.

Und von diefer ursprünglichen Gestalt bes Systemes noch einige Worte! Sie fann vornehmlich dazu bienen, bie spätern schwantenden Borftellungen in ber Schule ju firiren und auf ben urfprünglichen Sinn gurudzubringen. Es ift weniger, wie Ro. fenfrang meint (S. 101, 192, 248), bas theosophische Element, welches barin bervortritt, als ber mit ganger Frische und paraborer Energie ausgesprochene Grundgebante bes obieftiven Ibealismus, nicht, wie bei Schelling junachft, in bie Grangen ber naturphilosophischen Conftruktion eingeschloffen und unter ben Begriff bes potenzenmäßigen Ueberwiegens bes realen ober bes idealen Kactors gebracht, sondern in der Metaphylif des reinen Gebankens erfaßt und zugleich mit bem Streben, die Gliederung bes gangen Syftemes ber Philosophie aus bem Mittelpunfte ienes Princips zu versuchen. Und eben bies, - nebenbei sei es bemerkt, - verbunden mit den großen Abweichungen, welche Begel in feinen, freilich abstrusen und manchmal in's völlig Symbolische überschweifenden naturphilosophischen Conftruftionen, von Schellinge Darftellungen zeigt (vgl. S. 119-22), läßt ben Ref. jest die veranderte Unficht faffen, daß Begel gleich urfprunglich in feiner Auffassung bes idealiftifchen Princips völlig unabhängig von Schelling geblieben fei: - ein für die Geschichte der Philosophie allerdings bedeutendes Ergebniß der vorliegenden biographischen Mittbeilungen!

"Das Unschauen Gottes als feiner felbft ift bas ewige Erichaffen bes Universums, in welchem jeder Punkt für fich" (bennoch) "ale relative Totalität seinen eigenthumlichen Lebenstauf bat". Dies Auseinandergeben bes Realen - ift "bie Bute Gottes". Allein bas Einzelne bebt fich als Einzelnes auf und zeigt damit seine Allgemeinheit. Dieser Aft ift "das Erkennen bes Unichauens, ber absolute Bendepunft, Die Gerechtigfeit Gottes, welche an bem Realen bie negative Seite bervorfchrt und es bamit aus feinem Fürsichsein in die Ginbeit mit allem Undern verfehrt". Infofern Gott, als bas ewig fich gleiche Selbstbewußtsein, nicht unmittelbar in biefen Doppelproceg bes Universums, als eines zugleich rubenden und werbenben, versenkt ift, ift er bie ewige Beisbeit und Seligkeit. Aber auch jede relative Totalität ift in ihrem Lebenslauf selig. Diesem seligen Insichsein thut zwar allerdings ihre Realität Abbruch; aber bas Gericht fann nicht abstraft richten; Gott als Richter muß "als bie allgemeine Totalität" ber Welt "bas Berg bre chen", im Uebrigen fann er fich ihrer nur erbarmen, u. f. w. An andern Stellen wird bas Schaffen ber Welt als ein Ausspreden des absoluten Wortes bezeichnet, und der Ruckgang des Universums in Gott als bas Bernehmen berselben. Die Natur ift ber als bas Undere feiner felbft fich barftellende Beift, gwar lebendig, aber nicht in den id calen Momenten der 3dee, sonbern bie 3bee, bie fich in ben Momenten ausbruckt, bie baber in der Natur die allgemeine Bestimmtheit des Auseinander hat. Der Beift, in biefer realen Totalität als Ratur fic barstellend, ift ber Aether. "Dieser ift nicht ber lebendige Gott, aber er ift die erfte Form feiner Realitat, ber absolute Gabrunge proceft, ale die absolute Unrube ber Sichfelbstaleichbeit, ebenso nicht zu sein, als zu sein. Er spricht fich in fich selbft, nicht in einem Andern, zu fich aus, und ift ebenso bas Bernebmen feines ewigen Bortes, die absolute Melodie und harmonie des Universums. Das hervorbrechen des artifulirten Wortes ift augleich bas Empfangen bes Tones in ber weichen, fich absolut auschmiegenden Unendlichkeit ber Luft. Der Beift, als Aether

fich erkennend, bleibt daber in seiner Bewegung ebenso bie Rube, in seinem Aussprechen ebenso frumm und verschloffen" u. f. w. ( Leben S. 192. 93. 104. 114. 15. 116 ). Aber aus der Ratur geht ber Beift zu fich felbft bervor: indem in ber Ratur bas Erfennen nur außer fich ift, genügt "biefe einfache Berboppelung feiner felbft" beghalb nicht; es muß "die zwiefache Berboppelung" gefest werben. Go wird bas Erfennen nicht nur, wie in ber Natur, Leben, sonbern, als lebenbiges, ein Erfennen bes Erfennens, Gefchichte. Bie aber bie Ratur in ihrer Realität für ben Beift boch nur ein ibeeller Begenfat ift, fo ift auch bas Werben bes Geiftes an fich nur "Schein", ber mithin gleichfalls aufgehoben werben muß, - in ber Relis gion. Der Weift, als endlicher, erfennt in bem absoluten Beifte fich felbit, und der absolute an und für fich im Processe des Werbens freie Geift erfennt fich in bem geschichtlichen Geifte als fic felbit (S. 103. 104).

So chaoifc trube und maffenhaft biefe Anfange bes Spftemes find und in der Ausführung voll neuplatonistrenden Schwulftes, megen bes fteten Ineinanderwachsens bes begriffsmäßigen Ausbruckes mit bem symbolisch-allegorischen (was überhaupt bie ganze erfte Manier Begel's in einem weit extravaganteren Uebermaße zeigt, als es Shelling, auch bier burch afthetischen Tatt gehalten, fich erlaubte, - worin fich abermale feine Spur Rantisch = Richte'scher Reflexion und Bucht gewahren läßt): so fann boch bie Wahrheit und achte Tiefe bes Grundgebankens barin nicht verkannt werben, bag ber Grund bes Universums ein intellettueller Aft, ein in ihm objektiv gewordenes göttliches Denken fei, und daß es gud in allem Ginzeldasein ber Ratur und bes Bewußtfeins ein Bedankenartiges fei, welches fich zu entfalten, ben Selbsterkenninigaft ju vollziehen ftrebe. Dies Princip bat Segel nun im eigenen Fortgange aus jener trüben Difchung immer weiter abgeflart, und zwar in die Breite, in die reiche Gliederung eines Systems ausgebildet, nicht aber in die Tiefe verfolgt, beffen eigene, im Befen Gottes liegende Bebingungen untersucht und es fo in feiner felbft nur partitularen, ber Erganzung burch

ein anderes, ebenso wesentliches Princip bedürftigen Wahrheit erkannt. Der Standpunkt seiner spätern klassischen Zeit ist dem Wesen nach durchaus noch derselbe, sogar bis auf die charakteristischen Schwankungen in der Fassung des Principes, indem einerseits die Schöpfung als der uranfängliche Selbstanschauungsakt des Abstoluten gezeigt, was ein Analogon theistischer Borstellungen wäre, andererseits doch wieder, mit pantheistischer Ausprägung, gelehrt wird, daß das Absolute erst in der Rücksehr von der Natur zum endlichen Geiste und in der Einheit mit diesem (durch Religion und Philosophie) zum Selbsterkennen gelange, und indem dieser stete Wisderspruch, die Wurzel aller anderweiten Unklarheit, der in seinem weitern Fortwuchse die Trennung in eine rechte und linke Seite herbeigeführt hat, zulest mit dem Ausspruche beschwichtigt werden soll, daß das Ende eben zugleich der Ansanz sei.

Doch auf biefe und andere Ungulänglichkeiten bes Begel's fcen Syftemes braucht Ref. nicht mehr zurudzukommen, ebenfo wenig, wie auf die principielle Ginseitigkeit seines Standpunftes überhaupt, neben der Tiefe und Bahrheit deffelben. Bie wir Begeln nachgewiesen haben, daß er in der Rategorie des Geis ftes auf eine nur einseitige Beise bas Denfen hervorgezogen, ben Willen lediglich als Nebenbestimmung bes Denkens gefaßt bat, während gerade umgefehrt ber Wille, die aus dem Innern aufquellende Selbstihat, wie in jedem individuellen Weltwesen, so im Geifte, Die Wurzel feiner Realität ift: so muß dies auch vom Besen bes absoluten Geiftes gelten; ber Wille ift als bas primitive Schopfungeprincip nachgewiesen worden. Ja es muß die ganze Weltansicht um eine Stufe bober ruden, wenn in allem Dafein eine fich verwirklichende Urvosition - basselbe, mas im bewußten Beifte als Wille hervortritt - als das ursprüngliche, allindividualifirende, die allgemeine Macht bes Denkens erft als bas bazutretende, ordnende und unterscheidende Princip, die welt erhaltende Macht Gottes betrachtet wird. Auch darauf brauchen wir nicht mehr aufmertsam zu machen, baß bas Universum, wie es gegeben ift in ber unauflöslichen Berflechtung von Ginzelftreben und Gigenheit, mit steter Burudleitung berfelben in die harmonie und Eintradi, weit substantiellere Eigen- und Bewegkräfte zeigt von Seiten der Kreatur, wie Gottes, als die mit der idealistischen Vorstellung verträglich sind, welche die Welt zu einem bloßen Kunstwerke des göttlichen Denkens macht und Alles in das weiche, ideelle Element der göttlichen Selbstcontemplation auslöst: dies ist die tiesste Unzulänglichkeit und Abstraktion im Begel'schen Idealismus, der eben damit verräth, nicht das vollständige Princip zur Welterklärung zu besigen.

Dies Fehlende ift nun die neue, nachbegel'iche Weltanficht errungen zu haben fich bewußt, ohne damit einen ber großen Gedanken fallen zu laffen, welche Segel in der Philosophie be= festiget bat. Damit ift sie aber auch im Stande, gerecht und unbefangen die Stellung zu würdigen, die dieser große Denker in der nächsten Bergangenheit einnimmt, und ihm auch für die Gegenwart das volle Maag ber Nachwirkung zu vindiciren, melches er verdient. 'Sein Geift, ber raftlos fich umbilbenbe und ausarbeitende, wie die Biographie ihn uns zeigt, fann uns Dufter eines gründlichen Strebens bleiben, und zeigen, bag in ber Philosophie nur der redliche Gewinn in der That Gewinn ift. Diese Nachwirkung wird uns vor ber verdumpfenden Mystif willführlicher Vorstellungen bewahren, aber es auch unmöglich ma= chen, überlebte Standpunkte eines Empirismus oder balben Rantianismus wieder jurudzuführen, als bassenige, mas jest Noth thue, um die Philosophie von ihren bisberigen Berkehrtheiten zu beilen. Wir brauchen feinen Schritt gurud zu thun, fondern nur, burch freien Bor = und Umblid, ben rechten Schritt vorwarts!

### / Sinnstörende Druckfehler

in ber Abhandlung : uber bas Berhaltniß ber Metaphpfit gur Gthit, Bb. XII. Beft 1.

<sup>6. 19. 3. 4.</sup> v. u. ft. ben, I. in Bezug auf ben.

<sup>- 23. - 14.</sup> v. u. nach Stellung" fehlt: der metaphpfischen Denfnothwendigfeit.

<sup>- 34. - 13.</sup> v. u. ft. die endliche, f. der endliche.

<sup>- 35 - 17.</sup> ft. wohl, l. wohl nicht.

<sup>- 49. - 11.</sup> v. u. ft. Realitat, I. Doglichfeit.

<sup>- 53. - 4.</sup> st. nach, l. noch.

<sup>- 56. - 18.</sup> ft. die andern nur Alles, 1. die andern, wie Alles.

# Intelligenz-Blatt.

Sammtliche, in biefem Blatte angezeigten ober in ber "Beitschrift fur Philosophie und spetulative Theologie" recensirten Werte tonnen burch die L. Fr., Fueb'iche Buchbandlung in Tubingen bezogen werden.

So eben ift bei Lippert und Schmidt in Salle erschienen:

Schaller, Prof.

## Vorlefungen über Schleiermacher.

1 3/3 Thir.

Der Berfaster bat sich die Aufgabe gestellt, Schleiermachers philosophische und theologische Dentweise in ihrer ganzen Ausbreitung und in ihrem inneren Ausaw menbange zu' entwickeln. Er gebt von Schleiermachers Briefen über Lueinde aus und peigt, wie deren Tendenz mit der Philosophie und der allgemeinen Bildung der 3et zusammenhängt, verbreitet sich dann über die Reden über Religion, über die Rew logen, die Weihnachtsseier; dann folgt die Darstellung von Schleiermachers philosophischem Spheme, der Dialektik, Ethik und endlich wird, mit fortwährender Be zugnahme auf die philosophischen Principien, Schleiermachers Dogmatik und drift liche Sitzenlehre zur Umtersuchung gezogen.

Tübingen. Bei 2. Br. Tues ift erfchienen:

Schwegler, F. C. A., Dr., Der Montanismus und die christliche Kirche des 2. Jahrhunderts. gr. 8. 1841. 3 fl., 1 Thlr 18 ggr.

• . . . 

# Intelligenz-Blatt.

Sammtliche, in biefem Blatte angezeigten ober in ber "Beitfcrift fur Philosophie und fpetulative Theologie" recensirten Werte tonnen burch die L. Fr. Fued fiche Buchhandlung in Tubingen bezogen werden.

So eben ift bei Lippert und Schmidt in Salle erschienen:

Schaller, Prof.

## Vorlefungen über Schleiermacher.

1 2/3 Thir.

Der Berfaffer bat fich die Aufgabe gestellt, Schleiermachers philosophische und theologische Dentweise in ihrer ganzen Ausbreitung und in ihrem inneren Zusammenbange zu' entwicken. Er gebt von Schleiermachers Briefen über Lucimbe aus und peigt, wie deren Lendenz mit der Philosophie und der allgemeinen Bildung der Bei zusammenhängt, verbreitet sich dann über die Reden über Religion, über die Monwlogen, die Weihnachtsfeier; dann solgt die Darstellung von Schleiermachers philosophischem Spheme, der Dialestit, Ethit und endlich wird, mit fortwährender Bezugnahme auf die Philosophischen Principlen, Schleiermachers Dogmatit und drift liche Sitzensehre zur Umberrsuchung gezogen.

Tubingen. Bei 2. Fr. gues ift erfchienen:

Schwegler, F. C. A., Dr., Der Montanismus und die christliche Kirche des 2. Jahrhunderts. gr. 8. 1841. 3 fl., 1 Thir 18 ggr.





